[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

jedoch jedes gemeinsame Gebet in der Moschee als wertvoller gegeniiber einem
Gebet, das zu Hause oder an einem anderen Ort verrichtet wird.!

In der islamischen Religion gilt Kunst, die Menschen oder Tiere abbildet, als
unrein. Abbildungen verunreinigen einen Ort, womit er nicht mehr fiir die Ver-
richtung des Gebetes geeignet ist (Naef 2007, 130).”> Deshalb besteht die Dekora-
tion der Moscheen neben floralen und geometrischen Mustern vorwiegend aus
Kalligraphien von Korantexten. Die Wiedergabe von Koranstellen in moglichst
schoner Form ist laut der islamischen Tradition sehr verdienstvoll. In der Regel
zieren besondere Koranstellen die Moscheen; teilweise finden sich auch Zitate aus
einem Hadith oder andere Textpassagen, wobei die Inschriften Botschaften an
die Moschee-Besucherinnen und -Besucher sind. Generell lisst sich keine Prafe-
renz fir eine bestimmte Passage erkennen.” Die Lesbarkeit ordnen die Kalligra-
phen oft der schmiickenden Funktion unter (Thackston 2007, 53).

1.2 Entstehung einer Moschee-Architektur

Die Geschichte der sogenannten sislamischen Architektur< begann im siebten
Jahrhundert. Die Zeitspanne zwischen dem neunten und dem 16. Jahrhundert
wird als das >klassische< oder »goldene« Zeitalter der islamischen Architektur be-
zeichnet. Der Begriff >islamische Architektur« zeugt nach Martin Frishman und
Hasan-Uddin Khan (2007a, 11) vom Einfluss der Kolonialzeit. So wie es >den Is-
lam« nicht gebe, existiere auch >die islamische Architektur< nicht. Der Begriff sei
unangemessen, da grofRe regionale und zeitliche Unterschiede vorligen, so Frish-
man und Khan (2007a, 11). Stefano Bianca (2009, 5) schreibt hingegen, dass ein

11 »Das gemeinsame Gebet hat den siebenundzwanzigfachen Wert des allein verrichteten Gebets.
[.] Der Lohn eines gemeinschaftlich verrichteten Gebets betridgt das fiinfundzwanzigfache des
Lohnes fiir ein Gebet, das allein zu Hause oder im Laden auf dem Bazar verrichtet wurde. Denn
wer die kleine Waschung gewissenhaft durchfithrt und sich darauf zur Moschee begibt, einzig
und allein aus dem Wunsch heraus, dort sein Gebet zu verrichten, der legt nicht einen einzigen
Schritt dabei zuriick, ohne daR er dafiir belohnt und ihm eines seiner Vergehen verziehen wird.
Und wenn er betet, werden die Engel, solange er sich an der Stétte des Gebets aufhalt, Gott fiir
ihn anrufen. Sie sagen:>0 Gott, gibt ihm deinen Segen! O Gott, hab Erbarmen mitihm!Und die
Zeit, die ihr in Erwartung des Gebets verbringt, wird euch als Cebetszeit angerechnet.« Dieser
Textauszug stammt aus der Hadith-Sammlung von Al-Buhari (2010, 141) und ist in der arabi-
schen Vorlage unter IX 23 zu finden.

12 Voneinem»Bilderverbotzu sprechen«seijedoch zu ungenau, es existiert vielmehr die Meinung,
»dass Bilder bei orthodoxen religiosen Praktiken nicht zulassig sind« (Naef 2007, 130). So be-
steht seit acht Jahrhunderten eine Tradition der Prophetendarstellung, denn ein Verbot der
Darstellung des Propheten existiere nicht (Naef 2007, 133). Weiterfithrendes siehe Silvia Naef
(2007; 2013), Nimet Seker (2013) sowie Wheeler M. Thackston (2007).

13 Aufer beim Mihrab: Dieser ist oft mit den Koranstellen Sure 3:37, Sure 3:39 oder mit der Sure
11:114 dekoriert (Thackston 2007, 47).

- am 14.02.2026, 14:27:45

b7


https://doi.org/10.14361/9783839451519-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Moschee-Neubauten

innerer Zusammenhang verschiedenartiger Formen der Moschee existiere. Die
Moschee habe verschiedene Gestalten, je nach Region und Kultur, angenommen,
der »funktionale Archetypus« sei jedoch der Gleiche. Bianca meint damit die »zu-
grundeliegenden ritualen [sic!] und liturgischen Vorginge und deren Hiille, die
sich zu mannigfaltigen architektonischen Gefissen verfestigen und monumen-
talisieren« (Bianca 2009, 5) konnten. Dies sei Ausdruck einer >islamischen Archi-
tektur.

Die Ausbreitung des Islam in den ersten 100 Jahren erfolgte schnell und in Re-
aktion auf die lokalen klimatischen Bedingungen, aufgrund der jeweils vorhan-
denen Baumaterialien und der unterschiedlichen handwerklichen Traditionen
haben sich verschiedene stilistische Ausprigungen entwickelt (Grabar 2007c, 243).

Die sogenannte Hofmoschee ist der ilteste Typ. Dies ist eine Siulenhalle mit
einem offenen, von Arkaden umschlossenen Hof, welchen Gliubige auch zum
Beten benutzen (Frishman/Khan 2007, 12). Die Einfithrung der Kuppel veridnder-
te die Bauweise der Moscheen. Lorenz Korn, Professor fiir Islamische Kunstge-
schichte, vermutet (2008, 62), dass die Einfithrung der Kuppel den Raum vor dem
Mihrab und somit den Gebetsplatz des Herrschers betonen sollte. Da die Tradi-
tion der Gewdlbebauten im Iran bereits allgemein bekannt war, verbreitete sich
der Kuppelbau in dieser Region rasch.

In der Iwan-Moschee befinden sich an den vier Seiten des Hofes hohe, gewdlb-
te, halboffene Hallen, sogenannte Iwane (Halm 2011, 65f.). Laut Halm (2011, 65f.)
ist dieser Typus von der Palastarchitektur™ inspiriert, wobei der Zweck der Iwane
in den Hintergrund riickte. Dieser neue Typus kann »mit dem Bestreben erkldrt
werden, die Moschee als 6ffentlichen Raum zu nutzen, in dem der >Auftritt« des
Herrschers beim Freitagsgebet als Zeremonie inszeniert werden konnte« (Korn
2008, 63).

Der Bautyp mit Kuppel und vier Iwanen war sehr erfolgreich, sodass kleinere
Bauten diese Bauweise kopierten. Auch in anderen Regionen, wie beispielsweise
Anatolien oder Indien, errichteten die Muslime Bauten nach diesem Vorbild. Bei
den anatolischen und frithosmanischen Moscheen war der Kuppelraum das domi-
nierende Element (Korn 2008, 63). Berithmt fiir die Konzeption der osmanischen
Kuppelmoschee ist der Architekt Yusuf Sinan (gest. 1588).” 204 von den insgesamt
auf 477 geschitzten, von ihm entworfenen und fertiggestellten Gebiuden sind bis

14 Zursislamischen Palastarchitektur<siehe Gaston Migeon und Henri Saladin (2009).

15 Die Silleymaniye-Moschee, die Ristem-Pascha-Moschee und die Sokullu-Selimiye-Moschee
in Istanbul gehdren zu den sehr bekannten Moscheen von Sinan. Sein Werk gipfelt in der Mo-
schee Sultan Selims Il in Edirne (Gladif} 2007, 149-159; Vogt-Goknil 1978, 130-147). Fiir weitere
Informationen siehe beispielsweise den Sammelband von Augusto Romano Burelli und Paola
Sonia Gennaro (2008) Die Moschee von Sinan. Zur kritischen Analyse von fiinfautobiographischen
Texten von Sinan siehe Howard Crane, Esra Akin et al. (2006).

- am 14.02.2026, 14:27:45


https://doi.org/10.14361/9783839451519-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

heute erhalten geblieben (Heine 2011, 140). Sein Stil hat die Moschee-Architektur
des Osmanischen Reiches stark geprigt. Andere Architekten bezogen sich itber
mehrere Jahrhunderte auf die Entwiirfe Sinans und reproduzierten seine gestal-
terischen Ideen (Korn 2008, 69).

Neben den oben erwihnten drei Moschee-Varianten entwickelten sich noch
viele weitere Formen, die heute noch existieren. In der Sahelzone in Westafri-
ka findet sich beispielsweise eine Moschee im Lehmbaustil (Heine 2011, 140). In
China dhnelt die Baustruktur oftmals einem traditionellen chinesischen Tempel,
in Studostasien sind die quadratischen Moscheen »von mehrstockigen Pyrami-
dendichern gedeckt« (Heine 2011, 144). Diese exemplarisch genannten Beispiele
zeigen die Vielfiltigkeit der Moschee-Bauweisen sowie ihre Verbindung mit den
jeweiligen Regionen auf.

Abgesehen von den unterschiedlichen architektonischen Ausprigungen ent-
wickelten sich auch verschiedene Funktionstypen von Moscheen. Zu Beginn der
muslimischen Zeit gab es nur eine Moschee in der Stadt, die als Gebetsort fiir alle
Muslime diente. Mit zunehmender Verbreitung des islamischen Glaubens und
dem schnellen Wachstum der Stddte funktionierte die Einschrinkung auf eine
Moschee bald nicht mehr. So entstand die Freitagsmoschee, genannt jami, was
iibersetzt »versammelnde« Moschee bedeutet, in der die Freitagspredigt statt-
fand. Neben dieser grofRen Moschee wurden in den Stidten kleine Moscheen fiir
die fiinfmal taglich zu verrichtenden Gebete gebaut. Ab dem zehnten Jahrhundert
fiel die Beschriankung auf eine einzige Freitagsmoschee pro Stadt weg. Seitdem
besitzen viele grofiere Stidte mehrere Freitagsmoscheen (Halm 2011, 66f.)

1.3 Das Minarett

Der Begriff sMinarett« stammt von dem arabischen Wort manara, was so viel wie
der »Platz, wo Feuer oder Licht ist« (Hattstein/Delius 2007, 610) bedeutet. Ur-
spriinglich war das Minarett nicht Teil einer Moschee. Dieses Element kam erst
Jahrhunderte spiter als fester Bestandteil dazu (Frishman 2007, 40). Noch heute
erkennen einige muslimische Stromungen das Minarett nicht als Teil einer Mo-
schee an. Der erste Muezzin zuzeiten Mohammeds war laut den muslimischen
Quellen Bilal (Bloom 2002, 29; Halm 2011, 65). Er und seine Nachfolger riefen nor-
malerweise den adhan, den Gebetsruf, nicht von einem Turm aus, sondern von
einer anderen erhohten Stelle. Der Muezzin sollte jedoch nach Ali ibn Abi Talib
— Mohammeds Cousin, Schwiegersohn und vierter Kalif — nicht von einem héhe-
ren Platz als dem Dach der Moschee rufen, damit er nicht in die Wohnhiuser der
Umgebung schauen konnte (Bloom 2002, 29f.).

- am 14.02.2026, 14:27:45

59


https://doi.org/10.14361/9783839451519-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

