THEMEN | Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalitat

Krim 1995, S.203-211. Lesenswert insoweit
auch BGH, NStZ-RR 2002, 203.

14 Vgl. nur die unterschiedlichen Bewertungen in

BGH vom 1.9.2005, Az. 4 StR 290/05; BGH,

NJW 2005, 996; BGH, NStZ-RR 2004, 324;

BGH, StV 2003, 670; BGH, NStZ 2002, 540;

BGH, StraFo 2001, 264; BGH, NStZ 2001,

88.

Skeptisch ist auch Thomas Fischer, StGB-

Komm, 56. Aufl. 2009, § 211 Rn. 28, der be-

zweifelt, dass die Unfihigkeit von Taitern, das

Verlassenwerden zu ertragen, eine Verzweiflung

darstellt, die per se niedrige Beweggriinde aus-

schliefSt.

16 Auch bei Trennungstotungen entspringt die
Motivation einem Besitzdenken, bei dem die
Frau keinem anderen, aber auch nicht sich
selbst gehoren darf, dazu ausfiihrlich Dagmar
Oberlies, Totungsdelikte zwischen Minnern
und Frauen, 1995, S. 79 ff.

17 Vgl. BGH vom 1.9.20035, Az. 4 StR 290/05; LG
in BGH, NStZ 2004, 620; BGH, NJW 2004,
1466.

18 Ahnlich schon BGH, StV 2001, 228 — eine
Verurteilung wegen Mordes erfolgte in diesem
Fall daher auch nur, weil der Angeklagte nicht
lediglich seine geschiedene Ehefrau, sondern
auch deren Familie ,,ausloschte®.

19 VGI. dazu Regina Harzer, in: Beate Rudolf
(Hg.), Geschlecht im Recht, 2009, S. 124
(126 f£.).

1

“

Integrativer Umgang mit Kriminalitat -

20 Vornehmlich in diesem Kontext ist der bekann-
te Slogan ,,Das Private ist politisch!“ zu verste-
hen und zu wiirdigen. Gewalt im Privatbereich
wird in dem Moment, in dem sie als Gewalt
erkannt werden kann, in der Tat zu einem er-
heblichen politischen Belang. Die Legitimation
des Staates selbst steht auf dem Spiel, denn das
staatliche Gewaltmonopol garantiert im Privat-
bereich nicht die Sicherheit, aus der es auch fiir
den o6ffentlichen Bereich seine Legitimation be-
zieht.
Zu diesen Erklirungsansitzen sowie weiteren
Faktoren vgl. statt vieler: Margrit Briickner,
Wege aus der Gewalt gegen Frauen und Maid-
chen, 2. A. 2002; Sonya Gabriel, Gewalt in Ehe
und Partnerschaft, 2004; Carol Hagemann-
White, in: Gerhard/Limbach (Hg.), Rechtsalltag
von Frauen, 1988, S. 91-102; Marion Leuze-
Mohr, Hiusliche Gewalt gegen Frauen — eine
straffreie Zone, 2001; Detlef Schroder/Peter
Pezolt (Hg.), Gewalt im sozialen Nahraum I,
2004; Lenore Walker, The Battered Woman
Syndrome, 1984; Wanja Andreas Welke, Der
,Haustyrannenmord“ im deutschen Straftat-
system, ZRP 2004, 15 ff. Eine sehr eindriick-
liche Schilderung aus der Perspektive einer Be-
troffenen gibt bsw. der Comic von Rosalind B.
Penfold, Und das soll Liebe sein? Geschichte
einer bedrohlichen Beziehung, 2006.
22 Dagegen warnt Belinda Morrissey, When Wo-
men kill, 2003, ausdriicklich davor, ihren Miss-
handler tétende Frauen zu entschuldigen oder

2

—_

kriminalpolitische Konzepte in Kanada

Das von Claudio Domenig im Heft 1/2009
vorgestellte Kreis-Modell beleuchtet an-
schaulich die Vorziige eines integrativen
Umgangs mit Kriminalitdt. Dieser Umgang
wendet sich den Verletzten einer kriminellen
Tat zu und bezieht alle Personen ein, die auf
Tater- und Opferseite bei der Aufarbeitung
der Tat zu beteiligten sind. Der Verfasser be-
schreibt auch die Schwierigkeiten, die einer
Ubertragung des Modells auf unsere Gesell-
schaft entgegen stehen. Diese Probleme ver-
anschaulicht der folgende Artikel.

Der Beitrag beschreibt, aus welchen kultu-
rellen Wurzeln das Kreismodell entstanden
ist und macht deutlich, dass dieses Modell
fur seine Funktionstiichtigkeit eine Kultur
an Gemeinsinn und Gemeinschaftlichkeit
voraussetzt, die es in unserer Gesellschaft
nicht mehr gibt. Wir sind deshalb in unserer
beziehungsfernen Gesellschaft weit davon
entfernt, dieses Kreismodell unverindert
ibernehmen zu konnen. Der Artikel ver-
weist insofern auf Zusammenhinge von
Kultur und Recht, die in der Rechtspra-
xis zu bedenken sind und veranschaulicht
am Beispiel von Kanada ausfihrlich, wie
verschiedene kulturelle Vorstellungen im

114

Strafprozess miteinander verbunden werden
konnen.

A. Das kanadische Rechtssystem

In Kanada gehoren nach einer demogra-
phischen Erhebung aus dem Jahre 2006 cir-
ca 3,8 % der Bevolkerung einer Gruppe an,
die sich im Wesentlichen aus Angehorigen
der Ursprungsbevolkerung der Indianer, der
Inuit und der Métis (Nachfahren aus Ver-
bindungen von Europédern und Indianern)
zusammensetzt. Die Inhaftierungsrate indi-
gener Kanadier ist um ein vielfaches hoher
als die der Gesamtbevolkerung. Sie sind in
kanadischen Gefingnissen mit 12% Anteil
an Gefingnisinsassen deutlich tberrepri-
sentiert. Betroffen sind insbesondere indi-
gene Jugendliche und Manner (Skoog 1996:
118). Thre hohe Riickfallrate verdeutlicht,
dass das Strafrechtssystem wenig Einfluss
auf ihr Verhalten hat (Frideres& Krosen-
brink-Gelissen 1998: 188).

Die Erklarungen fiir dieses Phanomen rei-
chen von allgemeiner gesellschaftlicher
Marginalisierung dieser Gruppe als Folge
des Kolonialismus (Monture-Angus 1996:

zu viktimisieren, sie seien vielmehr als rationale
und zielorientierte Subjekte zu behandeln und
in den hier diskutierten Fillen durch self-de-
fence gerechtfertigt und keineswegs krank.
Anders versucht Rudolf Rengier, NStZ 2004,
S.233 (238 f.), mit durchaus iiberzeugenden
Argumenten, die personlichen Grenzen der Be-
troffenen als Zumutbarkeitsfrage zu reformu-
lieren.

23 Zur Problematik auch Aldo Legnaro/Astrid
Aengenheister, KJ 1995, 188 (196).

24 FEine herausragende Zusammenfassung und Be-
wertung aktueller Studien bietet GiG-net (Hg.),
Gewalt im Geschlechterverhaltnis. Erkenntnisse
und Konsequenzen fir Politik, Wissenschaft
und soziale Praxis, 2008, S. 19-48; die weiteren
Beitrige in diesem Band bieten Perspektiven
und Erfahrungen zu Privention, Intervention
und Unterstiitzung.

25 Entwickelt in seinem Spatwerk: Johan Galtung,
Frieden mit friedlichen Mitteln, 1998.

26 So der schone und treffende Titel eines Bei-
trages von Ulrike Brandfaf$/Sandra Glammeier/
Claudia Hornberg, IFFOnZeit 1/2009, S. 7-18,
in dem ein Ansatz vorgestellt wird, der gewalt-
betroffenen Frauen Wege zu psychosozialer
Unterstiitzung  eroffnen soll, also praktische
Antworten auf die Frage bietet, wie staatliche
Hilfsangebote Wirkung fiir sie entfalten kon-
nen.

Hildegard Bodendieck-Engels

349; Proulx 2000: 373) bis zur bekannten
kriminologischen These des ,,overpolicing*,
einer stirkeren polizeilichen Uberwachung
mit daraus folgender hoheren Kriminalitats-
feststellung (Anand 2000: 416). Es spricht
vieles dafiir, dass auch das kanadische
Rechtssystem selbst Teil des Problems ist
(Buchhorn 2003: 26).

Das kanadische Rechtssystem ist typisch fiir
Staaten, die aus Kolonien hervorgegangen
sind. England und Frankreich tbertrugen
ihre Rechtssysteme auf ihre Kolonien. Das
bestehende - nicht kodifizierte - Recht be-
achteten sie nicht und setzten es faktisch au-
Ber Kraft. Thr externes Recht wurde den Ein-
wohnern als Instrument staatlicher Macht
und Kontrolle aufoktroyiert. Mit dem im
Jahre 1876 erlassenen Indian Act wurden
die indigenen Einwohner dem anglokana-
dischen Recht unterworfen. Die Konfliktlo-
sung wurde damit durch die Kolonialmachte
kontrolliert. In der Praxis bedeutete dies fiir
Angehorige der indigenen Gruppen, die mit
dem staatlichen Recht in Konflikt kamen,
dass sie einem Prozess unterworfen wur-
den, den sie weder sprachlich noch in seiner
Bedeutung verstanden. Thr Verstindnis von

NK 3/2009

73.218.36, am 19.01.2026, 12:18:16. ©
b mi

Erlaubnis

\It, f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114

Verfehlung und angemessener Konfliktlo-
sung spielte keine Rolle mehr, ihre eigenen
Regeln und Prozeduren fir die Losung von
Konflikten wurden abgewertet, ihr kultu-
relles Verstindnis vom richtigen Umgang
miteinander missachtet. Dies gilt bis heute.
Die indigenen Gruppen, die teilweise in Re-
servaten nach eigenen - wenn auch beschai-
digten - Normen leben und ihre Sprache
und Kultur zu pflegen versuchen, fithlen sich
durch die offizielle kanadische Strafrecht-
praxis diskriminiert und unverstanden.

B. Das indigene Recht

Das ,,indigene Recht® ist miindlich tradiert
und uneinheitlich. Rechtsvorstellungen vari-
ieren in vielfaltiger Form nach Region oder
sozialer und politischer Ordnung, in denen
einzelne indigene Gruppen leben. Aber es
gibt Grundziige in rechtlichen Vorstellungen,
die ein GrofSteil der indigenen Gruppen Ka-
nadas teilt (Hoyle 1995:151). Sie umfassen
ungeschriebene Verpflichtungen, Verbote
und Gebote, die von den Altesten in Form
von Geschichten, Sagen und Legenden von
Generation zu Generation weitergegeben
und ausgelegt werden (Pratt 1995: 66). Einer
der Grundzige des indigenen Rechts ist die
Konfliktvermeidung. Konfliktvermeidung
war wichtig, um den Zusammenhalt in der
notwendig eng verbundenen, stark vonein-
ander abhingigen Jager- und Sammlergesell-
schaft zu sichern und das Uberleben in der
rauen Natur zu ermoglichen. Im Kern geht
es daher in der indigenen Rechtsordnung
um die Bewahrung guter Beziehungen. Thre
Grundregel ist Respekt vor den Entschei-
dungen anderer. Es ist ungehorig, sich in das
Leben einer anderen Person einzumischen
(Ross 1992:12). Der indigene Mensch lebt
in engen Gemeinschaften; er versteht sich
als ,,vernetzte Person®. Sein Fehlverhalten
bringt Schande tiber die Familie und beein-
trachtigt die ganze Gemeinde (Ross 1996:
161). Soziale Kontrolle wird dementspre-
chend durch internen gesellschaftlichen
Druck ausgetibt (Skoog 1996:122).

Die Losung von Konflikten ist in erster Linie
Aufgabe der betroffenen Konfliktparteien
und findet auf der zwischenmenschlichen
Ebene statt (Little Bear 1997:289). Erst
wenn selbst unter Hinzuzichung eines Al-
testen keine Regelung gefunden wird, wird
der Konflikt auf die offentlichen Ebene
der Gemeinde verlagert (Dickson-Gilmore
1997:49; Griffiths/ Patenaude 1992:72).
Schwerwiegende Storungen des Zusammen-
lebens wie Straftaten haben in der Regel
Bedeutung fiir die ganze Gemeinde und wer-
den durch gemeinsame Regelungen der Fa-

NK 3/2009

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalitat | THEMEN

milien und des Gemeindekreises gelost. Der
Titer muss gegeniiber der Gemeinschaft die
Verantwortung fiir sein Verhalten und seine
Entscheidungen tibernechmen, den entstan-
denen Schaden wiedergutmachen und das
Opfer entschidigen. Die Diskussionen wer-
den offentlich und gemeinsam ausgetragen.
Die Altesten iibernehmen dabei die Rolle
des Mediators und helfen damit dem Titer
dabei, sich wieder in die Gemeinschaft zu
integrieren(Green 1998:31).

Nach Auffassung der indigenen Gruppen
liegt die Ursache von Kriminalitit in der
spirituellen und sozialen Entfremdung einer
Person (Ross 1992: 181). Diese Entfrem-
dung muss mit Hilfe der Gemeinde aufgeho-
ben werden. Ziel indigener Konfliktlosung
ist deshalb nicht die Bestrafung sondern die
Heilung der Ordnung (Hoyle 1995: 146).
Nach einer Straftat sollen gesunde Bezie-
hungen zwischen Titer, Opfer und Gemein-
de wieder hergestellt werden (Warry 1998:
193). Es soll Frieden, Harmonie und sozi-
ales Gleichgewicht bestehen. Die indigene
Konfliktlosung strebt deshalb eine direkte
Aussohnung zwischen Tater und Opfer
an. Durch die Verhandlung wird versucht,
Missstimmungen zwischen den Parteien zu
beseitigen, so dass Opfer und Titer sich
wieder von Angesicht zu Angesicht gegenii-
ber treten konnen. Das Opfer soll auf diese
Weise eine personliche Wiedergutmachung
erfahren, der Titer die Konsequenzen sei-
nes Verhaltens und das AusmafS seiner Tat
erkennen, dafiir Verantwortung tuberneh-
men und auf diese Weise Selbstachtung und
Wiirde wiedererlangen (Green 1998: 51).
Die Antwort auf Kriminalitat heifft Rein-
tegration und nicht Strafe und Ausschluss
aus der Gemeinschaft. Die indigene Losung
schaut in die Zukunft. Sie ist nicht nach-
tragend in dem Sinne, dass dem Titer sei-
ne Verfehlungen immer wieder vorgehalten
werden und eine neue Straftat als Riickfall
qualifiziert wird, wie das im staatlichen ka-
nadischen Strafrecht geschieht.

C. Indigene Personen im kanadischen
Strafprozess

Die kanadische Form eines kontradikto-
rischen Prozesses, in dem der Staat als An-
klager dem Titer gegeniibersteht, ist den
indigenen Gruppen ebenso fremd wie eine
Schuldzuweisung, die den Tater stigmati-
siert (Little Bear 1997:289). Die Konfron-
tierung des Tédters mit dem Opfer in der
Zeugenrolle verlangt von diesem, in Gegen-
wart des Taters etwas Schlechtes tiber ihn
zu sagen. Gerade dies widerspricht aber di-
ametral dem Verhaltenskodex der Indigenen

(Ross 1996:158). Schon damit erweist sich
die indigene Ethik als unvereinbar mit dem
Wahrheitskonzept des kanadischen Straf-
prozesses. In der Folge hiillen sich indigene
Zeugen oft in Schweigen. Blickkontakt, der
nach westlicher Auffassung fir Aufrichtig-
keit und Glaubwiirdigkeit spricht (Quigley
1994: 275), wird von indigenen Zeugen
oder Angeklagten oft vermieden, da dies
ihre Form des Respekts ist (Steven 1997:
31). Indigene Personen, die in die Ferne star-
ren oder den Blick umherschweifen lassen,
machen deshalb auf kanadische Strafge-
richte einen eher unehrlichen Eindruck. Der
Umstand, dass sie von einer Richterschaft
beurteilt werden, die ihnen fremd und dar-
um unheimlich ist, erschwert die Akzeptanz
staatlicher Entscheidungen ebenso wie die
Verhangung von Gefingnisstrafen, die sie
in ihrem traditionellen Sanktionskonzept
nicht kennen. Dazu kommen Sprach- und
Ubersetzungsprobleme, die auch durch Dol-
metscher nicht leicht zu iiberwinden sind,
da es nicht immer moglich ist, westliche
Rechtsterminologie in indigene Sprachen zu
tibersetzten wie tbrigens auch umgekehrt
(ausfiihrlich dazu Buchhorn 2003: 48).

Fehlinterpretationen und falsche Bewer-
tungen des indigenen Verhaltens sind die
unvermeidliche Folge dieser Inkongruenz
der kulturellen Einbettungen. Es kommt
hinzu, dass indigene Angeklagte sich nicht
selten falschlicherweise schuldig bekennen,
um die ihnen ungewohnte und unheimliche
Konfrontation zu vermeiden(Quigley 1994:
275). Es uberrascht nach alledem nicht,
dass staatliche kanadische Gerichte wenig
Akzeptanz bei der indigenen Bevolkerung
finden und ihre Urteile keinen nachhaltigen
Eindruck hervorrufen. So bleiben auch die
verhingten Sanktionen weitgehend wir-
kungslos. Riickfille in strafbares Verhalten
sind vorprogrammiert.

D. Konsequenzen

In Erkenntnis dieser Umstdnde sucht die
kanadische Kriminalpolitik nach Losungen,
die die kulturellen Unterschiede zwischen
dem Rechtssystem der Herrschenden und
der indigenen Bevolkerung beriicksichtigen.
Solche Losungen werden in alternativen
Entscheidungs-Gerichts- und Sanktionspra-
xen und in entsprechenden Fortbildungen
gesucht (dazu im Einzelnen Green 1998).

Sogenannte ,cultural awareness Programs*
und Cross-Cultural Education® sollen die
im Strafprozess Beteiligten wie Richter,
Staatsanwilte und Verteidiger fir kulturelle
Unterschiede sensibilisieren (Griffiths u. a.
1995: 139). Die ,Native Courtworker Pro-

115

73.218.36, am 19.01.2026, 12:18:16. ©
. ‘mit, fOr oder

Erlaubnis

untersagt,

rin



https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114

THEMEN | Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalitat

grams“ bieten Hilfe fur indigene Personen
an, die mit dem Strafprozess in Bertihrung
kommen. Sie versuchen, das Strafrechtssys-
tem verstandlich zu machen, klaren tber
Rechte und Pflichten auf, leisten sprachliche
und emotionale Unterstiitzung und bieten
sich als Resozialisierungshilfen an.

Es wurden Strategien zum besseren Umgang
mit indigenen Vorstellungen im Strafprozess
entwickelt, um das System im Rahmen der
bestehenden Gesetze zu flexibilisieren. Dazu
gehort die Ausschopfung von Diversions-
modellen, die indigene Angeklagte um das
formelle Strafrechtssystem herumleiten und
Sanktionsalternativen zur Gefingnisstrafe
bieten. Sie beriicksichtigen indigene Vorstel-
lungen weitgehend, kommen allerdings nur
in leichteren Fillen in Betracht und werden
durch das regelrechte Strafrecht ersetzt,
wenn die Tater nicht im Rahmen des alter-
nativ vereinbarten Programms funktionie-

ren (Griffiths & Belleau 1995: 179).

Andere Alternativen sind die ,sentenci-
ng circles (Green 1998: 67ff.) oder auch
yhealing circles (Wall 2001: 167), die seit
Ende der 80er Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts in Kanada eingefithrt wurden. Da-
bei handelt es sich um Urteilsrunden oder
Rechtskreise (so die Ubersetzung von Buch-
horn 2003: 61), die eine Verbindung von in-
digenen und kanadischen Rechtselementen
herstellen. In diese Form der Konfliktlosung
wird die Gemeinde mit einbezogen. Sie soll
den indigenen Tater vor der Gefangnisstrafe
bewahren und zu einer Wiedergutmachung
oder anderen Ersatzsanktion fithren.

Indigene Gemeinden konnen die ,,senten-
cing circles bei den Gerichten beantragen,
wenn sie diese Form der Konfliktlosung fur
angebracht halten und Angeklagte mit die-
ser Form des Procedere einverstanden sind.
Die Gerichte stimmen dem nach ihrem Er-
messen zu, wenn sie den Fall nach Schwere,
Art und Losungsmoglichkeit fiir geeignet
halten. Das Gericht fihrt oder fliegt in die
Gemeinde, wo es mit Gemeindemitgliedern,
Altesten oder Altestenrat, Angeklagten so-
wie Opfern und deren Familienangehorigen
den Fall und seine Regelung am Runden
Tisch erortert. Ziel der oft langwierigen
Diskussion ist eine einverstindliche Losung.
In dem Verfahren muss der Angeklagte vor
dem Richter, vor der Gemeinde und insbe-
sondere auch vor seinem Opfer und dessen
Familie sein Verhalten erkldren und sich ver-
antworten. Das Opfer seinerseits hat Gele-
genheit, seine Sicht der Dinge darzustellen.
Der Altestenrat nimmt an der Urteilsfindung
teil und legt dar, was er fiir sinnvoll und
machbar hilt und wie er die Verantwortung

116

fir den Tater und seine Reintegration iiber-
nehmen will. Voraussetzung dafiir ist, dass
der Titer seine Tat gesteht und aufrichtige
Reue zeigt. Das Gericht ist bei seiner Ent-
scheidung an die Vorschlige des Altesten-
rates nicht gebunden, wird sie aber, wenn er
sich schon auf dieses Verfahren einlisst, im
Rahmen der rechtlichen Maglichkeiten be-
riicksichtigen.

Dazu das folgende Fallbeispiel (Quigley
1994: 287): Ein 21jdhriger Inuit von Baffin
Island, R. V. Nagitarvik, war wegen sexuel-
len Missbrauchs seiner 14 jahrigen Cousine
angeklagt. Im Wege alternativer Konfliktlo-
sung wurde der Fall in einem ,sentencing
circle® wihrend einer 12stiindigen Diskus-
sion entschieden, an der ca. 200 Gemein-
demitglieder teilnahmen, Nach Anho6rung
des Altestenrates, des ,, Inumarit, der dafiir
plddierte, den Angeklagten nicht zu inhaf-
tieren, sondern ihn in der Gemeinde zur Ver-
antwortung zu ziehen (Griffith & Patenaude
1992: 77), verurteilte ihn Richter Bourassa
zu 90 Tagen Haft mit 2jihriger Bewdhrungs-
zeit und zu 100 Stunden gemeinniitziger Ar-
beit. Zusitzlich hatte sich der Angeklagte
einer fortlaufenden Therapie und Beratung
durch den Altestenrat zu unterziehen. Auf
die Berufung der Staatsanwaltschaft wurde
das Urteil aufgehoben, weil das Gesetz fur
diesen sexuellen Missbrauch eine Mindest-
strafe von 3 Jahren vorschreibt. Im Beru-
fungsverfahren wurde die Strafe auf 18 Mo-
nate Haft festgesetzt (Green1998: 56).

Der Flexibilitit des kanadischen Rechts sind,
wie man sieht, Grenzen gesetzt, auf deren
Einhaltung insbesondere die Obergerichte
achten. Sie kontrollieren die alternativen
Konfliktlosungen und schrianken damit den
Handlungsspielraum der Gerichte ein, wie
der Verteidiger Green beklagt (Green 1998:
56). Aber das Konzept, indigene Vorstellun-
gen von Recht und Konfliktlosung in den
kanadischen Strafprozess einzubeziehen,
wird dadurch im Grundsatz nicht in Fra-
ge gestellt. Es bleibt eine praktizierte und
funktionierende Form, andere kulturelle
Vorstellungen in ein bestehendes Rechtssys-
tem einzubinden. Dabei gibt die kanadische
Rechtspolitik den Anspruch eines fir alle
geltenden Rechtssystems nicht auf. Rechts-
pluralismus in Form eines parallel geltenden
indigenen Rechtssystems gibt es in Kanada
nicht. Es wird aber als eine Frage der Ge-
rechtigkeit angesehen, innerhalb des fiir alle
geltenden Rechts kulturelle Unterschiede in
den Rechtsvorstellungen zu berticksichtigen
und ,,to leave our white eyes behind“, wie es
Ross (Ross 1996:152) ausdriickt.

Der kanadische Kriminologe Patenaude,
der lange Jahre bei den Inuit geforscht hat,
berichtete mir anschaulich von der ein-
drucksvollen Wirkung dieses Verfahrens. Er
schilderte den Fall eines von ihm betreuten
Inuit, der schon mehrfach zu Gefingnis-
strafen verurteilt worden war und den der
kanadische Strafprozess vor allem deswe-
gen nicht beeindruckt hatte, weil ihm dabei
nichts weiter abverlangt wurde, als einige
Minuten vor einer fremden Person zu sitzen
und das Urteil entgegenzunehmen. Auch die
Gefingnisstrafe hatte er unbeeindruckt ab-
gesessen. Derselbe Inuit habe geweint und
sei tief betroffen gewesen, als er sich dem
Opfer und seiner Familie gegeniiber gesehen
habe und sich iiber Stunden habe anhéren
miissen, wie die GrofSmutter des Opfers sei-
ne Handlung kritisiert und beklagt habe. Es
habe den Inuit sichtlich bewegt, sich vor der
Gemeinde dafir verantworten zu missen.

E. Vergleich

Das traditionelle Konzept der kanadischen
Eingeborenen, die Tat unter Aufrechterhal-
tung der respektvollen und emotionalen
Bindungen zum Titer in ,sentencing circ-
les“ zu behandeln, findet sich auch in den
traditionellen Konfliktregelungsformen
der Maori in Neuseeland. Dort werden
Konflikte und Kriminalitdt im Kontext der
Groffamilien von Tater und Opfer gemein-
schaftlich in offentlichen Versammlungen
geregelt (Pratt 1996: 137ff). Genau wie in
Kanada hatte die britische Krone die tradi-
tionellen Rechtsvorstellungen der Maori zu-
riickgedringt und die Ureinwohner im Jahre
1893 durch den ,Magistrates Courts Act®
vollstindig dem kolonialen Strafsystem
unterworfen - mit den gleichen Folgen wie
in Kanada (Miinster Peter M. 2006:242).
Die Maori waren in der Kriminalitdts- und
Gefangnisstatistik stark tiberreprasentiert
(Mikaere 2000: 27). Dies fithrte in Neusee-
land gegen Ende des 20. Jahrhunderts zu
einer Riickbesinnung auf die traditionellen
Vorgehensweisen der Ureinwohner. Diese
wurden 1989 als diversionelle Mafsnahmen
auf strafbares Verhalten Jugendlicher in das
neuseeldndische Jugendstrafrechtssystem
implantiert (Hassall 1996: 17ff).

Den gleichen Vorstellungen entspricht das
neuere kriminalpolitische und straftheore-
tische Paradigma einer restorative justice,
das der Australier John Braithwaite ent-
wickelt hat (Braithwaite 1989). Essentiell
dafiir ist das Konzept des ,reintegrative
shaming®, der Ubernahme von Verantwor-
tung fiir die Tat zur Wiedereingliederung in
die Gesellschaft und das Konzept des ,,con-

NK 3/2009

73.218.36, am 19.01.2026, 12:18:16. ©
b mi

Erlaubnis

untersagt, \It, f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114

ferencing®, das auf Mediation und Verhand-
lung setzt. Es wird heute in vielen Teilen der
Welt durch die Einfihrung von Konferenz-
verfahren (Neuseeland, Australien, Stidafri-
ka, USA, Japan) angewendet. Hierzulande
werden dhnliche Ansitze unter dem Begriff
der ,kommunalen Kriminalpravention®
(Trenczek/Pfeiffer 1996) diskutiert und in
diversionistischen Verfahrensweisen wie den
» Later-Opfer-Ausgleich“ umgesetzt. In ei-
ner Reihe von empirischen Untersuchungen
wird gezeigt, dass diese Art des Umgangs mit
Kriminalitit - insbesondere das ,,conferenci-
ng- Modell“ - die Riickfallquote herabsetzt
(Tylor 1990; Morris 2002: 606f; Braithwai-
te 2001: 5ff; Maxwell/Morris/Anderson
1999: 5, 43ff). Auch die Verhandlungen
in ,sentencing circles“ in Kanada, die dem
Konferenzmodell entsprechen, sind danach
geeignet, Riickfille zu vermeiden. Zahlen-
angaben liegen mir dazu jedoch nicht vor.

F. Schlussfolgerungen

Das Paradigma der ,restorative justice“ ba-
siert auf einem Verstindnis von Kriminalitit,
das Eingeborene in Neuseeland und Kanada
schon vor vielen hundert Jahren entwickelt
haben. Seine erfolgreiche Einfithrung in vie-
len Lindern der Welt macht deutlich, wie
fruchtbar es sein kann, den Rechtsvorstel-
lungen anderer Kulturen Aufmerksamkeit
zu schenken. Das kanadische Konzept zeigt
beispielhaft, dass es durchaus moglich ist,
abweichende Vorstellungen von Recht und
Unrecht bei Straftitern aus fremden kultu-
rellen Zusammenhingen zu berticksichtigen
und sie konstruktiv in das eigene Strafsys-
tem zu integrieren. Es wird dariiber hinaus
deutlich, dass die Beschaftigung mit anderen
Rechtsvorstellungen Fehler vermeidet. Thre
Kenntnis bewahrt nicht nur vor falschen In-
terpretationen von Verhalten. Thre Kenntnis
verhilft insbesondere auch dazu, Tatern mit
einem anderen kulturellen Hintergrund bes-
ser gerecht zu werden.

Das meint nicht, dass eine bestimmte Kul-
tur ein bestimmtes Verhalten verursacht und
Kultur ein rechtfertigender oder exkulpie-
render Faktor ist. Kultur existiert nicht in
diesem Sinne. Der Begriff summiert Vorstel-
lungen, Werte, Normen, Verhaltensweisen
und Wissen und ist eine soziologische Meta-
pher, die das soziale Leben auf einen Begriff
bringt. Kultur ist vor allem nichts Statisches
oder eine Art fester Uberbau, das Verhalten
determiniert. Kultur ist flieflend und wird in
der Interaktion mit anderen Einfliissen im-
mer wieder von Akteuren neu geschaffen.
Aber Einflisse, Beziehungen und Vernet-
zungen einer Tat im Kontext richtig zu ver-

NK 3/2009

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalitat | THEMEN

stehen und zu behandeln, dafiir sind Kennt-
nisse anderer kultureller Konzepte wichtig.
Sie konnen Motive einer Tat erkennen, die
sonst unerkannt bleiben und die Tat darum
besser erkliren. Darin liegt ein wichtiger
Grund dafiir, dass sie im Rechtsprozess gel-
tend gemacht werden. Insofern spielen kul-
turelle Faktoren im Strafprozess eine nicht
zu unterschitzende Rolle. Deshalb muss in
einschlagigen Verfahren jedenfalls der Frage
nachgegangen werden, welchen Wertvorstel-
lungen die Tater im Einzelfall gefolgt sind
und inwieweit sie sich von unseren unter-
scheiden. Das Ergebnis wire ein Gewinn fiir
unsere Rechtskultur, ein Mehr an Gerech-
tigkeit gegentiber Mitbiirgern aus fremden
Rechtskulturen und damit auch ein Beitrag
zum inneren Frieden in unserer zunehmend
multikulturell geprigten Gesellschaft.

Literatur:

Anand, S. 2000: The sentencing of aboriginal of-
fenders, continued confusion and persisting
problems: A comment on the decision in R. v.
Gladue. In: Canadian Journal of Criminology
42: 412 - 420.

Braithwaite, John 1989: Crime, Shame and Rein-
tegration. Cambridge.

Braithwaite, John 2001: Reconciling Models: Ba-
lancing Regulation, Standards and Principles
of Restorative Justice. In: H. Mika/ K. McE-
voy (Hg.): International Perspectives on Res-
torative Justice. Conference Report. Belfast S.
16-25.

Buchhorn, M. A. 2003: Rechtspluralismus in Ka-
nada: Kanadisches Strafrecht versus indigene
Konfliktlosungspraxis. Hamburg. Mag.

Dickson-Gilmore, E. J. 1997: The incentive for
separate justice systems: In. A. P. Morrison/I.
Cotler (Hg.): Justice for Natives: Searching
for Common Ground. Montreal S. 47-57.

Frideres, J. S..; Krosenbrink-Gelissen, L. E. 1998:
Aboriginal Peoples in Canada. Comtempory
Conlflicts. 5. Aufl. Ontario.

Green, R. G. 1998: Justice in Aboriginal Commu-
nities, Sentencing Alternatives. Saskatoon.
Griffiths, C; Patenaude, A. L. 1992: Aboriginal
Peoples and the Criminal Law. In: R.A. Sil-
verman/M.O. Nielsen (Hg.): Aboriginal Peo-
ples and Canadian Criminal Justice. Toronto

S. 69-78.

Griffiths, C.; Wood, D.; Zellerer, E.; Saville. G.
1995: Crime, law and justice in the Baffin Re-
gion: preliminary findings from a multiyear
study. In: K. M Hazlehurst (Hg.): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous
experiences of justice in Canada, Australia
and New Zealand. Aldershot S. 131-158.

Griffiths, C.: Belleau, C. 1995: Addressing abo-
riginal crime and victimization in Canada:
Revitalizing communities, cultures and tradi-
tions. In: K.M. Hazlehurst (Hg.): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous
experiences of Justice in Canada, Australia
and New Zealand, Aldershot S. 131-158.

Hassal, I, 1996: Origin and Development of Fa-
mily Group Conferences. In: J. Hudson u. a.
(Hg.): Family Group Conferences. Perspec-
tives on Policy and Practice. Monsey, NY
1996: S. 17-36.

Hoyle, M. L. 1995: A Fitting Remedy: Aboriginal
Justice as a Community Healing Strategy. In:
K. M. Hazelhurst (Hg.): Popular Justice and
Community Regeneration. Pathways of Indi-
genous Reform. Westport. S. 143-164.

Little Bear, L. 1997: An Independent Native Ju-
diciary. In: A. P. Morrison / 1. Cotler (Hg.):
Justice for Natives: Searching for Common
Ground. Montreal S. 285-291.

Maxwell, G.; Morris, A.; Anderson, T. 1999:
Community Panel. Adult Pre-trial Diversion:
Supplementary Evaluation. Research Report,
Crime Prevention Unit Department of Prime
Minister and Cabinet and Institute of Cri-
minology, Victoria Univerity of Wellington,
Wellington.

Mikaere, B. 2000: Die Menschen der langen wei-
Ben Wolke. In: H. Jiksch (Hg.): Maori und
Gesellschaft. Berlin. S. 9-28.

Monture-Angus, P.A. 1996: Lessons in Decoloni-
zation: Aboriginal Overrepresentation in Ca-
nadian Criminal Justice. In: D. A. Long/ O. P.
Dickason (Hg.): Visions of the Heart. Canadi-
an Aboriginal Issues. Toronto S. 335-354.

Morris, A. 2002: Critiquing the Critics. A Brief
Response to Critics of Restorative Justice. In:
British Journal of Criminology 42, 2002 S.
596-614.

Miinster, P. M. 2006: Das Konzept des reintegra-
tive shaming von John Braithwaite. Berlin.

Pratt, J. 1995: Aboriginal Justice and the “good
citizen”. An Essay on Population Manage-
ment. In: K. M. Hazlehurst (Hg,): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous
experiences of justice in Canada, Australia
and New Zealand. Aldershot S. 39 - 72.

Proulx, C. 2000: Current Directions in Aborigi-
nal Law/ Justice in Canada. In: The Canadian
Journal of Native Studies, 20/2: 371-410.

Quigley, T. 1994: Some Issues in Sentencing
of Aboriginal Offenders. In: R. Gosse/].
Y. Henderson/ 1. Cotler (Hg.): Justice for
Natives: Searching for Common Ground.
Montreal S. 80-284.

Ross, R. 1992: Dancing with a Ghost. Exploring
Indian Reality. Ontario.

Ross, R. 1996: Leaving Our White Eyes Behind.
The sentencing of Native Accused. In: M. O.
Nielsen / R. A. Silverman (Hg.): Native Ame-
ricans, Crime and Justice. Colorado, Oxford
S. 152-169.

Skoog, D. M. 1996: Taking Control. Native Self-
Government and Native Policing. In: M. O.
Nielsen/ R. A. Silverman (Hg.): Native Ame-
ricans, Crime and Justice. Colorado, Oxford.
S.118 - 131.

Stevens, S. 1997: Native People within the judicial
System. In: A.P. Morrison/ 1. Cotler (Hg.):
Justice for Natives: Searching for Common
Ground. Montreal S. 28-33.

Trenczek, T.; Pfeiffer, H. 1996: Kommunale
Kriminalpravention - Paradigmenwechsel
und Wiederentdeckung alter Weisheiten. In:
Dieselben (Hg.): Kommunale Kriminalpra-
vention. Schriftenreihe der Vereinigung fir
Jugendgerichte und Jugendgerichtshilfen e. V.
Band 25, Bonn.

Tylor, T. 1990: Why people Obey the Law. New
Haven.

Wall, D. S. 2001: Canadian Aboriginal Justice
Circles: Restorative Alternatives to Justice or
Political Compromise. In: M. Thornton/R.
Todd (Hg.): Aboriginal People and Other Ca-
nadians. Shaping new relationships. Ottawa,
Ontario S. 161.186.

Warry, W. 1998: Unfinished Dreams. Community
Healing and the Reality of Aboriginal Selfgo-
vernment. Toronto.

Die Verfasserin war Vorsitzende Richterin
einer grofSen Strafkammer am LG Kiel und
studiert Ethnologie an der Universitdt Ham-
burg.

117

73.218.36, am 19.01.2026, 12:18:16. ©
b mi

Erlaubnis

\It, f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114

