
NK 3/2009114 

THEMEN

Das von Claudio Domenig im Heft 1/2009 
vorgestellte Kreis-Modell beleuchtet an-
schaulich die Vorzüge eines integrativen 
Umgangs mit Kriminalität. Dieser Umgang 
wendet sich den Verletzten einer kriminellen 
Tat zu und bezieht alle Personen ein, die auf 
Täter- und Opferseite bei der Aufarbeitung 
der Tat zu beteiligten sind. Der Verfasser be-
schreibt auch die Schwierigkeiten, die einer 
Übertragung des Modells auf unsere Gesell-
schaft entgegen stehen. Diese Probleme ver-
anschaulicht der folgende Artikel. 

Der Beitrag beschreibt, aus welchen kultu-
rellen Wurzeln das Kreismodell entstanden 
ist und macht deutlich, dass dieses Modell 
für seine Funktionstüchtigkeit eine Kultur 
an Gemeinsinn und Gemeinschaftlichkeit 
voraussetzt, die es in unserer Gesellschaft 
nicht mehr gibt. Wir sind deshalb in unserer 
beziehungsfernen Gesellschaft weit davon 
entfernt, dieses Kreismodell unverändert 
übernehmen zu können. Der Artikel ver-
weist insofern auf Zusammenhänge von 
Kultur und Recht, die in der Rechtspra-
xis zu bedenken sind und veranschaulicht 
am Beispiel von Kanada ausführlich, wie 
verschiedene kulturelle Vorstellungen im 

Strafprozess miteinander verbunden werden 
können.

A.	 Das kanadische Rechtssystem

In Kanada gehören nach einer demogra-
phischen Erhebung aus dem Jahre 2006 cir-
ca 3,8 % der Bevölkerung einer Gruppe an, 
die sich im Wesentlichen aus Angehörigen 
der Ursprungsbevölkerung der Indianer, der 
Inuit und der Métis (Nachfahren aus Ver-
bindungen von Europäern und Indianern) 
zusammensetzt. Die Inhaftierungsrate indi-
gener Kanadier ist um ein vielfaches höher 
als die der Gesamtbevölkerung. Sie sind in 
kanadischen Gefängnissen mit 12% Anteil 
an Gefängnisinsassen deutlich überreprä-
sentiert. Betroffen sind insbesondere indi-
gene Jugendliche und Männer (Skoog 1996: 
118). Ihre hohe Rückfallrate verdeutlicht, 
dass das Strafrechtssystem wenig Einfluss 
auf ihr Verhalten hat (Frideres& Krosen-
brink-Gelissen 1998: 188).

Die Erklärungen für dieses Phänomen rei-
chen von allgemeiner gesellschaftlicher 
Marginalisierung dieser Gruppe als Folge 
des Kolonialismus (Monture-Angus 1996: 

349; Proulx 2000: 373) bis zur bekannten 
kriminologischen These des „overpolicing“, 
einer stärkeren polizeilichen Überwachung 
mit daraus folgender höheren Kriminalitäts-
feststellung (Anand 2000: 416). Es spricht 
vieles dafür, dass auch das kanadische 
Rechtssystem selbst Teil des Problems ist 
(Buchhorn 2003: 26). 

Das kanadische Rechtssystem ist typisch für 
Staaten, die aus Kolonien hervorgegangen 
sind. England und Frankreich übertrugen 
ihre Rechtssysteme auf ihre Kolonien. Das 
bestehende ‑ nicht kodifizierte ‑ Recht be-
achteten sie nicht und setzten es faktisch au-
ßer Kraft. Ihr externes Recht wurde den Ein-
wohnern als Instrument staatlicher Macht 
und Kontrolle aufoktroyiert. Mit dem im 
Jahre 1876 erlassenen Indian Act wurden 
die indigenen Einwohner dem anglokana-
dischen Recht unterworfen. Die Konfliktlö-
sung wurde damit durch die Kolonialmächte 
kontrolliert. In der Praxis bedeutete dies für 
Angehörige der indigenen Gruppen, die mit 
dem staatlichen Recht in Konflikt kamen, 
dass sie einem Prozess unterworfen wur-
den, den sie weder sprachlich noch in seiner 
Bedeutung verstanden. Ihr Verständnis von 

Integrativer Umgang mit Kriminalität – 
kriminalpolitische Konzepte in Kanada	 Hildegard Bodendieck-Engels

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalität

Krim 1995, S. 203–211. Lesenswert insoweit 
auch BGH, NStZ-RR 2002, 203. 

14	 Vgl. nur die unterschiedlichen Bewertungen in 
BGH vom 1.9.2005, Az. 4 StR 290/05; BGH, 
NJW 2005, 996; BGH, NStZ-RR 2004, 324; 
BGH, StV 2003, 670; BGH, NStZ 2002, 540; 
BGH, StraFo 2001, 264; BGH, NStZ 2001, 
88.

15	 Skeptisch ist auch Thomas Fischer, StGB-
Komm, 56. Aufl. 2009, § 211 Rn. 28, der be-
zweifelt, dass die Unfähigkeit von Tätern, das 
Verlassenwerden zu ertragen, eine Verzweiflung 
darstellt, die per se niedrige Beweggründe aus-
schließt. 

16	 Auch bei Trennungstötungen entspringt die 
Motivation einem Besitzdenken, bei dem die 
Frau keinem anderen, aber auch nicht sich 
selbst gehören darf, dazu ausführlich Dagmar 
Oberlies, Tötungsdelikte zwischen Männern 
und Frauen, 1995, S. 79 ff. 

17	 Vgl. BGH vom 1.9.2005, Az. 4 StR 290/05; LG 
in BGH, NStZ 2004, 620; BGH, NJW 2004, 
1466. 

18	 Ähnlich schon BGH, StV 2001, 228 – eine 
Verurteilung wegen Mordes erfolgte in diesem 
Fall daher auch nur, weil der Angeklagte nicht 
lediglich seine geschiedene Ehefrau, sondern 
auch deren Familie „auslöschte“. 

19	 VGl. dazu Regina Harzer, in: Beate Rudolf 
(Hg.), Geschlecht im Recht, 2009, S. 124 
(126 ff.). 

20	 Vornehmlich in diesem Kontext ist der bekann-
te Slogan „Das Private ist politisch!“ zu verste-
hen und zu würdigen. Gewalt im Privatbereich 
wird in dem Moment, in dem sie als Gewalt 
erkannt werden kann, in der Tat zu einem er-
heblichen politischen Belang. Die Legitimation 
des Staates selbst steht auf dem Spiel, denn das 
staatliche Gewaltmonopol garantiert im Privat-
bereich nicht die Sicherheit, aus der es auch für 
den öffentlichen Bereich seine Legitimation be-
zieht. 

21	 Zu diesen Erklärungsansätzen sowie weiteren 
Faktoren vgl. statt vieler: Margrit Brückner, 
Wege aus der Gewalt gegen Frauen und Mäd-
chen, 2. A. 2002; Sonya Gabriel, Gewalt in Ehe 
und Partnerschaft, 2004; Carol Hagemann-
White, in: Gerhard/Limbach (Hg.), Rechtsalltag 
von Frauen, 1988, S. 91–102; Marion Leuze-
Mohr, Häusliche Gewalt gegen Frauen – eine 
straffreie Zone, 2001; Detlef Schröder/Peter 
Pezolt (Hg.), Gewalt im sozialen Nahraum I, 
2004; Lenore Walker, The Battered Woman 
Syndrome, 1984; Wanja Andreas Welke, Der 
„Haustyrannenmord“ im deutschen Straftat-
system, ZRP 2004, 15 ff. Eine sehr eindrück-
liche Schilderung aus der Perspektive einer Be-
troffenen gibt bsw. der Comic von Rosalind B. 
Penfold, Und das soll Liebe sein? Geschichte 
einer bedrohlichen Beziehung, 2006. 

22	 Dagegen warnt Belinda Morrissey, When Wo-
men kill, 2003, ausdrücklich davor, ihren Miss-
handler tötende Frauen zu entschuldigen oder 

zu viktimisieren, sie seien vielmehr als rationale 
und zielorientierte Subjekte zu behandeln und 
in den hier diskutierten Fällen durch self-de-
fence gerechtfertigt und keineswegs krank. 
Anders versucht Rudolf Rengier, NStZ 2004, 
S. 233 (238 f.), mit durchaus überzeugenden 
Argumenten, die persönlichen Grenzen der Be-
troffenen als Zumutbarkeitsfrage zu reformu-
lieren. 

23	 Zur Problematik auch Aldo Legnaro/Astrid 
Aengenheister, KJ 1995, 188 (196). 

24	 Eine herausragende Zusammenfassung und Be-
wertung aktueller Studien bietet GiG-net (Hg.), 
Gewalt im Geschlechterverhältnis. Erkenntnisse 
und Konsequenzen für Politik, Wissenschaft 
und soziale Praxis, 2008, S. 19-48; die weiteren 
Beiträge in diesem Band bieten Perspektiven 
und Erfahrungen zu Prävention, Intervention 
und Unterstützung. 

25	 Entwickelt in seinem Spätwerk: Johan Galtung, 
Frieden mit friedlichen Mitteln, 1998. 

26	 So der schöne und treffende Titel eines Bei-
trages von Ulrike Brandfaß/Sandra Glammeier/
Claudia Hornberg, IFFOnZeit 1/2009, S. 7-18, 
in dem ein Ansatz vorgestellt wird, der gewalt-
betroffenen Frauen Wege zu psychosozialer 
Unterstützung eröffnen soll, also praktische 
Antworten auf die Frage bietet, wie staatliche 
Hilfsangebote Wirkung für sie entfalten kön-
nen.

NK_032009_Inhalt_uk3.indd   114 13.08.2009   14:28:21

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:18:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114


NK 3/2009 115

THEMEN

Verfehlung und angemessener Konfliktlö-
sung spielte keine Rolle mehr, ihre eigenen 
Regeln und Prozeduren für die Lösung von 
Konflikten wurden abgewertet, ihr kultu-
relles Verständnis vom richtigen Umgang 
miteinander missachtet. Dies gilt bis heute. 
Die indigenen Gruppen, die teilweise in Re-
servaten nach eigenen - wenn auch beschä-
digten - Normen leben und ihre Sprache 
und Kultur zu pflegen versuchen, fühlen sich 
durch die offizielle kanadische Strafrecht-
praxis diskriminiert und unverstanden.

B.	 Das indigene Recht

Das „indigene Recht“ ist mündlich tradiert 
und uneinheitlich. Rechtsvorstellungen vari-
ieren in vielfältiger Form nach Region oder 
sozialer und politischer Ordnung, in denen 
einzelne indigene Gruppen leben. Aber es 
gibt Grundzüge in rechtlichen Vorstellungen, 
die ein Großteil der indigenen Gruppen Ka-
nadas teilt (Hoyle 1995:151). Sie umfassen 
ungeschriebene Verpflichtungen, Verbote 
und Gebote, die von den Ältesten in Form 
von Geschichten, Sagen und Legenden von 
Generation zu Generation weitergegeben 
und ausgelegt werden (Pratt 1995: 66). Einer 
der Grundzüge des indigenen Rechts ist die 
Konfliktvermeidung. Konfliktvermeidung 
war wichtig, um den Zusammenhalt in der 
notwendig eng verbundenen, stark vonein-
ander abhängigen Jäger- und Sammlergesell-
schaft zu sichern und das Überleben in der 
rauen Natur zu ermöglichen. Im Kern geht 
es daher in der indigenen Rechtsordnung 
um die Bewahrung guter Beziehungen. Ihre 
Grundregel ist Respekt vor den Entschei-
dungen anderer. Es ist ungehörig, sich in das 
Leben einer anderen Person einzumischen 
(Ross 1992:12). Der indigene Mensch lebt 
in engen Gemeinschaften; er versteht sich 
als „vernetzte Person“. Sein Fehlverhalten 
bringt Schande über die Familie und beein-
trächtigt die ganze Gemeinde (Ross 1996: 
161). Soziale Kontrolle wird dementspre-
chend durch internen gesellschaftlichen 
Druck ausgeübt (Skoog 1996:122). 

Die Lösung von Konflikten ist in erster Linie 
Aufgabe der betroffenen Konfliktparteien 
und findet auf der zwischenmenschlichen 
Ebene statt (Little Bear 1997:289). Erst 
wenn selbst unter Hinzuziehung eines Äl-
testen keine Regelung gefunden wird, wird 
der Konflikt auf die öffentlichen Ebene 
der Gemeinde verlagert (Dickson-Gilmore 
1997:49; Griffiths/ Patenaude 1992:72). 
Schwerwiegende Störungen des Zusammen-
lebens wie Straftaten haben in der Regel 
Bedeutung für die ganze Gemeinde und wer-
den durch gemeinsame Regelungen der Fa-

milien und des Gemeindekreises gelöst. Der 
Täter muss gegenüber der Gemeinschaft die 
Verantwortung für sein Verhalten und seine 
Entscheidungen übernehmen, den entstan-
denen Schaden wiedergutmachen und das 
Opfer entschädigen. Die Diskussionen wer-
den öffentlich und gemeinsam ausgetragen. 
Die Ältesten übernehmen dabei die Rolle 
des Mediators und helfen damit dem Täter 
dabei, sich wieder in die Gemeinschaft zu 
integrieren(Green 1998:31).

Nach Auffassung der indigenen Gruppen 
liegt die Ursache von Kriminalität in der 
spirituellen und sozialen Entfremdung einer 
Person (Ross 1992: 181). Diese Entfrem-
dung muss mit Hilfe der Gemeinde aufgeho-
ben werden. Ziel indigener Konfliktlösung 
ist deshalb nicht die Bestrafung sondern die 
Heilung der Ordnung (Hoyle 1995: 146). 
Nach einer Straftat sollen gesunde Bezie-
hungen zwischen Täter, Opfer und Gemein-
de wieder hergestellt werden (Warry 1998: 
193). Es soll Frieden, Harmonie und sozi-
ales Gleichgewicht bestehen. Die indigene 
Konfliktlösung strebt deshalb eine direkte 
Aussöhnung zwischen Täter und Opfer 
an. Durch die Verhandlung wird versucht, 
Missstimmungen zwischen den Parteien zu 
beseitigen, so dass Opfer und Täter sich 
wieder von Angesicht zu Angesicht gegenü-
ber treten können. Das Opfer soll auf diese 
Weise eine persönliche Wiedergutmachung 
erfahren, der Täter die Konsequenzen sei-
nes Verhaltens und das Ausmaß seiner Tat 
erkennen, dafür Verantwortung überneh-
men und auf diese Weise Selbstachtung und 
Würde wiedererlangen (Green 1998: 51). 
Die Antwort auf Kriminalität heißt Rein-
tegration und nicht Strafe und Ausschluss 
aus der Gemeinschaft. Die indigene Lösung 
schaut in die Zukunft. Sie ist nicht nach-
tragend in dem Sinne, dass dem Täter sei-
ne Verfehlungen immer wieder vorgehalten 
werden und eine neue Straftat als Rückfall 
qualifiziert wird, wie das im staatlichen ka-
nadischen Strafrecht geschieht.

C. 	Indigene Personen im kanadischen 
Strafprozess

Die kanadische Form eines kontradikto-
rischen Prozesses, in dem der Staat als An-
kläger dem Täter gegenübersteht, ist den 
indigenen Gruppen ebenso fremd wie eine 
Schuldzuweisung, die den Täter stigmati-
siert (Little Bear 1997:289). Die Konfron-
tierung des Täters mit dem Opfer in der 
Zeugenrolle verlangt von diesem, in Gegen-
wart des Täters etwas Schlechtes über ihn 
zu sagen. Gerade dies widerspricht aber di-
ametral dem Verhaltenskodex der Indigenen 

(Ross 1996:158). Schon damit erweist sich 
die indigene Ethik als unvereinbar mit dem 
Wahrheitskonzept des kanadischen Straf-
prozesses. In der Folge hüllen sich indigene 
Zeugen oft in Schweigen. Blickkontakt, der 
nach westlicher Auffassung für Aufrichtig-
keit und Glaubwürdigkeit spricht (Quigley 
1994: 275), wird von indigenen Zeugen 
oder Angeklagten oft vermieden, da dies 
ihre Form des Respekts ist (Steven 1997: 
31). Indigene Personen, die in die Ferne star-
ren oder den Blick umherschweifen lassen, 
machen deshalb auf kanadische Strafge-
richte einen eher unehrlichen Eindruck. Der 
Umstand, dass sie von einer Richterschaft 
beurteilt werden, die ihnen fremd und dar-
um unheimlich ist, erschwert die Akzeptanz 
staatlicher Entscheidungen ebenso wie die 
Verhängung von Gefängnisstrafen, die sie 
in ihrem traditionellen Sanktionskonzept 
nicht kennen. Dazu kommen Sprach- und 
Übersetzungsprobleme, die auch durch Dol-
metscher nicht leicht zu überwinden sind, 
da es nicht immer möglich ist, westliche 
Rechtsterminologie in indigene Sprachen zu 
übersetzten wie übrigens auch umgekehrt 
(ausführlich dazu Buchhorn 2003: 48).

Fehlinterpretationen und falsche Bewer-
tungen des indigenen Verhaltens sind die 
unvermeidliche Folge dieser Inkongruenz 
der kulturellen Einbettungen. Es kommt 
hinzu, dass indigene Angeklagte sich nicht 
selten fälschlicherweise schuldig bekennen, 
um die ihnen ungewohnte und unheimliche 
Konfrontation zu vermeiden(Quigley 1994: 
275). Es überrascht nach alledem nicht, 
dass staatliche kanadische Gerichte wenig 
Akzeptanz bei der indigenen Bevölkerung 
finden und ihre Urteile keinen nachhaltigen 
Eindruck hervorrufen. So bleiben auch die 
verhängten Sanktionen weitgehend wir-
kungslos. Rückfälle in strafbares Verhalten 
sind vorprogrammiert.

D. 	Konsequenzen

In Erkenntnis dieser Umstände sucht die 
kanadische Kriminalpolitik nach Lösungen, 
die die kulturellen Unterschiede zwischen 
dem Rechtssystem der Herrschenden und 
der indigenen Bevölkerung berücksichtigen. 
Solche Lösungen werden in alternativen 
Entscheidungs-Gerichts- und Sanktionspra-
xen und in entsprechenden Fortbildungen 
gesucht (dazu im Einzelnen Green 1998).

Sogenannte „cultural awareness Programs“ 
und Cross-Cultural Education“ sollen die 
im Strafprozess Beteiligten wie Richter, 
Staatsanwälte und Verteidiger für kulturelle 
Unterschiede sensibilisieren (Griffiths u. a. 
1995: 139). Die „Native Courtworker Pro-

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalität

NK_032009_Inhalt_uk3.indd   115 13.08.2009   14:28:22

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:18:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114


NK 3/2009116 

THEMEN

grams“ bieten Hilfe für indigene Personen 
an, die mit dem Strafprozess in Berührung 
kommen. Sie versuchen, das Strafrechtssys-
tem verständlich zu machen, klären über 
Rechte und Pflichten auf, leisten sprachliche 
und emotionale Unterstützung und bieten 
sich als Resozialisierungshilfen an.

Es wurden Strategien zum besseren Umgang 
mit indigenen Vorstellungen im Strafprozess 
entwickelt, um das System im Rahmen der 
bestehenden Gesetze zu flexibilisieren. Dazu 
gehört die Ausschöpfung von Diversions-
modellen, die indigene Angeklagte um das 
formelle Strafrechtssystem herumleiten und 
Sanktionsalternativen zur Gefängnisstrafe 
bieten. Sie berücksichtigen indigene Vorstel-
lungen weitgehend, kommen allerdings nur 
in leichteren Fällen in Betracht und werden 
durch das regelrechte Strafrecht ersetzt, 
wenn die Täter nicht im Rahmen des alter-
nativ vereinbarten Programms funktionie-
ren (Griffiths & Belleau 1995: 179).

Andere Alternativen sind die „sentenci-
ng circles“ (Green 1998: 67ff.) oder auch 
„healing circles“ (Wall 2001: 167), die seit 
Ende der 80er Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts in Kanada eingeführt wurden. Da-
bei handelt es sich um Urteilsrunden oder 
Rechtskreise (so die Übersetzung von Buch-
horn 2003: 61), die eine Verbindung von in-
digenen und kanadischen Rechtselementen 
herstellen. In diese Form der Konfliktlösung 
wird die Gemeinde mit einbezogen. Sie soll 
den indigenen Täter vor der Gefängnisstrafe 
bewahren und zu einer Wiedergutmachung 
oder anderen Ersatzsanktion führen.

Indigene Gemeinden können die „senten-
cing circles“ bei den Gerichten beantragen, 
wenn sie diese Form der Konfliktlösung für 
angebracht halten und Angeklagte mit die-
ser Form des Procedere einverstanden sind. 
Die Gerichte stimmen dem nach ihrem Er-
messen zu, wenn sie den Fall nach Schwere, 
Art und Lösungsmöglichkeit für geeignet 
halten. Das Gericht fährt oder fliegt in die 
Gemeinde, wo es mit Gemeindemitgliedern, 
Ältesten oder Ältestenrat, Angeklagten so-
wie Opfern und deren Familienangehörigen 
den Fall und seine Regelung am Runden 
Tisch erörtert. Ziel der oft langwierigen 
Diskussion ist eine einverständliche Lösung. 
In dem Verfahren muss der Angeklagte vor 
dem Richter, vor der Gemeinde und insbe-
sondere auch vor seinem Opfer und dessen 
Familie sein Verhalten erklären und sich ver-
antworten. Das Opfer seinerseits hat Gele-
genheit, seine Sicht der Dinge darzustellen. 
Der Ältestenrat nimmt an der Urteilsfindung 
teil und legt dar, was er für sinnvoll und 
machbar hält und wie er die Verantwortung 

für den Täter und seine Reintegration über-
nehmen will. Voraussetzung dafür ist, dass 
der Täter seine Tat gesteht und aufrichtige 
Reue zeigt. Das Gericht ist bei seiner Ent-
scheidung an die Vorschläge des Ältesten-
rates nicht gebunden, wird sie aber, wenn er 
sich schon auf dieses Verfahren einlässt, im 
Rahmen der rechtlichen Möglichkeiten be-
rücksichtigen.

Dazu das folgende Fallbeispiel (Quigley 
1994: 287): Ein 21jähriger Inuit von Baffin 
Island, R. V. Naqitarvik, war wegen sexuel-
len Missbrauchs seiner 14 jährigen Cousine 
angeklagt. Im Wege alternativer Konfliktlö-
sung wurde der Fall in einem „sentencing 
circle“ während einer 12stündigen Diskus-
sion entschieden, an der ca. 200 Gemein-
demitglieder teilnahmen, Nach Anhörung 
des Ältestenrates, des „Inumarit“, der dafür 
plädierte, den Angeklagten nicht zu inhaf-
tieren, sondern ihn in der Gemeinde zur Ver-
antwortung zu ziehen (Griffith & Patenaude 
1992: 77), verurteilte ihn Richter Bourassa 
zu 90 Tagen Haft mit 2jähriger Bewährungs-
zeit und zu 100 Stunden gemeinnütziger Ar-
beit. Zusätzlich hatte sich der Angeklagte 
einer fortlaufenden Therapie und Beratung 
durch den Ältestenrat zu unterziehen. Auf 
die Berufung der Staatsanwaltschaft wurde 
das Urteil aufgehoben, weil das Gesetz für 
diesen sexuellen Missbrauch eine Mindest-
strafe von 3 Jahren vorschreibt. Im Beru-
fungsverfahren wurde die Strafe auf 18 Mo-
nate Haft festgesetzt (Green1998: 56). 

Der Flexibilität des kanadischen Rechts sind, 
wie man sieht, Grenzen gesetzt, auf deren 
Einhaltung insbesondere die Obergerichte 
achten. Sie kontrollieren die alternativen 
Konfliktlösungen und schränken damit den 
Handlungsspielraum der Gerichte ein, wie 
der Verteidiger Green beklagt (Green 1998: 
56). Aber das Konzept, indigene Vorstellun-
gen von Recht und Konfliktlösung in den 
kanadischen Strafprozess einzubeziehen, 
wird dadurch im Grundsatz nicht in Fra-
ge gestellt. Es bleibt eine praktizierte und 
funktionierende Form, andere kulturelle 
Vorstellungen in ein bestehendes Rechtssys-
tem einzubinden. Dabei gibt die kanadische 
Rechtspolitik den Anspruch eines für alle 
geltenden Rechtssystems nicht auf. Rechts-
pluralismus in Form eines parallel geltenden 
indigenen Rechtssystems gibt es in Kanada 
nicht. Es wird aber als eine Frage der Ge-
rechtigkeit angesehen, innerhalb des für alle 
geltenden Rechts kulturelle Unterschiede in 
den Rechtsvorstellungen zu berücksichtigen 
und „to leave our white eyes behind“, wie es 
Ross (Ross 1996:152) ausdrückt.

Der kanadische Kriminologe Patenaude, 
der lange Jahre bei den Inuit geforscht hat, 
berichtete mir anschaulich von der ein-
drucksvollen Wirkung dieses Verfahrens. Er 
schilderte den Fall eines von ihm betreuten 
Inuit, der schon mehrfach zu Gefängnis-
strafen verurteilt worden war und den der 
kanadische Strafprozess vor allem deswe-
gen nicht beeindruckt hatte, weil ihm dabei 
nichts weiter abverlangt wurde, als einige 
Minuten vor einer fremden Person zu sitzen 
und das Urteil entgegenzunehmen. Auch die 
Gefängnisstrafe hatte er unbeeindruckt ab-
gesessen. Derselbe Inuit habe geweint und 
sei tief betroffen gewesen, als er sich dem 
Opfer und seiner Familie gegenüber gesehen 
habe und sich über Stunden habe anhören 
müssen, wie die Großmutter des Opfers sei-
ne Handlung kritisiert und beklagt habe. Es 
habe den Inuit sichtlich bewegt, sich vor der 
Gemeinde dafür verantworten zu müssen.

E.	 Vergleich

Das traditionelle Konzept der kanadischen 
Eingeborenen, die Tat unter Aufrechterhal-
tung der respektvollen und emotionalen 
Bindungen zum Täter in „sentencing circ-
les“ zu behandeln, findet sich auch in den 
traditionellen Konfliktregelungsformen 
der Maori in Neuseeland. Dort werden 
Konflikte und Kriminalität im Kontext der 
Großfamilien von Täter und Opfer gemein-
schaftlich in öffentlichen Versammlungen 
geregelt (Pratt 1996: 137ff). Genau wie in 
Kanada hatte die britische Krone die tradi-
tionellen Rechtsvorstellungen der Maori zu-
rückgedrängt und die Ureinwohner im Jahre 
1893 durch den „Magistrates Courts Act“ 
vollständig dem kolonialen Strafsystem 
unterworfen - mit den gleichen Folgen wie 
in Kanada (Münster Peter M. 2006:242). 
Die Maori waren in der Kriminalitäts- und 
Gefängnisstatistik stark überrepräsentiert 
(Mikaere 2000: 27). Dies führte in Neusee-
land gegen Ende des 20. Jahrhunderts zu 
einer Rückbesinnung auf die traditionellen 
Vorgehensweisen der Ureinwohner. Diese 
wurden 1989 als diversionelle Maßnahmen 
auf strafbares Verhalten Jugendlicher in das 
neuseeländische Jugendstrafrechtssystem 
implantiert (Hassall 1996: 17ff). 

Den gleichen Vorstellungen entspricht das 
neuere kriminalpolitische und straftheore-
tische Paradigma einer restorative justice, 
das der Australier John Braithwaite ent-
wickelt hat (Braithwaite 1989). Essentiell 
dafür ist das Konzept des „reintegrative 
shaming“, der Übernahme von Verantwor-
tung für die Tat zur Wiedereingliederung in 
die Gesellschaft und das Konzept des „con-

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalität

NK_032009_Inhalt_uk3.indd   116 13.08.2009   14:28:22

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:18:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114


NK 3/2009 117

THEMEN

ferencing“, das auf Mediation und Verhand-
lung setzt. Es wird heute in vielen Teilen der 
Welt durch die Einführung von Konferenz-
verfahren (Neuseeland, Australien, Südafri-
ka, USA, Japan) angewendet. Hierzulande 
werden ähnliche Ansätze unter dem Begriff 
der „kommunalen Kriminalprävention“ 
(Trenczek/Pfeiffer 1996) diskutiert und in 
diversionistischen Verfahrensweisen wie den 
„Täter-Opfer-Ausgleich“ umgesetzt. In ei-
ner Reihe von empirischen Untersuchungen 
wird gezeigt, dass diese Art des Umgangs mit 
Kriminalität - insbesondere das „conferenci-
ng- Modell“ – die Rückfallquote herabsetzt 
(Tylor 1990; Morris 2002: 606f; Braithwai-
te 2001: 5ff; Maxwell/Morris/Anderson 
1999: 5, 43ff). Auch die Verhandlungen 
in „sentencing circles“ in Kanada, die dem 
Konferenzmodell entsprechen, sind danach 
geeignet, Rückfälle zu vermeiden. Zahlen-
angaben liegen mir dazu jedoch nicht vor.

F.	 Schlussfolgerungen 

Das Paradigma der „restorative justice“ ba-
siert auf einem Verständnis von Kriminalität, 
das Eingeborene in Neuseeland und Kanada 
schon vor vielen hundert Jahren entwickelt 
haben. Seine erfolgreiche Einführung in vie-
len Ländern der Welt macht deutlich, wie 
fruchtbar es sein kann, den Rechtsvorstel-
lungen anderer Kulturen Aufmerksamkeit 
zu schenken. Das kanadische Konzept zeigt 
beispielhaft, dass es durchaus möglich ist, 
abweichende Vorstellungen von Recht und 
Unrecht bei Straftätern aus fremden kultu-
rellen Zusammenhängen zu berücksichtigen 
und sie konstruktiv in das eigene Strafsys-
tem zu integrieren. Es wird darüber hinaus 
deutlich, dass die Beschäftigung mit anderen 
Rechtsvorstellungen Fehler vermeidet. Ihre 
Kenntnis bewahrt nicht nur vor falschen In-
terpretationen von Verhalten. Ihre Kenntnis 
verhilft insbesondere auch dazu, Tätern mit 
einem anderen kulturellen Hintergrund bes-
ser gerecht zu werden. 

Das meint nicht, dass eine bestimmte Kul-
tur ein bestimmtes Verhalten verursacht und 
Kultur ein rechtfertigender oder exkulpie-
render Faktor ist. Kultur existiert nicht in 
diesem Sinne. Der Begriff summiert Vorstel-
lungen, Werte, Normen, Verhaltensweisen 
und Wissen und ist eine soziologische Meta-
pher, die das soziale Leben auf einen Begriff 
bringt. Kultur ist vor allem nichts Statisches 
oder eine Art fester Überbau, das Verhalten 
determiniert. Kultur ist fließend und wird in 
der Interaktion mit anderen Einflüssen im-
mer wieder von Akteuren neu geschaffen. 
Aber Einflüsse, Beziehungen und Vernet-
zungen einer Tat im Kontext richtig zu ver-

stehen und zu behandeln, dafür sind Kennt-
nisse anderer kultureller Konzepte wichtig. 
Sie können Motive einer Tat erkennen, die 
sonst unerkannt bleiben und die Tat darum 
besser erklären. Darin liegt ein wichtiger 
Grund dafür, dass sie im Rechtsprozess gel-
tend gemacht werden. Insofern spielen kul-
turelle Faktoren im Strafprozess eine nicht 
zu unterschätzende Rolle. Deshalb muss in 
einschlägigen Verfahren jedenfalls der Frage 
nachgegangen werden, welchen Wertvorstel-
lungen die Täter im Einzelfall gefolgt sind 
und inwieweit sie sich von unseren unter-
scheiden. Das Ergebnis wäre ein Gewinn für 
unsere Rechtskultur, ein Mehr an Gerech-
tigkeit gegenüber Mitbürgern aus fremden 
Rechtskulturen und damit auch ein Beitrag 
zum inneren Frieden in unserer zunehmend 
multikulturell geprägten Gesellschaft.

Literatur:
Anand, S. 2000: The sentencing of aboriginal of-

fenders, continued confusion and persisting 
problems: A comment on the decision in R. v. 
Gladue. In: Canadian Journal of Criminology 
42: 412 – 420.

Braithwaite, John 1989: Crime, Shame and Rein-
tegration. Cambridge.

Braithwaite, John 2001: Reconciling Models: Ba-
lancing Regulation, Standards and Principles 
of Restorative Justice. In: H. Mika/ K. McE-
voy (Hg.): International Perspectives on Res-
torative Justice. Conference Report. Belfast S. 
16-25.

Buchhorn, M. A. 2003: Rechtspluralismus in Ka-
nada: Kanadisches Strafrecht versus indigene 
Konfliktlösungspraxis. Hamburg. Mag.

Dickson-Gilmore, E. J. 1997: The incentive for 
separate justice systems: In. A. P. Morrison/I. 
Cotler (Hg.): Justice for Natives: Searching 
for Common Ground. Montreal S. 47-57.

Frideres, J. S..; Krosenbrink-Gelissen, L. E. 1998: 
Aboriginal Peoples in Canada. Comtempory 
Conflicts. 5. Aufl. Ontario.

Green, R. G. 1998: Justice in Aboriginal Commu-
nities, Sentencing Alternatives. Saskatoon.

Griffiths, C; Patenaude, A. L. 1992: Aboriginal 
Peoples and the Criminal Law. In: R.A. Sil-
verman/M.O. Nielsen (Hg.): Aboriginal Peo-
ples and Canadian Criminal Justice. Toronto 
S. 69-78.

Griffiths, C.; Wood, D.; Zellerer, E.; Saville. G. 
1995: Crime, law and justice in the Baffin Re-
gion: preliminary findings from a multiyear 
study. In: K. M Hazlehurst (Hg.): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous 
experiences of justice in Canada, Australia 
and New Zealand. Aldershot S. 131-158.

Griffiths, C.: Belleau, C. 1995: Addressing abo-
riginal crime and victimization in Canada: 
Revitalizing communities, cultures and tradi-
tions. In: K.M. Hazlehurst (Hg.): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous 
experiences of Justice in Canada, Australia 
and New Zealand, Aldershot S. 131-158.

Hassal, I, 1996: Origin and Development of Fa-
mily Group Conferences. In: J. Hudson u. a. 
(Hg.): Family Group Conferences. Perspec-
tives on Policy and Practice. Monsey, NY 
1996: S. 17-36.

Hoyle, M. L. 1995: A Fitting Remedy: Aboriginal 
Justice as a Community Healing Strategy. In: 
K. M. Hazelhurst (Hg.): Popular Justice and 
Community Regeneration. Pathways of Indi-
genous Reform. Westport. S. 143-164.

Bodendieck-Engels, Integrativer Umgang mit Kriminalität

Little Bear, L. 1997: An Independent Native Ju-
diciary. In: A. P. Morrison / I. Cotler (Hg.): 
Justice for Natives: Searching for Common 
Ground. Montreal S. 285-291.

Maxwell, G.; Morris, A.; Anderson, T. 1999: 
Community Panel. Adult Pre-trial Diversion: 
Supplementary Evaluation. Research Report, 
Crime Prevention Unit Department of Prime 
Minister and Cabinet and Institute of Cri-
minology, Victoria Univerity of Wellington, 
Wellington.

Mikaere, B. 2000: Die Menschen der langen wei-
ßen Wolke. In: H. Jäksch (Hg.): Maori und 
Gesellschaft. Berlin. S. 9-28.

Monture-Angus, P.A. 1996: Lessons in Decoloni-
zation: Aboriginal Overrepresentation in Ca-
nadian Criminal Justice. In: D. A. Long/ O. P. 
Dickason (Hg.): Visions of the Heart. Canadi-
an Aboriginal Issues. Toronto S. 335-354.

Morris, A. 2002: Critiquing the Critics. A Brief 
Response to Critics of Restorative Justice. In: 
British Journal of Criminology 42, 2002 S. 
596-614.

Münster, P. M. 2006: Das Konzept des reintegra-
tive shaming von John Braithwaite. Berlin.

Pratt, J. 1995: Aboriginal Justice and the “good 
citizen”. An Essay on Population Manage-
ment. In: K. M. Hazlehurst (Hg,): Legal Plu-
ralism and the Colonial Legacy. Indigenous 
experiences of justice in Canada, Australia 
and New Zealand. Aldershot S. 39 - 72.

Proulx, C. 2000: Current Directions in Aborigi-
nal Law/ Justice in Canada. In: The Canadian 
Journal of Native Studies, 20/2: 371-410.

Quigley, T. 1994: Some Issues in Sentencing 
of Aboriginal Offenders. In: R. Gosse/J. 
Y. Henderson/ I. Cotler (Hg.): Justice for 
Natives: Searching for Common Ground. 
Montreal S. 80-284.

Ross, R. 1992: Dancing with a Ghost. Exploring 
Indian Reality. Ontario.

Ross, R. 1996: Leaving Our White Eyes Behind. 
The sentencing of Native Accused. In: M. O. 
Nielsen / R. A. Silverman (Hg.): Native Ame-
ricans, Crime and Justice. Colorado, Oxford 
S. 152-169.

Skoog, D. M. 1996: Taking Control. Native Self-
Government and Native Policing. In: M. O. 
Nielsen/ R. A. Silverman (Hg.): Native Ame-
ricans, Crime and Justice. Colorado, Oxford.
S.118 – 131.

Stevens, S. 1997: Native People within the judicial 
System. In: A.P. Morrison/ I. Cotler (Hg.): 
Justice for Natives: Searching for Common 
Ground. Montreal S. 28-33.

Trenczek, T.; Pfeiffer, H. 1996: Kommunale 
Kriminalprävention – Paradigmenwechsel 
und Wiederentdeckung alter Weisheiten. In: 
Dieselben (Hg.): Kommunale Kriminalprä-
vention. Schriftenreihe der Vereinigung für 
Jugendgerichte und Jugendgerichtshilfen e. V. 
Band 25, Bonn.

Tylor, T. 1990: Why people Obey the Law. New 
Haven.

Wall, D. S. 2001: Canadian Aboriginal Justice 
Circles: Restorative Alternatives to Justice or 
Political Compromise. In: M. Thornton/R. 
Todd (Hg.): Aboriginal People and Other Ca-
nadians. Shaping new relationships. Ottawa, 
Ontario S. 161.186.

Warry, W. 1998: Unfinished Dreams. Community 
Healing and the Reality of Aboriginal Selfgo-
vernment. Toronto.

Die Verfasserin war Vorsitzende Richterin 
einer großen Strafkammer am LG Kiel und 
studiert Ethnologie an der Universität Ham-
burg.

NK_032009_Inhalt_uk3.indd   117 13.08.2009   14:28:22

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:18:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2009-3-114

