
Einschreibungen.

Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution

als ethischer Akt bei Jacques Derrida

und Karen Barad

Florian Scherübl

Indem Jacques Derridas Philosophie ein neues Verständnis der Schrift ge-

winnt, wird Einschreibung zu einem tragenden Topos des Denkens der De-

konstruktion. Noch das, was man oft als Derridas späten ethischen ›Turn‹ be-

zeichnet hat, lässt sich als Konsequenz der frühen Einsicht in die Aporie des

sprachlichen Zeichens lesen und von genuin als Schrift bezeichneten Notati-

onssystemen. Spätestens seit 1993 und Spectres de Marx gewinnen kommende

Gerechtigkeit (justice à venir), Gespenster (spectres) und eine Lehre des Spuks

(hantologie) an Raum in den Arbeiten des Theoretikers der Dekonstruktion.

Dabei geschieht eine Umschrift, eine Dislozierung, Ergänzung und Trans-

formation früherer ›Begriffe‹, die Derridas Schriften seit Ende der 1960er-

Jahre begleiten.1 In seiner späteren Form wird dieses Denken von der Wis-

senschaftsphilosophin und Teilchenphysikerin Karen Barad rezipiert. Barads

Philosophie, die sie selbst als agentiellen Realismus betitelt, vollzieht in jünge-

ren Artikeln nach dem Hauptwerk, der AufsatzsammlungMeeting the Universe

Halfway (2007), eine Annäherung an die dekonstruktive Schriftproblematik.

Sie greift dafür allerdings vor allem auf Derridas spätes Denken ab Spectres de

Marx zurück. Daher soll es im Folgenden darum gehen, das Nachleben seines

1 So argumentiert Martin Hägglund: Radical Atheism. Derrida and the Time of Life. Stan-

ford: Stanford UP 2008, 1–12. Hägglund zufolge liege Derridas Denken ein radikaler

Atheismus zugrunde, wobei das Problem der Ethik bereits in der frühen Philosophie

angelegt sei, was sich etwa schon in der Auseinandersetzung mit Levinas in Die Schrift

und die Differenz zeige. Keinesfalls sei Derrida darum als Denker einer negativen Theo-

logie zu werten – eine Richtung, in die manche Lesarten der différanceweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Florian Scherübl

früheren Denkens der Schrift beim späten Derrida aufzuzeigen (1). Darauf-

hin soll Karen Barads agentieller Realismus vorgestellt werden (2) und Barads

spätere Verbindung dieses Denkens mit Derridas Thesen (3). Wird dabei das

Problem von Schrift und Einschreibung nunmehr über die Figur des Gespens-

tes in den Kontext einer Wissenschaftsphilosophie übersetzt, so lassen sich

hier abschließend Widerstände im Theorietransfer bemerken (4). »Der Spra-

che wurde zuviel Macht eingeräumt« – davon geht Barad aus.2 Kann ihr An-

satz aber ohne Weiteres ein Schriftdenken integrieren, so eigenwillig und

über landläufige Vorstellungen von Sprache und Schrift hinausgreifend die-

ses auch sein mag?

1. Von der Schrift zum Gespenst: différance und Spektralität

In der Grammatologie entwickelt Derrida eine neue Auffassung von Schrift.

Diese ist nicht länger Supplement, also sekundär zu Sprechen und Denken.

Unter ihr ist nun vielmehr all jenes einbegriffen, was immer schon operativ

sein muss, um den in Sprache und Denken selbstpräsent scheinenden Sinn

allererst zu ermöglichen. Hatte die Metaphysik den Anschein von Unmittel-

barkeit des Sinns dabei nahezu zu allen Zeiten favorisiert, so spricht Derri-

da sie auch als Metaphysik der Präsenz oder Phonologozentrismus an.3 Im

Rahmen ihrer starken Zentrierung um Stimme und Selbstgegenwart als Ur-

sprünglichkeit des Sinns konnten entscheidende Vorstellungen der okziden-

talen Philosophietradition erst hervortreten. Das gilt noch für die Begriffe

Gottes oder des Menschen als Figuren des Ursprungs oder des Transzenden-

talen.4 Vor diesem Hintergrund reicht Derridas Schriftbegriff weit über die

Literatur hinaus, sofern man jene als Gesamtheit geschriebener Texte verste-

hen möchte. Man spricht von der Schrift

»nicht allein, um die physischen Gesten der piktographischen, der ideo-

graphischen oder der Buchstabenschrift zu bezeichnen, sondern auch die

2 Karen Barad: Agentieller Realismus. Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken.

Übers. von Jürgen Schröder. Berlin: Suhrkamp 2012, 7.

3 Zur engen Verbindung von Sprechen und Denken im Sich-Sprechen-Hören vgl. Jac-

ques Derrida: Die Stimme und das Phänomen. Übers. von Hans-Dieter Gondek. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2003.

4 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Übers. von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns

Zischler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, 16–48.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 129

Totalität dessen, was sie ermöglicht; dann über den Signifikanten hinaus

das Signifikat selbst, sowie all das, was Anlaß sein kann für Ein-Schreibung

überhaupt, sei sie nun alphabetisch oder nicht, selbst wenn das von ihr in

den Raum Ausgestrahlte nicht im Reich der Stimme liegt: Kinematogra-

phie, Choreographie, aber auch ›Schrift‹ des Bildes, der Musik, der Skulptur

usw.«5

Man kann hier an der Nennung von Kinematographie oder Choreographie die

Verschiebung im Schriftbegriff erkennen, bezeichne die Schrift doch »die To-

talität dessen, was sie ermöglicht«. Fast beiläufig begegnet hierbei auch der

Begriff der Einschreibung (inscription), der die Möglichkeit für ein Phänomen

bezeichnet, allererst Phänomen zu werden: nämlich indem es in der Form

einer bestimmten Graphie als Element repräsentiert wird, als Teil eines Zei-

chensystems oder -zusammenhangs darin Platz, Wert, Sinn, Bedeutung er-

hält.6 Derridas Schrift erscheint so als Möglichkeitsbedingung von Repräsen-

tation überhaupt, in die etwas, um repräsentational sinnhaft zu sein, allererst

eingeschrieben sein muss. Man kann angesichts einer solchen Untersuchung

der Schrift, wie Derrida selbst den Term in der Grammatologie benutzt, von ei-

ner Thematisierung ultratranszendentaler Bedingungen sprechen – von Be-

dingungen, die noch grundlegender sind als die Grundlegungen von Tran-

szendentalphilosophien.7 Dies ist indes nicht, wie gern eingewandt wird, ein

einfaches Tieferlegen des Transzendentalen. Vielmehr ist damit buchstäblich

ein Grund-Problem aller Philosophie benannt, das nicht einfach durch einen

5 Ebd., 21.

6 Derrida spricht im Original von der Schrift etwa als »[l]’écriture en général, comme

l’émergence d'un nouveau système d’inscription« (Jacques Derrida: De la Grammatolo-

gie. Paris: Les éditions de minuit 1967, 416).

7 Vgl. Derrida, Grammatologie, 107. Erläuternd dazu Philip Freytag: Die Rahmung des Hin-

tergrunds. Die Debatten Derrida–Searle und Derrida–Habermas. Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann 2019, 41: Freytag macht eine »wechselseitige Bedingtheit von Transzen-

dentalphilosophie und Empirie« für den ultratranszendentalen Standpunkt Derridas

geltend. Gemeint ist damit die doppelte Notwendigkeit, einerseits »transzendental-

philosophischer Argumente« und andererseits »diese Angabe von Bedingungen der

Möglichkeit nicht ontologisch misszuverstehen.« Eine solche Verortung trägt, neben-

bei bemerkt, zu einer sinnvollen philosophischen Neubestimmung des überstrapa-

zierten Labels Poststrukturalismus bei. Mit der landläufig verbreiteten Vorstellung ei-

nes antirealistischen Radikalkonstruktivismus hat Derrida in Freytags Lesart wenig zu

tun.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Florian Scherübl

Austausch der letzten Gründe behoben werden kann, sondern das Ultratran-

szendentale als Gegenstand dessen eröffnet, was bei Derrida Dekonstruktion

genannt wird und eben keine Methode, auch keine der Lektüre ist: Dekon-

struktion ist hier vielmehr der Akt des Denkens selbst als unaufhörliche Be-

fragung von Letzt(be)gründungen, ihrer Aporien und ihrer Veränderbarkeit.8

Dagegen wollte man Derrida aufgrund seiner Betonung von Schrift oft

auf den Theoretiker des Zeichens reduzieren und wegen seiner Auseinander-

setzung mit Saussure gerade als einen des sprachlichen Zeichens. Dabei ist

Saussures Linguistik nur ein Einsatzpunkt der Dekonstruktion (wenngleich

aufgrund von Saussures Bedeutung für den Strukturalismus ein ausgezeich-

neter) und es erscheinen die Aspekte des sprachlich-semiologischen Zeichens

viel mehr als Charakteristikum von Schrift und daher für alle Formen von

Medialität charakteristisch, die etwas in Erscheinung bringen. Was in ihnen

erscheint und als Zeichen aufgefasst werden kann, zeichnet sich dadurch aus,

dass es eine Spur darstellt, dass es wiederholbar oder iterabel ist sowie durch

das Wirken der différance.9 Das Zeichen ist demnach eine Spur, die in sich

selbst wiederum aus (z.B. etymologischen) Spuren besteht und gleichsam bei

seinem Erscheinen eine physische Spur hinterlässt; es ist durch Iterabilität,

eine Form der Wiederholbarkeit gekennzeichnet, die es ihm ermöglicht, mit

seinem unmittelbaren Kontext zu brechen; und dem Zeichen können diese

ersten beiden Eigenschaften zukommen, weil es als Materielles verräumlicht

8 Der volle Umfang des Ultratranszendentalen wird erst wirklich verhandelbar, wenn

man Derrida als Phänomenologen liest, auch die im weitesten Sinne linguistisch-

sprachphilosophischen Probleme, wie sie die Grammatologie etwa in den Saussure-

Lektüren entfaltet, darauf zurückbezieht (und etwa den prekären Status der langue als

transzendentale Bedingung der parole thematisiert). Vgl. zu der Herkunft von Derri-

das Begriff des Transzendentalen aus Husserls (sehr spezifischer) Auslegung dessel-

ben Alexander Schnell: Der frühe Derrida und die Phänomenologie. Eine Vorlesung. Frank-

furt a.M.: Vittorio Klostermann 2021, 138: »›Transzendental‹ heißt nicht: sich auf bloße

Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis beziehend, sondern ein phänomenologi-

sches Feld eröffnend, das qua ›erkennendes Leben‹ einen so aktiven wie verhüllten

Beitrag zur Sinn-Bildung […] überhaupt liefert«.

9 Diese Ausführungen folgen der sehr anschaulichen Rekonstruktion bei Georg W.

Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der Gegen-

wartsphilosophie.München: Wilhelm Fink 2002, 87–115. Ob Derrida allerdings einfach

als Theoretiker einer »Gebrauchstheorie der Bedeutung« im Rahmen einer pragmatis-

tischen Sprachphilosophie festzulegen ist (ebd., 93, FN 17), scheint aufgrund derWeite

des bei Bertram etwas zu kurz kommenden Schriftkonzepts wenigstens fragwürdig.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 131

und verzeitlicht ist, von einer spatiotemporellen und aufschiebenden diffé-

rance durchzogen wird, die es als Token von der Idealität einer Type trennt,

dadurch sein Funktionieren ermöglicht, es aber im Gebrauch sogleich auf die

Möglichkeit des Differierens, etwa in der Abweichung von einer einst fest-

geschriebenen Bedeutung öffnet. Damit bezeichnet différance, in einem wei-

teren als nur sprachphilosophischen Sinn, eine in jeweiligen Notations- und

Begriffssystemen sich manifestierende Bewegung, die mit der unhintergeh-

baren Medialität der Zeichenelemente – seien es iterierbare und Spuren hin-

terlassende Worte, Bilder oder andere – untrennbar verbunden ist, ihren Ge-

brauch und ihr In-Erscheinung-Treffen immer heimsucht.10 Dabei zeitigt der

enigmatische Nicht-Begriff der différance wenigstens zwei Konsequenzen:11

1. Die Erschütterung der absoluten Beherrschbarkeit jeder Schrift durch ein

Subjekt, da die Schrift mittelsWiederholbarkeit immer der Dekontextualisie-

rung und der Umschrift ausgesetzt ist, was die Reduktion des Bedeutungs-

prozesses allein und ausschließlich auf die Intentionalität etwaiger Zeichen-

verwender oder überzeitlich gültiger Codierung verbietet. 2. Gerade weil das

so ist, bedingt die différance auch die Idee einer de facto unerfüllbaren und da-

her nur als aufgeschoben denkbaren Selbstpräsenz, die das Spiel der différance

zum Erliegen bringen könnte: die Selbstpräsenz einer inneren Stimme oder

eines Geistes, dessen Bei-sich-Sein durch das Vehikel des Zeichens verloren

ginge und welches von apokalyptischen Figuren (das Ende der Geschichte, die

Parusie, dasWeltgericht, die wiedergefundene Selbstidentität oder die litera-

turwissenschaftlich vollständig rekonstruierte Autorintention…) kompensiert

wird.

Derridas Arbeiten weisen eine Treue zur Idee der différance bis zu dem

Grad auf, dass noch sein eigenes Vokabular sich den von ihr bedingten Verän-

derungen einer fortwährenden Differenzierungsbewegung verschreibt. Das

scheint mir etwa in den Reden von Gespenstern (spectres) zu geschehen, die

10 In diesemSinn ist etwa auch eineÜbertragung vonDerridas Einsichten auf Bildermög-

lich, vgl. etwa Sigrid Weigel: Grammatologie der Bilder. Berlin: Suhrkamp 2015.

11 Dass Derrida hier selbst nicht von einemBegriff sprechenwill, ergibt sich aus demSta-

tus der Dekonstruktion als Ultra-Transzendentalphilosophie, wie oben expliziert. Be-

griffe sind gerade Gegenstand der ultratranszendentalphilosophischen Auseinander-

setzung, sofern sie zunächst transzendental als theoretische Setzungen von Philoso-

phien, Diskursen, Medien behandelt werden, wobei die von ihnen vermeinten Gegen-

stände nicht von vornherein ontologisch auf gegebene Gegenstände reduziert werden

dürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Florian Scherübl

sich ab Ende der 1980er-Jahre in Derridas Schriften häufen, wobei die Funk-

tionen des Gespenstischen oder des Spuks dann in Spectres de Marx von 1993

umrissen werden.12 Die Figur der Gespenster ist dabei nicht von Derridas

Überlegungen zumGeist zu trennen. Erstmals in seinemHegel-BuchGlas von

1974, später dann in De l’esprit von 1987 thematisiert Derrida das Problem des

Geistes in der deutschsprachigen Philosophie.Wie er aufweisen kann, stellen

sowohl Hegel als auch Heidegger den Geist in enge Verbindung mit einem

»Volksgeist« (Hegel) und damit mit der Nationalsprache. Dabei ist objektiver

Geist – seit Hegel – überhaupt als Inkarnation der Vernunft in der Welt cha-

rakterisiert und manifestiert sich sowohl in Sittlichkeit, Recht, Moralität als

auch den verstehbaren Sprachformen. Er ist als geteilte Lebensform gerade-

zu Grund und Bedingung von Verstehbarkeit, Bedeutung undNormativität.13

Gespenster, die für Derrida immer im Plural existieren – und durch die Po-

lysemie des deutschsprachigen Begriffs ›Geist‹ bei dessen Nennung immer

schon konnotativ mitschwingen –, sind für ihn nun gerade dasjenige, was ei-

ne neue Ausformung der différance darstellt. Als gespenstisch oder spektral

lassen sich all jene Phänomene bezeichnen, welche die Selbstidentität des

einen Geistes unterminieren aufgrund einer unaufhebbaren Differenz, die

sich durch seine Angewiesenheit auf Schrift und Zeichen einstellt.14 Gespens-

12 Vgl. die Erwähnungen von Gespenstern in Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und

die Frage.Übers. von Alexander García Düttmann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 50f.;

Ders.: Das Andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Aufsätze zu Europa.Übers. von Alex-

ander García Düttmann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 27–29; Ders.: Gesetzeskraft.

Der »mystische Grund der Autorität«. Übers. von Alexander García Düttmann. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1991, 50f.

13 Vgl. Walter Jaeschke: Hegel-Handbuch. Leben–Werk–Schule. 2., aktualisierte Auflage.

Stuttgart / Weimar: Metzler 2010, 367–369; zum Geist als Lebensform: Terry Pin-

kard: Autorität und Kunst-Religion. In: Klaus Vieweg / Wolfgang Welsch (Hg.): Hegels

Phänomenologie des Geistes. Ein kooperativer Kommentar zu einem Schlüsselwerk derModer-

ne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 540–545; zu Derridas Hegel-Lektüre in Glas Heinz

Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung.Hamburg: Junius 1988, 41–72.

14 WieDer Schacht und die Pyramidenachzuweisen bemüht ist, prolongiert Hegels Denken

die Privilegierung der abendländischen Vokalschrift und des Zeichens nach Aristote-

les. Vgl. Jacques Derrida: Der Schacht und die Pyramide. Einführung in die Hegelsche

Semiologie. In: Jacques Derrida: Die différance. Ausgewählte Texte.Hg. von Peter Engel-

mann. Stuttgart: Reclam 2008. In der Grammatologie (Derrida: Grammatologie, 45–48)

wird dem hegelschen Geist dann zugeschrieben, sich auf dieser Privilegierung der

Stimme vor der Schrift zu stützen, indem das Verhältnis von Geist und Schrift als das

von innerem Beisichsein zu Veräußerlichung und Objektivierung gedacht wird: »Die

Schrift ist jene Selbstvergessenheit, jene Entäußerung, das Gegenteil des verinnerli-

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 133

ter verhalten sich demnach zum Geist strukturell homolog wie die différance

zum Zeichen innerhalb der Schrift: Sie insistieren in den ultratranszendenta-

len Möglichkeitsbedingungen der Intelligibilität und verhindern, dass etwas

›rein‹ in Erscheinung tritt.15 Gespenster trennen dadurch denGeist von seiner

reinen Selbstpräsenz, wie sie gleichsam die Idee einer solchen später wieder-

kehrenden, aufgeschobenen Selbstpräsenz als Effekt ihrer différance allererst

erzeugen.16 »Die Erscheinungsform, der phänomenale Leib des Geistes, das

ist die Definition des Gespensts. Das Phantom ist das Phänomen des Geis-

tes.«17 Wo der Geist sich inkarnieren oder erscheinen will, da gibt es immer

eine unbeachtete Materialität der Schrift und ihrer différance, da teilt sich der

eine Geist in die diversen Gespenster. So spricht Derrida dann von einer »Dif-

ferenz zwischen Gespenst und Geist«, die ausdrücklich als différance bestimmt

wird.

»Es ist eine différance. Das Gespenst ist nicht nur die leibliche Erscheinung

des Geistes, sein phänomenaler Leib, sein gescheitertes und schuldiges Le-

ben, sondern auch das ungeduldige und sehnsüchtige Warten auf eine Er-

lösung, das heißt, noch einmal, auf einen Geist. Das Phantom, das wäre der

aufgeschobene und unterschiedene Geist (l´esprit différé), das Versprechen

oder das Kalkül des Freikaufs, einer Erlösung. Was ist diese différance? Al-

les oder nichts. Man hat mit ihr zur rechnen, aber sie macht jedes Kalkül,

chenden Gedächtnisses, der Erinnerung, welche die Geschichte des Geistes eröffnet«

(ebd., 45). Zugleich wird Hegel am Ende des zweiten Kapitels im ersten Teil der Gram-

matologieals letzterDenker des Buches und erster der Schrift (ebd., 48) in einer Abfolge

von Kommentaren zu Denkern, die von Nietzsche über Heidegger zu Hegel verläuft,

positioniert: Ist das Buch die »Idee einer endlichen oder unendlichen Totalität des Si-

gnifikanten« (ebd., 35), welche wiederum auf ein ihm vorausliegendes transzendenta-

les Signifikat verweist, also eine reine Präsenz, so scheint Hegels Zeichendenken (ihm

widmet sich Der Schacht und der Pyramide) innerhalb der Philosophie am deutlichsten

das Problem des Bewusstseins als Produzenten von Zeichen hervortreten zu lassen.

15 Die Figur des spectrewird wohl zu sehr vereinfacht, wenn man Spektralität wie Martin

Hägglund zunächst beschränkt auf »phantoms and specters as haunting reminders of

the victims of historical violence« und nur hinzufügt, dassHantologie eine Fortführung

der Ontologie-Kritik sei, wobei »[what] is important about the figure of the specter,

then, is that it cannot be fully present: it has no being in itself but marks a relation to

what is no longer or not yet« (Hägglund: Radical Atheism, 82).

16 Vgl. Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue

Internationale. Übers. von Susanne Lüdemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 93–99.

17 Ebd., 185f.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Florian Scherübl

jeden Zins und jedes Kapital zunichte. Als Übergang zwischen zwei Mo-

menten des Geistes tut das Phantom nichts als vorübergehen.«18

Die dritte Figur hier ist das Phantom (fantôme), das als aufgeschobener Geist

bestimmt wird. Als Figur der Erlösung verweist es auf die von der différance,

vom Gespenst produzierte messianische Struktur, die dem Zeichen untrenn-

bar inhäriert. Werner Hamacher weist in seiner Lektüre von Spectres de Marx

fast beiläufig darauf hin, dass für Derrida die Zukunft den Gespenstern ge-

höre, und nennt das Phantom »die Antwort auf die Frage nach der ›messia-

nischen Extremität‹, der Derrida« – in der für Hamacher wichtigsten termi-

nologischen Entscheidung des Buches – »den Namen ›Eschaton‹ gibt.«19 Wo

jede Realisierung des Geistes an ihre différance stößt aufgrund der Struktur

des Zeichens, beginnt die Figur der Wiederaneignung der Selbstidentität des

Geistes ihre Heimsuchung als eschatologisches Moment, die gleichsam kei-

ne sichere Verheißung ist (ihr sind sich nur die wirklich Gläubigen gewiss),

sondern das phantomatische, vorbeihuschende Phantasma einer erlösten Zu-

kunft, die von der différance als Grundzug der in die Zeit versetzten Zeichen

produziert wird.Wasman immer wieder als ›ethischen Turn‹ des späten Der-

rida aufgefasst hat, führt daher im Grunde die frühen Einsichten über die

Schrift und das Zeichen nur konsequent fort.20 Das betrifft den ganzen Kom-

18 Ebd., 186f.

19 Werner Hamacher: Lingua Amissa. Von der Warensprache. In: Ders.: Mit ohne Mit, Zü-

rich: Diaphanes 2021, 183. Daneben liest auch Hamacher die oben im Blockzitat her-

angezogene Passage. Er sieht richtig, dass die Differenz zwischen Geist und Gespenst

die différance sei, verkennt allerdingsm.E., dass das Phantomals Divisionsfigur des Ge-

spenstes gerade die messianische Struktur des Zeichens kennzeichnet, die Hamacher

mit demGespenst überhaupt identifiziert (ebd., S. 207).Die deutscheÜbersetzung von

Hamachers ursprünglich englischem Text trägt dem Phantom nicht spezifisch Rech-

nung. Dass dies nicht geschieht, dürfte wiederum der englischen Übertragung von

Specters of Marx anzulasten sein, die Hamacher in seinem erstmals im Tagungsband

Ghostly Demarcations erschienenen Text zitiert: Die englische Übersetzung von Derri-

das Buch durch Peggy Kamuf in der Routledge-Ausgabe von 1994 unterschlägt näm-

lich die Differenz zwischen ›spectre‹ und ›fantôme‹ und übersetzt beide – unzulässig

entdifferenzierend, wo Derrida offenbar eine Differenz geltend zu machen sucht –

mit ›ghost‹. Vgl. Werner Hamacher: Lingua Amissa. The Messianism of Commodity-

Language and Derrida’s Specters of Marx. In: Michael Sprinker (Hg.): Ghostly Demarca-

tions. A Symposium on Jacques Derrida’s Specters ofMarx. London / New York: Verso 1999,

199.

20 Man kann entsprechend auch Sekundarität und Wiederholbarkeit, die der Erschei-

nung der leiblichen Präsenz nachgeordnet scheinen, ihr aber tatsächlich vorausliegen,

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 135

plex von Ethik, Verantwortlichkeit, Erbschaft und kommender Gerechtigkeit,

einschließlich eines Messianischen ohne Messianismus, die Spectres de Marx

durchgehend aufruft.21

Dieser Problemkomplex, der sich in Derridas Gespenster-Buch andeutet,

verweist auf das sprachliche Zeichen und so letztlich auf die Schrift. Das un-

terstreicht wiederumWernerHamachers Kommentar, der immerwieder vom

Tuch und Stoff (cloth) spricht und so mittels der Gewebe-Metapher auf die

Textur, letztlich die implizite Textualität des Spektralen aufmerksam macht.

Sind Gespenster demnach Effekte von auf die Schrift zurückverwiesenen Äu-

ßerungsakten und von ihr nicht zu trennen, so hat die Rede von Gespens-

tern ihren Platz zuletzt wieder in einer Sprachphilosophie, die sich zu einer

Schriftphilosophie überschritten hat – im weiten Sinne dieses Begriffs von

Schrift, den die Dekonstruktion einführt.

Karen Barads Aufgreifen von Derridas Hantologie nimmt unverkennbar

Motive aus Spectres de Marx auf. Verantwortlichkeit wird darin von einer Erb-

schaft des Vergangenen her gedacht, wobei die Berufung auf ein marxisti-

sches Erbe, die dem Buch zugrunde liegt, zunächst den Bezugsrahmen ab-

gibt.Die Übernahme einer Erbschaft impliziere immer die Verantwortlichkeit

der Erben.22 Diese Verantwortlichkeit wird von Derrida selbst im Kontext ei-

nes Denkens der Gerechtigkeit verortet, die als justice à venir nun gerade der

Lücke entspringt, die das Phantom klaffen lässt: dem Aufschub der Selbstprä-

senz des Geistes, der durch eine phantomhafte Idee des Messianischen kom-

pensiert wird.23 Eine kommende, immer im Kommen begriffene Gerechtig-

keit oder ein »Messianismus ohne Messianisches«, wie Derrida ihn in seinem

Gespenster-Buch entwickelt, ist so über Umwege noch eine Konsequenz aus

der différance und der Struktur aller Bedeutung aufgrund der Schrift. Etwas

in die Struktur des Gespenstes eingetragen sehen: »Es gilt aber zu wissen, daß das Ge-

senst vor seinem ersten Erscheinen da ist, sei es in der Eröffnung des Versprechens oder

der Erwartung: Die Erscheinung hatte sich angekündigt, sie wird vom ersten Mal an

sekundär gewesen sein« (Derrida: Marx’ Gespenster, 222).

21 Zu Derridas Hinwendung zu ethischen und politischen Fragen vgl. Susanne Lüde-

mann: Jacques Derrida zur Einführung.Hamburg: Junius 2011, 97–118.

22 Derrida: Marx’ Gespenster, 129: »Keine Erbschaft ohne Appell an die Verantwortlich-

keit«.

23 Ebd., 127: »Das dekonstruktive Denken, auf das es mir hier ankommt, hat immer an

das Irreduzible der Affirmation und damit des Versprechens erinnert, wie auch an das

Undekonstruiertbare einer bestimmten Idee der Gerechtigkeit (die hier vomRecht los-

gelöst ist)«.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Florian Scherübl

zu erben und diesem Erbe gerecht zu werden – ein Zentralmotiv des Buches

von 1993 –, bedeutet demnach, sich in eine Traditionslinie einzuschreiben;

es impliziert, diese Tradition nicht einfach zu aktualisieren, sondern ihr ge-

recht zu werden und das heißt, vor dem Hintergrund der différance und der

kommenden Gerechtigkeit, auch zu wissen, dass man ihr nicht die absolu-

te Gerechtigkeit widerfahren lassen, nicht die definitive und letzte Erbschaft

antreten kann, dass man also nicht die metaphysische Geste vollziehen kann:

die Wiederkehr des Geistes oder die Parusie erwarten. Man muss sich daher

im Bewusstsein bereits gewesener und noch möglicher Aktualisierungen die-

ser Tradition zu dieser Tradition zu verhalten versuchen. Was Derrida auch

als Zwiegespräch mit Gespenstern inszeniert, scheint mir – nicht nur, aber

auch – diese doppelte Aufmerksamkeit für Nichtgegenwärtiges zu meinen.

2. Karen Barads Wissenschaftsphilosophie: agentieller Realismus

Die Teilchenphysikerin Karen Barad präsentiert ihre Wissenschaftsphiloso-

phie eines agentiellen Realismus im vierten Kapitel ihres 2007 erschienenen

Hauptwerks Meeting the Universe Halfway. Barads Ansatz, den man zunächst

epistemologisch nennen möchte, stellt gewissermaßen eine Fusion dar aus

einer Neuerwägung der Schriften des Physikers Niels Bohr zur Interpretati-

on der Quantentheorie und der sogenannten poststrukturalistischenTheorie,

vor allem Michel Foucault und Judith Butler. Foucault und Butler interessie-

ren dabei vor allem als Denker:innen der Materialität, wobei noch Foucaults

Diskursbegriff als Form der Einschreibung von Bedeutung in Materie begrif-

fen wird. Zugleich attestiert Barad, dass die epistemologischen Positionen

beider Denker:innen zu kurz griffen. Ihr geht es hingegen darum, ein Bild

wissenschaftlicher Praktiken zu gewinnen, das die verhärtete Opposition von

Konstruktivismus und Realismus unterläuft.24 In Barads Schriften nach 2007

lässt sich dabei eine Verschiebung der eigenenTheorie in Richtung von Derri-

das Hantologie beobachten, die mit einer Aufwertung wissenschaftsethischer

Fragestellungen einhergeht.25

24 Karen Barad: Meeting theUniverseHalfway.QuantumPhysics and the Entanglement ofMat-

ter andMeaning.Durham / London: Duke University Press 2007, 146–153, zur Aufnahme

von Foucaults Diskursbegriff vgl. ebd., 148.

25 Barad vollzieht diese Entwicklung in einem Interview nach. Karen Barad: Ver-

schränkungen und Politik. Karen Barad im Gespräch mit Jennifer Sophia Theodor.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 137

Der agentielle Realismus Barads bezieht insbesondere Stellung gegen ein

Paradigma, welches als Repräsentationalismus identifiziert wird und engmit

dem Begriff der Reflexion und der Vorstellung eines unproblematischen Rea-

lismus des Gegebenen verbunden ist. Hierbei geht es um die schon von Ri-

chard Rorty in Philosophy and the Mirror of Nature zurückgewiesene Vorstel-

lung, Erkenntnis vollziehe sich im Dreieck zwischen Erkenntnissubjekt (For-

scher), Erkenntnisobjekt (Referenz/Welt) und Erkenntnisinstrument (Spra-

che/Instrument).26

Diese Vorstellung, allerdings auch noch Butlers und Foucaults epistemo-

logische Positionen werden für Barad von der Idee der Komplementarität

nach Niels Bohr herausgefordert. Der Physiker macht diesen Begriff als

»neue[n] Zug in der Analyse von Quantenphänomenen« geltend, wobei hier

der Einführung »einer grundlegenden Unterscheidung zwischen dem Meßgerät

oder den zu untersuchenden Objekten« Rechnung getragen werde.27

Das Messgerät oder – in Barads Terminologie, die später noch ausgewei-

tet wird – der Apparat ist es, der ein bestimmtes Phänomen allererst auf eine

bestimmte Weise erkennbar werden lässt. Wenn Licht etwa in der modernen

Physik sowohl als Welle als auch als Teilchen beschreibbar scheint, als wellen-

förmig ausgebreitet sowie als fest lokalisiert, was sich eigentlich ausschlie-

ßen müsste, so wird dieser Widerspruch mit Bohr unter Berücksichtigung

des Messgerätes auflösbar.28 Was demnach als Phänomen in einer Messung

erscheint, ist nicht einfach eine gegebene Referenz wie für das Paradigma des

Repräsentationalismus. Phänomene nach Barad implizieren immer schon ei-

nen Apparat, der sie erscheinen lässt.29 Der Apparat vollzieht dabei eine Mar-

kierung, einen agentiellen Schnitt. Er produziert so – nicht unähnlich der

In: Dies.: Verschränkungen. Übers. von Jennifer Sophia Theodor. Berlin: Merve 2015,

204–212.

26 Vgl. Barad: Meeting the Universe Halfway, 89f. (zum Paradigma der Reflexion); 48–59

(zum Realismus).

27 Niels Bohr: Atomphysik und Philosophie. Kausalität und Komplementarität.

In: Ders.: Atomphysik und menschliche Erkenntnis II. Aufsätze und Vorträge aus den

Jahren 1958–1962. Hg. von Wilhelm Westphal / Hans Rotta. Braunschweig: Vieweg

1966, 4.

28 »Licht kann nicht einfach eineWelle und ein Teilchen sein, ausgebreitet und lokalisiert«

(Barad: Verschränkungen, 90). Vgl. auch die für Laien geschriebene Einführung in das

Problem in Barad: Meeting the Universe Halfway, Kap. 2.

29 Ebd., 120: »the crucial identifying feature of phenomena is that they include ›all rele-

vant features of the experimental arrangement‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Florian Scherübl

Materialität eines Schriftzeichens – einen Unterschied, was Barad als Intra-

aktion oder Diffraktion/Verschränkung bezeichnet.30 Statt einer Interaktion

zwischen zwei im Vorhinein Gegebenen, Beobachter und Beobachtetem, die

repräsentational schlicht vorausgesetzt bleiben, bringt der Schnitt des Appa-

rats Subjekt und Objekt in der Messsituation hervor. Was als Phänomen gilt,

wird so unter bestimmten Messbedingungen allererst intelligibel. Wichtig ist

dabei, dass Bohr in der Leseweise Barads das Phänomen nicht als etwas an-

sieht, das stellvertretend etwa anstelle eines tieferen Wesens erschiene. Das

Phänomen impliziert nichts hinter, sondern in sich. Der Schnitt des Apparats

zeigt gewissermaßen einen Ausschnitt aus dem materiell in jedem Fall vor-

handenen, aber noch nicht klaren und distinkten Etwas und konstituiert so

via Intraaktion das Phänomen.31 »Crucially, then, we should understand phe-

nomena not as objects-in-themselves, or as perceived objects (in the Kantian

or phenomenological sense), but as specific intra-actions.«32

Das so verstandene Phänomen kann dann für Barad auch als Quantenver-

schränkung (quantum entanglement) klassifiziert werden: »phenomena can be

understood as quantum entanglements«33, die wiederum durch Apparatge-

brauch und Intraaktion hervortreten. Apparate stellen bei Barad so nicht bloß

Mess- und Beobachtungsinstrumente dar, sondern sind generell »grenzziehen-

de Praktiken«, d.h. genauer »spezifischematerielle Re-Konfigurationen derWelt –, die

sich materialisieren und Relevanz erlangen«.34 Apparate gelten als materiell-dis-

kursive Praktiken,welche die Phänomene hervortreten lassen, aber nicht aus-

schließlich als menschliche Praktiken verstanden werden dürfen.35 Sie um-

fassen alle Arten von ›practices of mattering‹, d.h. der Herstellung von ›mat-

ter‹: also sowohl von Materie als auch Bedeutung. Während die Apparate im-

mer schon wirksam sind, erzeugen sie Intraaktionen oder Verschränkungen,

in denen sich Beobachter und Beobachtetes allererst ergeben, und materia-

lisieren so die Phänomene – materialisieren sie, weil das Phänomen nicht

30 Ebd., 127–128. Vgl. McKenzie Wark: Molekulares Rot. Theorie für das Anthropozän. Übers.

von Dirk Höfer. Berlin: Matthes & Seitz 2017, 234.

31 Vgl. Barad: Meeting the Universe Halfway, 427.

32 Ebd., 128.

33 Ebd., 427.

34 Barad: Agentieller Realismus, 21.

35 Ebd., 22: Barad geht es erklärtermaßen um ein »Verständnis von Apparaten als mate-

riell-diskursiven Praktiken, durch die die eigentliche Unterscheidung zwischen dem

Gesellschaftlichem und dem Wissenschaftlichem, der Natur und Kultur konstituiert

wird«.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 139

einfach ein Schein ist, hinter dem ein Wesen oder Ding an sich liegt, sondern

ein Teil dieses Dings. Bereits Bohrs Position wird so nicht als epistemologi-

sche, sondern als ontisch-semantische bezeichnet.36 Für Barads Philosophie,

die sich ausdrücklich als posthumanistisch versteht, bedeutet das: Noch die

repräsentationalistische Figuration von (transzendentalem) Subjekt und Er-

kenntnisobjekt unterliegt einem Apparat, der sie hervorbringt und welche die

intraaktive Materie selbst ist. So wird die Welt als »fortlaufende Rekonfigu-

ration« ansprechbar und das Universum als »imWerden begriffene agentielle

Intraaktivität« verstanden.37

3. Ethik und Gespenst: Residuen der Schrift bei Barad

Obschon bereits Foucaults Diskursbegriff und Butlers Überlegungen aus Bo-

dies that Matter für Barad gewissermaßen Formen der Einschreibung in die

Materie theoretisieren und die diskursiv-materiellen Praktiken der Schrift-

metapher entgegenzukommen scheinen, sind es überraschenderweise nicht

Derridas Texte zur Schrift, sondern zu Gespenstern, über welche Barad an

die dekonstruktive Philosophie anknüpft.38 Den Bogen vom agentiellen Rea-

lismus zu Derrida spannt Barad in einem Aufsatz, der 2010 in der Zeitschrift

Derrida Today erscheint: Quantum Entanglements and Hauntological Relations of

Inheritance: Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings, and Justice-to-Come.39

Barad greift dabei auf, was Derrida schon in seine Figur des Gespenstes

eingetragen hat, nämlich das Problem kommender Gerechtigkeit und Ethik.

36 Vgl. Barad: Meeting the Universe Halfway, 302.

37 Barad: Agentieller Realismus, 22.

38 Überhaupt scheint das,wasBaradunterMaterie versteht, bisweilender différanceunter

Bedingungen eines entgrenzten Textbegriffs zu ähneln: »Materie ist die sedimentie-

rende Geschichtlichkeit von Praktiken/Agentien und eine agentive Kraft im je unter-

schiedlichen Werden der Welt« (ebd., 91).

39 Karen Barad: Quantum Entanglements and Hauntological Relations of Inheri-

tance: Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings, and Justice-to-Come. In: Derrida To-

day 3.2 (2010), 240–268. Deutsch als Karen Barad: Dis/Kontinuitäten, RaumZeit-

Einfaltungen und kommende Gerechtigkeit. Quantenverschränkungen und hantolo-

gische Erbschaftsbeziehungen. In: Dies.: Verschränkungen, 71–114. Die wenigen Kom-

mentator:innen von BaradsWerkwieMcKenzieWark nehmen von dieserHinwendung

zu Derrida nachMeeting the Universe Halfway zumeist keine Notiz.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Florian Scherübl

Dabeimussman vorausschicken, dass sich auch Barads erklärtermaßen post-

humanistische Philosophie der Apparate nicht mit einer Eskamotierung des

Menschen abgeben will, sondern demMenschlichen einen Platz im größeren

agentiell-materiellen Rahmen ihres entgrenzten Apparatbegriffs zuweist. So

bindet sie eben den Begriff der Objektivität an eine Verantwortlichkeit »für

spezifische Materialisierungen in ihrer unterschiedlichen Relevanz«.40 Das ist dann

gewissermaßen die Verantwortlichkeit nicht nur in einem Laborkontext, son-

dern für andere, mit denen man miteinander konstituiert ist durch dieselben

agentiellen Schnitte – eine Verantwortlichkeit mithin auch für die Schrift und

die materiellen Einschreibungen, die ›practices of mattering‹, denenman un-

terliegt und an denen man weiterhin selbst beteiligt ist.41 Genau dieser Ge-

danke wird nun mit Rekurs auf Derrida im Quantum Entanglements-Aufsatz

vertieft.

»The trace of all reconfigurings are written into the enfolded materialisa-

tions of what was/ is/ to-come. Time can’t be fixed. To address the past

(and future), to speak with ghosts, is not to entertain or reconstruct some

narrative of the way it was, but to respond, to be responsible, to take re-

sponsibility for that which we inherit (from the past and the future), for the

entangled relationalities of inheritance that ›we‹ are, to acknowledge and

be responsive to the noncontemporaneity of the present, to put oneself at

risk, to risk oneself (which is never one or self), to open oneself up to inde-

terminacy in moving towards what is to come. Responsibility is by necessity

an asymmetrical relation/doing, an enactment, a matter of différance, of in-

tra-action, in which no one/ no thing is given in advance or ever remains the

same. Only in this ongoing responsibility to the entangled other, without

dismissal (without ›enough already!‹), is there the possibility of justice-to-

come.«42

40 Barad: Agentieller Realismus, 88. »Objektivität bedeutet, für Markierungen auf Körpern ver-

antwortlich zu sein, das heißt für spezifischeMaterialisierungen in ihrer unterschiedlichen Re-

levanz.«

41 Ebd., 89: »Die Ethik ist keine geometrische Berechnung: ›die anderen‹ sind nie sehr

weit von ›uns‹ entfernt; ›sie‹ und ›wir‹ sind gemeinsam konstituiert und durch genau

dieselben Schnitte miteinander verschränkt, die ›wir‹ zu vollziehen helfen.« Die Ver-

strickungen im globalen Kontext der Klimakrise wären wohl als eine solche Nähe der

anderen zu verstehen.

42 Barad: Quantum Entanglements and Hauntological Relations of Inheritance, 264f.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 141

Angesichts der Fülle an Querbezügen, in denen Barad sie situiert, lässt sich

diese Passage schwer erschöpfend kommentieren. Ich möchte aber wenigs-

tens einige Handreichungen für eine genauer auszuführende Lektüre zu ge-

ben versuchen. Vielleicht deutet sich in den obigen Bemerkungen am stärks-

ten die Erbschaft an, die Barad von Derrida bezieht. Schon der Titel von

Barads Aufsatz greift das dekonstruktive Motiv der kommenden Gerechtig-

keit, eines der Schlüsselmotive von Spectres de Marx, auf. Barad thematisiert

hier nun zunächst mit der Spur (»the trace«) eines der Schlüsselkonzepte

von Derridas Denken des Zeichens. Gut dekonstruktiv denkt sie die Spur mit

der Schrift zusammen: Alle Rekonfigurationen (»reconfigurings«) der Materie

seien eingeschrieben (»written into«) in die eingefalteten Materialisierungen

dessen, was war, ist oder kommt. Zu lesen wäre das vielleicht als Bedingtheit

des Gewesenen, Seienden wie Künftigen durch je schon stattgefundene Kon-

figurationen des Materiellen: durch ›practices of mattering‹, also der Art und

Weise, wie wissenschaftliche Praktiken – und nicht nur sie – Phänomene her-

vorbringen, die so durchaus wie das Zeichen, Derridas Schriftbegriff zufolge,

als Spuren zu werten wären. Die Vergangenheit und Zukunft zu adressieren,

wird als Sprechen mit Geistern veranschlagt. Der Brückenschlag zur zuerst

genannten Spur ergibt sich nur, wenn man die oben an Derrida aufgezeigte

Dislozierung von Schrift und Spur in der Figur des Gespensts bedenkt (bei

Barad immer: ghost). Statt einer Rekonstruktion des Wie-es-war, die immer

zum Narrativ neigt (»some narrative of the way it was«), schlägt Barad ein

Verhältnis der Verantwortung gegenüber dem auf uns gekommenen Erbe vor

(»to take responsibility for that which we inherit«). Leser:innen von Spectres

de Marx wird auch das bekannt erscheinen, expliziert Derrida darin doch am

Beispiel des Gespensts von Hamlets Vater, wie die Vergangenheit einen Ein-

fluss auf Gegenwart und Zukunft ausüben kann; ein Einfluss, der über die

Erbschaft (»inheritance«) und die Verantwortung (»responsibility«) dafür ver-

läuft. Letztere wird dann gegen Ende der Passage wieder aufgegriffen und als

asymmetrische Beziehung oder asymmetrisches Tun angesprochen (»asym-

metrical relation/doing«), als Sache/Belang oder Materie (»a matter of diffé-

rance«). Diese Doppeldeutigkeit trägt sich auch darum ein, weil es hier um

die Intraaktion geht, die diskursiv-materiell konstituierte Phänomene nicht

nur im wissenschaftlichen Sinne umfasst, wobei für die agentielle Realistin

Barad nichts im Vorhinein (»in advance«: also vor dem Zutun eines Apparats)

gegeben ist.Und gerade das Bewusstsein umdiese Konstituiertheit, die damit

einhergehende Verantwortlichkeit dürfte am Ende als die Möglichkeit einer

kommenden Gerechtigkeit aufgegriffen sein: Eine Verantwortung gegenüber

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Florian Scherübl

den diskursiv-materiellen Praktiken, Intraaktionen und Verschränkungen, in

die man sich selbst je schon verwickelt findet, denen man sich verdankt und

deren Erbe auf eine:n gekommen ist – egal, ob man das wollte oder nicht.

Hier wäre dann, um zu einer wirklichen Deutung zu kommen, notwen-

dig, genauer auf die Anleihen bei Derridas Hantologie einzugehen; genauso

auf die Verschiebungen, die Barad ihrerseits vornimmt. Worum es mir hier

nur gehen konnte: anzudeuten,wie Barad das auf die Gespenster verschobene

Thema und Motiv der Schrift bei Derrida aufgreift und zusammenbringt mit

ihren Überlegungen aus Meeting the Universe Halfway, wobei sie offensichtlich

die ethische Forderung, die Derrida selbst mit der kommenden Gerechtigkeit

verbindet, in Richtung einer Ethik derWissenschaft zu treiben versucht. Geht

es um ›practices of mattering‹, so implizieren diese Praktiken eine Ethik, die

auf die Verantwortlichkeit gegenüber Phänomenen und ihren Konstitutions-

beziehungen in diskursiv-materiellen Praktiken hinausläuft.

4. Schlussbetrachtungen

So interessant Barads Anleihen bei Derrida auch sind, so unberücksichtigt

scheinen einige Differenzen, die sich zwischen beidenTheorien ergeben.Wie

zu sehen war, hat gerade Werner Hamacher darauf insistiert, dass Gespens-

ter nach Derrida vor allem der Schrift zugehörten. Hantologische Phänome-

ne wären dann unhintergehbar schriftliche Phänomene. Dabei scheint Ha-

macher noch eine diskursive, letztlich auf die Sprache und Textualität zu-

rückverwiesene Schriftlichkeit im Sinn zu haben. Von einer solchen Lesart

des Gespenstischen bei Derrida ausgehend, lässt sich dann aber schwerlich

zu einem agentiellen Realismus übergehen, der gerade mit dem Wahlspruch

antritt, »[d]er Sprache wurde zuviel Macht eingeräumt« – und der darun-

ter wohl noch die Implikationen einer oft unter ›linguistic turn‹ rubrizierten

Schriftphilosophie miteinbegreift.43

Doch auch wenn man Schrift hier im weiteren Sinne versteht, den Derri-

das Arbeiten nahelegen, zeigen sich Übertragungsprobleme. Sie betreffen et-

wa die im Zeichenbegriff ausdrücklich thematisierte Wiederholung. Von den

Kennzeichen der Schrift nach Derrida finden die Spur und die différance ein

Echo bei Barad – die Iterabilität scheinbar nicht. Ein Grund dafür, Gespens-

tern vor allem ein schriftliches Sein zuzubilligen oder sie als allgemeinere

43 Barad: Agentieller Realismus, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftliche Gegenstandskonstitution als ethischer Akt 143

Medienphänomene aufzufassen, ist ihre enge Verbindung mit der Wieder-

holung. Derridas Hantologie führt entsprechend als Gespensterphänomen

immer wieder auch den revenant oder Wiedergänger auf. Die Wiederholung

bedingt dabei auch in Derridas Theorie der Schrift die nie auszuschalten-

de Möglichkeit von Veränderung, Dislozierung oder Dissemination des Zei-

chens. Gerade die Iteration treibt so eine différance hervor,welche die Parusie

oder die Wiederaneignung des Sinns als einfache Restitution einer idealen

Bedeutung oder einer einmal schon gewesenen Selbstpräsenz aufschiebt.

Die ganze Problematik der Wiederholung, der ausgesetzten Parusie und

des ›Messianismus ohne Messianisches‹, die Derridas Spectres de Marx heim-

suchen, findet in Barads Aufnahme dieses Denkens kaum Anklang. Die Ite-

ration bildet allerdings eines der Momente der Hantologie, das deutlich auf

Derridas frühes Denken der Schrift zurückverweist. Die größte Schwäche in

Barads Übersetzungsarbeit Derridas in das eigene Denken könnte daher viel-

leicht an dem liegen, was sich der agentielle Realismus als Stärke anrechnet:

dass er der Sprache weniger Macht einräumen will, ihr theoretischer Ort und

ihre Rolle trotz der Rede von diskursiv-materiellen Praktiken aber uneindeu-

tig bleiben. Das muss kein Nachteil sein, weil eine Wissenschaftsphilosophie

gerade nicht die Rolle von diskursiven Akten und Schriftpraktiken in einzel-

nenWissenschaften prä-empirisch determinieren kann. Angesichts theoreti-

scher Übernahmen aus einer gemeinhin dem ›linguistic turn‹ zugeordneten

Philosophie stellen sich allerdings solche Bedenken ein.

Vielleicht bliebe abschließend noch eine Frage an Derrida und Barad ge-

meinsam zu richten. Übernimmt Barad vom späten Derrida die ethische Pro-

blematik von Gerechtigkeit und Verantwortung, so bleibt das Problem der

Machtverhältnisse – wie sie gerade Barads frühere Gewährstheoretiker:in-

nen Foucault und Butler auch hinsichtlich wissenschaftlicher Diskurse immer

wieder stellten – im Quantum Entanglements-Aufsatz bemerkenswert unauf-

geworfen. Haben sich Praktiken der Schrift historisch immer auch als Prak-

tiken der Macht herausgestellt, erscheint die machtanalytische Perspektive

vielleicht nicht als blinder Fleck, wohl aber als noch zu klärender Aspekt ei-

ner Ethik der Wissenschaften bei Derrida und Barad.

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460924-007 - am 13.02.2026, 20:09:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460924-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

