
Textproduktion im postkolonialen Museum

Ania Faas

Museen wandeln sich. Sie öffnen ihre Häuser, Völkerkundemuseen legen ih-

ren überkommenen Namen ab, neue Perspektiven verändern die Kuration.

Denn Museen wünschen sich mehr Besucher:innen, ein breiteres Publikum

und Austausch mit der Welt. In vielen Ländern haben Initiativen den Druck

erhöht, vor allem auf ethnologische Sammlungen, das koloniale Erbe aufzu-

arbeiten. Bilder und Objekte werden nun zugänglicher gemacht, es gibt mehr

Gesprächsbedarf und damit auch mehr Text als früher: Wandtexte, Katalog-

texte, Texte auf Flyern, Webseiten und in Apps, Bild- und Objekttiteln.

Texte beschreiben und erklären, sie sollen begeistern und es Besucher:in-

nen ermöglichen, die ausgestelltenWerke zu verstehen und sich mit ihnen zu

verbinden. Aber das Museum hat nicht mehr die Macht, zu bestimmen, wie

eine solche Verbindung vor sich geht, wie interpretiert, wie wahrgenommen

wird.Wer zur Tür hereinkommt, hat vielleicht eine eigene Vorstellung davon,

was er oder sie sehen möchte – oder auch nicht. »Könnt ihr mir und meinem

Kind garantieren, dass wir bei unserem Besuch nicht retraumatisiert wer-

den?«, wurde die Kuratorin einer Ausstellung zu Kolonialgeschichte gefragt.

Diese Sorge bezieht sich auf eine typische Erfahrung, die BIPoC (Black, Indi-

genous and People of Color) in Museen machen: Rassistische und diskrimi-

nierende Begriffe werden nicht nur benutzt, sondern auch als »historisch«,

»original« oder »authentisch« gerechtfertigt.

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Wissen/Kanon/Sprache

Ausstellungsansicht Einleitungstext: »Whose Expression?« im Brücke-Museum, 2021

Foto: PoolPractice

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ania Faas: Textproduktion im postkolonialen Museum 97

Die Textproduktion im Museum liegt bei den Kurator:innen, Wissen-

schaftler:innen und in den Händen der Marketing-Abteilung. Zusätzlich

wird an manchen Häusern ein externes Lektorat beauftragt. Zum einen für

klassische Lektoratsaufgaben wie die Überprüfung und die Koordination der

Texte unterschiedlicher Autor:innen. Im Zusammenhang mit postkolonialen

Themen kommt ein diskriminierungskritisches Lektorat dazu, das Expertise

für die Bearbeitung der Inhalte einbringen soll. Sprache lenkt den Blick, sie

hat die Macht, das Sehen zu verändern. Also ist der Wunsch an die Texte

umfassend: Kurz mögen sie sein, aber alles sagen, lesbar sein, aber kom-

plexen Sachverhalten gerecht werden, dazu noch einfach, aber detailgenau,

und objektiv, aber emotional. Das gilt vor allem für die Wandtexte, deren

Zeichenzahl begrenzt ist.

Ausschnitt Einleitungstext: »Whose Expression?« im Brücke-Museum, 2021

Foto: PoolPractice

Wenn ein kritisches Lektorat inhaltlich in Texte eingreift, führt dies zu

Diskussionen mit den Autor:innen. Wissenschaftler:innen, die ihr speziali-

siertes und in langen Prozessen erworbenes Wissen für ein Museum lesbar

machen, begreifen häufig schon die Vereinfachung als Kompromiss. Eine Kri-

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Wissen/Kanon/Sprache

tik aus postkolonialer Perspektive wird wie ein weiterer Übergriff auf die Tex-

te wahrgenommen. Oft liegt sie in der Projektplanung zeitlich nach den ers-

ten, mit den Kurator:innen abgesprochenen Fassungen. Die Auseinanderset-

zung über Sichtweisen und Begriffe, oft auch ethische Fragen, findet dann

direkt vor Abgabefristen statt. Für Diskussion ist wenig Raum, und so wer-

den komplexe Sachverhalte zwischen fünfter Fassung und sechster Fassung

in Argumente gepresst.

Wandtext: »Whose Expression?« im Brücke-Museum, 2021

Foto: PoolPractice

Wir befinden uns noch immer in einer Zeit des Übergangs, in der die

miteinander verbundenen Themen Kolonialismus und Rassismus in deut-

schen Institutionen als Spezialgebiet angesehen werden, für das »Expert:in-

nen« notwendig sind. Dabei wollen die postkolonialen Bewegungen weltweit

gerade das erreichen: dass das koloniale Erbe überall mitgedacht wird, im

Alltag, beim Friseur, beim Film, in der Schule und eben auch im Museum. Es

geht um einen Paradigmenwechsel mit dem Ziel, die Erinnerung nicht mehr

zu verschleiern, sondern bewusst zu machen. Und nicht zuletzt darum, eine

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ania Faas: Textproduktion im postkolonialen Museum 99

Sprachprägung zu verlernen, die seinerzeit den Interessen der Kolonialmäch-

te dienlich war.

Doch in Ausbildung und Arbeitsalltag konntenweiße Autor:innen undMu-

seumsmacher:innen lange Zeit völlig ohne dieses Thema auskommen. Das

kritische Lektorat soll der Verbindung zwischen alter und neuer Museums-

wirklichkeit dienen, ist aber zugleich in seiner Reichweite begrenzt. Meist

fehlen Zeit und Resonanzraum. So löst es immer wieder dieselben »Einzelfäl-

le«, weil keine gesellschaftliche Verabredung über den Umgang mit kolonia-

lem Erbe existiert, geschweige denn Regeln. Konflikte entstehen, weil Wissen

fehlt.

Insofern ist die Textproduktion ein Spiegelbild der Veränderungen der In-

stitutionMuseum. Sie ist der Prozess, an dem sich der Streit kristallisiert, den

das Umdenken auslöst. Streit zwischenMuseumund externen, projektbasiert

arbeitenden Kurator:innen. Zwischen Autor:innen und Lektorat. Nicht selten

auch zwischen Museumsleitung und Kurator:innen. Und natürlich zwischen

Museum und Besucher:innen. Manche heben schon bei demWort »postkolo-

nial« genervt die Brauen, anderen geht die Berücksichtigung derNachfahr:in-

nen-Perspektiven nicht weit genug, und Dritte finden akademische Sprache

insgesamt fragwürdig. Die Auseinandersetzungen sind oft hitzig, weit über

die Temperatur einer Arbeitsbesprechung hinaus.

Doch es geht bei einem informierten und verständlichen Text nicht ein-

fach um das Streichen von Triggerwörtern oder verschleiernden Begriffen

wie etwa »Schutzgebiet«, »Erwerb«, »medizinische Expedition«, »entdecken«

oder »säubern«.

Wenn ein diskriminierungskritischer Text an einer Wand hängen soll,

kann er nicht allein bleiben. Er braucht ein Umfeld von Verstehen, von Durch-

dringen, von Bereitschaft, die Sammlung und die eigene Institution mit neu-

en Augen zu sehen.Wie soll eine Aufsichtsperson reagieren,wenn einMensch

vor einem Bild zu weinen anfängt, weil er darauf ein Familienmitglied er-

kennt? Hilft ihr vielleicht einfach nur die Information, dass das geschehen

könnte und warum? Oder dass das Museum selbst am Leid dieser Familie

mitgewirkt hat? Wie betrachten die Ethnolog:innen im Haus heute das Wis-

sen aus ihrem Studium, für das sie bei »Naturvölkern« auf »Feldforschung«

gingen? Und welche Bücher oder Bilder verkauft der Museumsshop? Werden

weiterführende Informationen angeboten oder widerspricht das Sortiment

sogar dem mühevoll erarbeiteten postkolonialen Ansatz der aktuellen Aus-

stellung? Ist das Team divers genug, um hausintern Gespräche aus allen Per-

spektiven führen zu können? Der Kontext eines Textes sind alleMenschen, die

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Wissen/Kanon/Sprache

in einem Museum arbeiten und sich zu lesenden Besucher:innen verhalten,

ob sie an der Kasse sitzen, an der Garderobe, im Depot oder im Büro.

Es gibt allerdings in der Textarbeit auch realeWidersprüche, die sich nicht

auflösen lassen. Rassistische Begriffe in Originaldokumenten oder in Bildti-

teln etwa könnten von Personen aus der Diaspora, die in weißen Mehrheits-

gesellschaften aufgewachsen sind, anders bewertet werden als in Herkunfts-

gesellschaften. Für die einen mag im Vordergrund stehen, dass keine Ret-

raumatisierungen stattfinden, bei den anderen die Befürchtung überwiegen,

dass Begriffe, die historische Gewaltkontexte bezeugen, »gelöscht« oder über-

schrieben werden könnten.

Auf sprachlicher Ebene ist die Öffnung von Museen ein Umbruch in den

als wissenschaftlich definierten Positionen von Kunstgeschichte oder Eth-

nologie. Wenn sich verschiedene Communities an Ausstellungen beteiligen,

treffen auch die unterschiedlichsten Sprechakte aufeinander. Am Anfang der

Textarbeit stehen zwei Fragen: Wer spricht? Und: Für wen? Die Frage nach

der Sprachform ist die Frage nach dem Publikum. Will man sie heute beant-

worten, liegen Wunsch und Wirklichkeit meist noch weit auseinander. Der

Aushandlungsprozess selbst ist die Antwort, die lange Strecke zwischen den

beiden Extremen: eine Sprechweise anzupassen oder eine Ebene der Verstän-

digung zu finden. Kritisches Lektorat muss sich deshalb mit dem Inhalt eines

Textes, mit dem Tonfall und den potentiellen Leser:innen beschäftigen, aber

auch mit dem aktuellen Stand der Debatte. In postkolonialen Projekten ge-

schieht das auf vielen Ebenen. Was ist die Norm? Wer definiert sie? Welche

Kriterien legt die Wissenschaft ihrer Objektivität zugrunde? Ist die Vielstim-

migkeit gegeben, die dem Projekt gerecht wird?

In vielen Museen waren Texte bislang Beiprodukte der Arbeit mit Objek-

ten und Bildern. Während Journalist:innen damit rechnen, dass ihr Artikel

redigiert wird, und sich Buchautor:innen mit einem Lektorat rücksprechen,

ist Textredaktion am Museum ein Geschäft, das Kunsthistoriker:innen oder

Ethnolog:innen »nebenher« erledigen. Externe Lektorate wiederum sind als

kurzfristige Projekte konzipiert. Wissen wird kaum weitergetragen oder im

Haus verankert. Abermit denMuseenwandelt sich der Anspruch an Gespräch

und Text. Das Bewegen von Wissen braucht Zeit. In einem Machtsystem mit

kodifizierter Sprache erfordert es Souveränität, sich einfach und klar auszu-

drücken. Wenn eine Gesellschaft sich über ihr kulturelles Erbe verständigt,

wenn ungehörte Stimmen hinzukommen und überkommene Sprache ver-

klingt, können Texte schöner werden. Aber sie machen auch mehr Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ania Faas: Textproduktion im postkolonialen Museum 101

Glossar: »Whose Expression?« im Brücke-Museum, 2021

Foto: PoolPractice

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-008 - am 14.02.2026, 07:42:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

