
Guy Hocquenghem revisited: Seine
Aktualität für queere Reflexionen

Heinz-Jürgen Voß

»Ich würde die Idee der Homosexualität gern

musikalisieren: Sie existiert nur in ihren Rhyth-

men, ihren Intervallen und ihren Pausen, sie

existiert nur durch ihre (dramatische) Bewe-

gung. Sie konjugiert Unsichtbarkeit und Sicht-

barkeit in diesem Rhythmus des Erscheinens

und des Verschwindens« (Guy Hocquenghem

im Jahr 1987, zit. n. Marshall, 1997 [1996],

S. 90, Übers. S.A.Wolter).

Annamarie Jagose kennzeichnet in ihrem immer noch unübertroffenen Band
Queer Theory – Eine Einführung (2001 [1996]) Arbeiten der 1970er Jahre, unter
anderem diejenigen Guy Hocquenghems (1946–1988), als Ideengeber für das,
was heute unter dem Begriff »queer« verhandelt wird. Sie schreibt:

»ImKlappentext derAusgabe vonGuyHocquenghemsDas homosexuelleVerlangen
von 1993 schreibt Douglas Crimp, obwohl das Buch ›vor mehr als zwei Jahrzehn-

ten unter den Nachwirkungen vom Mai ’68 und Stonewall geschrieben wurde‹,

könne es ›sehr wohl als erstes Beispiel für das gelten, was heute Queer Theory

heißt‹« (Jagose, 2001 [1996], S. 17).

Eine periodisierendeEntgegenstellung»lesbischer und schwuler Programmatik«
auf der einen Seite und queerer auf der anderen scheitert notwendig. Vielmehr
ergibt sich bei gründlicher Betrachtung der respektiven zeitlichen Kontexte für
beide ein Ringen zwischen normativen und nicht-normativen Sichtweisen in den
jeweiligen Diskussionen, teilweise selbst in den Argumentationen ein und dersel-
ben Person.

Mit Bezug zu Eve Kosofsky Sedgwicks Vorwort zur zweiten Auflage von
Between Men: English Literature and Male Homosocial Desire arbeitet Jagose
heraus, dass seit Mitte der 1980er Jahre eine »hochproduktive queer communi-
ty [entstand], deren Grundlage ausdrücklich davon ausging, daß die Grenzen

7

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Identifikation und Begehren zwischen den Geschlechtern, rassisierten
Gruppen und sexuellen Kategorien überschritten werden müssen« (Sedgwick,
zit. n. Jagose, 2001, 17 f.). Diese queere Denkweise sei dabei nicht einfach
das Ergebnis vorangegangener Lesbischer und Schwuler Studien, sondern stel-
le vielmehr deren »Quelle« dar (ebd., S. 18). Die »bleibende, wunderbare
Fruchtbarkeit« sowie »Ideenreichtum, Kühnheit, Offenheit und Tatkraft«
kennzeichneten in der Geschichte bereits länger Arbeiten »mit queeren Vor-
zeichen« (ebd.).

Dieser Offenheit von Diskussionen wendet sich der vorliegende Band zu. Er
nimmt das 50. Jubiläum des Mai 1968, mit dem gemeinhin auch die sogenannte
»Sexuelle Revolution« in Verbindung gebracht wird, und den 30. Todestag des
Schwulenaktivisten und Autors Guy Hocquenghem zum Anlass, sich mit dessen
Perspektiven, Analysen und Begründungen zu befassen. Dabei kommen Fragen
in den Blick, die heute wieder aktuell sind und derzeit in größerer Breite bearbei-
tet werden. Das gilt etwa für die kritische Betrachtung der Entgegenstellung»der
Schwulen« auf der einen Seite und der – sexuell »aktiven« – »Araber« auf der
anderen, aber auch für Fragen fester schwuler Identität und der Marktförmigkeit
schwuler Identität und Lebensweise.

Rüdiger Lautmann und Norbert Reck – Kenner der Diskussionen aus un-
terschiedlichen akademischen Sichtweisen – haben sich für diesen Band noch
einmal gründlich mit den Arbeiten Hocquenghems befasst, einerseits mit ihrer
Bedeutung für die Schwulenemanzipation in den 1970er Jahren in Frankreich
und der Bundesrepublik Deutschland, andererseits mit möglichen Anregungen,
die sich aus ihnen für heutiges Streiten und aktuelle Analysen gewinnen lassen.
Und die Beitragenden gehen in ihrer Bewertung in die Richtung, die auch Ja-
gose und Sedgwick vorschlagen: Hocquenghem eröffnet auch aus ihrer Sicht
queere Perspektiven. Rüdiger Lautmann formuliert in seinem Beitrag explizit
das Ziel, »Hocquenghems Buch Das homosexuelle Verlangen als einen wahren
Klassiker der queerenWissenschaft sichtbar zu machen« (Lautmann in diesem
Band).

Auf meine Bitte haben Rüdiger Lautmann und Norbert Reck auf die Frage der
Schwulenemanzipation und die nach Identität fokussiert, sodass weitere wichtige
Themenwie die Aushandlungen zwischen Schwulenbewegung und Frauen-/Les-
benbewegung nur am Rand aufscheinen. Ausdrücklich ausgespart bleiben die
Auseinandersetzungen in der Schwulenbewegung um Pädosexualität, die sich
auch in den Arbeiten Hocquenghems zeigen, in denen teilweise sehr unkri-
tisch sexuelle Beziehungen Erwachsener zu Jugendlichen um die Pubertät und

Heinz-Jürgen Voß

8

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mitunter sogar zu Kindern bagatellisiert werden und die sich darstellenden
Machtverhältnisse zwischen Erwachsenen und Kindern aus dem Blick geraten
(während diejenigen, die zum Beispiel in Bezug auf das Unterworfensein der
Schwulen unter das Regime der Polizei vorhanden sind, von Hocquenghem
durchaus thematisiert werden). Derzeit werden die Positionierungen verschiede-
ner emanzipatorischer Bewegungen der 1970er und -80er Jahre zu Pädosexualität
wissenschaftlich aufgearbeitet (vgl. etwaWalter & Klecha, 2014; Karliczek et al.,
2016). Seit einem entsprechendenAuftakttreffen, das 2016 im LSBTI*-Tagungs-
zentrum Waldschlösschen stattfand, finden solche kritischen Reflexionen auch
in der »Schwulenbewegung« statt. Mit der Publikation der Ergebnisse ist in den
kommenden Jahren zu rechnen.

Zur biografischen und zeitgeschichtlichen Einordnung

Hinweise zur Biografie Guy Hocquenghems können an dieser Stelle knapp blei-
ben, weil in den folgenden Beiträgen ein umfassendes Bild von ihm gezeichnet
wird. Im Aufsatz von Rüdiger Lautmann findet sich eine gründliche bio- und
bibliografische Einordnung des französischen Aktivisten und Theoretikers mit
Blick auf sein Wirken in der radikalen Schwulenbewegung; eine Übersicht über
die wichtigsten Lebensdaten undWerke findet sich am Ende des Buches.

Hocquenghem wurde 1946 in Boulogne, nahe Paris, geboren, als Kind einer
bürgerlichen Großfamilie – seine Mutter hatte zehn Kinder geboren und unter-
richtete als Französischlehrerin an einem Mädchengymnasium, sein Vater war
ein Mathematiker (vgl. Marshall, 1997 [1996], S. 1). Sexuell aktiv wurde Guy
Hocquenghem als 15-jähriger Gymnasiast mit seinem Philosophielehrer (René
Schérer), mit dem er auch in den folgenden Jahrzehnten verbunden blieb. Hoc-
quenghem genoss höhere Schulbildung und studierte Philosophie. 1968 gehörte
er zu den linken Studierenden, die die Sorbonne besetzten.

Hocquenghemwuchs in einer Zeit auf, die einerseits von denNachwirkungen
des ZweitenWeltkriegs geprägt war – der Kollaboration des Vichy-Regimes. An-
dererseits prägten die französischen Kolonialkriege in Indochina (1945–1954)
und in Algerien (1954–1962) seine Jugend (ebd.). Gerade 16 Jahre alt, als der
Algerienkrieg zu Ende ging, musste er in seiner Jugendmit derMöglichkeit rech-
nen, später als Soldat in diesen Krieg eingezogen zu werden. Dass ihn dieser
gesellschaftliche Hintergrund geprägt hat, wird auch aus seiner Auseinanderset-
zung mit dem Algerienkrieg, dem französischen Kolonialismus und dem damit
verbundenen Rassismus deutlich. Unter anderem mit Jean Genet, Simone de

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

9

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beauvoir und Jean-Paul Sartre teilte er seine Sympathie für die aufständischen
Kolonisierten.

Das faschistische Vichy-Regime hatte im Jahr 1942 auch erstmals unter-
schiedliche Schutzaltergrenzen für gleich- und andersgeschlechtliche sexuelle
Handlungen festgelegt. Damit wurde die völlige rechtliche Gleichstellung, wie
sie seit der Französischen Revolution gegolten hatte, beseitigt; es hatte von
1791 bis zum Jahr 1942 keine Sondergesetze für gleichgeschlechtlichen Sex
gegeben. Nun aber lag das Schutzalter für andersgeschlechtlichen Sex bei 13
Jahren (seit 1945 bei 15 Jahren), für gleichgeschlechtlichen Sex bei 21 Jahren.
1960 wurde die Repression gegen Homosexualität in Frankreich im Rahmen
des Gesetzes über die »öffentliche Verletzung des Schamgefühls« noch ein-
mal verschärft (vgl. Hocquenghem, 1974 [1972], S. 29) und schlossen sich
intensivere Strafverfolgungen sowie Übergriffe seitens der Polizei gegen Ho-
mosexuelle an.

Die Bedingungen für emanzipatorisches Streiten aus der Sicht eines jungen
schwulenManneswaren damit jedoch immer noch ganz andere als in der Bundes-
republikDeutschland oderWestberlin:Dort galt bis 1969 noch dieNazi-Fassung
des Strafparagrafen 175, die jegliche sexuelle Handlungen unter Männern unter
Strafe stellte. Auch war der deutsche Kolonialismus durch die Alliierten been-
det worden und spukte nur in den Köpfen einiger Ewiggestriger weiter (etwa bei
Konrad Adenauer, der 1922 einer der Begründer der Kolonialen Arbeitsgemein-
schaft – eines Zusammenschlusses zahlreicher deutscher Kolonialgesellschaften
– gewesen war; 1974 wurden die letzten Kolonialgesellschaften vom Deutschen
Bundestag aufgelöst; vgl. Ha, 2009 [2005], S. 111; Voß &Wolter, 2013, S. 120).
In Frankreich war die Auseinandersetzung mit Kolonialismus hochaktuell – und
prägte auch das Sexuelle.

Hocquenghemwar 1962 bis 1965Mitglied der Jugendorganisation derKom-
munistischen Partei Frankreichs (vgl. Marshall, 1997 [1996], S. 1). Seitdem
engagierte er sich in verschiedenen linken, aktivistischen Gruppierungen. Seine
Heimat fand er schließlich in der FHAR (Front Homosexuel d’Action Révolution-
naire), die 1971überwiegend von lesbischenFrauen gegründetwordenwar, in der
aber von Anfang an auch Männer mitwirkten (vgl. Jackson, 2009, S. 184ff.). Mit
ihrer ersten Aktion störte die FHAR ein Treffen von Abtreibungsgegner_innen.
Eines ihrer weiteren wichtigen Themenfelder war der Kampf gegen die Kri-
minalisierung und Pathologisierung von Homosexualität. Die sich schon 1971
abzeichnende zunehmende Dominanz von Männern in der Gruppe führte noch
im gleichen Jahr dazu, dass sich radikale feministische Lesben abspalteten und die
GruppeGouines Rouges bildeten (vgl. ebd., S. 189).

Heinz-Jürgen Voß

10

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die »französischen und italienischen Feministen«
und der westberliner »Tuntenstreit«

Die Beschäftigung mit Guy Hocquenghem und die vergleichende Analyse der
Schwulenbewegung(en) in »Deutschland« (BRD, Westberlin und DDR) und
Frankreich kann ertragreich sein. Es zeigen sich zahlreicheNahtstellen gerade zwi-
schen dem aktivistischen Streiten der FHAR aus Frankreich und der westberliner
HAW (Homosexuelle Aktion Westberlin), die etwa über die Publikationen zum
»Tuntenstreit« auch für die Bundesrepublik prägend waren. So waren es Akti-
vist_innen der FHAR sowie der italienischenGruppe Fuori! (vgl. Griffiths, 2012),
die durch ihr Auftreten bei der Pfingstdemo 1973 inWestberlin denAnlass für die
Auseinandersetzung lieferten, die als »Tuntenstreit« bekannt werden sollte. Wie
bedeutsam das Zusammentreffen mit den französischen (und italienischen) Akti-
vist_innen war, legen die Autoren des AufsatzesDieHomosexualität in uns (1974)
– einer der zentralen Beiträge im »Tuntenstreit«, der der »Feministen« – dar:

»[W]ir sind – politisch gesehen – ein heterogenes Häufchen. Dies zeigte sich ganz

deutlich an dem Konflikt, der auf der Pfingst-Demo aufbrach: Italienische und

französische Feministen traten als offene Schwule auf und erteilten der Form unse-

rer Demonstration eine Absage: sie produzierten ihre Tuntigkeit mit der gleichen

Selbstverständlichkeit, wie die homophilen HAW-Schwulen ihre Männlichkeit.

Die jetzt einsetzende inhaltliche Diskussion ›Was ist schwul?‹ führte dazu, daß ei-
nige von uns ihre Männlichkeit infragestellten und sich in der Feministengruppe

zusammenschlossen« (Ahrens et al., 1975 [1974], S. 14).

Mit dem Auftreten der französischen und italienischen Aktivist_innen wurde
der 1971 gefundene und in einem Grundsatzpapier festgehaltene Minimalkon-
sens in der heterogenen Gruppe auf eine Probe gestellt. In ihm war, aufbauend
auf marxistischer Analyse, dennoch ein versöhnlicher Schluss gegenüber bürger-
lich angepasstenHomosexuellen gefundenworden. Ahrens et al. beschreiben den
1971 gefundenMinimalkonsens rückblickend wie folgt:

»Wir gingen davon aus, daß aufgrund der bestehenden bürgerlichen Sexualnorm

die praktizierte Homosexualität bereits eine Durchbrechung der bürgerlichen Ein-

schränkung des Sexualverhaltens und der Sexualnorm darstellte. Die aus diesem

Konflikt entstehende psychische Frustration wird von den Homosexuellen durch

ein überangepaßtes Verhalten ausgeglichen. Die Übernahme der Normen, hinter

der sich derWunsch nach Anerkennung verbirgt, führt dazu, daß die Homosexuel-

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

11

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len politisch konservativ sind und sich gegenseitig am Idealbild eines ›normalen‹

Mannes messen« (ebd., S. 26).

Während die »Feministen« dafür eintraten, »aus der Tunte eine [politisch] be-
wußte Tunte, den Feministen zu machen« (ebd., S. 28, Hervorh. i.O.), und dabei
mit Hinweis auf die besondere Position der Schwulen im Hinblick auf Männ-
lichkeits- undWeiblichkeitsbilder Kritiken aus der Frauenbewegung konterten –
die Frauen hatten beanstandet, dass sich die Tunte gerade an dem abzulehnenden
gesellschaftlichen Frauenbild der bürgerlichen »Grande Dame« orientiere (vgl.
ebd., S. 26–29) –, argumentierte die selbstverständlich ebenfalls marxistisch ori-
entierteGegenseite, dieGruppeder»Maskulisten«,dafür, die»Sonderinteressen
der Schwulen« in einen allgemeinen Kampf gegen kapitalistische Ausbeutung
einzubinden und dann in einer befreiten Gesellschaft zu verwirklichen. Auf die-
ser Basis argumentierten die »Maskulisten« für »die allmähliche Integration
der Homosexuellenbewegung in die Arbeiterbewegung« (Graf & Steglitz, 1975
[1974], S. 66). Für diese Perspektive setzten sie sich trotz der beschränkten Sicht
einiger Kommunisten ein, die keine spezifische Unterdrückung Homosexueller
wahrnahmen (ebd., S. 62–68).Auchdie Sichtweise der»Maskulisten«beinhaltet
einige für heutige Betrachtungen bedenkenswerte Punkte, die aus einer gesell-
schaftlichen Analyse erwachsen. Zwei sollen kurz angeführt werden:

»1969 wurde inWestberlin und in der BRD noch der § 175 in der aus der Nazizeit

stammenden Form angewandt. Die schließliche Lockerung der Strafbestimmung

durch die SPD-CDU-Regierung 1969 war nicht von einer homosexuellen Emanzi-

pationsbewegung erkämpft worden. Eine solche war schon aufgrund des bis dahin

herrschenden antihomosexuellen Terrors, dessen Schärfe den der Weimarer Repu-

blik weit übertraf, in ihrer Entwicklung stark gehemmt« (ebd., S. 62).

»Emanzipationsforderungen der Homosexuellen können den Rahmen der bürger-

lichen Gesellschaft nicht infrage stellen. Auch die scheinbar radikalste Forderung

nach einer Auflösung der tradierten und starr entgegengesetzten Geschlechterrol-

len, die die Tabuisierung gleichgeschlechtlicher Sexualität beinhalten, sind in der

bürgerlichen Gesellschaft prinzipiell verwirklichbar […]. Es sind dies bestenfalls

Momente in einem vomKapitalismus selbst produzierten Prozeß der Auflösung al-

tertümlicher Verhaltensnormen« (ebd., S. 66).

Der »Tuntenstreit« und die von beiden Seiten vertretenen kapitalismuskriti-
schenArgumente können auch für aktuelleGesellschaftsanalysen interessant sein.

Heinz-Jürgen Voß

12

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heutige intersektional orientierte queereAnsätze beziehen punktuell Argumente
beider Richtungen ein, wenn sie Kapitalismus als Herrschaftsverhältnis betrach-
ten, dabei »die internationale Arbeitsteilung« reflektieren und »in Rassismus
und Sexismus keine geringeren Widersprüche als im Kapitalverhältnis, also dem
Klassengegensatz der ›Kapitalisten auf der einen Seite, Lohnarbeiter auf der and-
ren‹ (MEW 23 [1867]: 641), sehen« (vgl. Voß & Wolter, 2013, S. 8). Aus der
heutigen Sicht erscheint es notwendig, die politisch »bewusste Tunte«, wie sie
von denFeministen derDebatte skizziert wurde,mit umfassendenAnalysen eines
neoliberalen Kapitalismus mit sich pluralisierenden sexuellen und geschlechtli-
chen Verhältnissen zusammenzubringen (Wagenknecht, 2005), dabei aber auch
die Kritikpunkte aufzunehmen, die von der (weißen) Frauenbewegung (wie aus
der HAW-Frauengruppe) und von Queers of Color vorgebracht werden.

Während sich die »Feministen« positiv auf Hocquenghem bezogen und
nach einer »Chance« für allgemeine revolutionäre Entwicklungen im spezifi-
schen »Homosexuellenproblem« suchten (Ahrens et al., 1975 [1974], S. 30),
grenzte sich die Seite der »Maskulisten« vehement gegen ihn ab. Sie attestierten
ihm, Verfechter »abgeschmacktester Eliteideologien« zu sein und als »äußerst
populäre[r] Ideologe[] der Homosexuellenbewegung in Frankreich« eine »Glo-
rifizierung der Homosexualität« zu betreiben (Graf & Steglitz, 1975 [1974],
S. 65f; vgl. auch Lautmann in diesem Band).

Das deutsch-französische Verhältnis, das sich in Westberlin und der BRD so
deutlichniederschlug (vgl. für ersteReflexionenGriffiths, 2012;Holy, 2012;Wol-
tersdorff, 2012; auch: Keilson-Lauritz, 2005, S. 93), ist bis heute nicht gründlich
aufgearbeitet. Zwar erschienen zahlreiche der von Hocquenghem und weiteren
Mitgliedern der FHAR verfassten Texte dank der editorischen Arbeit von Bern-
hard Dieckmann und François Pascatore bald auch in deutscher Sprache, aber
aus der Irritation im Jahr 1973 und ihren Auswirkungen ist kein nachhaltiges
deutsch-französisches schwules Interesse erwachsen. Stattdessen sind hierzulan-
de heute die schwulen Kämpfe im Nachbarland kaum bekannt. Der vorliegende
Band soll dazu beitragen, diese Lücke zu bearbeiten. Guy Hocquenghems Arbei-
ten bieten hierfür gute Anschlussmöglichkeiten.

Im Folgenden sollen Fragen zu Kapitalismuskritik, zu (schwuler) Identität
und zu Rassismus in schwulen und queeren Kontexten eingeführt werden. Das
geschieht imAusblick auf die weiteren Beiträge des Bandes, in denen die entspre-
chendenFragenweiterführendund eingewoben in denGesamtkontext bearbeitet
und eingeordnet werden. Hier soll aber schon der Ertrag angedeutet werden, den
die Beschäftigung mit Hocquenghems Arbeiten und weiteren aus dem Umfeld
der FHAR für aktuelle queere und intersektionale Betrachtungen verspricht.

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

13

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elemente für eine queere Kapitalismuskritik

Zur Reflexion des Verhältnisses von Sexualität im Kapitalismus liegen für den
deutschsprachigen Raum unter anderem mit den Publikationen von Nancy Pe-
terWagenknecht (2005), VolkerWoltersdorff (2008), Antke Engel (2009) sowie
von Salih Alexander Wolter und mir (Voß &Wolter, 2013) aktuelle grundstän-
dige queere kapitalismuskritische Analysen vor. Die Reflexion der französischen
Arbeiten – gerade der Guy Hocquenghems – können Anregungen für weitere
Debatten bieten, eben im Sinne des von Sedgwick und Jagose, aber auch von
denAutoren dieses Bandes herausgestellten Potenzials für queereTheoriebildung
und queeren Aktivismus.

Dass die Schwulenemanzipation (und auch die Frauenemanzipation) die ka-
pitalistische Gesellschaftsordnung nicht in ihren Grundlagen – und in Richtung
einer gerechterenGesellschaftsordnung–erschütternwürde,wardenAktivist_in-
nen der 1970er Jahre durchaus bewusst. Dabei lagen in Frankreich »günstigere«
Bedingungen für weitreichende Veränderungen und Reflexionen vor, als es in
der Bundesrepublik der Fall war. So waren in Frankreich die Auswirkungen
des Kolonialismus in aller Aktualität spürbar, zahlreiche Aktivist_innen und
Theoretiker_innen, auch der Dominanzkultur, solidarisierten sich mit den Be-
freiungskämpfen der Kolonisierten. Zudem war die Situation der Schwulen
erst kürzlich nennenswert verschlechtert worden, sodass sich auch die radikale
Schwulenbewegung deutlicher als in der BRD undWestberlin als Bestandteil ei-
ner »Gegengesellschaft« begriff und diese, mehr als den Staat, adressierte (vgl.
Marshall, 1997 [1996], S. 7).

Trotz der zunächst klaren kapitalismuskritischen Bezugnahmen auch in den
bundesdeutschen und westberliner Kontexten, wie sie sich exemplarisch im
»Tuntenstreit« zeigten, wurde selbst zu diesem Zeitpunkt in der HAW be-
reits darüber nachgedacht, wie auch die »normalen« Homosexuellen erreicht
werden könnten, und wurde ihnen im zunächst beschlossenen Grundsatzpapier
der HAW schon allein aufgrund ihrer von der gesellschaftlichen Norm abwei-
chenden praktizierten Sexualität attestiert, »bürgerliche[] Einschränkung[en]
des Sexualverhaltens und der Sexualnorm« (vgl. oben) zu durchbrechen. Hat-
te Magnus Hirschfeld, als Vertreter der emanzipatorischen Richtung der ersten
Homosexuellenbewegung, bereits um 1900 für die Homosexuellen »nach voll-
ständiger ›Anerkennung‹ als volle Staatsbürger« gestrebt (Çetin & Voß, 2016,
S. 23) und unterstützte die zweite Richtung um Adolf Brand direkt die nationa-
listische Rechte (Winter, 2013, S. 218f.; vgl. Çetin & Voß, 2016, S. 10), so war
damit offenbar weitgehend der Rahmen aufgespannt, in dem durch die zweite,

Heinz-Jürgen Voß

14

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die radikale Schwulenbewegung gestritten werden sollte.1 Nach den anfängli-
chen Aushandlungen über die richtige Strategie des Streitens, zielte die radikale
Schwulenbewegung schon recht bald auf die »Respektabilisierung« der Homo-
sexuellen im Staat.

SchonAhrensetal. (1975[1974],S.32)merkenan,dasseinemitder»Stellung
derHomosexuellen in derGesellschaft« verbundene»Mittelstandsideologie […]
auch innerhalb einer Homosexuellenorganisation den Politisierungsprozeß [be-
hindere]. Auch ein Teil der HAW-Männer wünscht sich unsere Organisation als
Sammelbecken apolitischen, konsumierenden Freizeitverhaltens, in der Zufrie-
denheit erreichter Rechtsposition«. Die Gegenseite der »Maskulisten«, die sich
schließlich von der HAW abspaltete, gelangte durch ihre Analysen zur Situation
der Homosexuellen im Kapitalismus zwar zur Ableitung, dass eine Orientierung
auf die spezifischen Interessen der Homosexuellen, also gegen staatliche Repres-
sion und gesellschaftliche Diskriminierung, nicht die ungerechte kapitalistische
gesellschaftliche Strukturierung der Gesellschaft generell aufbrechen würde und
formulierten so eine Strategie des allgemeinen revolutionären Kampfes (Graf &
Steglitz, 1975 [1974], u. a. S. 52f.). Aber diese radikaleGesellschaftskritik hinder-
te nicht daran, dass sich ihre nach der Abspaltung von der HAWneu gegründete
Gruppe AHA (Allgemeine Homosexuelle Arbeitsgemeinschaft) rasch zu einem
weitgehend unpolitischen Zusammenschluss entwickelte.

Im Streiten um den »radikalsten« und »gesellschaftskritischsten« Weg
scheint die grundlegende Kritik an den kapitalistischen Verhältnissen – unter
Einbeziehung von sexuellen Fragen – rasch in den Hintergrund getreten zu sein.
Durch die Beteiligung der italienischen und französischen Aktivist_innen an der
Pfingstdemonstration 1973 wurden die zuvor vorübergehend eingehegten Dif-
ferenzen in der westberliner Bewegung sichtbar und führten dann zum Bruch.
Wie sich der HAW-Mitbegründer Egmont Fassbinder noch Jahrzehnte später
erinnerte, fanden die Tunten der FHAR und von Fuori! damals »unsere ›tradi-
tionelle‹ Art zu demonstrieren lächerlich und zogen in preußischem Stechschritt
neben uns her, karikierten uns und skandierten: ›Wir wollen einen rosa Volkswa-
gen!‹« (Fassbinder, 2011 [2001]) Übrigens kam Guy Hocquenghem in seinem
ReisebuchLe Gay voyage noch einmal auf diesen Spott zurück. In Berlin, heißt es
dort, habe es schon in den frühen 1970er Jahren eine Schwulenbewegung»wie in

1 Interessant ist die intensive Auseinandersetzung mit Magnus Hirschfeld, wie sie sich im

»Tuntenstreit« zeigte und bis zu vehementer Ablehnung reichte. Im Kontrast hierzu nutzte

die 1975 gegründete Zeitschrift Schwuchtel für ihr Logo eine Illustration, die Adolf Brands

Zeitschrift Der Eigene entnommen war (Keilson-Lauritz, 2005, S. 93).

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

15

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den USA« gegeben und man sei auf dem Kurfürstendamm aufmarschiert, »um
rosa Volkswagen zu fordern« (Hocquenghem, 1980, S. 15) – eine Aussage, die
auch vor demHintergrund des sich rasch verbreitendenMassenkonsums der Zeit
zu sehen ist (vgl. Marshall, 1997 [1996], S. 1).

Mit Blick auf die zunehmendeMarktorientierung schwuler Lebensweise und
die Einhegung des gesellschaftsverändernden Potenzials in geordnete, bürgerli-
che Bahnen halten BernhardDieckmann und François Pescatore imVorwort von
Elemente einer homosexuellen Kritik: Französische Texte 1971–1977 (1979) ihre
Kritikpunkte fokussiert fest. Sie machen damit auch einen ihrer Gründe trans-
parent, warum sie die französischen Texte einem deutschsprachigen Publikum
zugänglich machen:

»Diesseits des Rheins hat die Bewegung nach krampfhafter, doch gewissenhafter

Suche aufgesetzt anmutende, erkünstelte Lebensformen geschaffen. Die Schminke

der Clowns, die in ihrer Grobheit die wahre Tunte hat verschwinden und ihre Liebe

kassieren lassen, integriert alles Dubiose und Verdächtige, nutzt es und verscheucht

so jeden hermaphroditischen Zweifel. Aus den Märtyrern der Liebe wurden längst

Schwule. Mit dem Schminken verfiel das Verräterische. Die Homosexuellen sind

längst normal geworden und fühlen sich hierzulande am wohlsten bei einer Brüh-

warmaufführung unter Heterosexuellen, von denen nichts mehr sie unterscheidet.

Die Krypta ist ausgeleuchtet, das Revoltierende gestellt, dieWahrheit gefunden, das

Dekadente für alle da. Der Einbruch ist beendet« (Dieckmann & Pescatore, 1979,

S. 9).

Das Potenzial radikaler Nichtidentifizierung
als »Homosexuelle«

Wurde auch Hocquenghem dafür gescholten, nicht radikal genug marxistisch
zu sein (Graf & Steglitz, 1975 [1974], S. 65f; vgl. Lautmann in diesem Band),
so bieten seine Publikationen radikales gesellschaftsveränderndes Potenzial an,
das von Sedgwick und Jagose als historischer queerer Bezugspunkt benannt wur-
de. Allen voran ist hier seine Schrift Das homosexuelle Verlangen bedeutsam, aus
deren Titel bereits ihre Richtung ersichtlich wird: Das adjektivische »homose-
xuell« beschreibt lediglich das »Verlangen« genauer, statt substantivisch mit
»Homosexualität« eine Sonderform der Sexualität zu bezeichnen. »Homosexu-
elles Verlangen« wird von Hocquenghem damit in einem Sinne vorgestellt, dass
es im sexuellen Verlangen jedesMenschen angelegt sei. Auf dieser Grundlage for-

Heinz-Jürgen Voß

16

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muliert er grundlegende Kritiken an starren sexuellen Kategorisierungen, denen
Menschen unterworfen werden. Norbert Reck fokussiert in diesem Band aus-
führlich aufdie geschlechtlich-sexuellen IdentitätsbetrachtungenHocquenghems
und arbeitet ihre aktuelle gesellschaftliche Relevanz heraus; Rüdiger Lautmann
befasst sich neben der Einordnung dieser Fragen kritisch mit der Betonung des
Anus als vermeintlich allgemeinem und diskriminierungsfreiem, weil Menschen
aller Geschlechter eigenemOrt, wie ihn Hocquenghem beschreibt.

Für die Situation in der BRD und in Westberlin ist auch hier die Feststel-
lung angebracht, dass in den Anfängen der radikalen Schwulenbewegung auch
das Konzept radikaler sexueller und geschlechtlicher Offenheit verfolgt wurde
und sich etwa Ahrens et al. (1975 [1974], S. 18) deutlich gegen die biologi-
sche Bedingtheit einer klar identifizierbaren»Homosexualität« aussprachen. Sie
schlossen positiv an die Untersuchungen Alfred Kinseys an, wonach etwa die
Hälfte der (männlichen) Bevölkerung gleichgeschlechtliche sexuelle Erfahrun-
gen gemacht habe (ebd., S. 22). Damit finden sich auch hier Sichtweisen, wie wir
sie in den radikalen Kämpfen in den USA und eben in Frankreich – kulminiert
in der Person Hocquenghems – feststellen können. Für die Kämpfe in der New
Yorker Christopher Street schreibt Jagose:

»Die Homo-Befreiung machte sich für einen radikalen gesellschaftlichen Wandel

stark, weil Homo-Befreiung erst dann gewährleistet sei, wenn die Kategorie Ge-

schlecht abgeschafft würde. Trotz ihrer Unterschiede zielten das lesbisch-feminis-

tische und das Homo-Befreiungsmodell auf eine Veränderung unterdrückerischer

Gesellschaftsstrukturen ab, wenn sie gleichgeschlechtliche Sexualpraktiken als legi-

timdarstellten. InderBetonungderVeränderlichkeit vonGeschlecht undSexualität

bekennt sich jedes der Modelle zu einem konstruktivistischen Sexualitätsverständ-

nis« (Jagose, 2001 [1996], S. 80; vgl. Voß &Wolter, 2013, S. 30).

Für die Zeit, aber auch noch nachfolgend für literarische Beiträge, beschreibt
Dirck Linck in seiner 2016 erschienenen Aufsatzsammlung Creatures: Aufsätze
zuHomosexualität undLiteratur geschlechtliche und sexuelleMöglichkeitsräume
und diesbezügliche Offenheit, die nicht nur die schwule, sondern insgesamt die
männliche Subkultur durchzogen. Gerade die in den 1960er Jahren einsetzende
Popkultur sei durch Ausprobieren und Offenheit auch hinsichtlich geschlechtli-
cher Selbstinszenierungen (männlicher) Jugendlicher geprägt gewesen:

»Der Popkörper trug die Spuren transgestischer und transvestitischer Anstren-

gungen. Seine Botschaften wiesen ihn als Element von sozialen und kulturellen

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

17

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovationsschüben aus, in deren raschem Gang konventionelle Geschlechterrol-

lenbilder und Geschlechtsidentitäten überprüft und kritisiert wurden« (Linck,

2016, S. 77).

Dabei sei es den Jugendlichen gerade darum gegangen, sich Normen und Zurich-
tungen zu entziehen, wie sie – für den Vietnamkrieg, er wird auch als Zweiter
Indochinakrieg bezeichnet – von einem soldatischen männlichen Körper gefor-
dertwurden.AuchHocquenghemsieht gerade indengesellschaftlichenDebatten
um Kriege Parallelen zwischen Frankreich, den USA und Großbritannien (vgl.
Weeks, 1993 [1978], S. 41). Das Abhängen und Relaxen der Jugendlichen wurde
zu einemkonkreten, auch politischenZeichen jener Popkultur. Gegen denmänn-
lichen Normkörper grenzten sich die Jugendlichen ab und changierten dazu mit
kreativen Zeichen der geschlechtlichen Selbstpräsentation. Dadurch schufen sie
sich auch Zugänge, Geschlecht zu reflektieren:

»Der heldenhafte Körper geriet nicht zufällig in den Blick; er war den Jugendli-

chen extrem präsent als massenmedial zirkulierender Körper, der in Vietnam tötete

und aus Vietnam als fetischisierter Leichnam zurückkehrte. Als vollkommener

Ehemann. Er war Teil der inneren Codierungen der Jugendlichen, deren Wider-

sprüchlichkeit neue Identifikationen hervortrieb. Wer jetzt noch auf der Suche

nach Identität war, orientierte sich an ›Weiblichkeit‹ und verweigerte den Kriegs-

dienst« (Linck, 2016, S. 79).

Nach dem radikalen Aufbruch wandelte sich das (lesbische und) schwule Strei-
ten rasch und fundamental. So sei zumTeil eine »Ernüchterung über den großen
Anspruch« (Jagose, 2001 [1996], S. 80f.) dafür verantwortlich gewesen, dass die
Bewegungen von einem Konzept radikaler Befreiung abrückten und sich einem
»ethnisierenden Homosexualitätsmodell« (ebd.) zuwandten. Für die Bundesre-
publik und Westberlin konstatierten Dieckmann und Pescatore (1979) diesen
Wandel. Die »Revolte der Perversen wird nur solange andauern, wie das Feld
der Wünsche nicht umfriedet ist« (Dieckmann & Pescatore, 1979, S. 19); sie
kritisierten die Enge der sich herausbildenden »Ghettos« (ebd.), die bereits das
aufkommenden Identitätsmodell anzeigten. Linck stellt gleichfalls fest:

»Eine Geschichtsschreibung der Sieger scheidet den integrierten und auf Inte-

gration bedachten (europäisch-amerikanischen) Schwulen der Gegenwart vom

unterdrückten Homosexuellen der Vergangenheit und zugleich von der mitleben-

den Klemmschwester, der exzentrischen Tunte, dem aufgeputzten Ledermann, den

Heinz-Jürgen Voß

18

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Homosexualitäten der großen Rest-Welt. Der auf Gleichheit und ›Normalität‹ po-

chende Schwule liefert den Maßstab […]. Siegergeschichte aber erschwert Selbst-

und Zeitreflexion […]« (Linck, 2016, S. 12).

Wann derWandel einsetzte, wird in weiteren Untersuchungen festzustellen sein.
Gegebenenfalls waren nur im ersten Aufbruch der radikalen Schwulenbewegung
weitreichende gesellschaftsverändernde Sichtweisen gegen scharfe Kategorisie-
rung, gegen Einnischung und »Gettoisierung« stark.

Die Queer Theory und queerer Aktivismus knüpfen an die radikalen Kriti-
ken an starrer Identität – wie sie von Guy Hocquenghem formuliert wurden –
an. In den USA sind sie mittlerweile im akademischen wie im aktivistischen Feld
fest verankert und bieten mit vertieften intersektionalen Konzepten neue Analy-
semöglichkeiten an, mit denen zum Beispiel Fragestellungen zur Rolle von queer
People of Color in der Bewegungsgeschichte (Gan, 2007), zu Politiken der Gen-
trifizierung und rassistischen Kriminalisierung bei gleichzeitiger Ausgrenzung
von »unpassenden« Queers (Hanhardt, 2013) und zu sich aktualisierenden
Strategien der »Zivilisierung« anderer Länder (El-Tayeb, 2015 [2011]) unter-
sucht werden.

»DieAraberundwir«–AuseinandersetzungenmitRassismus

Sieht man auf das BuchDreiMilliarden Perverse (Dieckmann&Pescatore, 1980,
frz. Orig. 1973: Trois milliards de pervers) – es enthält nicht namentlich ge-
kennzeichnete Beiträge aus dem Umfeld der FHAR, wurde von Felix Guattari
herausgegeben, aber federführend vonGuyHocquenghemzusammengestellt und
kurz nach Veröffentlichung in Frankreich verboten –, so wird man bereits bei
dem beigefügten Würfelspiel auf eine Karikatur eines schnauzbärtigen, grimmig
dreinblickenden Mannes aufmerksam. Hinter ihm ist der Schriftzug »Islam«
in Großbuchstaben zu lesen, aus seinem Mund kommt eine Sprechblase, in der
»Na alte Tunte, du mit mir ficki machen« zu lesen ist. Im Band selbst findet
sich das Gesprächsprotokoll »Die Araber und wir«, das den Austausch von fünf
weißen französischen Schwulen über ihre sexuellen Erfahrungenmit »Arabern«
wiedergibt. Nachweislich gehörte Guy Hocquenghem nicht zu den Teilnehmern
dieser Runde, die aber aus demUmfeld der FHAR kamen.

Ersichtlichwird indemGesprächdieEntgegenstellungvoneinem»Wir«,das
offensichtlich als »schwul« und »tuntig« gemeint ist und gegen »die Araber«
abgegrenzt wird. Zu Beginn der 1970er Jahre zeigt sich damit unter Schwulen der

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

19

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dominanzkultur einMotiv, das in der aktuellen wissenschaftlichen Analyse stär-
ker reflektiert wird. Diese Entgegenstellung ist nicht nur für den französischen
Kontext zu konstatieren, vielmehr weist Zülfukar Çetin im dritten Kapitel des
Bandes Schwule Sichtbarkeit – schwule Identität: Kritische Perspektiven (Çetin &
Voß, 2016) darauf hin, dass Brandanschläge, die im Schwulenkiez Berlin-Schö-
nebergs gegen ein migrantisches Projekt stattfanden, aus dem schwulen Erinnern
ausgelöscht sind, obwohlman diese Attacken in der direktenNachbarschaft hätte
wahrnehmen müssen (Çetin & Voß, 2016, S. 110). Und auch in der Broschü-
re zum »Tuntenstreit« wird der vermeintliche Gegensatz »der Schwulen« zu
»den Fremdarbeitern« (in Berlin-Kreuzberg) aufgemacht (Ahrens et al., 1975
[1974], S. 23):

»Auffallend an der Reaktion der Fremdarbeiter war, daß sie akzeptieren, daß ein

Schwuler Elemente der Frauenrolle übernehmen kann (und das heißt für sie: der
Schwule wird gefickt!). Andererseits ist ihr Verhältnis zum Mann, der mit einem

Mann schläft, kein anderes als das zu der von ihnen unterdrückten Frau, die kein

Recht auf eigenen Orgasmus hat« (ebd., S. 24, Hervorh. i.O.).

Diese Einschätzung geht auf einen knappen Dialog zurück, der von den Autoren
zu Ungunsten der »Fremdarbeiter« eingeordnet und massiv mit ihren eigenen
Assoziationen zu »dem Islam« aufgeladen wird. Der Text nimmt seinen Aus-
gangspunkt bei der räumlichen Verortung (»U-Bahnhof in einem vorwiegend
von Fremdarbeitern bewohnten Viertel Westberlins (Kreuzberg)« (ebd., S. 23),
um dann diesen kurzen Dialog zwischen »drei Tunten« und »zwei ausländi-
sche[n] Arbeiter[n]« darzustellen:

»Drei Tunten stehen auf einem Bahnsteig, zwei ausländische Arbeiter schauen un-

sicher, aber freundlich, ein Gemisch aus Lachen, Fragen und Lächeln im Gesicht

und gehen auf die Tunten zu. Wortwechsel: ›Du sehen komisch aus.‹ – ›Macht

mir Spaß.‹ – ›Nee, nee, nix gut. DuMann, nich’ Frau.‹ – ›WarumMann immer so

(macht ‚männliche‹ Körperbewegung) und Frau immer so (macht ›weibliche Kör-

perbewegung)?‹ – ›Ist richtig.‹ – ‚Nein, jeder soll so wie er ist, wie er ist.‹ – ›Du

schlafen mit Mann, ja? (Lachen) Arschficken, ne?‹ – ›Ja.‹ – ›Na, dann is’ gut!‹«

(ebd., Hervorh. i.O.).

Obwohl es in dem Dialog gar nicht um den Beruf und die Herkunft geht, wer-
den von den Autoren zwei Personen klar als »Fremdarbeiter« erkannt, hingegen
erscheint es ihnen offensichtlich als unnötig, die »drei Tunten« in Bezug auf

Heinz-Jürgen Voß

20

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Herkunft (oder ihren Beruf ) genauer einzuordnen. Sie können offenbar in
der Community bereits voraussetzen, dass die Tunten als Personen der weißen
Dominanzkultur assoziiert werden. Auch klar erscheint bereits ein Zivilisierungs-
gestus zu sein, nach dem die Autoren die »Fremdarbeiter« als rückschrittlich
ansehen und ihnen sogleich ein spezifisches Frauenbild zuschreiben und dieses
problematisieren. Das geschieht, ohne dass die Autoren genauere Kenntnis über
das Frauenbild der zwei Personen haben und ohne dass sie die bundesdeutsche
Situation thematisieren, in der zum Beispiel erst 1974 die Regelung aufgehoben
wurde, nach der der Ehemann die Erwerbsarbeit »seiner« Ehefrau kündigen
konnte, die entsprechend in vollständiger ökonomischer und sexueller Abhän-
gigkeit von ihm lebte.

Unabhängig von einer Zuweisung von Verantwortung wird in solchen Dar-
stellungen deutlich, wie sich in den 1970er Jahren Schwule als Bestandteil einer
Dominanzkultur markierten und gegen »die Anderen« abgrenzten. Die Passage
aus dem »Tuntenstreit« konnte hier nicht fehlen, da Dieckmann und Pescato-
re in ihrem Vorwort zur deutschen Ausgabe von Drei Milliarden Perverse den
Aufsatz »Die Araber und wir« (und die weiteren Beiträge zu dem Themenfeld)
gerade so kennzeichnen, als müsse er für ein deutsches Publikum unverständlich
bleiben:

»Das Verhältnis zu denArabernmag dem deutschen Leser fremd erscheinen. Doch

hielten wir seine exotische und phantasmatische Nähe für sehr geeignet, den Blick

fürs Bekannte zu klären« (Dieckmann & Pescatore, 1980, S. 8).

Zurück zum Band Drei Milliarden Perverse: Im Aufsatz »Die Araber und wir«
finden sich klare – und rassistische – Zuschreibungen der Schwulen der Domi-
nanzkultur an»dieAraber«.Gleichwohl zeigen sich auchFunken vonReflexion,
in der zumindest der Versuch zu erkennen ist, das Unterdrückungsverhältnis im
Blick zu behalten: »Sie ficken uns, aber sie bleiben die Unterdrückten« (Dieck-
mann & Pescatore, 1980, S. 19). Dennoch sind in einer Schärfe klare kategoriale
Zuschreibungen »der Schwulen« an »die Araber« stark, dass Letztere beim
Sex stets die Aktiven seien – auch wenn sich das im weiteren Gesprächsverlauf
als nicht zutreffende Aussage herausstellt, da auch aktiv-passive Erfahrungen be-
schrieben werden, bleibt dieses Klischee in den Köpfen der Gesprächsteilnehmer
intakt. Auch seien»sie« –»die Araber« – anGeschenken interessiert oder wür-
den die Kontakte dazu nutzen, »den Schwulen« kriminell auszubeuten (ebd.,
S. 15–32).

Sicherlich sind solche Zuschreibungen auch im Zusammenhang mit der

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

21

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damals noch lebendigen Erinnerung an die Propaganda in Frankreich für die
Kolonialkriege zu sehen, in denen dieKolonisierten–undüber rassistischeAblei-
tungen auch Bürger_innen, die in Frankreich selbst als »anders« zugeschrieben
wurden – als klare Gruppe gefasst und mit spezifischen moralischen und sexuel-
len Vorstellungen und Verhaltensweisen belegt wurden. Die direkte Verbindung
zu dem mit den Kolonialkriegen verbundenen Othering »der Araber« wird im
Band Drei Milliarden Perverse in den Aufsätzen »Sex-Pol verwirklicht« und
»Zwanzig Jahre der Anmache« aufgegriffen. Es zeigen sich dort ein Problem-
bewusstsein und das Interesse an einer Bearbeitung und Änderung des eigenen
weißen Selbstverständnisses. In der Auseinandersetzung mit dem Gesprächspro-
tokoll »Die Araber und wir« heißt es in »Sex-Pol verwirklicht« unter anderem:

»Es gibt in diesem Text etwas Faszinierendes: die Art, wie das rassistische Thema,

das rassistische und faschistische Verlangen erscheint, aufkommt, sich hier und dort

niederläßt – auf der Seite der Sprechenden, aber auch auf der Seite der Araber, über

die man spricht und die nicht da sind (kein Araber nimmt am Gespräch teil, man

ist unter sich, ›es ist trotzdem Scheiße, über sie wie über Objekte zu reden …‹).

Undeutliche und unbewegliche Gegenwart eines Rassismus des Verlangens, Offen-

legung eines Kräfteverhältnisses …« (ebd., S. 36).

An die Beschreibung des Problems wird im Beitrag angeschlossen, was eine »Sex-
Pol-Analyse« sein sollte und leisten müsste. Aktualisiert auf heutiges Vokabular
wird ein intersektionaler Zugang vorgeschlagen, bei dem die gesellschaftlichen
Verhältnisse im Blick sein müssten und wie sie auch die sexuellen Verhältnisse
formen:

»Diese Sex-Pol […] [entdeckt] eine Sexualität, die unter dieser oder einer ande-

ren Form auf jeden Fall zum sozialpolitischen Feld gehört und die konstitutiven

Kräftelinien dieses Feldes besetzt. Was heißt das in diesem Fall: der Arsch eines

Arabers sein, einen Araber als Geschlecht haben? Welches Machtverhältnis wird

hier gesetzt? Man wird den Rassismus nicht in einem kurzen Gespräch hinter sich

bringen. Aber man hat ihn offengelegt. ›Mit den Arabern wird ein Austausch von

Rassismen sexuell gelebt …Wir müssen es zutage bringen …‹« (ebd.).

Sexualität ist politisch. Sie ist als eingebunden in die gesellschaftlichen Kontexte
zu betrachten, und es gilt wahrzunehmen, dass auch sexuelle Fantasien durch ras-
sistische und kolonialistische Vorstellungen geprägt sind. Im Aufsatz »Zwanzig
Jahre der Anmache«werden die Bezüge zuKolonialismus und den französischen

Heinz-Jürgen Voß

22

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kolonialkriegen, die auch die JugendHocquenghems prägten, noch offensichtli-
cher. Dort heißt es:

»Dann entdeckte ich die Klappen und die Araber, es war ein Sturz in die Verwor-

fenheit. Man muß es sagen, es ist nicht schön, und auch ich habe die Araber lange

für das Niedrigste gehalten, für Scheiße. Damals, 1950–1952, sagte man übrigens

nicht Araber, sondern Algerier. Dieses Wort hat besonders abstoßende Eigenschaf-

ten: es stinkt. […]
[Ich] gebe mir Rechenschaft, daß ich mein erstes Abenteuer mit einem jungen

achtzehnjährigen Araber verpaßt hatte, ich hatte seinen […] Blick verfehlt, da er zur

Rasse der ›Verdammten‹ gehörte. Ich wußte zwar noch nicht, wer er war, und daß

ich selbst zu den indirekten Nutznießern des Kolonialismus gehörte […].

1955/56 war ich 19 oder 20 Jahre alt. In mir und in ihnen [den ›Algeriern‹,]

hatte der Algerienkrieg alles verändert. […] Ich lernte die Araber lieben, weil sie

kämpften, ihre eigene Fahne zeigten, jenes Frankreich terrorisierten, das mich im-

mer instinktiv zum Kotzen gebracht hatte (es mag komisch klingen, doch ich hatte

nie eine Frage der ›Politik‹ daraus gemacht). Meine Eltern hatten damals ein Be-

kleidungsgeschäft« (ebd., S. 56f., S. 59, Hervorh. i.O.).

Im Folgenden macht der Autor des Aufsatzes die Auseinandersetzung in Bezug
auf koloniale Zuschreibungen sowohl für die Eltern als auch für sich selbst trans-
parent. Er erläutert, wie die Selbstreflexion es ermöglichte, eigene Vorannahmen
zumindest in den Blick zu bekommen und einen anderen Umgang mit »den
Algeriern« zu pflegen und sie dabei auch individueller – als konkrete Personen
– kennenzulernen. Dennoch bleiben die kategorisierenden Zuschreibungen im
Aufsatz erhalten: Die eine Handlung wird nun als »schwul«, die andere als
»arabisch« zugeordnet. Auch die intellektuellen Bezüge werden etwa durch den
Begriff der »Verdammten« ersichtlich – es wird an die Debatten in der franzö-
sischen Linken angeschlossen, die wesentliche Anregungen von Frantz Fanons
Buch Die Verdammten dieser Erde (frz. 1961, Les damnés de la terre) erhalten
hatten, ein Buch, das auch in heutigen intersektionalen Reflexionen als wichtiger
und kraftvoller Bezugspunkt herausgestellt wird.

Guy Hocquenghem kommt bis zu seinem Lebensende in der Reflexion wei-
ter, als es in diesen anonymenBeiträgen imBuchDreiMilliarden Perverse der Fall
ist. Dass es gerade aus aktueller Perspektive aus der Bundesrepublik Deutschland
interessant sein könnte, sich anschließend an diese Betrachtungen mit Rassismus
und der Bedeutung von Kolonialismus auseinanderzusetzen, schreibt auch Ul-
rich Würdemann, nachdem er das Buch Drei Milliarden Perverse 33 Jahre nach

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

23

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erstlektüre erneut gelesen hat. Die Beschäftigung mit dem Buch und mit
Hocquenghem führe»mitten hinein inGedanken um eigeneRassismen« (Wür-
demann, 2017 [2013]). Hans Hütt verweist in der folgenden Online-Diskussion
auf weitere mögliche Anschlusspunkte:

»Als Lektor dieses Buches [Drei Milliarden Perverse] freue ich mich über dieWie-

derentdeckung. Einige kurze Anmerkungen: Das Thema der Schwulen und der

Araber war in den Jahren nach der französischen Erstausgabe Thema der psycho-

analytischen Studie des späteren Goncourt-Preisträgers Tahar Ben Jelloun La plus
grande des solitudes – darin beschrieb er das sexuelle Elend der maghrebinischen

Arbeitsmigranten in Frankreich. Das Elend auf der einen und die Lust auf der an-

deren Seite – das wäre ein Bild, das den tatsächlichen Ambivalenzen kaum gerecht

würde. Jeder Maghreb-Tourist kennt diese Ambivalenzen, die nach meiner Beob-

achtung am besten der italienische Autor Aldo Busi in seinem Buch Sodomies in
Elevenpoint [sic] beschrieben hat« (Hütt, zit. n. Würdemann, 2017 [2013], Her-

vorh. H.-J.V.).

Kurz gefasst

Dieser Einstand, den der einführende Text für meine Beschäftigung mit Guy
Hocquenghem darstellt, hat es hoffentlich vermocht, facettenartig einige An-
schlusspunkte vorzustellen, die die Auseinandersetzung mit seinen Schriften und
denen aus dem Umfeld der FHAR als lohnenswert erscheinen lassen. Die nun
folgenden beiden Beiträge durchleuchten tiefergehend und mit direkten biogra-
fischen Bezügen das Werk Hocquenghems. Während Rüdiger Lautmann eine
Gesamtschau zu Hocquenghem liefert und dabei sowohl dessen Biografie vor-
stellt wie ihn in die radikalen zeitgeschichtlichen Debatten einordnet, fokussiert
Norbert Reck aus einer queer-theologischen Perspektive auf das identitätskri-
tische Verständnis Guy Hocquenghems. Sie prüfen Hocquenghems Theorien
jeweils auch auf aktuelle Anschlusspunkte. In deutscher Erstausgabe folgt der
Beitrag »Wir können nicht alle im Bett sterben« von Guy Hocquenghem, der
zuerst am 29. März 1976 unter dem Titel »Tout le monde ne peut pas mourir
dans son lit« in der in Paris herausgegebenen Zeitung Libération erschienen war.
Dieser Aufsatz bietet sich in seiner scharfen Analyse und den aufscheinenden
intersektionalen Verknüpfungen, neben dem Band Das homosexuelle Verlangen,
in besonderer Weise an, mit einer queeren (Neu-)Lektüre der Schriften Guy
Hocquenghems zu beginnen – und aus der Reflexion Hinweise für zukünftiges

Heinz-Jürgen Voß

24

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Streiten und weiterführende Forschungsfragen zu gewinnen. Reflexion bedeutet
nicht Kopie: Aktuelle Fragen verlangen nach heutigen Antworten, sie können
aber darauf bedacht sein, durch eine umfassende Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit aus Erfahrungen zu lernen.

Literatur

Ahrens, Helmut, Bruns, Volker, Hedenström, Peter von, Hoffmann, Gerhard & Marwitz, Reinhard

von der (1975 [1974]). Die Homosexualität in uns. In Tuntenstreit: Theoriediskussion der Ho-

mosexuellen AktionWestberlin (Schwule texte 1) (S. 5–34).Westberlin: Verlag rosa Winkel.

Çetin, Zülfukar & Voß, Heinz-Jürgen (2016). Schwule Sichtbarkeit – schwule Identität: Kritische Per-

spektiven. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Dieckmann, Bernhard & Pescatore, François (Hrsg.). (1979). Elemente einer homosexuellen Kritik.

Französische Texte 1971–77. Berlin: Verlag rosa Winkel.

Dieckmann, Bernhard & Pescatore, François (Hrsg.). (1980 [1973]). Drei Milliarden Perverse. Über-

setzt von Dieckmann, Bernhard & Pescatore, François. Westberlin: Verlag rosa Winkel.

El-Tayeb, Fatima (2015 [2011]). Anders Europäisch: Rassismus, Identität und Widerstand im verein-

ten Europa.Münster: Unrast Verlag.

Engel, Antke (2009). Bilder von Sexualität undÖkonomie. Queere kulturelle Politiken imNeoliberalis-

mus. Bielefeld: transcript Verlag.

Fanon, Frantz (1981 [1961]). Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Taschenbuch

Wissenschaft.

Fassbinder,Egmont (2011[2001]).Kalenderblatt:HomosexuelleAktionWestberlin.DeutscheAIDS-

Hilfe. https://magazin.hiv/2011/08/15/homosexuelle-aktion-westberlin/ (03.09.2017).

Gan, Jessi (2007). »Still at the Back of the Bus«. Sylvia Rivera Struggle. Centro Journal, XIX(1).

City University of New York, 124–139. http://www.redalyc.org/pdf/377/37719107.pdf

(29.08.2017).

Graf, Thorsten & Steglitz, Mimi [Herzer, Manfred] (1975 [1974]). Homosexuellenunterdrückung in

der bürgerlichen Gesellschaft. In Tuntenstreit: Theoriediskussion der Homosexuellen Aktion

Westberlin. (S. 35–68). Westberlin: Verlag rosa Winkel.

Griffiths, Craig (2012). Konkurrierende Pfade der Emanzipation. Der Tuntenstreit (1973–1975)

und die Frage des »respektablen Auftretens«. In Andreas Pretzel & Volker Weiß (Hrsg.),

Rosa Radikale – Die Schwulenbewegung der 1970er Jahre (S. 143–159). Hamburg: Männer-

schwarm-Verlag.

Ha, Kien Nghi (2009 [2005]). Mach(t)raum(a) Berlin – Deutschland als Kolonialgesellschaft. In

Maureen M. Eggers, Grada Kilomba, Peggy Piesche & Susan Arndt (Hrsg.),MythenMasken

Subjekte: KritischeWeißseinsforschung in Deutschland (S. 105–117). Münster: Unrast Verlag.

Hanhardt, Christina B. (2013). Safe Space: Gay Neighborhood History and the Politics of Violence.

Durham/North Carolina/London: Duke University Press.

Hocquenghem, Guy (1974 [1972]). Das homosexuelle Verlangen.München: Reihe Hanser.

Hocquenghem, Guy (1980). Le Gay Voyage. Guide homosexuel des grandes métropoles. Paris: Édi-

tions Albin Michel.

GuyHocquenghem revisited: Seine Aktualität für queere Reflexionen

25

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Holy, Michael (2012). Jenseits von Stonewall – Rückblicke auf die Schwulenbewegung in der

BRD 1969–1980. In Andreas Pretzel & Volker Weiß (Hrsg.): Rosa Radikale – Die Schwulenbe-

wegung der 1970er Jahre (S. 39–79). Hamburg: Männerschwarm-Verlag.

Jackson, Julian (2009). Living in Arcadia: Homosexuality, Politics, and Morality in France from the

Liberation to AIDS. Chicago/London: The University of Chicago Press.

Jagose, Annamarie (2001 [1996]). Queer Theory. Eine Einführung. Berlin: Querverlag.

Karliczek, Maria, Schaffranke, Dorte & Schwenzer, Victoria (2016). Der Diskurs um Pädophi-

lie/Pädosexualität im Bundesverband pro familia in den 1970er bis 1990er Jahren –

Studie zur Unterstützung der Selbstaufklärung des Bundesverbands der pro fami-

lia. https://www.profamilia.de/fileadmin/profamilia/Studie_Selbstaufklaerung_pro_famil

ia_23.09.2016.pdf (29.08.2017).

Keilson-Lauritz, Marita (2005). Tanten, Kerle und Skandale –Die Geburt des »modernenHomose-

xuellen« aus den Flügelkämpfen der Emanzipation. In Susanne zur Nieden (Hrsg.), Homo-

sexualität und Staatsräson:Männlichkeit, Homophobie und Politik in Deutschland 1900–1945

(S. 81–99). Fanrkfurt a.M./New York: Campus Verlag.

Linck, Dirck (2016). Creatures: Aufsätze zu Homosexualität und Literatur. Hamburg: Männer-

schwarm Verlag.

Marshall, Bill (1997 [1996]). Guy Hocquenghem: Beyond Gay Identity. Durham: Duke University

Press.

Sedgwick, Eve Kosofsky (1992 [1985]). Between Men. English Literature and Male Homosocial De-

sire.New York: Columbia University Press.

Voß, Heinz-Jürgen & Wolter, Salih Alexander (2013). Queer und (Anti-)Kapitalismus. Stuttgart:

Schmetterling Verlag.

Wagenknecht, Nancy Peter (2005). Formverhältnisse des Sexuellen. Phase 2, Heft 18.

Walter, Franz & Klecha, Stefan (Hrsg.). (2014). Die Grünen und die Pädosexualität: Eine bundesdeut-

sche Geschichte. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Weeks, Jeffrey (1993 [1978]). Introduction. In Guy Hocquenghem, Homosexual Desire (S. 23–47).

Durham/London: Duke University Press.

Winter, Sebastian (2013). Geschlechter- und Sexualitätsentwürfe in der SS-Zeitung »Das Schwarze

Korps« – Eine psychoanalytisch-sozialpsychologische Studie. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Woltersdorff, Volker (2008). Queer und Hartz IV? Arbeit, Ökonomie, Sexualität und Ge-

schlecht im Neoliberalismus. In Nina Degele (Hrsg.), Gender/Queer Studies. Eine Einführung

(S. 181–192)Paderborn: Wilhelm Fink Verlag.

Woltersdorff, Volker [Lore Logorrhöe] (2012). »All those beautiful boyz … and criminal queers«

– Vom Erbe der Terrortunten. In Andreas Pretzel & Volker Weiß (Hrsg.), Rosa Radikale – Die

Schwulenbewegung der 1970er Jahre (S. 215–238). Hamburg: Männerschwarm-Verlag.

Würdemann, Ulrich (2017 [2013]). Drei Milliarden Perverse, Dieckmann/Pescatore 1980 – wie-

dergelesen nach 33 Jahren. https://www.2mecs.de/wp/2013/08/drei-milliarden-perverse

-diekmann-pescatore-1980/ (22.08.2017).

Heinz-Jürgen Voß

26

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7 - am 03.02.2026, 12:30:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837978117-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

