Die unendliche Aufgabe -

Perspektiven und Grenzen radikaler Demokratie

REINHARD HEIL/ANDREAS HETZEL

Die Demokratie befindet sich zu Beginn des 21. Jahrhunderts in einer realen und
legitimatorischen Krise. Zwei komplementidre Tendenzen bestimmen ihren ge-
genwirtigen Zustand: die Globalisierung und die Entkernung des Staates. Rele-
vante politische Entscheidungen werden heute, wie das Beispiel der EU lehrt,
immer weniger von demokratisch verfassten Institutionen getroffen, als vielmehr
von Uberstaatlichen Biirokratien, Verhandlungsgremien, Expertenrunden und Po-
litiknetzwerken; gleichzeitig tritt der Staat auch intern Entscheidungskompeten-
zen an andere gesellschaftliche Teilsysteme wie Wirtschaft und Recht ab. Er re-
duziert seine Aufgabe darauf, die Gesellschaft in einen mdoglichst attraktiven
Standortfaktor fiir die Ansiedlung von Unternehmen zu verwandeln. Gesellschaft
wird zu einer Ressource, deren 6konomische Ausbeutung vom Staat nicht ver-
hindert, sondern beférdert wird. Diejenigen Teile der Gesellschaft, die sich nicht
ausbeuten lassen, werden aufgegeben, abgespalten, unsichtbar gemacht. In Be-
griffen gesellschaftlicher Ungleichheit ldsst sich diese neue Situation insofern
nicht mehr beschreiben, als die Partizipation weiter Teile der Bevélkerung an der
Gesellschaft selbst auf dem Spiel steht. Politik und Demokratie werden zu hyper-
realen Phidnomenen (vgl. Baudrillard 1992), zu massenmedialen Inszenierungen
(vgl. Meyer 1992), die iiber ein reales Ende politischer Praxis hinwegzutiduschen
suchen.

Den schwindenden Gestaltungs- und Partizipationsméglichkeiten der Biirger
entspricht eine Demokratieverdrossenheit sowie ein allgemeiner Vertrauensver-
lust gegeniiber der Politik. Auf internationaler Ebene wird diese Demokratiever-
drossenheit noch durch die fraglichen Versuche eines gewaltsamen ,,Demokratie-
exports”, etwa nach Afghanistan und in den Irak, erh6ht. Unter ,,Demokratie®
konnen die Menschen im Nahen und Mittleren Osten heute kaum mehr etwas an-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

deres verstehen als den ideologischen Deckmantel einer imperialistischen Politik.
Demokratische Ideen entfalten hier regelrecht eine negative Bindungskraft. Sie
fungieren als Projektionsfldche, die es erlaubt, verschiedene Formen eines eth-
nisch, religiés oder 6konomisch motivierten Widerstands gegen die Hegemonie
des Westens miteinander zu verketten. Demokratie kommt hier nicht von unten,
aus dem Volk, sondern von auflen. Mit Waffengewalt eingesetzt und am Leben
erhalten, wird sie zu einem gespenstigen Nachbild ihrer selbst. In den sozialisti-
schen Landern Osteuropas wie in den Teilrepubliken der Sowjetunion verband
sich um 1989 mit dem Versprechen einer Demokratisierung die Hoffnung auf ein
Ende der Willkiirherrschaft von Parteifunktiondren und Uberwachungsapparaten.
Demokratie stand hier fiir die Perspektive einer autonomen Zivilgesellschaft: fiir
die Unabhingigkeit von Recht, Bildung, Kultur und Medien. Doch diese Hoff-
nung wurde enttduscht. An die Stelle der alten Eliten riickten neue; die hart er-
kéampfte Freiheit entpuppte sich bald als Freiheit eines entfesselten Marktes, der
die Gesellschaft stirker hierarchisierte als die alten Biirokratien.

Unsere Epoche wird vor dem Hintergrund der hier nur angedeuteten Ten-
denzen hidufig zu Recht als postpolitisch gekennzeichnet: Zum auffilligsten
Merkmal gegenwirtiger Politik wird, wie Zygmunt Bauman bemerkt, ,,ihre Be-
deutungslosigkeit* (Bauman 2000: 11). Der vorliegende Band widmet sich eini-
gen jlingeren Interventionen, deren gemeinsamer Fokus in der Forderung nach
einer Riickehr des Politischen (vgl. Fliigel/Heil/Hetzel 2004) liegt, die sich mit
einem Konzept radikaler Demokratie verbindet. Er dokumentiert die Ergebnisse
einer intensiven, teilweise im gemeinsamen Gespriach gefiihrten Auseinanderset-
zung der Herausgeber und Autoren mit diesen Forderungen. Theorien radikaler
Demokratie erheben das vermeindlich Selbstverstindlichste, die Demokratisie-
rung von politischen und 6konomischen Entscheidungsstrukturen, zum Pro-
gramm. Sie erkennen, dass die einfache, aber ernst gemeinte Forderung nach
Demokratisierung vor dem Hintergrund der skizzierten globalen Entwicklung
nicht anders als revolutiondr erscheinen kann. Die Vertreterinnen und Vertreter
radikaldemokratischer Positionen scheuen diese revolutiondre Konsequenzen
nicht. Gegen die Agonie der vermeintlichen Sachzwénge und objektiven Wider-
stdnde rehabilitieren sie den Mut als politische Tugend. Sie stehen in der gegen-
wirtigen Theorielandschaft dafiir ein, dass etwas Unmogliches durchaus moglich
werden kann und greifen dabei Ansétze auf, die ihren Ort in der Praxis selbst ha-
ben: in den Bewegungen der Globalisierungskritiker, der Neuen Sozialen Bewe-
gungen (etwa der Frauen-, Schwulen/Lesben-, Arbeitslosen- und Kriippelbewe-
gung), der sans-papiers usw. Deren Forderungen nach Gleichheit und Partizipa-
tion werden im radikaldemokratischen Denken aufgenommen und als Forderun-
gen nach einer umfassenden Demokratisierung der Gesellschaft explizit gemacht,
die sich vor allem gegen die Hegemonie des Kapitalismus richtet. Das liberale
Konzept der Demokratie wird, darin liegt der Einsatzpunkt des radikaldemokrati-
schen Diskurses, in den Dienst einer revolutiondren, dezidiert antikapitalistischen
Politik gestellt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 9

Die Beitrdger des Bandes stammen aus unterschiedlichen Disziplinen (Politik-
wissenschaft, Philosophie, Soziologie) und nehmen die Theorien radikaler De-
mokratie aus teilweise entgegengesetzten Perspektiven in den Blick. Der Band
enthdlt einerseits Beitridge, die versuchen, an dieses Denken anzuschlieen bzw.
es begrifflich zu flankieren. Andererseits werden die Theorien radikaler Demo-
kratie aber auch kritisch auf ihre normativen Voraussetzungen und Defizite hin
untersucht. Bevor wir die Beitrdge kurz einzeln vorstellen, geben wir im Folgen-
den zunichst einen Uberblick iiber einige Positionen und systematische Grund-
motive des radikaldemokratischen Diskurses (Norval 2001).

Im radikaldemokratischen Diskurs, dem etwa die Schriften von Claude
Lefort, Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Etienne Balibar, Jacques Ranciére und
Jacques Derrida zugerechnet werden konnen, wird Demokratisierung als unend-
liche Aufgabe begriffen. Im Mittelpunkt der Ausfithrungen dieser Autorinnen
und Autoren steht mit unterschiedlichen Akzentuierungen und Konsequenzen der
Gedanke, dass Demokratien agonal verfasst sind. Demokratische Auseinander-
setzungen iiber die angemessene Einrichtung des Gemeinwesens lassen sich aus
dieser Perspektive nicht in transzendentalen Rechts- oder Vernunftprinzipien ver-
ankern. Daraus ergibt sich die Forderung, dass die Mitte der Macht ,,leer* bleiben
muss (Lefort 1990a: 49), dass Demokratie ,,im Kommen bleibt* (Derrida 2003:
123), dass sie sich also niemals eine endgiiltige, durch einen Rekurs auf univer-
selle Prinzipien verbindlich abgesicherte Gestalt geben kann und sollte. Es ist aus
dieser Perspektive gerade eine Leerstelle im Zentrum der Gesellschaft, die diese
zusammenhélt. Die demokratische Auseinandersetzung — auch iiber die Moglich-
keitsbedingungen der Demokratie — kann und sollte nie zu einem Ende kommen.
Als wesentliches Anliegen des Diskurses der radikalen Demokratie konnte man
eine Verteidigung ,,des Politischen®, verstanden als Kraft der kollektiven Selb-
stinstituierung einer Gesellschaft, gegentiber ,,der Politik, verstanden als Ver-
waltung des Gemeinwesens innerhalb etablierter Parameter, begreifen, die sich
praktisch etwa in einer Forderung nach der Demokratisierung von Biirokratien,
Wirtschaft, Bildung und Wissenschaft ausdriickt.! Mit Claude Lefort, Jacques
Derrida, Ernesto Laclau, und Jacques Ranciére sollen nun kurz fiinf zentrale Po-
sitionen des radikaldemokratischen Diskurses vorgestellt werden, die einen we-
sentlichen Bezugspunkt der Beitrdge dieses Bandes bilden.

Claude Lefort kann als wichtigster Wegbereiter des radikaldemokratischen
Diskurses gelten. Gewdhrsleute seiner politischen Philosophie bilden Hannah
Arendt, Cornelius Castoriadis und Maurice Merleau-Ponty. Lefort wendet sich in
seinen Arbeiten zur Demokratie gegen den marxistischen Verdacht, demokrati-

1 In der Unterscheidung zwischen ,,dem Politischen und ,,der Politik* sieht Oliver
Marchart eine von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis ausgehende Reformu-
lierung der ontisch-ontologischen Differenz Heideggers. Marchart interpretiert den
radikaldemokratischen Diskurs vor diesem Hintergrund als ,,Links-Heideggerianis-
mus*; er schldgt vor, die politische Philosophie ausgehend vom Denken eines Pri-
mats des Politischen als ,,erste Philosophie® zu begreifen (vgl. Marchart 2006).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

sche Revolutionen seien das ,,Werk gesellschaftlicher Klassen* (Lefort 1990a:
35). Demokratische Revolutionen gehen demgegeniiber ,,in jeder Hinsicht iiber
den Entwurf eines gesellschaftlichen Akteurs hinaus“ (Lefort 1990a: 34). Sie las-
sen sich weder in einem teleologisch-intentionalistischen Sinne ,,machen®, noch
von einem wie immer gearteten ,,Aullen* her beherrschen. Demokratische Revo-
lutionen, die sich in bestimmten Institutionen wie der Wahl dauerhaft in die Ge-
sellschaft einschreiben, stehen vielmehr fiir die Selbstinstituierung einer Gesell-
schaft: fiir ein ,,gesellschaftlich Imaginéres* (vgl. Castoriadis 1990) im Sinne ei-
nes geteilten Horizontes von Interessen, Zielen und Vorstellungen. Vermittelt
iiber den demokratischen Prozess entwirft, erfindet und vollzieht sich die Gesell-
schaft immer wieder neu.

Jirgen Habermas wirft Demokratietheorien, die in der Tradition von Arendt
und Castoriadis stehen, vor, dass hier ,,die Biirgerschaft wie ein kollektiver Autor
betrachtet werde, ,,der das Ganze reflektiert und fiir es handelt“ (Habermas
1999: 288). Theorien der Selbstinstituierung des Gesellschaftlichen wiirden inso-
fern an einem ,bewusstseinsphilosophischen Paradigma der Philosophie fest-
halten. Ausgehend von Lefort 14sst sich dieser Vorwurf als unbegriindet zuriick-
weisen. Fiir Lefort ist es kein kollektives Subjekt (etwa im Sinne des Marxschen
Proletariats), das die Gesellschaft instituiert, sondern der demokratische Agon
konfligierender partikularer Perspektiven. Die Rolle des Subjektes der Gesell-
schaft muss demgegeniiber gerade unbesetzt bleiben. Demokratie wird fiir Lefort
zum Synonym dafiir, dass die ,,Mitte der Macht* leer bleibt. Diese Leere im Zen-
trum der Gesellschaft markiert die einzige Universalie im radikaldemokratischen
Denken. Die ,,leere Mitte* dient Lefort als Inbegriff dessen, was an einer Gesell-
schaft im Werden, was unabgeschlossen, unabgegolten, unvollstindig und unbe-
stimmt bleibt. Die leere Mitte ist ein anderer Name flir die Perspektivitit und
Partikularitét jeder Position im politischen Prozess, oder mit anderen Worten: fiir
die Unmoglichkeit jeder im substantialistischen Sinne verstandenen Uni-
versalitit.

Demokratie wird von Lefort gerade nicht in universalistischen Vernunft- oder
Rechtsprinzipien begriindet. Sie wendet sich vielmehr auf sich selbst an. Was
Demokratie ist oder sein konnte, kann selbst nur demokratisch ausgehandelt wer-
den. Die Gefahr des Scheiterns ist insofern konstitutiv mit der Idee der Demo-
kratie verbunden: ,,Es ist ein triigerischer Traum anzunehmen, wir konnten die
Demokratie gleichsam besitzen, sei es, um uns mit ihrem Zustand zufrieden zu
geben, oder aber, um sie als erbarmlich zu kritisieren. Die ,,Demokratie” ist
nichts anderes als jenes Spiel der Moglichkeiten, das in einer nicht so fernen Ver-
gangenheit erdffnet wurde, in der es fiir uns noch alles zu erforschen gilt. Jenseits
ihrer Grenzen aber gibt es nur das Modell des Totalitarismus.“ (Lefort 1990a: 52)
Die westlichen Gesellschaften nach der franzosischen und amerikanischen Re-
volution verfiigen ,,nicht mehr tiber eine Représentation ihrer Urspriinge, Ziele
und Grenzen“ (Lefort 1990a: 50) und werden deshalb von einer konstitutiven
Unbestimmbarkeit heimgesucht, die sie fiir die Gefahr des Totalitarismus anfillig

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 11

macht; einer Gefahr, der allerdings nicht kategorial vorgebeugt werden kann, oh-
ne sich dessen zu bedienen, was man abwehren mochte.

Die demokratische Gesellschaft exponiert sich einer ,,Erfahrung des Ande-
ren (Lefort 1990a: 51), die alle handlungstheoretischen Vorstellungen eines
»Machens“ von Gesellschaft iiberschreitet. Demokratisierungsprozesse verwie-
sen in letzter Konsequenz, wie Lefort in seinem Buch Fortdauer des Theolo-
gisch-Politischen? (Lefort 1999) ausfiihrt, auf eine religiose Dimension. Religion
steht dabei nicht fiir eine Sphére letzter Griinde und dogmatischer Gewissheiten,
von denen sich die Politik zu emanzipieren habe (so der Tenor der Habermass-
chen Rationalisierungsgeschichte), sondern fiir eine Grundlosigkeit, ein Nicht-
sein, mit dem jede menschliche Praxis kommuniziert: ,,Da3 die menschliche Ge-
sellschaft nur eine Offnung auf sich selbst hat, indem sie in eine Offnung hinein-
genommen wird, die sie nicht erzeugt, genau das sagt jede Religion, jede auf ihre
Weise, genauso wie die Philosophie und noch vor dieser” (Lefort 1999: 45). De-
mokratie 14sst sich vor diesem Hintergrund nie vollstindig bestimmen und be-
grifflich konzeptualisieren.

Die Aufgabe der Politik besteht auch fiir Jacques Derrida wesentlich darin,
die Moglichkeit einer letzten SchlieBung der Gesellschaft abzuweisen. Als posi-
tiver Begriff fiir diese Abwendung einer SchlieBung fungiert in Derridas Denken
der Begriff des Ereignisses. Derrida analysiert in seinen neueren Schriften die
Weltordnung nach dem 11. September 2001; er fragt insbesondere danach, was
heute mit der Kategorie nationalstaatlicher Souverinitit geschieht. Seine Uberle-
gungen miinden im Programm einer ,,kommenden Demokratie“, die sich an die
Stelle jener Berufung auf das Recht des Stirkeren setzen konnte, welches die
heutige internationale Politik bis hin in die Entscheidungsstruktur der UNO do-
miniert. Erst diese ,.kommende Demokratie” wire fiir Derrida ein Ereignis im
emphatischen Sinne.

Derrida macht auf einen bewussten Abbau demokratischer Freiheiten und
biirgerlicher Rechte aufmerksam, dessen treibende Krifte sich auf den vermeint-
lichen Ausnahmezustand berufen, der durch die Anschlige des 11. September
eingetreten sei: ,,Um nur einen Faden unter so vielen anderen aus dem Geflecht
der Uberlegungen zum 11. September herauszuziehen: Wir sehen, wie eine ame-
rikanische Administration, der andere in Europa oder in der iibrigen Welt dabei
moglicherweise folgen, unter dem Vorwand, gegen die ,Achse des Bosen®, gegen
die Feinde der Freiheit und die Morder der Demokratie in der Welt zu Felde zu
ziehen, unvermeidlich und unbestreitbar in ihrem eigenen Land die sogenannten
demokratischen Freiheiten oder die Ausiibung des Rechts einschrinken muss, in-
dem sie die polizeilichen Befugnisse bei Ermittlungen, Verhoren usw. ausdehnt,
ohne dass irgend jemand, ohne dass irgendein Demokrat ernsthaft dagegen Ein-
winde erheben und etwas anderes tun konnte, als diesen oder jenen Missbrauch
bei dem a priori missbrauchlichen Einsatz der Gewalt zu beklagen, mit der eine
Demokratie sich gegen ihre Feinde verteidigt, sich selbst, aus sich heraus, gegen
ihre potentiellen Feinde verteidigt. Sie muss ihnen dhneln, sich korrumpieren und

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

sich selbst bedrohen, um sich gegen deren Drohungen zu schiitzen.” (Derrida
2003: 64) Die amerikanische Regierung beruft sich auf ihre unbedingte Souvera-
nitdt, um sich gegen Schurkenstaaten zur Wehr zur setzen, die den Terrorismus
angeblich unterstiitzen. Derrida zeigt, wie sich die Ideen des Schurkenstaats und
der Souverinitédt wechselseitig voraussetzen und verstarken.

Er unterzieht dartiber hinaus auch die Entscheidungsstrukturen innerhalb der
Vereinten Nationen einer subtilen Kritik. Er weist insbesondere darauf hin, dass
die einzigen stéindigen Mitglieder des Sicherheitsrats urspriinglich identisch wa-
ren mit den Siegerméchten des Zweiten Weltkriegs und heute identisch sind mit
den groBten Atomméchten. Im Zentrum der weltpolitischen Entscheidungsstruk-
turen herrscht ein Recht des Stirkeren. Derrida fordert demgegeniiber eine trans-
nationale Demokratie, eine ,,weltweite, internationale, zwischenstaatliche und
vor allem iiberstaatliche Demokratisierung® (Derrida 2003: 115), eine Demokra-
tisierung iiberstaatlicher Entscheidungsnetzwerke, zuallererst derjenigen der UN.
Wenn Derrida von einer ,,kommenden Demokratie* spricht, dann meint er damit
eine globale Demokratie ohne Ausnahme, eine Demokratie, in der nicht langer
zwischen Briidern und Gleichen einerseits und Schurken, schlechten Staatsbiir-
gern und Nicht-Staatsbiirgern andererseits unterschieden werden konnte. Die
Forderung nach der kommenden Demokratie erhebt genau dort Einspruch, ,,wo
die Diskurse iiber Menschenrechte und Demokratie zum obszénen Alibi verkom-
men, wenn sie sich mit dem entsetzlichen Elend von Milliarden Sterblicher ab-
finden, die der Untererndhrung, Krankheit und Erniedrigung preisgegeben sind,
die nicht nur in erheblichem Malle Wasser und Brot, sondern auch Gleichheit
und Freiheit entbehren™ (Derrida 2003: 123). Die Demokratie denken, heif3t inso-
fern primidr ,,,den erstbesten denken: irgendwen, einen beliebigen™ (Derrida
2003: 123).

Diese ,kommende Demokratie” hdtte mit dem Prinzip der Souverénitéit zu
brechen, sie wire geradezu niemandes Souverénitit. Sie liele sich nicht in Re-
geln und Statuten kodifizieren, sondern nur tiber eine ihr spezifische Form der
Autoimmunitdt ansprechen, tiber ihr ,Recht auf Selbstkritik (Derrida 2003:
104), das zu einer ,,inneren Historizitdt” (ebd.) der Demokratie fiihre. ,,Innere Hi-
storizitdt™ bedeutet hier ,,die Abwesenheit einer eigentiimlichen Form, eines ei-
dos [...] einer definitiven Gestalt, eines Wesens® (Derrida 2003: 106). Die kom-
mende Demokratie hélt sich wesentlich im Kommen, sie begniigt sich nie mit
dem bereits Erreichten. Gerade aus der Einsicht die Mangelhaftigkeit des bereits
erreichten Standes der Demokratisierung bezieht sie ihre Kraft. Letztlich hat die
,.kommende Demokratie* den Status einer ethischen Forderung oder unendlichen
Aufgabe: Derrida spricht von einem ,,,Muss‘“ davon, ,,dass man mit aller Kraft“
einer Sache die Treue bewahren muss: ,,dem fortbestehenden Begehren nach
Demokratie, dem Auflodern einer Priaferenz, welche die Risiken, die Gefahren,
eine gefahrvolle Freiheit der einschldfernden Ruhe einer Unterjochung vorzieht®
(Derrida 2003: 106). Zur kommenden Demokratie gehort hier wie im Denken
Leforts das unauflosliche Dilemma, dass sie ihr Anderes — die antidemokratische

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 13

Bedrohung, die uns etwa in der Gestalt des Terrors entgegentritt — zugleich muss
abwehren und aushalten kénnen. Derrida erinnert in diesem Zusammenhang an
die algerische Wahl im Jahr 1992, die abgebrochen wurde, um zu verhindern,
dass antidemokratische Krifte auf demokratischem Wege an die Macht kommen
(vgl. Derrida 2003: 50ff.). In diesem Zusammenhang gibt es keine per se nicht-
ambivalente, ,gute’ Position. Genau dem hat sich Demokratie zu stellen. Die
,kommende Demokratie” definiert sich fiir Derrida dadurch, dass sie ihre eigene
Widerspriichlichkeit und Unbestimmbarkeit positiviert, dass ihr ,.Begriff frei
bleibt* (Derrida 2003: 59) von transzendentalen Begriindungen.

Auch die politische Theorie Ernesto Laclaus kann als radikaldemokratisch im
strengen Sinne bezeichnet werden, da sie, im Gegensatz etwa zur Habermasschen
Diskurstheorie, keine transzendentalen Rahmenbedingungen der Demokratie zu-
lasst, die nicht selbst immer wieder in der demokratischen Auseinandersetzung in
Frage gestellt werden konnten. Demokratie legitimiert sich fiir Laclau gerade
tiber ihre Grundlosigkeit (vgl. Hetzel: 2004), nicht dagegen durch einen Rekurs
auf universale Werte oder kategoriale Rechtsprinzipien, die den demokratischen
agon von auflen begrenzen. Normativ gehaltvoll wird Demokratie dann einzig
durch die Positivierung ihrer leeren Mitte, durch die Abweisung aller Versuche,
diese leere Mitte mit konkreten Inhalten zu besetzen.

Laclau weist in diesem Zusammenhang die traditionelle politiktheoretische
Alternative von Universalismus und Partikularismus zurtick und ersetzt die
abstrakte Rede von der Universalitidt durch konkrete Universalisierungseffekte.
Er zeigt, wie jeder partikulare politische Einsatz notwendig mit universali-
stischen Anspriichen einhergeht und wie sich umgekehrt jeder Universalititsan-
spruch in einem partikularen Kontext artikulieren muss. Universalistische An-
spriiche erscheinen immer nur als an einer partikularen Perspektive gebrochene.
Laclau deutet Partikularitit ausgehend von Hegel als die jede Universalitit
allererst begriindende Negation von Universalitit, als die Bedingung ihrer Mog-
lichkeit und Unmoglichkeit zugleich. In diesem Sinne wird Partikularitit zur
Einsatzstelle demokratischer Kdmpfe jenseits postmoderner Minderheiten- oder
Identitdtspolitiken. Fiir Laclau ist ,,die Annahme eines reinen Partikularismus,
unabhéngig von jedem Inhalt und vom Appell an eine ihn transzendierende Uni-
versalitit, eine selbstzerstorerische Unternehmung™ (Laclau 2002: 53). Wenn ich
einen Anspruch auf das Eigenrecht meiner partikularen Perspektive anmelde,
dann muss ich mich zur Artikulation dieses Anspruchs bereits eines Mediums
bedienen, das die Grenzen meiner partikularen Perspektive tiberschreitet. Es kann
in diesem Sinne keine rein partikulare Forderung geben. Das Recht auf Selbstbe-
stimmung einer Gruppe appelliert an ein universales Prinzip: eben das der
Selbstbestimmung. Jeder Partikularismus setzt den universalen Grund, den er
verneint, voraus. Es wire insofern wenig sinnvoll, sich in politischen Ausein-
andersetzungen ausschlieBlich auf die je eigene soziale oder kulturelle Identitit
zu berufen. ,.Ich kann keine differentielle Identitédt geltend machen, ohne sie von
einem Kontext zu unterscheiden, und im Prozess dieser Unterscheidung mache

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

ich zugleich den Kontext geltend.” (Laclau 2002: 54) Das pure Beharren auf
kulturellen Differenzen fiihrt zu ,,Selbst-Apartheid und ,reinem Segregatio-
nismus® (Laclau 2002: 60), zu einer ohnméchtigen Selbstethnisierung, wie wir
sie etwa bei Migranten beobachten kdnnen, die in der Diaspora zu einem funda-
mentalistischen Verstidndnis ihrer eigenen Kultur oder Religion neigen. Zu
nennen wiren auch Teile der militanten Homosexuellen-, Frauen- oder Behinder-
tenbewegung, die fiir eine Abschottung von der Kultur der Heteros, der patriar-
chalisch dominierten Gesellschaft oder der Gesunden plddieren. Damit bestéitigen
sie aber gerade den kulturellen Rahmen, der sie diskriminiert. Jedes ,,Recht auf
Differenz muss in einer globalen Gemeinschaft behauptet werden* (Laclau 2002:
60) und bleibt solange ohnmichtig, wie es sich nicht der Mechanismen dieser
Gemeinschaft bedient.

Eine unmittelbar ,,universalistische* Politik schwebt demgegentiber immer in
der Gefahr, von den konkreten Anspriichen konkreter Personen in konkreten
Situationen zu abstrahieren und gewaltsame Formen anzunehmen. Sie setzt sich
dariiber hinaus dem Einwand aus, dass sich hinter der Maske universaler Werte
(zum Beispiel der Menschenrechte) oft nur partikulare Interessen verbergen. So
liefern die Menschenrechte heute den Vorwand fiir militirische Interventionen,
die in Wirklichkeit der Sicherung von Rohstoffressourcen und der ErschlieBung
neuer Mirkte dienen. Wenn eine politische Forderung umgekehrt nur im Namen
einer Partikularitdt artikuliert werden konnte, spriche nichts dagegen, auch rassi-
stische oder sexistische Partikularititen anzuerkennen. Laclau wendet sich inso-
fern gegen die fadenscheinige Toleranz des Multikulturalismus: gegen ein blof3es
Beharren auf der Differenz, das den Rahmen, der diese Differenz erlaubt und
zugleich entwertet, abgedunkelt ldsst: die multikulturelle, tolerante, universa-
listische Gesellschaft des Westens. Nicht die Differenz steht insofern im Zentrum
radikaldemokratischen Denkens, sondern der Antagonismus, der demokratische
Kampf um Hegemonie, in dem sich Universalismus und Partikularismus unauf-
lI6slich verschrinken. Den Anderen erkenne ich erst dann wirklich an, wenn ich
die Auseinandersetzung mit ihm aufnehme, nicht dagegen, wenn ich ihn blof3
toleriere und damit vergleichgiiltige.

Fir Laclau bleibt das Universelle die Biihne einer unbeendbaren Ausein-
andersetzung und besitzt an sich selbst keinen positiven Inhalt. Universalitit ist

im Partikularen als das gegenwirtig, was abwesend ist, als ein konstitutiver Mangel, der
das Partikulare unauthorlich dazu zwingt, mehr als es selbst zu sein, eine universale
Rolle anzunehmen, die nur prekér [...] sein kann. Genau aus diesem Grund kann es
demokratische Politik geben: eine Abfolge finiter und partikularer Identitdten, die eine
universelle Aufgabe zu iibernehmen versuchen, die liber sie hinausgeht; die aber folg-
lich niemals in der Lage sind, die Distanz zwischen Aufgabe und Identitit zu iiber-
decken und die jederzeit durch alternative Gruppen ersetzt werden kénnen. Unvoll-
standigkeit und Vorldufigkeit gehoren zur Essenz der Demokratie. (Laclau 2002: 41)

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 15

Aquivalenz im Sinne radikaler Demokratie bedeutet vor diesem Hintergrund
keine substantielle Gleichheit, sondern etwas Gemeinsames in einem Raum von
Differenzen, ein gemeinsames Ziel oder ein gemeinsamer Gegner. Laclau fiihrt
als Beispiel die Regenbogenkoalition von Jesse Jackson an. Die Aufgabe einer
emanzipativen Politik heute bestiinde zunéchst darin, die verschiedenen Stimmen
des Protestes zu verbinden, ohne sie ihres Eigensinns zu berauben. Das Univer-
selle wire in gewissem Sinne genau diese Verbindung: ,,Das Universelle ist
inkommensurabel mit dem Partikularen und kann doch nicht ohne dieses
existieren. Wie ist dieses Verhiltnis moglich? Meine Antwort ist, dass dieses
Paradoxon nicht gelost werden kann, aber seine Nicht-Losung die eigentliche
Voraussetzung von Demokratie ist.“ (Laclau 2002: 63f.)

Laclau stellt in seinen Beitrigen immer wieder heraus, dass alle politischen
Beziehungen nur innerhalb eines hegemonialen Feldes auftreten. Er nimmt sei-
nen Ausgang von einem agonistischen Modell des Politischen und grenzt sich
damit von kontraktualistischen und konsensualistischen Modellen ab, welche In-
dividuen als ,kleinste Teilchen™ des politischen Prozesses voraussetzen. Die
kleinste politische Einheit wére fiir Laclau nicht das Individuum, sondern eine
antagonistische Beziehung, welche freilich nicht mit dem Freund-Feind-Gegen-
satz von Carl Schmitt gleichgesetzt werden darf. Der gegeniiber Laclau (aber
auch gegen Lefort, Ranciere, Mouffe und Balibar) hierzulande mit monotoner
RegelmiBigkeit wiederkehrende Vorwurf des ,,Links-Schmittianismus® zielt in-
sofern ins Leere, als es sich bei Carl Schmitts Freund-Feind-Gegensatz um einen
substantialistischen, dem Feld des Politischen in einem transzendentalen Sinne
vorausgehenden Gegensatz handelt, wihrend das Politische fur Laclau in sich
antagonistisch verfasst ist; der politische Antagonismus bringt fiir Laclau die am
Konflikt beteiligten Instanzen allererst hervor, er subjektiviert sie in ihrer Ge-
gnerschaft. Laclaus Theorie des Antagonismus bezieht sich insofern auch nicht
auf Schmitt, sondern kniipft eher an Hegels Kampf des Anerkennens und Nietz-
sches Agonismus an, Modelle von Gegnerschaft, in denen sich Gegner auf glei-
cher Augenhohe begegnen und wechselseitig achten.

Der ,.herrschaftsfreie Konsens® im Sinne von Habermas kann aus der Per-
spektive Laclaus nicht als Ziel radikaldemokratischer Politik gelten. Radikale
Demokratie hielte uns vielmehr dazu an, den Dissens und den Antagonismus aus-
zuhalten, ohne uns einfach in ihm einzurichten. Wir haben zu akzeptieren, dass
Demokratie im Kommen bleibt, ohne daraus die resignative Schlussfolgerung zu
ziehen, dass sich ein Einsatz fiir ein Mehr an Demokratie nicht lohne. Demo-
kratie lédsst sich nicht positiv, tiber die Akzeptanz bestimmter Werte, charakteri-
sieren, sondern nur negativ, als Abwendung von irreversiblen SchlieBungen des
gesellschaftlichen Feldes: ,,Eine demokratische Gesellschaft ist nicht etwa jene,
in welcher der ,beste‘ Inhalt unherausgefordert dominiert, sondern vielmehr eine,
in der kein Ziel ein fiir allemal erreicht ist und es immer die Mdoglichkeit der
Herausforderung gibt.“ (Laclau 2002: 144f.) Wenn es einen Endpunkt des demo-
kratischen Prozesses, eine mit sich versohnte Gesellschaft gibe, in der alle

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

dasselbe Ziel verfolgten, dann hétte sich diese Gesellschaft der Moglichkeit jeder
Kritik beraubt. Gerade der verwirklichte Konsens wiére fiir die Demokratie
selbstzerstorerisch.

In eine vergleichbare Richtungen gehen auch die Uberlegungen von Jacques
Ranci¢re. Was gegenwirtig an unseren Universitdten unter der Etikette ,,Politi-
sche Philosophie“ firmiert, so Ranciere, erschopfe sich in der Regel darin, die
Positionen der Klassiker politischen Denkens von Platon bis Rousseau auf ihre
Kompatibilitit zu den Legitimationsrhetoriken unserer westlichen liberalen De-
mokratien zu befragen. Eine so verstandene Politische Philosophie invisibilisiere
dabei gerade die Frage nach der differentia specifica des Politischen. Sie harmo-
nisiere nur zu gut mit einer Politik, die sich zunehmend selbst durchstreiche und
auf die Anpassung des Staates an die Anforderungen globalisierter Mérkte be-
schrianke. Die reale Politik und die politische Theorie der Spatmoderne begegne-
ten sich, so die leitende Diagnose, im Projekt einer Entpolitisierung der Politik.

Gegen diese Tendenz pladiert Ranciére entschieden fiir die Riickkehr eines
Politischen, welches sich konstitutiv an einen radikaldemokratischen Widerstreit
bindet. Eine Politik, die diesen Namen verdient, ldsst sich nicht innerhalb der
Grenzen einer Institution, eines gesellschaftlichen Teilsystems oder eines diskur-
siven Feldes einschliefen, sondern féllt zusammen mit dem Kampf um die Zie-
hung dieser Grenzen. Es ist erst der ,,Streit um das Dasein der Politik, durch den
es Politik gibt“ (Ranciere 2002: 27). Authentische politische Praxen folgen nicht
einfach etablierten Regeln, sondern bemiihen sich um deren permanente Setzung
und Entsetzung. In dieser Perspektive steht das Politische fiir einen grundstiir-
zenden Streit, in dem buchstéblich alles aufs Spiel gesetzt wird: der Gegenstand
des Streits und die Kriterien, mit deren Hilfe er geschlichtet werden kénnte eben-
so, wie die Identitit der streitenden Parteien. Politik erschopft sich nicht im par-
lamentarischen Disput, sondern beginnt erst dort, wo diejenigen Anteile der Be-
volkerung, die nicht institutionell reprisentiert sind, die ,,Einrichtung eines An-
teils der Anteilslosen (Ranciere 2002: 24) fordern.

Bereits die politische Philosophie der Antike entdeckt und verleugnet nach
Ranciere den Kampf der Anteilslosen um Anteil. So bestimmt Aristoteles die po-
litische Praxis zunéchst als Seinsbereich, in dem der Satz vom ausgeschlossenen
Widerspruch keine Giiltigkeit hat. Politik bezieht sich fiir Aristoteles ,,nur auf
solche Dinge, welche sich allem Anschein nach auf zweierlei Weise verhalten
kénnen: Denn iiber das, was nicht anders sein, werden oder sich verhalten kann,
beratschlagt niemand.” (Rhet. 1357a) Aristoteles weist den Bereich der poli-
tischen Praxis, dessen also, ,,was sich anders verhalten kann“ (Rhet. 1140a), al-
lerdings zugleich in enge Grenzen. Wie sein Lehrer Platon interessiert er sich
primdr fur das tberzeitlich Giiltige, fir das Unbewegte, das aller (und gerade
auch der politischen) Bewegung zugrunde liegt. Philosophie fungiert hier als eine
Art tiberpolitische Polizei, die den politischen Widerstreit von auflen kontrolliert,
ihm seinen Platz anweist. Langst nicht alles darf sich in der Praxis anders ver-
halten. Nach dem Vorbild der Genealogie der Moral Nietzsches schreibt Ranci-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 17

¢re eine Genealogie der politischen Ideen, ein Projekt, das sich zugleich Grund-
intuitionen der Marxschen Okonomiekritik verpflichtet weif3.

Eine ,polizeiliche Politik® beschrinkt sich fiir den Verfasser seit Platon dar-
auf, ein Gemeinwesen innerhalb etablierter Parameter zu verwalten sowie diese
Parameter vor ihrer Repolitisierung zu schiitzen. Innerhalb gewisser Grenzen
bemiiht sich jene ,polizeiliche Politik darum, ,,Gewinne und Verluste auszuglei-
chen, [...] Anteile am Gemeinsamen zu verteilen, und die Gemeinschaftsanteile
[...] nach MaBigabe der geometrischen Proportion zu harmonisieren” (Ranciére
2002: 18). Eine emphatisch verstandene Politik im Sinne Ranciéres bricht mit
dieser Verteilungslogik; sie klagt demgegeniiber eine fundamentalere Gleichheit
ein, die sich negativistisch als das Recht aller bestimmt, die Koordinatensysteme
der Verteilung selbst zur Disposition zu stellen: ,,Es gibt Politik” nur dann, wenn
die Maschinerien der Herrschaft ,,durch eine Voraussetzung unterbrochen sind,
die ihnen voéllig fremd ist, ohne die sie jedoch letztlich nicht funktionieren kon-
nen: die Voraussetzung der Gleichheit zwischen Beliebigen, oder, alles in allem,
die paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ord-
nung.“ (Ranciére 2002: 29) Wie die anderen zeitgendssische Protagonisten des
radikaldemokratischen Denkens, plddiert auch Ranciére fiir ein Offenhalten der
leeren Mitte der Gesellschaft. ,,Es gibt Politik einfach deshalb, weil keine gesell-
schaftliche Ordnung in der Natur gegriindet ist, kein gottliches Gesetz die
menschlichen Gesellschaften beherrscht.” (Ranciere 2002: 28)

Mit seiner Deutung der Kategorie des Demos, die von einer konstitutiven
Ambivalenz heimgesucht wird, begibt sich Ranciere in die Ndhe der Analysen
von Giorgio Agamben. Das Volk ist ,,zugleich immer mehr oder weniger als es
selbst™ (Ranciere 2002: 23). In Agambens Worten: Es ist die ,,Gesamtheit Volk*
als das konstitutive politische Subjekt und zugleich das ,,ausgeschlossene Volk*
der unteren Klassen. (Agamben 2001: 35) Der Demos hat Anteil am Gemeinsa-
men nur als Anteilsloser. Politik besteht nun genau in der offensiven Aneignung
dieser Ambivalenz: ,,Es gibt Politik, wenn es einen Anteil der Anteilslosen, einen
Teil oder eine Partei der Armen gibt. (Ranci¢re 2002: 24) Sie wird damit zur
,Unterbrechung der einfachen Wirkungen der Herrschaft der Reichen* durch ei-
ne ,Einrichtung eines Anteils der Anteilslosen* (ebd.). Sie markiert und insze-
niert eine Unangemessenheit der Gesellschaft an sich selbst, die Marx einst mit
dem Begriff eines ,,Klassenkampfes® belegte. Ranciére bemiiht sich um eine De-
transzendentalisierung der orthodox-marxistischen Theorien des ,,Klassenkamp-
fes“. Als Platzhalter verkorpert der ,,Klassenkampf™ keine GesetzméBigkeit der
Geschichte, sondern den notwendig vom Scheitern bedrohten Kampf der Stum-
men um das Recht zu sprechen. Politische Praxis geht insofern mit riskanten
Subjektivierungspraxen einher: ,,Die politische Tétigkeit ist jene, die einen Kor-
per von dem Ort entfernt, der ihm zugeordnet war oder der die Bestimmung eines
Ortes dndert: sie 146t sehen, was keinen Ort hatte, gesehen zu werden, 148t eine
Rede horen, die nur als Larm gehort wurde.“ (Ranciére 2002: 41)

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

Ranciere verteidigt das Politische gegen drei Strategien seiner Verleugnung:
gegen die ,,Archi-Politik* (Ranciére 2002: 77) des Kommunitarismus, der den
politischen Konflikt in einer organisch geschlossenen Gemeinschaft stillzustellen
sucht; gegen die ,,para-politische” (Ranciere 2002: 81) Reduktion des Konflikts
auf einen Wettstreit zwischen etablierten Parteien innerhalb eines représentatio-
nalistischen Rahmens; schlieBlich gegen die ,,meta-politische* (Ranciére 2002:
93) Depotenzierung des Konflikts zu einem sekundiren Uberbauphinomen im
orthodoxen Marxismus. Diese Verleugnungen des Politischen werden als anti-
demokratische Gesten schlechthin gedeutet.

Das Politische wird von Ranciére mit dem Demokratischen synonymisiert.
Demokratie steht fiir ein Gesprich, ,,das die Situation des Gesprichs selbst ins
Spiel bringt* (Ranciére 2002: 110); sie bildet insofern keine Institution, sondern
prozessiert eine Kraft des Instituierens, die sich nie vollstidndig verwirklichen
kann. Der Nicht-Ort einer so verstandenen Demokratie wird in den heutigen
westlichen Gesellschaften durch eine ,,Post-Demokratie” (Ranciere 2002: 111)
okkupiert, welche ,,unter dem Namen der Demokratie die konsensuelle Praxis der
Ausléschung der Formen demokratischen Handelns geltend macht (ebd.). De-
mokratie verbinde sich aber gerade nicht mit dem Konsens, sondern mit einem
,uUnvernehmen®, bei dem ,,der Streit dariiber, was Sprechen heif3t, die Rationali-
tét der Sprechsituation selbst ausmacht* (Ranciere 2002: 10).

Das Politische wird im Anschluss an Ranciére grundlos; es l4sst sich — ganz
entgegen anders lautender Forderungen etwa von Habermas und Hoffe — gerade
nicht in kategorialen Rechts- oder Vernunftprinzipien begriinden. Wird die Logik
der Politik iiber einen Widerstreit expliziert, der alle apriorischen Rahmungen in
Frage stellt, dann erscheint die Politik der klassischen politischen Philosophie als
Politik eines Unvernehmens des Politischen selbst. Die Philosophie bemiiht sich
von Platon bis Habermas, den Widerstreit zu schlichten und zu invisibilisieren,
ihn in ein Koordinatensystem grundlegender Prinzipien einzutragen, in dem jeder
Stimme ein Sinn zugewiesen werden kann. Politik ldsst sich demgegeniiber we-
der auf einen Modus der Kommunikation zwischen Partnern reduzieren, noch auf
die Aushandlung gemeinsamer Situationsdefinitionen; sie besteht vielmehr in der
Aushandlung der Definition von Kommunikation selbst. Ranci¢re situiert sich,
dhnlich wie Ernesto Laclau, jenseits der schlechten Alternative von Universalis-
mus und Partikularismus, jenseits von Moderne und Postmoderne. Sein Ansatz
steht auch jenseits der Kontroverse zwischen Habermas und Lyotard, jenseits von
Konsens und Widerstreit, weil er den Widerstreit selbst als Moglichkeitsbedin-
gung von Kommunikation veranschlagt. Nur eine Kommunikation, die sich
selbst nicht versteht, die sich tiber ihre eigene Moglichkeit unsicher bleibt, wiirde
ihrem Begriff gerecht.

Der Kampf der Anteilslosen um Anteil sieht sich mit einer Hegelschen
,Nacht des Nichtwissens® konfrontiert, die jegliche Verrechnung Ranciéres auf
Schmittsche Kategorien verbietet. Mit Carl Schmitt teilt der Verfasser zwar die
Einschitzung, ,,dall gerade die Entscheidung dariiber, ob eine Angelegenheit oder

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 19

ein Sachgebiet unpolitisch ist, in spezifischer Weise eine politische Entscheidung
darstellt” (Schmitt 1933: 17). Unendlich entfernt von Schmitt bleibt dagegen die
Rancieresche Definition von Politik als Klassenkampf. Wéhrend im Politikbe-
griff Carl Schmitts tiber die Leitachse von Freund und Feind den Kontrahenten
ein fester Ort in einem soziosymbolischen Gefiige zugewiesen werden kann, ste-
hen die Anteilslosen in ihrem Kampf um Anteil quer zur Freund-Feind-Unter-
scheidung. Sie sind aus den vorgezeichneten Bahnen der sozialen Kdmpfe um
Anerkennung herausgefallen, eher Agambensche homini sacri als Angehorige
eines Standes, einer Klasse oder einer Partei. ,,Vor aller Konfrontation der Inter-
essen und der Werte, vor aller Unterwerfung der Behauptungen unter Giiltig-
keitsanforderungen zwischen konstituierten Partnern, gibt es den Streit {iber den
Gegenstand des Streits, den Streit iiber die Existenz des Streits und der Parteien,
die in ihm einander gegeniibertreten.” (Ranciére 2002: 66f.)

Der vorliegende Band setzt sich zum Ziel, ausgehend von den geschilderten Po-
sitionen einerseits nach Antworten auf Defizite aktueller Demokratisierunspro-
zesse, andererseits nach Maf3stiben der Kritik herkommlicher Demokratietheo-
rien zu suchen. Eine erste Abteilung von Texten widmet sich dabei zunéchst de-
mokratietheoretischen Grundfragen. Andreas Hetzel rekonstruiert in seinem
einleitenden Beitrag Klassische Rhetorik und radikale Demokratie eine mogliche
Genealogie radikaldemokratischen Denkens. Statt die Geschichte politischer
Ideen auf die Geschichte der politischen Philosophie zu beschrinken, pladiert er
dafiir, in der antiken rhetorischen Tradition eine alternative politische Ideenge-
schichte beginnen zu lassen. Im Gegensatz zu den staatsphilosophischen Entwiir-
fen Platons verankern die antiken Rhetoriker die Politik nicht in einer letzten
kosmischen Ordnung; sie artikulieren demgegeniiber eine akosmistische Posi-
tion, innerhalb derer das o6ffentliche Austragen von Konflikten unhintergehbar
bleibt. Demokratie ist hier gerade deshalb moglich und notwendig, weil wir uns
auf keine ewige Ordnung der Ideen beziehen konnen. Jens Kertscher konfrontiert
in seinem Beitrag Sprache und Anerkennung eine radikaldemokratische mit einer
universalistischen Konzeption politischen Denkens: Jiirgen Habermas’ Diskurs-
theorie des demokratischen Rechtstaates und Jacques Rancieéres Unvernehmen.
Beide Ansitze versuchen, die normativen Grundlagen von Sprechsituationen an-
hand eines Kampfes um Anerkennung zu entfalten, begreifen Anerkennen aber in
kontrdrer Weise. Kertscher untersucht, welche Antworten beide Autoren auf die
Frage nach den Bedingungen zu geben, die es iiberhaupt erst erlauben, am
Kampf um Anerkennung teilzunehmen. Oliver Fliigel fragt in seinem Beitrag
Metaphysik und Politik, ob der Abgesang auf die Metaphysik in der gegenwirti-
gen Demokratietheorie zu friih erfolgt sein konnte. Er kniipft an Uberlegungen
Adornos an, der die Metaphysik als januskopfig begreift. Metaphysik beabsich-
tige auf der einen Seite, in ihrer Suche nach letzten Griinden iiber das blof3 empi-
risch Bedingte hinauszugehen, wihrend sie auf der anderen Seite gegen dogmati-
sche Fixierungen und Substantialismen opponiert. Fliigel befiirchtet, dass ein

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

heute vielerorts proklamiertes nachmetaphysisches Denken vorschnell auf nor-
mative Potentiale verzichtet, die auch die Demokratietheorie zu orientieren ver-
mogen. Gerade fiir eine Politik, die mehr sein will, als die Perpetuierung des Be-
stehenden, stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis zur Metaphysik mit un-
hintergehbarer Dringlichkeit.

Eine zweite Gruppe von Texten wendet sich den ethischen Implikationen ra-
dikaldemokratischen Denkens zu. Jens Badura widmet sich in seinem Beitrag
Konstruktive Dekonstruktion — Dekonstruktive Konstruktion zunédchst dem kom-
plexen — fiir die Frage nach mdoglichen normativen Fundamenten einer jeden
Demokratietheorie unerldsslichen — Verhéltnis von Ergriinden, Begriinden und
Ent-griinden in einer in einem weiteren Sinne verstandenen praktischen Philoso-
phie. Die verschiedenen Formen des Umgangs mit dem Grund begreift Badura
als abhingig von den unterschiedlichen Auffassungen dariiber, wie eine humane
Welt beschaffen sein konnte. Bisher wurde der Figur des Entgriindens in der
Diskussion zu wenig Aufmerksamkeit entgegengebracht. In seinem Beitrag Pas-
sive Entscheidung des Anderen in mir. Zur Frage der Entscheidung bei Jacques
Derrida und Ernesto Laclau rekonstruiert Stephan Moebius die bisher nur wenig
beachteten Differenzen zwischen diesen beiden, fiir radikaldemokratische An-
sitze bedeutenden, Entscheidungstheorien. Beide Positionen eint, dass sie die
Bedingungen der Moglichkeit und Unmoglichkeit von Entscheidungen miteinan-
der verschrianken: Entschieden werden kann letztlich immer nur etwas Unent-
scheidbares. Laclau vernachlissig im Gegensatz zu Derrida die konstitutive Rolle
des Anderen im Entscheidungsprozess. Fiir Derrida, der hier Emmanuel Levinas
folgt, ist es letztlich der Andere, der in mir entscheidet. Mechthild Hetzel setzt
sich unter dem Titel Zur Revision des politischen Vokabulars: Giorgio Agamben
mit ethischen Implikationen der politischen Theorie Agambens auseinander. Eine
Néhe Agambens zum Diskurs der radikalen Demokratie ergibt sich insbesondere
daraus, dass der italienische Philosoph sich um ein Konzept der Zugehorigkeit
bemiiht, die nicht ldanger tiber Ausschlusskriterien definiert werde. Agamben
entwickelt einen Begriff der Lebensform, von dem sich kein ,,nacktes, auf blo-
Bes Uberleben reduziertes Leben abspalten lisst.

Die dritte Textgruppe sucht nach Widerstandspotentialen gegeniiber der zu-
nehmenden Erosion von demokratischen Strukturen in der Spitmoderne. Dirk
Quadflieg untersucht hier zunéchst unter dem Titel Das , Begehren ‘ des Subjekts,
inwiefern Judith Butlers Uberlegungen zur Struktur des Subjektes in der Lage
sind, einem schwerwiegenden Problem aus dem Wege zu gehen, dem sich dis-
kurstheoretische Positionen ebenso gegeniibersehen wie die é&ltere Kritische
Theorie: Deren Kritik 16st den Adressaten derselben, das aufgekliarte Subjekt, auf
und verliert damit gerade das, was sie retten wollte, aus dem Blick. Butler wen-
det sich demgegentiiber der Scharnierstelle von Subjektivierung und machtvoller
Zurichtung zu und findet dort eine M6glichkeit kritischer Reflexivitit, die es dem
Subjekt erlaubt, eine, wenn auch eingeschrinkte, Form von politischer Hand-
lungsfreiheit zu erlangen. Unter der Uberschrift Briichige Widerstindigkeit dis-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 21

kutiert Marc Ziegler den Begriff der ,,immateriellen Arbeit“ im Kontext von
Hardt/Negris Multitudekonzept und des italienischen Operaismus. Ziegler weist
nach, dass ,,immaterielle Arbeit* sich nicht in dem Umfange fiir eine Theorie des
politischen Widerstands nutzen l4sst, wie Hardt/Negri es unterstellen. Hard und
Negri reflektieren nicht ausreichend den Umschlag von kritischem Impuls in sy-
stemstabilisierende Konformitit. Geschuldet ist die Briichigkeit ihres Wider-
standskonzepts der Abwesenheit einer normativen Rahmung. Marc R6lli und
Ralf Krause gehen in ihrem Beitrag Die Kriegsmaschine in der Struktur des Po-
litischen der Frage nach, inwiefern die von Deleuze und Guattari entworfene Mi-
kropolitik einen gehaltvollen Beitrag zur neueren politischen Theorie liefern
kann. Nach einer Verortung der Position von Deleuze und Guattari im Feld aktu-
eller Demokratietheorien wenden sich die Autoren der Frage zu, wie Deleuze
und Guattari mit ihrem Begriff des Gefiiges virtuelle Assoziations- und Hand-
lungsweisen auflerhalb eines bestehenden Machtsystems erméglichen. Das kriti-
sche Potential der Mikropolitik wird abschlieBend am Dispositiv der Biotechno-
logie entwickelt. Oliver Marchart geht in seinem Beitrag Ein revolutiondrer Re-
publikanismus — Hannah Arendt aus radikaldemokratischer Perspektive der
Frage nach inwieweit der arendtsche Republikanismus sich als anschlusstihig an
den radikaldemokratischen Diskurs erweist. Republik im arendtschen Sinne, so
Marchart, ist einer der Namen fiir die symbolische Instituierung von Grundlosig-
keit als Grund des Gemeinwesens. Demokratie und arendtscher Republikanismus
beruhen auf einem Ab-Grund, sie sind Regime der Ent-Griindung, sie machen
auf unterschiedliche Art und Weise die Grundlosigkeit zum Grund und verhin-
dern so, dass der leere Ort der Macht besetzt wird. Petra Gehring schlieSlich fragt
unter dem Titel Politik der Prosa — Schreibverfahren bei Michel Serres nach der
Moglichkeit einer Widersténdigkeit philosophischer Schreibweisen. Sie nimmt
damit zugleich die Moglichkeit einer Demokratisierung der menschlichen Natur-
verhiltnisse in den Blick, in der sich Natur nicht langer auf den Gegenstand einer
politischen Praxis reduzieren lieBe, sondern selbst als politischer Akteur aner-
kannt wiirde.

Eine vierte Textgruppe befasst sich mit moglichen Anwendungen radikalde-
mokratischen Denkens auf politikwissenschaftliche Fragen. Wim Weymans geht
in seinem Beitrag Freiheit durch politische Reprdsentation radikaldemokrati-
schen Antworten auf Probleme der politischen Reprisentation nach. Er rekon-
struiert die Uberlegungen von Claude Lefort, Pierre Rosanvallon und Marcel
Gauchet, die, im Gegensatz zu republikanisch orientierten Ansitzen, gerade in
der Abstraktheit der demokratischen Prinzipien und der Unmdglichkeit diese di-
rekt — ohne institutionelle Vermittlung — zu verwirklichen, keine Schwiche der
reprasentativen Demokratie sehen, sondern deren Ermoglichungsbedingung.
Thomas Schmidt fragt in seinem Beitrag Demokratischer Sektorialismus? wel-
chen Beitrag radikaldemokratische Positionen zur Begriindung der transnationa-
len Demokratie leisten kénnen. Schmidt gibt eine kurzen Uberblick der Relevanz
transnationaler Demokratie anhand des Prozesses der europdischen Einigung, er-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | REINHARD HEIL / ANDREAS HETZEL

lautert den Begriff Sektoralismus in Absetzung von kulturalistischen Theorien,
um im Anschluss nach der Ansitze von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe,
Claude Lefort und Bruno Latour fiir das Projekt transnationaler Demokratie.
Heike Kampf zeigt in Implizite Zensur und politische Offentlichkeit, wie impli-
zite Zensurmechanismen die Mdglichkeit von politischen Offentlichkeiten be-
schrinken. Kdmpf schlieBt sich Judith Butler an, fiir die implizite Formen der
Zensur das, was innerhalb einer Situation sagbar ist, wirksamer begrenzen als ex-
plizite Formen. Die implizite Zensur sorgt dafiir, dass bestimmte gesellschaftli-
che Gruppierungen vom Diskurs ausgeschlossen werden und nicht einmal in den
Lage sind, diesen Ausschluss als solchen zu formulieren. Die Uberwindung im-
pliziter Formen der Zensur lduft damit notwendig auf eine radikale Transforma-
tion der Konstitutionsbedingungen der Offentlichkeit hinaus.

Eine letzte Gruppe von Texten steht unter dem Motto einer Kritik an radikal-
demokratischen Positionen. In Slavoj Zizeks Kritik des radikaldemokratischen
Diskurses stellt Reinhard Heil die von Slavoj Zizek geiibte Kritik an Laclau vor.
Beide Autoren bezichen sich zwar oftmals auf dhnliche Denkfiguren und Logi-
ken, doch buchstabieren sie sie unterschiedlich und auf nicht miteinander ver-
mittelbare Art und Weise aus. Unter dem Titel Wie demokratisch sind radikale
Demokratietheorien? wirft Dirk Jorke einen skeptischen Blick auf den radikal-
demokratischen Diskurs. Wiahrend sich der Mainstream der gegenwirtigen De-
mokratietheorien unter dem Paradigma der Rationalisierung fassen lasse, das
letztlich zu einer Demokratietheorie ohne Demokratie fiihre, so gélte dhnliches
fiir die radikaldemokratischen Ansitze. Diese entfernten sich ihrem theoretischen
Anspruch und ihrer Form nach dermafien weit von den Erfahrungen, Sprechge-
wohnheiten und normativen Erwartungen der Biirger, dass man auch im Hinblick
auf diese Theorien von Demokratietheorien ohne Demokratie sprechen konnte.
Andreas Niederberger hinterfragt in seinem abschlieBenden Beitrag Integration
und Legitimation durch Konflikt? die radikaldemokratischen Ansétze und die mit
ihnen verbundene Auszeichnung des Dissenses als Grundlage der Demokratie.
Lasst sich unter der Voraussetzung einer Dissensorientierung die normative Bin-
dungskraft der Demokratie noch erkldren? Sind die radikaldemokratischen An-
sdtze tiberhaupt in der Lage, den notwendigen normativen Rahmen in dem sich
relevante Interessen, Anspriiche und Bediirfnisse formulieren lassen, zu erzeu-
gen?

Die Herausgeber danken dem von der DFG geforderten Graduiertenkolleg
,»Technisierung und Gesellschaft am FB 2 der TU Darmstadt fiir die groBziigige
Gewihrung eines Druckkostenzuschusses. Ein Teil der Beitrige geht auf einen
Workshop zuriick, der im Herbst 2004, ebenfalls unterstiitzt durch das Graduier-
tenkolleg, an der TU Darmstadt stattfand.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE UNENDLICHE AUFGABE | 23

Literatur

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Frei-
burg/Berlin: diaphanes.

Baudrillard, Jean (1992): Transparenz des Bosen. Ein Essay tiber extreme Phé-
nomeine, Berlin: Merve.

Bauman, Zygmunt (2000): Die Krise der Politik, Hamburg: Hamburger Edition.

Castoriadis, Cornelius (2003): Gesellschaft als imaginédre Institution — Entwurf
einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken, Frankfurt/M: Suhrkamp.

Fliigel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.) (2004): Die Riickkehr des
Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Habermas, Jirgen (1987): Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1999): Die Einbeziechung des Anderen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transforma-
tion der Politischen Theorie®, in: Fliigel/Heil/Hetzel 2004, 185-210.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien.

Lefort, Claude (1990a): ,,Vorwort zu Eléments d’une critique de la bureaucratie
(Paris 1979), in: Rédel 1990, 30-53.

Lefort, Claude (1990b): ,.Die Frage der Demokratie®, in: R6del 1990, 281-297.

Lefort, Claude (1999): Fortdauer des Theologisch-Politischen? Wien 1999.

Marchart, Oliver (2006): Post-foundational Political Thought — Political Differ-
ence in Nancy, Lefort, Laclau and Badiou, Edinburgh: Edinburgh University
Press (im Erscheinen)

Meyer, Thomas (1992): Die Inszenierung des Scheins. Voraussetzungen und
Folgen symbolischer Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Norval, Aletta (2001): ,,Radical democracy*, in: Paul B. Clarke/Joe Foweraker
(ed.), Encyclopedia of Democratic Thought, London/New York: Routledge,
S. 587-594.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rodel, Ulrich (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schmitt, Carl (1933): Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen
Einheit, Hamburg: Hanseatische Verlags-Anstalt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 - am 14.02.2026, 14:27:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839402327-001 -

m 14.02.2026, 14:27:02. https:/www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839403327-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

