MIR ALISIR NAWA®I — EINE SKIZZFE,
ZUM HISTORISCHEN HINTERGRUND

Barbara Kellner-Heinkele

Mir cAlisir Nawa’1 Leben und Wirken ist aufs engste verbunden mit
der Timuridendynastie und mit der Stadt Herat. Timur ,,der Lahme®,
der Griinder der Dynastie (reg. ca. 1370-1405), machte Samarkand
zum politischen und kulturellen Zentrum seines riesigen Reiches,
wihrend Herat sich erst unter seinem Sohn und Nachfolger Sahruh
(reg. 1409—1447) als Hauptstadt zu entfalten begann. In der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts erlangte die Stadt als Herrscherresidenz
des bedeutenderen der beiden Teilreiche, die die Timuriden sich
hatten bewahren kénnen, ihren historischen Héhepunkt.'

Herat 1483t sich gewissermalBen als das Zentrum eines Panoramas
von islamischen Reichen vorstellen, von denen gegen Norden als
rivalisierendes  timuridisches Teilreich Transoxanien (das Land
jenseits des Amu-Darya) mit dem Zentrum Samarkand angrenzte,
gegen Westen folgten das tibrige Persien und Ostanatolien unter der
Herrschaft der Tirkmenendynastien der Qara Qoyunlu und Aq
Qoyunlu, westlich und stidwestlich von diesen das Osmanische Reich
und das Mamlukenreich (Agypten und Syrien); im Siidosten lag
jenseits mehrerer Gebirgsketten das unter diversen Dynastien
aufgeteilte Indien und schlieBlich, im Nordosten, das Land jenseits
von Pamir und Tienschan, Mogholistan (Siebenstromland und
Tarim-Becken).

Fir den heutigen Betrachter mag Herat nur eine afghanische
Provinzstadt im Grenzgebiet gegen Iran sein, doch es hat eine lange
und oft glanzvolle Geschichte aufzuweisen.” Von der groBen
FluBoase Herat wissen wir, dal3 sie seit dem Altertum dank ihrer
gunstigen  klimatischen und  verkehrstechnischen ILage ein
Anzichungspunkt war fir friedliche Menschen wie echrgeizige
Eroberer — nicht zuletzt fiir Alexander den GroBlen. Nach seiner

' Es reichte von Chwaresm siidlich des Aralsees bis Sistan in
Stdpersien und umfaBite als Herzstiick ganz Chorasan (NO-
Persien) und dazu Teile des heutigen Nordafghanistan.

2 Allen 1983: 11-35; Dupree 1973. Kap. 14-16.

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eroberung durch die Heere des Islam im 7. Jahrhundert gehorte das
Land Chorasan — und mit ihm Herat — urspringlich als Bastion
gegen die Steppenvolker zu den wichtigen Provinzen des
Umaijadischen (661-750) und danach des Abbasidischen (750—1258)
Kalifenreiches.

Ab dem 9. Jahrhundert, als die Kalifen von ihrer Hauptstadt
Bagdad aus immer weniger den zentrifugalen Kriften im Reich
entgegenzusteuern vermochten, war Chorasan nacheinander im
Besitz der reichsgriindenden Dynastien der Tahiriden, Samaniden,
Ghaznawiden, Seldschuken, Ghoriden und Chwarezm-Schahs, bevor
dann die Heere Chinggis Chans 1221 die herrschende prekire
Ordnung umstiirzten und die grof3en Stite dieser Region, wie Balch,
Marw, Nischapur und eben Herat, eroberten und zerstérten. Unter
den Nachfolgern des Chinggis Chan, den Chinggisiden, gehorte
Chorasan mit Herat zum Reichsteil der Mongolen in Iran, d.h. der
Ilchane. Anfinglich als deren Vasall, begann die Lokaldynastie der
Kart mit dem Wiederaufbau und fithrte Herat zu neuer Bliite. Der
Niedergang der Ilchane und die nachfolgende Kleinstaaterei in Iran
erlaubte es schlieBllich dem aus dem Land jenseits des Amu-Darya
stammenden Timur im Jahre 1380, die reiche Provinz Chorasan, mit
Herat, seinem anfinglich in zihem Kleinkrieg zusammengetragenen
Herrschaftsgebiet einzuverleiben.

Timur war nicht nur ein rastloser Eroberer, der bekanntermal3en
weite Teile des Vorderen Orients in Schutt und Asche legte und
hunderttausende von Bewohnern umbringen lie3, er war auch ein
Mann, der Gefallen an gelehrten Gesprichen fand und als Mizen
und Bauherr Spuren hinterlie3, die weder die Kriege der folgenden
Jahrhunderte noch Erdbeben oder natiirlicher Verfall ginzlich zum
Verschwinden bringen konnten. Auch die meisten seiner Nachfahren
scheuten sich nicht vor kriegerischen Auseinandersetzungen, eben in
der Absicht, das ererbte Reich des Eroberers zusammenzuhalten und
gegeniiber den Nachbarn zu verteidigen. Erfolgreich waren sie hierin
nur in begrenztem Maf3e. Timurs Sohn Sahruh regierte von Herat aus
(1409-1447), wie auch spiter Timurs Urenkel Abu 1-Qasim Babur
(1449-1457) und Abu Sa‘id (1459-1469) und sein Ururenkel Husayn
Bayqara (1469-1506). Da diverse Onkel, Neffen und Soéhne
versuchten, ihre konkurrierenden  Herrschaftsanspriiche  zu
verwirklichen, kann man von einer endgiltigen politischen
Fragmentierung des Timur-Reiches ab 1469 sprechen.

10

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fast alle Mitglieder der Timuriden-Dynastie waren aber auch
enthusiastische Mézene und oft genug persoénlich mit kiinstlerischem
oder poetischem Talent begabt. Listen von exquisiten Bauwerken,
von einzigartigen Manuskripten und kostbaren Zeugnissen des
Kunsthandwerks, die inzwischen erstellt worden sind,” machen
bewullt, daf} es in diesem 15. Jahrhundert voller Kriege und Wirren
so viel Verstindnis und Geld fir kunstlerisches Schaffen und
Gelehrsamkeit gab, dafl in der westlichen Forschung sogar der
Begriff der ,timuridischen Renaissance® gingig werden konnte.
Charakteristisch fur diese kulturelle Bliite ist, daf3 sie nicht von einer
einzelnen Hauptstadt ausging, wie das noch unter Timur mit
Samatrkand der Fall war, sondern dal3 sie sich innnerhalb des
dahinschmelzenden timuridischen Tettritoriums in einer Reihe von
Residenzen — von Tabriz bis Balch und von Schiraz bis Samarkand —
entfalten konnte.’

Husayn Baydara und Nawa’i

In diesem Zusammenhang ist fir die zweite Halfte des 15.
Jahrhunderts immer an erster Stelle vom Herat des Sultan Husayn
Bayqara (reg. 1469—15006) die Rede, der das Leben eines fahrenden
Ritters fithrte, bevor er sich 1469 in Herat durchsetzen und im
Verein mit Mir °Alisir Nawa’® an den weiteren Ausbau dieser
Residenz als Kunst- und Wissenschaftsmetropole machen konnte in

> Lentz/Lowry 1989; Golombek/Wilber 1988; O’Kane 1987,
Roxburgh 1999.

* Subtelny 1988: 479-480 diskutiert den Sinn dieser Bezeichnung und
geht anschlieBend dem Zusammenhang zwischen politischem
Niedergang und kultureller Blite am Beispiel von Husayn
Bayqaras Herat nach.

® Bereits Sahruh und seine Gemahlin Gauhar Sad (gest. 1457) hatten
sich als baufreudiges Herrscherpaar gezeigt (eine kurze
Beschreibung ihrer Bauten findet sich bei Allen, S. 17-22), und
der wohl feinsinnigste aller Timuriden, Prinz Baysungur (1397—
1433), hatte hier die besten Kalligraphen und Maler versammelt
(Lentz/Lowry 112-114. 368-369). Dagegen hatten Abu 1-Qasim
Babur (1449-1457) und Abu Sa%d (1457-1469) weniger zur
Entwicklung der Stadt beigetragen (Allen 1983: 22-24).
11

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Versuch, kulturelles Prestige ,,mit politischem Prestige” zu
verbinden.’

Husayn Bayqara ist 1438 geboren und starb 1506. Er war also
gerade einmal drei Jahre dlter als Mir ¢Alisir Nawa®i, mit dem ihn eine
lebenslange, nicht immer ungetriibte Freundschaft verband. Beide
Minner hatten in ihrer Kindheit und Jugend die Unsicherheit der
Zeitliufte, die Furcht um Leben und Besitz, den schnellen Wechsel
von Gliick und Ungliick kennengelernt, bevor sie sich in ihren besten
Jahren mit ungeheurer Energie und enormem finanziellen Aufwand
den schonen Dingen des Lebens zuwandten: dem Bauen und der
Gartenkultur, den schénen Kiinsten, der Dichtung und der gelehrten
Prosa, der Kalligraphie, der Musik, den Wissenschaften einschlieBlich
der Medizin” und nicht zuletzt dem ordnungsgemiBen Funktionieren
des Staatsapparates, der Wirtschaft und der Landwirtschaft.”

Sultan Husayn Bayqaras Lebenswerk scheint kaum denkbar ohne
Nawal, und Nawa’s nicht ohne Sultan Husayn Bayqara, so
unterschiedliche Charaktere die beiden gewesen sein mogen. So
liebte der Sultan eine glinzende Hofhaltung und Feste, wihrend
Nawa’, der ,,Phénix von Herat®,” einen frugalen Lebensstil vorzog.
Fir beide hatte die Dichtkunst ecinen besonderen Rang.'"
Interessanterweise scheinen die meisten neuen Bauten und Girten
dieser Jahrzehnte wie auch die Erneuerung bereits verfallender
Gebiude und Anlagen in und um Herat wie auch andernorts im
Reich zu einem groflen Teil Mir °Alisir Nawa’® Munifizenz zu
verdanken zu sein und erst in zweiter Linie dem Sultan, den
GroBwiirdentrigern und den “wlama’."!

® Subtelny 1983: 130. Vgl. auch Subtelny 1979-80.

" Lentz/Lowry 1989, Kap. IV.

® Subtelny 1997:9-14; Jakobi 1992; Allen 1983: 36—45.
* Hofman 1969, 1/5: 228, s.v. “Saibant”.

" Hofman 1969, 1/3: 210225, s.v. “Husaint”.

" Allen 1983: 26-28 et passim; O’Kane 1987: 85-87. Neben den
Bauten religiosen Charakters, wie u.a. seinem Ihlasiye-Komplex,
werden Nawal auch weltliche Bauten zugeschrieben, so etwa 19
Zisternen, neun Bider, 48 Karawansereien, zahlreiche Bricken,
zwei Stauddimme und ein Krankenhaus. Die Bauten finden sich in
Herat und Umgebung, aber auch entlang der Strallen nach Marw,

12

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beriihmtheiten der Zeit

Da die Beitrige dieses Bandes vor allem um Mir Alisir Nawa’ts Werk
kreisen, mag es von Nutzen sein, an dieser Stelle auf einige der
illustren Gestalten um Nawa® und Husayn Bayqara einzugehen,
Personlichkeiten, die mit dazu beitrugen, aus Herat ,,die kulturelle
Hauptstadt der damaligen 6stlichen islamischen Welt“'> zu machen,
und dariiber hinaus die Position des timuridischen Chorasan in der
damaligen islamischen Welt zu skizzieren.

Unter den Berithmtheiten der Zeit kommt als erster der Dichter
Gami in den Sinn, der zwar bereits 1414 bei Herat geboren ist, aber
doch mehr als zwei Jahrzehnte lang, bis zu seinem Tod im Jahre
1492, zu den Leuchten in Husayn Bayqaras Umgebung zihlte. Gami
galt schon zu seinen Lebzeiten — und weit tber den
persischsprachigen Raum hinaus — als einer der gréfiten Dichter in
persischer Sprache. Mehrere seiner dichterischen Kompositionen
widmete er seinem Freund Sultan Husayn Bayqara.”” Aber Gami war
auch ein anerkannter Religionsgelehrter und als Vertreter des
mystischen Pfades von Baha®> ad-Din Nagsband (gest. 1389) von
eminentem Einfluf3 auf seine eigenen und auf spitere Zeitgenossen.

Unter den zahlreichen Hofkinstlern erlangte besonders
nachhaltigen Ruhm Einflu3 Meister Kamal ad-Din Bihzad der Maler,
der nach der Mitte des 15. Jahrhunderts geboren ist und zuerst fiir
Nawa’l und dann fiir Husayn Bayqaras Hofmalschule arbeitete. Eine
Handschrift von Nawa’ts Hamsa gehort zu den wenigen Werken, die
Bihzad zumindest zugeschrieben werden kénnen.'* Nach Husayn

Maschhad und Gurgan, s. O’Kane 1987: 15-23 und Katalog-Nr.
36, 39-43, 47-49, 52-53, 58. Golombek 1992 kommentiert
allerdings, dafl3 die Bauten der Periode Husayn Bayqaras wohl weit
weniger reich ausgestattet waren als die Sahruhs, withrend die
Buchkiinste zu einer neuen Qualitit fanden. Zu den Finanzquellen
dieser Leistungen, s. Subtelny 1988.

"> Subtelny 1983: 122.

" Subtelny 1983: 124, 128-129 kommt nach Nawa’ts Magallis an-
nafa’is und anderen Quellen auf 150-200 Dichter, die in den
1490er Jahren am Herater Hof aktiv waren, auch wenn ihre Werke
sich nicht mit denen Nawa°s und Gamis messen konnten.

“ Soucek 1990: 116.
13

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bayqaras Tod (1506) und einem kurzen Intermezzo am Hofe des
Ozbekenherrschers Muhammad Sibani setzte Bihzad seine Karriere
am Safawiden-Hof in Tabriz fort — wie dies auch eine Reihe seiner
beriihmten Kollegen von Husayn Bayqaras Hof taten —, nachdem
Schah Isma“l (reg. 1501-1524) Chorasan mit Herat seinem frisch
gegrindeten Reich einverleibt hatte. Bihzad soll 1535/36 gestotben
sein. Wie auch immer sein Werk heute betrachtet werden mag,
sowohl die Maler und Illuminatoren der Tabrizer Schule als auch die
von Buchara und selbst die des Osmanischen und Mogulreiches
gelten als Erben der Kunst Bihzads."

Ein Traditionsfaden historiographischer Art, der von Herat ins
safawidische Persien, ins Osmanenreich, ins Mogulreich und nach
Transoxanien fiihrt, geht von dem groBen Historiker Mirhwand
(1433/34-1498) aus. Nawa’l forderte seine Katriere und regte an,
dal er eine Weltgeschichte schreibe, das Werk Rawdat as-Safa’, das
von Adam bis auf den Vorginger Husayn Bayqaras reicht.'® In der
Folge forderte Nawa’l auch den Enkel des Mirhwand, Hwandamir
(1475-1535/36), und stellte ithm seine Bibliothek zur Verfligung.
Schon zu Lebzeiten Nawa’is, also mit gerade einmal 25 Jahren, hatte
Hwandamir, der ebenfalls vor allem als Historiker bekannt ist, schon
drei Bicher zustande gebracht und seinem Gonner Nawa’
gewidmet."" In einem davon, Huldsat al-ahbar (1499/1500), schreibt er
zum Schluf3 auch tber Herat und die gelehrte und kiinstlerische Elite,
die sich dort zu jener Zeit tummelte. Auch eine Biographie Nawa“is
und die umfinglichste Liste seiner Bauten stammt aus der Feder des
jungen Hwandamir (Makarim al-ahlig, 1501)."* Er starb in Diensten
des Mogulkaisers Humayun, eines Nachkommen Timurs in der
siebten Generation.

' Bahari 1996; Soucek 1990; Lentz 1990: 39-54, wo auch eine
doppelseitige Miniatur (von 1488), die ein Fest am Hofe Husayn
Bayqaras augenfillig macht, abgebildet ist; Lentz/Lowry 1989:
303-327 fassen das Nachwirken der timuridischen Kunst
insgesamt zusammen.

' Beveridge/Forbes Manz 1991.
"7 Szuppe 1992:50; Beveridge/de Bruijn 1977.

¥ O’Kane 1987 machte davon ausgiebig Gebrauch.
14

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das politische Umfeld

Da sich der Machtkampf der Timuriden untereinander vor allem auf
Transoxanien konzentrierte, kann hier von drei Jahrzehnten
friedlicher Entwicklung Chorasans und weitgehend ungestorten
intellektuellen und kunstlerischen Schaffens am Herater Hof die
Rede sein — auch weitgehend ungestort in Bezug auf religicse Fragen,
denn die politische Polarisierung zwischen sunnitischer und
schiitischer Glaubensrichtung ist erst eine Erscheinung des 16.
Jahrhunderts. Dartber 1403t sich fast vergessen, daf3 die Welt fern von
Herat wesentlich unruhigere Zeiten durchmachte. Iraq sowie West-,
Zentral- und Sidpersien (d.h. Aserbaidschan, Gibal, Fars und
Kirman) waren nach der Jahrhundertmitte Stick um Stiick aus
timuridischer  Oberhoheit in den Besitz der tirkmenischen
Stammesféderation der Aq Qoyunlu iibergegangen, nachdem diese
den jahrzehntelangen Machtkampf mit der Foderation der Qara
Qoyunlu fir sich hatten entscheiden kénnen. Auch die Aq Qoyunlu,
deren traditionelle Weidegebiete in Ost- und Stidostanatolien lagen,
schitzten eine glinzende Hofhaltung im Sinne einer bewulten
Zurschaustellung ihrer herrscherlichen Anspriiche und forderten,
besonders in Tabriz, Gelehrsamkeit, Literatur, Kunst und
Architektur, so der legendire Uzun Hasan (reg. 1453-1478), sein
Sohn Ya¢qub (reg. 1478-1490) und andere Mitglieder der Dynastie.”
Gami, der nichts von einem Hoéfling hatte, widmete letzterem die
mystische Allegorie Saliman u Absal (1480) und andere Dichtungen,
wie tiberhaupt die Beziehungen zwischen Tabriz und Herat sich eher
auf einem kultivierten Niveau bewegten, und Herater Hofkinstler
auch am Aq Qoyunlu-Hof in Tabriz willkommen waren.”

Uzun Hasan mag Appetit auf Nawa’ts und Husayn Bayqaras Herat
gehabt haben, aber die Beziehungen blieben entspannt, da der
Tirkmenenherrscher sich mit einem schwierigen Nachbarn im
Westen auseinanderzusetzen hatte, dem Osmanensultan Mehmed 1.
(reg. 1451-1481), der mit seiner Eroberung Istanbuls (1453) nicht
nur Europa das Furchten gelehrt hatte. Mehmed der Eroberer mag
uns heute als historische Gestalt deutlicher vor Augen stehen als

¥ Woods 1976: 150-151; Hoffmann 1992, Golombek 1992: 13,
Lentz/Lowty 1989: 245-247; Subtelny 1988: 482.

2 Barthold 1938:55, 63—65; Huart/Massé 1962.
15

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uzun Hasan, aus damaliger Sicht jedoch stand der Ausgang des
Machtkampfes zwischen dem Herrscher {ber West- und
Mittelanatolien und betrichtliche Gebiete Stidosteuropas und dem
Herrscher tiber Persien und Iraq, also zwischen den beiden politisch
erfolgreichsten  Gestalten der islamischen Welt jener Jahre,
keineswegs fest. Uzun Hasan konnte in dieser Situation auf
militirische Unterstlitzung der Venezianer hoffen, aber bevor diese
eintraf, hatte Mehmed II. ihn schon besiegt (1473). Auf Uzun Hasans
Tod (1478) folgten innere Wirren, die der Osmanensultan nicht mehr
zu seinen Gunsten nutzen konnte, da er selber 1481 starb, und sein
Nachfolger, Bayezid II. (reg. 1481-1512), mit seinen christlichen
Gegnern alle Hinde voll zu tun hatte. Weniger martialisch ist die
Auskunft osmanischer Dichterbiographen, die berichten, daf} ein
Dichter ~ wie  Basiri  (gest.  1534/35),  ausgestattet — mit
Empfehlungsschreiben Gamis und Nawais, bei Sultan Mchmed 1.
willkommen war, oder da Amir Sarff Mu‘amma’ (gest. 1512),
dessen Gonner Nawa’l gewesen war, am Hof Bayezids II. Aufnahme
fand.*® Noch interessanter ist allerdings die Tatsache, da3 Nawa1 33
seiner eigenen Gasele an Sultan Bayezid II. sandte, auf die der
berithmte osmanische Dichter dieser Zeit, Ahmed Pascha (gest.
1497), kongeniale nazire (in Form und Inhalt nachahmendes Gedicht)
verfaB3te.”

Osmanen und Turkmenen hatten einen Feind gemeinsam, die
Mamluken in Agypten und Syrien, die ihrerseits traditionell Anspruch
auf Ost- und Siidostanatolien erhoben. Unter den Mamlukensultanen
der zweiten Hailfte des 15. Jahrhunderts lassen sich zwar keine
singuldren Gestalten wie Uzun Hasan oder Mehmed der Eroberer
ausmachen, aber als Schutzherren iiber die heiligen Stitten des Islam,
Mekka und Medina, beanspruchten sie dennoch die Fithrungsrolle
unter allen islamischen Herrschern. Noch zu Zeiten des Timuriden
Sahrub (reg. 1409-1447) und des Mamlukensultans Barsbay (reg.
1422-1437)  hatte diese Frage in Mekka zu grotesken
Auseinandersetzungen zwischen den Pilgerkarawanen aus den beiden
Reichen gefiihrt. Der glanzvollen Periode Nawals und Husayn
Bayqaras in Herat steht im Mamlukenreich eine Periode relativer
politischer und  wirtschaftlicher  Stabilitit und  kulturellen

*! Sohrweide 1970:282-283 und 297. Vgl. auch Birnbaum 1976.

22 Kleinmichel 1999.
16

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufschwungs gegeniiber, so dafl Kairo mit Herat um das Epitheton
der priachtigsten Stadt der damaligen islamischen Welt konkurrieren
konnte. Sultan Qayitbay (reg. 1468—1496) entwickelte eine intensive
Bautatigkeit, forderte alle Zweige des Kunsthandwerks und umgab
sich, selbst ein Dichter, mit Dichtern und Gelehrten, liel3 es sich
dabei aber nicht nehmen, auch eine aktive Politik zu verfolgen.” Der
bertihmte Polyhistor as-Suyutt (1445-1505), der Historiker tiirkischer
Herkunft Ibn Tagribirdi (gest. 1470) und Yasbak min Mahdi (gest.
1480), hoher Wirdentriger, Militirfithrer, Dichter, Mizen und
Bibliophiler,” sind bedeutende Zeitgenossen der beiden Herater
Freunde.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts braute sich in Aserbaidschan
eine neue Gefahr zusammen, die ganz unmittelbar die Existenz
Herats und seiner Bewohner bedrohte, nimlich die religiése und
dann zunehmend politische Ziige annehmende Bewegung der
Safawiyya.  Deren  Ordensmeister ~ konnten  militdrischen
Unternehmungen mehr abgewinnen als Ubungen des mystischen
Pfades. Im Todesjahr Nawa’s (1501) besiegte ihr damals
zwoOlfjahriger Ordensmeister Isma‘il, der mitterlicherseits ein
GroBneffe Uzun Hasans war, eine Aq Qoyunlu-Armee und konnte
daraufhin im Jahre 1501 in Tabriz den Thron besteigen. Dieses Jahr
1501 markiert nicht nur den Beginn einer neuen Dynastie, sondern
auch den Beginn einer offiziellen Glaubensrichtung in Persien, der
Zwolfer-Schia. Schah Isma’1l war jedes Mittel recht, diese als
Staatsreligion durchzusetzen und soweit wie moglich zu verbreiten.
Derartige Ereignisse konnten in Herat nicht ohne Wirkung bleiben,
aber Nawa’l starb, bevor das Ausmal3 der Bedrohung deutlich wurde,
und Sultan Husayn Bayqara starb 1500, als schon lingst klar war, dal3
Schah Isma‘il es auch auf Chorasan abgesehen hatte. Von nun an war
es aus mit dem cher liberal praktizierten Miteinander von Schiiten
und Sunniten im iranischen Raum — die islamische Welt zerfiel in
sunnitische und schiitische Regionen, in denen der Glaubenskrieg
zum Alltag gehéren sollte.”

» Atil 1982: 17 u.6.: Sultan Qansawh al- Gawri (1501-1517) gilt sogar
als einer der kultiviertesten Herrscher in der Geschichte des
islamischen Agypten (Haarmann 2001: 252).

2 Flemming 1969: 87-89; Haarmann 2001: 261.

* Datley-Doran 1999: Thackston 1999; Amoretti 1986: 610-640.
17

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den uberzeugtesten Feinden der aufstrebenden Schia gehorten
die Ozbeken im Norden des persischen Raumes, in Transoxanien.
Der Fithrer der 6zbekischen Féderation, Muhammad Sibani, ein
kultivierter Haudegen chinggisidischer Abstammung, zihlt ebenfalls
zu den Zeitgenossen Nawa’ts und Husayn Bayqaras, da er 1451
geboren ist und 1510 im Kampf gegen Schah Ismacil Safawi fiel.
Aber Muhammad Sibanis Eroberungsziige gegen Husayn Bayqaras
Verwandte in Transoxanien gewannen erst ab den spiten 1480er
Jahren wund schlieflich 1500 mit der Einnahme Samarkands
unmittelbare Bedrohlichkeit fir die Herater Idylle. Der Begriinder
der Moguldynastie, Zahir ad-Din Babur (1483-1530), der am eigenen
Leibe erfuhr, wie die Ozbeken die letzten Timuriden aus ihren
Residenzen vertricben, hielt Muhammad Sibani zwar fiir cinen
bloBlen Barbaren, andere Zeitzeugen jedoch verschwiegen nicht, dal3
auch er gebildet und ein Forderer von Kunst, Wissenschaft und
Wiederaufbau war, der Berihmtheiten aus den Timuridenzentren an
seinem Hof eine neue Wirkungsstitte bieten konnte, so etwa dem
vielseitig begabten Dichter und Musiker Bana’/Banna®t (1453-1512),
der sich mit Nawa’l nicht vertragen konnte, oder Zayn ad-Din
Mahmuad Vasifi (1485 bis nach 1551), der in seinen spiteren
Memoiren sowohl Herat als auch die Ozbekenhéfe schilderte,?” dem
Herater Hoflautenspieler Husayn,” dem Dichter Muhammad Salih
(gest. 1534/35),” dem Religionsgelehrten Fadlallih b. Rizbihan
Hungi (1455-1521 )* vom Aq Qoyunlu-Hof und anderen aus
Samarkand. Weitere Prominente flohen vor Schah Isma“ls
Religionseifer und waren Muhammad Sibani ebenfalls hoch

% Safa 1989; Subtelny 1984: 147—-149; Sohrweide 1970:269; Hofman
1969, 1/2: 216-223.

%’ Subtelny 1984; Subtelny 1983: 137-139.
* Subtelny 1983: 137.
* Hofman 1969. 1/5: 294-301.

* Haarmann 1979,

18

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

willkommen.” Muhammad Sibani und die Erben seiner Eroberungen
wuBten das kulturelle Vermichtnis der Timuriden wohl zu nutzen.”

Geringe Sorgen hatte Husayn Baygara mit den nordéstlichen
Nachbarn in Mogholistan, Yunus Chan (reg. 1462-1487) und seinen
Sohnen und Nachfolgern Mahmud Chan (reg. 1487-1508) und
Ahmad Chan (reg. 1487-1505) aus dem tschaghataischen Zweig der
Chinggisiden-dynastie, denn deren politisches Augenmerk galt den
innertimuridischen Auseinandersetzungen in Transoxanien und im
Ferghana-Tal und der neuen Gefahr, die von Muhammad Sibani
ausging. Yunus Chan war der GrofBivater mitterlicherseits des
Timuriden Zahir ad-Din Babur (1483-1530), eines entfernten Neffen
von Sultan Husayn Baygara und Grinders des Mogulreiches in
Indien.

Nortdindien wiederum, ein Mosaik von einander befehdenden
muslimischen und Hindu-Furstentimern, spielte seit Timurs Finfall
im  Jahre 1398 keine weitere Rolle im timuridischen
Herrschaftskonzept, bis dann Babur 1505 einen ersten Beutezug in
das Indus-Gebiet unternahm. 1451 hatte Bahlal Sah (reg. 1451—1488)
die Vorherrschaft der afghanischen Lodi-Dynastie mit dem Zentrum
Delhi gesichert. Sein Sohn Sultan Sikandar (reg. 1488-1517/18) tat
sich hervor als Forderer der Wissenschaften, Kiinste, Architektur
und Musik, eine Tradition, die sich spiter am Mogulhof mit dem
timuridischen Erbe verbinden sollte.”

Das Herat von Mir °Alisir Nawal und Sultan Husayn Bayqara
hatte fiir gute drei Jahrzehnte Bestand als ein Zentrum besonders
eindrucksvoller kunstlerischer und intellektueller Entfaltung in der
ostlichen islamischen Welt. Babur, der sich im November/Dezember
1506 bei Husayn Bayqaras Séhnen in Herat aufhielt und in dieser
Zeit in Nawa’1s Residenz wohnte, nutzte die Zeit, um sich die grof3e
Zahl an Sehenswiirdigkeiten anzusehen. Fir ihn stand fest: ,,Die
ganze bewohnbare Welt hat keine Stadt, wie Herat eine geworden
war unter Sultan Husayn (Baygara) Mirza, dessen Mallnahmen und

' Hofman 1969, 1/5: 224-28, s.v. “Saibant”.
2 Subtelny 1997.

» Subtelny 1997: 10-13; Lentz 1990: 40; Imamuddin 1983.
19

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bemiithungen ihre Pracht und Schoénheit zehnfach, ja zwanzigfach

vermehrt hatten”.*

Literatur

Allen, Terry (1983): Timurid Herat, Wiesbaden. (Beihefte zum
Tubinger Atlas des Vorderen Orients, B, Nr. 506).

Amoretti, B. S. (1986): “Religion in the Timurid and Safavid
Periods”, in The Cambridge History of Iran, vol. 6, Cambridge, S.
610-655.

Atil, Esin (1981): Renaissance of Islam. Art of the Mamluks, Washington
D.C.

Bahari, Ebadollah (1996): Bibzad. Master of Persian Painting, 1.ondon —
New York.

Barthold, Wilhelm (1938): Herat unter Husein Baigara dem Timuriden,
deutsche Bearbeitung von Walther Hinz, Leipzig.

Babur, Zahirv’d-din Muhammad (1979): Babur-nama (Memoirs of
Babur), transl. from the original Turki text by Zahiru’d-din
Muhammad Babur Padshah Ghazi by Annette Susannah
Beveridge, Reprint New Delhi.

Beveridge, H. — J.T.P. de Brujn (1977): Art. “Khwandamir”, EI, N.
E. IV.

Beveridge, A. — [Beatrice Forbes Manz| (1991): Art. “Mirkhwand”,
EI N. E. VIL

Birnbaum, Fleazar (1976): “The Ottomans and Chagatay Literature.
An Early 16th Century Manuscript of Nava®’s Divan in Ottoman
Orthography”, in: Central Asiatic Journal 20, S. 157 — 190.

Darley-Doran, R.E. (1999): Art. “Timurids, Numismatics”, EI, N.E.
X.

Dupree, Louis (1973): Afghanistan, Princeton, N.].

Flemming, Barbara (1969): ,Serif, Sultan Gavei und die ,Perser, in:
Der Islam 45, S. 81-93.

Golombek, Lisa (1999): Art. “Timaurids, Architecture; Ceramics”, EI,
N.E. X.

** Babur 1979: 301-302, 304-306, 300.
20

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Golombek, Lisa (1992): “Discourses of an Imaginary Arts Council in
Fifteenth-Century Iran”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 1—
17.

Golombek, Lisa/Subtelny, Matia, eds. (1992): Timurid Art and Culture.
Iran and Central Asia in the Fifteenth Century, Leiden — New York —
Koln. (Studies in Islamic Art and Architecture. Supplements to
Mugqarnas, vol. VI).

Golombek, Lisa/Wilber, Donald (1988): The Timurid Architecture of
Tran and Turan, 1-11, Princeton.

Haarmann, Ulrich (2001): ,,Der arabische Osten im spiten Mittelalter
1250-1517%, in: Geschichte der arabischen Welt, begr. von Ulrich
Haarmann, hrsg. von Heinz Halm, 4., iberarb. und erw. Aufl,
Miinchen, S. 217-263.

Haarmann, U. (1979): Art. “Khundjt”, EI, N. E. V.

Hoffmann, Birgitt (1992): “Turkmen Princes and Religious
Dignitaries: A Sketch in Group Profiles”, in: Golombek/Subtelny,
eds. 1992, S. 23-28.

Hofman, H. F. (1969): Turkish Literature. A Bio-Bibliographical Survey,
sect. I, pt. I, vol. 1-6, Utrecht.

Huart, CL. — [H. Massé] (1962): Art. “Djami1”, EI, N.E. II.

Imamuddin, S. M. (1983): Art. “Lodis”, EL N. E. V.

Jakobi, Jirgen (1992): “Agriculture between Literary Tradition and
Firsthand Experience: The Irshad al-Ziri‘a of Qasim b. Yusuf Abu
Nasti Haravi”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 201-208.

Kleinmichel, Sigrid (1999): ,,Mir °Aliser Nava’l und Ahmed Pasa®, in:
Archivum Ottomanicum 17, S. T7-211.

Lentz, Thomas W. (1990): “Changing Worlds: Bihzad and the New
Painting”, in: Canby, Sheila R.: Persian Masters — Five Centuries of
Painting, Bombay, S. 39-54.

Lentz, Thomas W./Lowry, Glenn D. (1989): Timur and the Princely
Vision. Persian Art and Culture in the Fifteenth Century, Washington,
D.C. — Los Angeles.

Manz, Beatrice I. (1999): Art. “Timaurids, History”, EI, N.E. X.

Manz, Beatrice Forbes (1995): Art. “Shah Rukh”, EI, N.E. IX.

McChesney, R. D. (1996): Art. “Shibani Khan”, EI, N. E. IX.

O’Kane, Bernard (1987): Timurid Architecture in Khurasan, Costa Mesa.

Roemer, Hans Robert (1989): Persien auf dem Weg in die Neuzeit.
Tranische Geschichte von 1350—1750, Beirut.

21

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Roemer, H. R. (19806): “The Successors of Timur”, in: The Cambridge
History of Iran, vol. 6, Cambridge, S. 111-125.

Roxburgh, D. J. (1999): Art. “Timurids, The arts of the book and
painting”, EI, N. E. X.

Safa, Z. (1989): Art. “Banat Heravt”, Encyclopaedia Iranica 111.

Sohrweide, Hanna (1970): ,,Dichter und Gelehrte aus dem Osten im
osmanischen Reich (1453-1600). Ein Beitrag zur tirkisch-
persischen Kulturgeschichte®, in: Der Islan 46/3, S. 263-302.

Soucek, Priscilla (1990): Art. “Behzad”, Encyclopaedia Iranica IV .

Subtelny, Maria Eva (1997): “The Timurid Legacy: A Reaffirmation
and a Reassessment”, in: Szuppe, ed., S. 9-19.

Subtelny, M. E. (1991): Art. “Mir °Alf Shir Nawa1”, EI, N. E. VIL

Subtelny, Maria Eva (1988): “Socioeconomic Bases of Cultural
Patronage under the Later Timurids”, in: International Journal of
Middle East Studies 20, S. 479-505.

Subtelny, Maria Eva (1984): “Scenes from Literary Life in Timurid
Herat”, in: Logos Islamikos. Studia Islamica in honorem Georgii Michaelis
Wickens, ed. Roger M. Savory/Dionisius A. Agius, Toronto, S.
137-155.

Subtelny, Maria Eva (1983): “Art and Politics in Early 16th Century
Central Asia”, in: Central Asiatic Journal 27/1-2, S. 121-148.

Szuppe, Maria (1992): Entre Timourides, Uzbeks et Safavides. Questions
d’histoire politique et sociale de Hérat dans la premicre moitié du X1 Te
siécle, Paris. (Studia Iranica 12).

Szuppe, Maria, ed. (1997): L’héritage timounride. Iran — Asie centrale — Inde
XV e—X1V1lle siécles, Tachkent — Aix-en-Provence.

Thackston, W. M. (1999): Art. “Timaurids, Literature”, EI, N.E. X.

Woods, John E. (1976): The Agguvunin, Clan, Confederation, Empire. A
Study in 15th/19th Century Turko-lranian Politics, Minneapolis —
Chicago.

22

https://dol.org/10.5771/6783956508870-8 - am 22.01.2028, 04:14:02. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

