
 

 

9 

 

MĪR ᶜALĪŠĪR NAWĀᵓĪ – EINE SKIZZE 
ZUM HISTORISCHEN HINTERGRUND 

Barbara Kellner-Heinkele 

Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī Leben und Wirken ist aufs engste verbunden mit 
der Timuridendynastie und mit der Stadt Herat. Timur „der Lahme“, 
der Gründer der Dynastie (reg. ca. 1370–1405), machte Samarkand 
zum politischen und kulturellen Zentrum seines riesigen Reiches, 
während Herat sich erst unter seinem Sohn und Nachfolger Šāhruḫ 
(reg. 1409–1447) als Hauptstadt zu entfalten begann. In der zweiten 
Hälfte des 15. Jahrhunderts erlangte die Stadt als Herrscherresidenz 
des bedeutenderen der beiden Teilreiche, die die Timuriden sich 
hatten bewahren können, ihren historischen Höhepunkt.1 

Herat läßt sich gewissermaßen als das Zentrum eines Panoramas 
von islamischen Reichen vorstellen, von denen gegen Norden als 
rivalisierendes timuridisches Teilreich Transoxanien (das Land 
jenseits des Amu-Darya) mit dem Zentrum Samarkand angrenzte, 
gegen Westen folgten das übrige Persien und Ostanatolien unter der 
Herrschaft der Türkmenendynastien der Qara Qoyunlu und Aq 
Qoyunlu, westlich und südwestlich von diesen das Osmanische Reich 
und das Mamlukenreich (Ägypten und Syrien); im Südosten lag 
jenseits mehrerer Gebirgsketten das unter diversen Dynastien 
aufgeteilte Indien und schließlich, im Nordosten, das Land jenseits 
von Pamir und Tienschan, Mogholistan (Siebenstromland und 
Tarim-Becken). 

Für den heutigen Betrachter mag Herat nur eine afghanische 
Provinzstadt im Grenzgebiet gegen Iran sein, doch es hat eine lange 
und oft glanzvolle Geschichte aufzuweisen.2 Von der großen 
Flußoase Herat wissen wir, daß sie seit dem Altertum dank ihrer 
günstigen klimatischen und verkehrstechnischen Lage ein 
Anziehungspunkt war für friedliche Menschen wie ehrgeizige 
Eroberer – nicht zuletzt für Alexander den Großen. Nach seiner 

                                                 
1 Es reichte von Chwaresm südlich des Aralsees bis Sistan in 

Südpersien und umfaßte als Herzstück ganz Chorasan (NO-
Persien) und dazu Teile des heutigen Nordafghanistan. 

2 Allen 1983: 11–35; Dupree 1973. Kap. 14–16. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

10 

 

Eroberung durch die Heere des Islam im 7. Jahrhundert gehörte das 
Land Chorasan – und mit ihm Herat – ursprünglich als Bastion 
gegen die Steppenvölker zu den wichtigen Provinzen des 
Umaijadischen (661–750) und danach des Abbasidischen (750–1258) 
Kalifenreiches. 

Ab dem 9. Jahrhundert, als die Kalifen von ihrer Hauptstadt 
Bagdad aus immer weniger den zentrifugalen Kräften im Reich 
entgegenzusteuern vermochten, war Chorasan nacheinander im 
Besitz der reichsgründenden Dynastien der Tahiriden, Samaniden, 
Ghaznawiden, Seldschuken, Ghoriden und Chwarezm-Schahs, bevor 
dann die Heere Chinggis Chans 1221 die herrschende prekäre 
Ordnung umstürzten und die großen Stäte dieser Region, wie Balch, 
Marw, Nischapur und eben Herat, eroberten und zerstörten. Unter 
den Nachfolgern des Chinggis Chan, den Chinggisiden, gehörte 
Chorasan mit Herat zum Reichsteil der Mongolen in Iran, d.h. der 
Ilchane. Anfänglich als deren Vasall, begann die Lokaldynastie der 
Kart mit dem Wiederaufbau und führte Herat zu neuer Blüte. Der 
Niedergang der Ilchane und die nachfolgende Kleinstaaterei in Iran 
erlaubte es schließlich dem aus dem Land jenseits des Amu-Darya 
stammenden Timur im Jahre 1380, die reiche Provinz Chorasan, mit 
Herat, seinem anfänglich in zähem Kleinkrieg zusammengetragenen 
Herrschaftsgebiet einzuverleiben. 

Timur war nicht nur ein rastloser Eroberer, der bekanntermaßen 
weite Teile des Vorderen Orients in Schutt und Asche legte und 
hunderttausende von Bewohnern umbringen ließ, er war auch ein 
Mann, der Gefallen an gelehrten Gesprächen fand und als Mäzen 
und Bauherr Spuren hinterließ, die weder die Kriege der folgenden 
Jahrhunderte noch Erdbeben oder natürlicher Verfall gänzlich zum 
Verschwinden bringen konnten. Auch die meisten seiner Nachfahren 
scheuten sich nicht vor kriegerischen Auseinandersetzungen, eben in 
der Absicht, das ererbte Reich des Eroberers zusammenzuhalten und 
gegenüber den Nachbarn zu verteidigen. Erfolgreich waren sie hierin 
nur in begrenztem Maße. Timurs Sohn Šāhruḫ regierte von Herat aus 
(1409–1447), wie auch später Timurs Urenkel Abū l-Qāsim Bābur 
(1449–1457) und Abū Saᶜīd (1459–1469) und sein Ururenkel Ḥusayn 
Bayqara (1469–1506). Da diverse Onkel, Neffen und Söhne 
versuchten, ihre konkurrierenden Herrschaftsansprüche zu 
verwirklichen, kann man von einer endgültigen politischen 
Fragmentierung des Timur-Reiches ab 1469 sprechen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

11 

 

Fast alle Mitglieder der Timuriden-Dynastie waren aber auch 
enthusiastische Mäzene und oft genug persönlich mit künstlerischem 
oder poetischem Talent begabt. Listen von exquisiten Bauwerken, 
von einzigartigen Manuskripten und kostbaren Zeugnissen des 
Kunsthandwerks, die inzwischen erstellt worden sind,3 machen 
bewußt, daß es in diesem 15. Jahrhundert voller Kriege und Wirren 
so viel Verständnis und Geld für künstlerisches Schaffen und 
Gelehrsamkeit gab, daß in der westlichen Forschung sogar der 
Begriff der „timuridischen Renaissance“ gängig werden konnte.4 
Charakteristisch für diese kulturelle Blüte ist, daß sie nicht von einer 
einzelnen Hauptstadt ausging, wie das noch unter Timur mit 
Samarkand der Fall war, sondern daß sie sich innnerhalb des 
dahinschmelzenden timuridischen Territoriums in einer Reihe von 
Residenzen – von Tabriz bis Balch und von Schiraz bis Samarkand – 
entfalten konnte.5 

Ḥusayn Baydara und Nawāᵓī 

In diesem Zusammenhang ist für die zweite Hälfte des 15. 
Jahrhunderts immer an erster Stelle vom Herat des Sultan Husayn 
Bayqara (reg. 1469–1506) die Rede, der das Leben eines fahrenden 
Ritters führte, bevor er sich 1469 in Herat durchsetzen und im 
Verein mit Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī an den weiteren Ausbau dieser 
Residenz als Kunst- und Wissenschaftsmetropole machen konnte in 

                                                 
3 Lentz/Lowry 1989; Golombek/Wilber 1988; O’Kane 1987; 

Roxburgh 1999. 
4 Subtelny 1988: 479–480 diskutiert den Sinn dieser Bezeichnung und 

geht anschließend dem Zusammenhang zwischen politischem 
Niedergang und kultureller Blüte am Beispiel von Ḥusayn 
Bayqaras Herat nach. 

5 Bereits Šāhruḫ und seine Gemahlin Gauhar Šād (gest. 1457) hatten 
sich als baufreudiges Herrscherpaar gezeigt (eine kurze 
Beschreibung ihrer Bauten findet sich bei Allen, S. 17–22), und 
der wohl feinsinnigste aller Timuriden, Prinz Baysunġur (1397–
1433), hatte hier die besten Kalligraphen und Maler versammelt 
(Lentz/Lowry 112–114. 368–369). Dagegen hatten Abū l-Qāsim 
Bābur (1449–1457) und Abū Saᶜīd (1457–1469) weniger zur 
Entwicklung der Stadt beigetragen (Allen 1983: 22–24). 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

12 

 

dem Versuch, kulturelles Prestige „mit politischem Prestige“ zu 
verbinden.6 Ḥusayn Bayqara ist 1438 geboren und starb 1506. Er war also 
gerade einmal drei Jahre älter als Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī, mit dem ihn eine 
lebenslange, nicht immer ungetrübte Freundschaft verband. Beide 
Männer hatten in ihrer Kindheit und Jugend die Unsicherheit der 
Zeitläufte, die Furcht um Leben und Besitz, den schnellen Wechsel 
von Glück und Unglück kennengelernt, bevor sie sich in ihren besten 
Jahren mit ungeheurer Energie und enormem finanziellen Aufwand 
den schönen Dingen des Lebens zuwandten: dem Bauen und der 
Gartenkultur, den schönen Künsten, der Dichtung und der gelehrten 
Prosa, der Kalligraphie, der Musik, den Wissenschaften einschließlich 
der Medizin7 und nicht zuletzt dem ordnungsgemäßen Funktionieren 
des Staatsapparates, der Wirtschaft und der Landwirtschaft.8 

Sultan Ḥusayn Bayqaras Lebenswerk scheint kaum denkbar ohne 
Nawāᵓī, und Nawāᵓīs nicht ohne Sultan Ḥusayn Bayqara, so 
unterschiedliche Charaktere die beiden gewesen sein mögen. So 
liebte der Sultan eine glänzende Hofhaltung und Feste, während 
Nawāᵓī, der „Phönix von Herat“,9 einen frugalen Lebensstil vorzog. 
Für beide hatte die Dichtkunst einen besonderen Rang.10 
Interessanterweise scheinen die meisten neuen Bauten und Gärten 
dieser Jahrzehnte wie auch die Erneuerung bereits verfallender 
Gebäude und Anlagen in und um Herat wie auch andernorts im 
Reich zu einem großen Teil Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī Munifizenz zu 
verdanken zu sein und erst in zweiter Linie dem Sultan, den 
Großwürdenträgern und den ᶜulamāᵓ.11 

                                                 
6 Subtelny 1983: 130. Vgl. auch Subtelny 1979–80. 
7 Lentz/Lowry 1989, Kap. IV. 
8 Subtelny 1997:9–14; Jakobi 1992; Allen 1983: 36–45. 
9 Hofman 1969, 1/5: 228, s.v. “Šaibānī”. 
10 Hofman 1969, 1/3: 210–225, s.v. “Ḥusainī”. 
11 Allen 1983: 26–28 et passim; O’Kane 1987: 85–87. Neben den 

Bauten religiösen Charakters, wie u.a. seinem Iḫlāṣīye-Komplex, 
werden Nawāᵓī auch weltliche Bauten zugeschrieben, so etwa 19 
Zisternen, neun Bäder, 48 Karawansereien, zahlreiche Brücken, 
zwei Staudämme und ein Krankenhaus. Die Bauten finden sich in 
Herat und Umgebung, aber auch entlang der Straßen nach Marw, 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

13 

 

Berühmtheiten der Zeit 

Da die Beiträge dieses Bandes vor allem um Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓīs Werk 
kreisen, mag es von Nutzen sein, an dieser Stelle auf einige der 
illustren Gestalten um Nawāᵓī und Husayn Bayqara einzugehen, 
Persönlichkeiten, die mit dazu beitrugen, aus Herat „die kulturelle 
Hauptstadt der damaligen östlichen islamischen Welt“12 zu machen, 
und darüber hinaus die Position des timuridischen Chorasan in der 
damaligen islamischen Welt zu skizzieren.  

Unter den Berühmtheiten der Zeit kommt als erster der Dichter 
Ğāmī in den Sinn, der zwar bereits 1414 bei Herat geboren ist, aber 
doch mehr als zwei Jahrzehnte lang, bis zu seinem Tod im Jahre 
1492, zu den Leuchten in Husayn Bayqaras Umgebung zählte. Ğāmī 
galt schon zu seinen Lebzeiten – und weit über den 
persischsprachigen Raum hinaus – als einer der größten Dichter in 
persischer Sprache. Mehrere seiner dichterischen Kompositionen 
widmete er seinem Freund Sultan Ḥusayn Bayqara.13 Aber Ğāmī war 
auch ein anerkannter Religionsgelehrter und als Vertreter des 
mystischen Pfades von Bahāᵓ ad-Dīn Naqšband (gest. 1389) von 
eminentem Einfluß auf seine eigenen und auf spätere Zeitgenossen. 

Unter den zahlreichen Hofkünstlern erlangte besonders 
nachhaltigen Ruhm Einfluß Meister Kamāl ad-Dīn Bihzād der Maler, 
der nach der Mitte des 15. Jahrhunderts geboren ist und zuerst für 
Nawāᵓī und dann für Husayn Bayqaras Hofmalschule arbeitete. Eine 
Handschrift von Nawāᵓīs Ḫamsa gehört zu den wenigen Werken, die 
Bihzād zumindest zugeschrieben werden können.14 Nach Husayn 

                                                                                                             
Maschhad und Gurgan, s. O’Kane 1987: 15–23 und Katalog-Nr. 
36, 39–43, 47–49, 52–53, 58. Golombek 1992 kommentiert 
allerdings, daß die Bauten der Periode Ḥusayn Bayqaras wohl weit 
weniger reich ausgestattet waren als die Šāhruḫs, wührend die 
Buchkünste zu einer neuen Qualität fanden. Zu den Finanzquellen 
dieser Leistungen, s. Subtelny 1988. 

12 Subtelny 1983: 122. 
13 Subtelny 1983: 124, 128–129 kommt nach Nawāᵓīs Mağāllis an-

nafāᵓis und anderen Quellen auf 150–200 Dichter, die in den 
1490er Jahren am Herater Hof aktiv waren, auch wenn ihre Werke 
sich nicht mit denen Nawāᵓīs und Ğāmīs messen konnten. 

14 Soucek 1990: 116. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

14 

 

Bayqaras Tod (1506) und einem kurzen Intermezzo am Hofe des 
Özbekenherrschers Muḥammad Šībānī setzte Bihzād seine Karriere 
am Safawiden-Hof in Tabriz fort – wie dies auch eine Reihe seiner 
berühmten Kollegen von Ḥusayn Bayqaras Hof taten –, nachdem 
Schah Ismāᶜīl (reg. 1501–1524) Chorasan mit Herat seinem frisch 
gegründeten Reich einverleibt hatte. Bihzād soll 1535/36 gestorben 
sein. Wie auch immer sein Werk heute betrachtet werden mag, 
sowohl die Maler und Illuminatoren der Tabrizer Schule als auch die 
von Buchara und selbst die des Osmanischen und Mogulreiches 
gelten als Erben der Kunst Bihzāds.15 

Ein Traditionsfaden historiographischer Art, der von Herat ins 
safawidische Persien, ins Osmanenreich, ins Mogulreich und nach 
Transoxanien führt, geht von dem großen Historiker Mīrḫwānd 
(1433/34–1498) aus. Nawāᵓī förderte seine Karriere und regte an, 
daß er eine Weltgeschichte schreibe, das Werk Rawdat as-Safāᵓ, das 
von Adam bis auf den Vorgänger Husayn Bayqaras reicht.16 In der 
Folge förderte Nawāᵓī auch den Enkel des Mīrḫwānd, Ḫwāndamīr 
(1475–1535/36), und stellte ihm seine Bibliothek zur Verfügung. 
Schon zu Lebzeiten Nawāᵓīs, also mit gerade einmal 25 Jahren, hatte Ḫwāndamīr, der ebenfalls vor allem als Historiker bekannt ist, schon 
drei Bücher zustande gebracht und seinem Gönner Nawāᵓī 
gewidmet.17 In einem davon, Ḫulāṣat al-aḫbār (1499/1500), schreibt er 
zum Schluß auch über Herat und die gelehrte und künstlerische Elite, 
die sich dort zu jener Zeit tummelte. Auch eine Biographie Nawāᵓīs 
und die umfänglichste Liste seiner Bauten stammt aus der Feder des 
jungen Ḫwāndamīr (Makārim al-aḫlāq, 1501).18 Er starb in Diensten 
des Mogulkaisers Humāyūn, eines Nachkommen Timurs in der 
siebten Generation. 

                                                 
15 Bahari 1996; Soucek 1990; Lentz 1990: 39–54, wo auch eine 

doppelseitige Miniatur (von 1488), die ein Fest am Hofe Ḥusayn 
Bayqaras augenfällig macht, abgebildet ist; Lentz/Lowry 1989: 
303–327 fassen das Nachwirken der timuridischen Kunst 
insgesamt zusammen. 

16 Beveridge/Forbes Manz 1991. 
17 Szuppe 1992:50; Beveridge/de Bruijn 1977. 
18 O’Kane 1987 machte davon ausgiebig Gebrauch. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

15 

 

Das politische Umfeld 

Da sich der Machtkampf der Timuriden untereinander vor allem auf 
Transoxanien konzentrierte, kann hier von drei Jahrzehnten 
friedlicher Entwicklung Chorasans und weitgehend ungestörten 
intellektuellen und künstlerischen Schaffens am Herater Hof die 
Rede sein – auch weitgehend ungestört in Bezug auf religiöse Fragen, 
denn die politische Polarisierung zwischen sunnitischer und 
schiitischer Glaubensrichtung ist erst eine Erscheinung des 16. 
Jahrhunderts. Darüber läßt sich fast vergessen, daß die Welt fern von 
Herat wesentlich unruhigere Zeiten durchmachte. Iraq sowie West-, 
Zentral- und Südpersien (d.h. Aserbaidschan, Ğibāl, Fars und 
Kirman) waren nach der Jahrhundertmitte Stück um Stück aus 
timuridischer Oberhoheit in den Besitz der türkmenischen 
Stammesföderation der Aq Qoyunlu übergegangen, nachdem diese 
den jahrzehntelangen Machtkampf mit der Föderation der Qara 
Qoyunlu für sich hatten entscheiden können. Auch die Aq Qoyunlu, 
deren traditionelle Weidegebiete in Ost- und Südostanatolien lagen, 
schätzten eine glänzende Hofhaltung im Sinne einer bewußten 
Zurschaustellung ihrer herrscherlichen Ansprüche und förderten, 
besonders in Tabriz, Gelehrsamkeit, Literatur, Kunst und 
Architektur, so der legendäre Uzun Ḥasan (reg. 1453–1478), sein 
Sohn Yaᶜqūb (reg. 1478–1490) und andere Mitglieder der Dynastie.19 Ǧāmī, der nichts von einem Höfling hatte, widmete letzterem die 
mystische Allegorie Salāmān u Absāl (1480) und andere Dichtungen, 
wie überhaupt die Beziehungen zwischen Tabriz und Herat sich eher 
auf einem kultivierten Niveau bewegten, und Herater Hofkünstler 
auch am Aq Qoyunlu-Hof in Tabriz willkommen waren.20 

Uzun Ḥasan mag Appetit auf Nawāᵓīs und Ḥusayn Bayqaras Herat 
gehabt haben, aber die Beziehungen blieben entspannt, da der 
Türkmenenherrscher sich mit einem schwierigen Nachbarn im 
Westen auseinanderzusetzen hatte, dem Osmanensultan Meḥmed II. 
(reg. 1451–1481), der mit seiner Eroberung Istanbuls (1453) nicht 
nur Europa das Fürchten gelehrt hatte. Meḥmed der Eroberer mag 
uns heute als historische Gestalt deutlicher vor Augen stehen als 

                                                 
19 Woods 1976: 150–151; Hoffmann 1992, Golombek 1992: 13, 

Lentz/Lowry 1989: 245–247; Subtelny 1988: 482. 
20 Barthold 1938:55, 63–65; Huart/Massé 1962. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

16 

 

Uzun Ḥasan, aus damaliger Sicht jedoch stand der Ausgang des 
Machtkampfes zwischen dem Herrscher über West- und 
Mittelanatolien und beträchtliche Gebiete Südosteuropas und dem 
Herrscher über Persien und Iraq, also zwischen den beiden politisch 
erfolgreichsten Gestalten der islamischen Welt jener Jahre, 
keineswegs fest. Uzun Ḥasan konnte in dieser Situation auf 
militärische Unterstützung der Venezianer hoffen, aber bevor diese 
eintraf, hatte Meḥmed II. ihn schon besiegt (1473). Auf Uzun Ḥasans 
Tod (1478) folgten innere Wirren, die der Osmanensultan nicht mehr 
zu seinen Gunsten nutzen konnte, da er selber 1481 starb, und sein 
Nachfolger, Bāyezīd II. (reg. 1481–1512), mit seinen christlichen 
Gegnern alle Hände voll zu tun hatte. Weniger martialisch ist die 
Auskunft osmanischer Dichterbiographen, die berichten, daß ein 
Dichter wie Baṣīrī (gest. 1534/35), ausgestattet mit 
Empfehlungsschreiben Ǧāmīs und Nawāᵓīs, bei Sultan Meḥmed II. 
willkommen war, oder daß Amīr Šarīf Muᶜammāᵓī (gest. 1512), 
dessen Gönner Nawāᵓī gewesen war, am Hof Bāyezīds II. Aufnahme 
fand.21 Noch interessanter ist allerdings die Tatsache, daß Nawāᵓī 33 
seiner eigenen Gasele an Sultan Bāyezīd II. sandte, auf die der 
berühmte osmanische Dichter dieser Zeit, Aḥmed Pascha (gest. 
1497), kongeniale naẓīre (in Form und Inhalt nachahmendes Gedicht) 
verfaßte.22 

Osmanen und Türkmenen hatten einen Feind gemeinsam, die 
Mamluken in Ägypten und Syrien, die ihrerseits traditionell Anspruch 
auf Ost- und Südostanatolien erhoben. Unter den Mamlukensultanen 
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts lassen sich zwar keine 
singulären Gestalten wie Uzun Ḥasan oder Mehmed der Eroberer 
ausmachen, aber als Schutzherren über die heiligen Stätten des Islam, 
Mekka und Medina, beanspruchten sie dennoch die Führungsrolle 
unter allen islamischen Herrschern. Noch zu Zeiten des Timuriden 
Šāhruḫ (reg. 1409–1447) und des Mamlukensultans Barsbāy (reg. 
1422-1437) hatte diese Frage in Mekka zu grotesken 
Auseinandersetzungen zwischen den Pilgerkarawanen aus den beiden 
Reichen geführt. Der glanzvollen Periode Nawāᵓīs und Ḥusayn 
Bayqaras in Herat steht im Mamlukenreich eine Periode relativer 
politischer und wirtschaftlicher Stabilität und kulturellen 

                                                 
21 Sohrweide 1970:282–283 und 297. Vgl. auch Birnbaum 1976. 
22 Kleinmichel 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

17 

 

Aufschwungs gegenüber, so daß Kairo mit Herat um das Epitheton 
der prächtigsten Stadt der damaligen islamischen Welt konkurrieren 
könnte. Sultan Qāyitbāy (reg. 1468–1496) entwickelte eine intensive 
Bautätigkeit, förderte alle Zweige des Kunsthandwerks und umgab 
sich, selbst ein Dichter, mit Dichtern und Gelehrten, ließ es sich 
dabei aber nicht nehmen, auch eine aktive Politik zu verfolgen.23 Der 
berühmte Polyhistor as-Suyūṭī (1445–1505), der Historiker türkischer 
Herkunft Ibn Taġrībirdī (gest. 1470) und Yašbak min Mahdī (gest. 
1480), hoher Würdenträger, Militärführer, Dichter, Mäzen und 
Bibliophiler,24 sind bedeutende Zeitgenossen der beiden Herater 
Freunde. 

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts braute sich in Aserbaidschan 
eine neue Gefahr zusammen, die ganz unmittelbar die Existenz 
Herats und seiner Bewohner bedrohte, nämlich die religiöse und 
dann zunehmend politische Züge annehmende Bewegung der Ṣafawiyya. Deren Ordensmeister konnten militärischen 
Unternehmungen mehr abgewinnen als Übungen des mystischen 
Pfades. Im Todesjahr Nawāᵓīs (1501) besiegte ihr damals 
zwölfjähriger Ordensmeister Ismāᶜīl, der mütterlicherseits ein 
Großneffe Uzun Ḥasans war, eine Aq Qoyunlu-Armee und konnte 
daraufhin im Jahre 1501 in Tabriz den Thron besteigen. Dieses Jahr 
1501 markiert nicht nur den Beginn einer neuen Dynastie, sondern 
auch den Beginn einer offiziellen Glaubensrichtung in Persien, der 
Zwölfer-Schia. Schah Ismāᵓīl war jedes Mittel recht, diese als 
Staatsreligion durchzusetzen und soweit wie möglich zu verbreiten. 
Derartige Ereignisse konnten in Herat nicht ohne Wirkung bleiben, 
aber Nawāᵓī starb, bevor das Ausmaß der Bedrohung deutlich wurde, 
und Sultan Ḥusayn Bayqara starb 1506, als schon längst klar war, daß 
Schah Ismāᶜīl es auch auf Chorasan abgesehen hatte. Von nun an war 
es aus mit dem eher liberal praktizierten Miteinander von Schiiten 
und Sunniten im iranischen Raum – die islamische Welt zerfiel in 
sunnitische und schiitische Regionen, in denen der Glaubenskrieg 
zum Alltag gehören sollte.25 

                                                 
23 Atil 1982: 17 u.ö.: Sultan Qānṣawh al- Ġawrī (1501-1517) gilt sogar 

als einer der kultiviertesten Herrscher in der Geschichte des 
islamischen Ägypten (Haarmann 2001: 252). 

24 Flemming 1969: 87–89; Haarmann 2001: 261. 
25 Darley-Doran 1999: Thackston 1999; Amoretti 1986: 610–640. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

18 

 

Zu den überzeugtesten Feinden der aufstrebenden Schia gehörten 
die Özbeken im Norden des persischen Raumes, in Transoxanien. 
Der Führer der özbekischen Föderation, Muḥammad Šībānī, ein 
kultivierter Haudegen chinggisidischer Abstammung, zählt ebenfalls 
zu den Zeitgenossen Nawāᵓīs und Ḥusayn Bayqaras, da er 1451 
geboren ist und 1510 im Kampf gegen Schah Ismācīl Ṣafawī fiel. 
Aber Muḥammad Šībānīs Eroberungszüge gegen Ḥusayn Bayqaras 
Verwandte in Transoxanien gewannen erst ab den späten 1480er 
Jahren und schließlich 1500 mit der Einnahme Samarkands 
unmittelbare Bedrohlichkeit für die Herater Idylle. Der Begründer 
der Moguldynastie, Ẓahīr ad-Dīn Bābur (1483-1530), der am eigenen 
Leibe erfuhr, wie die Özbeken die letzten Timuriden aus ihren 
Residenzen vertrieben, hielt Muḥammad Šībānī zwar für einen 
bloßen Barbaren, andere Zeitzeugen jedoch verschwiegen nicht, daß 
auch er gebildet und ein Förderer von Kunst, Wissenschaft und 
Wiederaufbau war, der Berühmtheiten aus den Timuridenzentren an 
seinem Hof eine neue Wirkungsstätte bieten konnte, so etwa dem 
vielseitig begabten Dichter und Musiker Banāᵓī/Bannāᵓī (1453–1512), 
der sich mit Nawāᵓī nicht vertragen konnte,26 oder Zayn ad-Dīn 
Maḥmūd Vāṣifī (1485 bis nach 1551), der in seinen späteren 
Memoiren sowohl Herat als auch die Özbekenhöfe schilderte,27 dem 
Herater Hoflautenspieler Ḥusayn,28 dem Dichter Muḥammad Ṣāliḥ 
(gest. 1534/35),29 dem Religionsgelehrten Faḍlallāh b. Rūzbihān Ḫunǧī (1455–1521 )30 vom Aq Qoyunlu-Hof und anderen aus 
Samarkand. Weitere Prominente flohen vor Schah Ismāᶜīls 
Religionseifer und waren Muḥammad Šībānī ebenfalls hoch 

                                                 
26 Safa 1989; Subtelny 1984: 147–149; Sohrweide 1970:269; Hofman 

1969, 1/2: 216–223. 
27 Subtelny 1984; Subtelny 1983: 137–139. 
28 Subtelny 1983: 137. 
29 Hofman 1969. 1/5: 294–301. 
30 Haarmann 1979. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

19 

 

willkommen.31 Muḥammad Šībānī und die Erben seiner Eroberungen 
wußten das kulturelle Vermächtnis der Timuriden wohl zu nutzen.32 

Geringe Sorgen hatte Ḥusayn Bayqara mit den nordöstlichen 
Nachbarn in Mogholistan, Yūnus Chan (reg. 1462–1487) und seinen 
Söhnen und Nachfolgern Maḥmūd Chan (reg. 1487–1508) und 
Aḥmad Chan (reg. 1487–1505) aus dem tschaghataischen Zweig der 
Chinggisiden-dynastie, denn deren politisches Augenmerk galt den 
innertimuridischen Auseinandersetzungen in Transoxanien und im 
Ferghana-Tal und der neuen Gefahr, die von Muḥammad Šībānī 
ausging. Yūnus Chan war der Großvater mütterlicherseits des 
Timuriden Ẓahīr ad-Dīn Bābur (1483–1530), eines entfernten Neffen 
von Sultan Ḥusayn Bayqara und Gründers des Mogulreiches in 
Indien. 

Nordindien wiederum, ein Mosaik von einander befehdenden 
muslimischen und Hindu-Fürstentümern, spielte seit Timurs Einfall 
im Jahre 1398 keine weitere Rolle im timuridischen 
Herrschaftskonzept, bis dann Bābur 1505 einen ersten Beutezug in 
das Indus-Gebiet unternahm. 1451 hatte Bāhlūl Šāh (reg. 1451–1488) 
die Vorherrschaft der afghanischen Lōdī-Dynastie mit dem Zentrum 
Delhi gesichert. Sein Sohn Sultan Sikandar (reg. 1488–1517/18) tat 
sich hervor als Förderer der Wissenschaften, Künste, Architektur 
und Musik, eine Tradition, die sich später am Mogulhof mit dem 
timuridischen Erbe verbinden sollte.33 

Das Herat von Mīr ᶜAlīšīr Nawāᵓī und Sultan Husayn Bayqara 
hatte für gute drei Jahrzehnte Bestand als ein Zentrum besonders 
eindrucksvoller künstlerischer und intellektueller Entfaltung in der 
östlichen islamischen Welt. Bābur, der sich im November/Dezember 
1506 bei Husayn Bayqaras Söhnen in Herat aufhielt und in dieser 
Zeit in Nawāᵓīs Residenz wohnte, nutzte die Zeit, um sich die große 
Zahl an Sehenswürdigkeiten anzusehen. Für ihn stand fest: „Die 
ganze bewohnbare Welt hat keine Stadt, wie Herat eine geworden 
war unter Sultan Husayn (Bayqara) Mīrzā, dessen Maßnahmen und 

                                                 
31 Hofman 1969, 1/5: 224–28, s.v. “Šaibānī”. 
32 Subtelny 1997. 
33 Subtelny 1997: 10–13; Lentz 1990: 40; Imamuddin 1983. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

20 

 

Bemühungen ihre Pracht und Schönheit zehnfach, ja zwanzigfach 
vermehrt hatten”.34 

Literatur 
 

Allen, Terry (1983): Timurid Herat, Wiesbaden. (Beihefte zum 
Tübinger Atlas des Vorderen Orients, B, Nr. 56). 

Amoretti, B. S. (1986): “Religion in the Timurid and Safavid 
Periods”, in The Cambridge History of Iran, vol. 6, Cambridge, S. 
610–655. 

Atil, Esin (1981): Renaissance of Islam. Art of the Mamluks, Washington 
D.C. 

Bahari, Ebadollah (1996): Bihzad. Master of Persian Painting, London – 
New York. 

Barthold, Wilhelm (1938): Herāt unter Husein Baiqara dem Timuriden, 
deutsche Bearbeitung von Walther Hinz, Leipzig. 

Bābur, Zahiru’d-dīn Muhammad (1979): Bābur-nāma (Memoirs of 
Bābur), transl. from the original Turki text by Zahiru’d-dīn 
Muhammad Bābur Pādshāh Ghāzī by Annette Susannah 
Beveridge, Reprint New Delhi. 

Beveridge, H. – J.T.P. de Brujn (1977): Art. “Khwāndamīr”, EI, N. 
E. IV. 

Beveridge, A. – [Beatrice Forbes Manz] (1991): Art. “Mīrkhwānd”, 
EI, N. E. VII. 

Birnbaum, Eleazar (1976): “The Ottomans and Chagatay Literature. 
An Early 16th Century Manuscript of Navāᵓī’s Dīvān in Ottoman 
Orthography”, in: Central Asiatic Journal 20, S. 157 – 190. 

Darley-Doran, R.E. (1999): Art. “Tīmūrids, Numismatics”, EI, N.E. 
X. 

Dupree, Louis (1973): Afghanistan, Princeton, N.J. 
Flemming, Barbara (1969): „Šerif, Sultan Ġavrī und die ,Perser‘“, in: 

Der Islam 45, S. 81–93. 
Golombek, Lisa (1999): Art. “Tīmūrids, Architecture; Ceramics”, EI, 

N.E. X. 

                                                 
34 Bābur 1979: 301–302, 304–306, 300. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

21 

 

Golombek, Lisa (1992): “Discourses of an Imaginary Arts Council in 
Fifteenth-Century Iran”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 1–
17. 

Golombek, Lisa/Subtelny, Maria, eds. (1992): Timurid Art and Culture. 
Iran and Central Asia in the Fifteenth Century, Leiden – New York – 
Köln. (Studies in Islamic Art and Architecture. Supplements to 
Muqarnas, vol. VI). 

Golombek, Lisa/Wilber, Donald (1988): The Timurid Architecture of 
Iran and Turan, I–II, Princeton. 

Haarmann, Ulrich (2001): „Der arabische Osten im späten Mittelalter 
1250–1517“, in: Geschichte der arabischen Welt, begr. von Ulrich 
Haarmann, hrsg. von Heinz Halm, 4., überarb. und erw. Aufl., 
München, S. 217–263. 

Haarmann, U. (1979): Art. “Khundjī”, EI, N. E. V. 
Hoffmann, Birgitt (1992): “Turkmen Princes and Religious 

Dignitaries: A Sketch in Group Profiles”, in: Golombek/Subtelny, 
eds. 1992, S. 23–28. 

Hofman, H. F. (1969): Turkish Literature. A Bio-Bibliographical Survey, 
sect. I, pt. I, vol. 1–6, Utrecht. 

Huart, Cl. – [H. Massé] (1962): Art. “Djāmī”, EI, N.E. II. 
Imamuddin, S. M. (1983): Art. “Lōdīs”, EI, N. E. V. 
Jakobi, Jürgen (1992): “Agriculture between Literary Tradition and 

Firsthand Experience: The Irshād al-Zirāᶜa of Qasim b. Yusuf Abu 
Nasri Haravi”, in: Golombek/Subtelny, eds. 1992, S. 201–208. 

Kleinmichel, Sigrid (1999): „Mīr ᶜAlīšēr Navāᵓī und Ahmed Paša“, in: 
Archivum Ottomanicum 17, S. 77–211. 

Lentz, Thomas W. (1990): “Changing Worlds: Bihzad and the New 
Painting”, in: Canby, Sheila R.: Persian Masters – Five Centuries of 
Painting, Bombay, S. 39–54. 

Lentz, Thomas W./Lowry, Glenn D. (1989): Timur and the Princely 
Vision. Persian Art and Culture in the Fifteenth Century, Washington, 
D.C. – Los Angeles. 

Manz, Beatrice F. (1999): Art. “Tīmūrids, History”, EI, N.E. X. 
Manz, Beatrice Forbes (1995): Art. “Shāh Rukh”, EI, N.E. IX. 
McChesney, R. D. (1996): Art. “Shībānī Khān”, EI, N. E. IX. 
O’Kane, Bernard (1987): Timurid Architecture in Khurasan, Costa Mesa. 
Roemer, Hans Robert (1989): Persien auf dem Weg in die Neuzeit. 

Iranische Geschichte von 1350–1750, Beirut. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

22 

 

Roemer, H. R. (1986): “The Successors of Tīmūr”, in: The Cambridge 
History of Iran, vol. 6, Cambridge, S. 111–125. 

Roxburgh, D. J. (1999): Art. “Tīmūrids, The arts of the book and 
painting”, EI, N. E. X. 

Safa, Z. (1989): Art. “Banāᵓī Heravī”, Encyclopaedia Iranica III. 
Sohrweide, Hanna (1970): „Dichter und Gelehrte aus dem Osten im 

osmanischen Reich (1453–1600). Ein Beitrag zur türkisch-
persischen Kulturgeschichte“, in: Der Islam 46/3, S. 263–302. 

Soucek, Priscilla (1990): Art. “Behzād”, Encyclopaedia Iranica IV. 
Subtelny, Maria Eva (1997): “The Timurid Legacy: A Reaffirmation 

and a Reassessment”, in: Szuppe, ed., S. 9–19. 
Subtelny, M. E. (1991): Art. “Mīr ᶜAlī Shīr Nawāᵓī”, EI, N. E. VII. 
Subtelny, Maria Eva (1988): “Socioeconomic Bases of Cultural 

Patronage under the Later Timurids”, in: International Journal of 
Middle East Studies 20, S. 479–505. 

Subtelny, Maria Eva (1984): “Scenes from Literary Life in Tīmūrid 
Herāt”, in: Logos Islamikos. Studia Islamica in honorem Georgii Michaelis 
Wickens, ed. Roger M. Savory/Dionisius A. Agius, Toronto, S. 
137–155. 

Subtelny, Maria Eva (1983): “Art and Politics in Early 16th Century 
Central Asia”, in: Central Asiatic Journal 27/1–2, S. 121–148. 

Szuppe, Maria (1992): Entre Timourides, Uzbeks et Safavides. Questions 
d’histoire politique et sociale de Hérat dans la première moitié du XVIe 
siécle, Paris. (Studia Iranica 12). 

Szuppe, Maria, ed. (1997): L’héritage timouride. Iran – Asie centrale – Inde 
XVe–XVIlle siècles, Tachkent – Aix-en-Provence. 

Thackston, W. M. (1999): Art. “Tīmūrids, Literature”, EI, N.E. X. 
Woods, John E. (1976): The Agguvunlu, Clan, Confederation, Empire. A 

Study in 15th/19th Century Turko-lranian Politics, Minneapolis – 
Chicago. 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9 - am 22.01.2026, 04:14:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506970-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

