I1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung
des Kinos zur eigenstandigen Kunst

lI.2.1 Henri Langlois und die Offenbarungen des materiellen Filmerbes

Dass es sich bei der Vollendung des Kinos zur Kunst mit eigener Geschichte in den His-
TOIRE(S) DU CINEMA um einen aufgeschobenen Prozess handelt, werde ich in diesem Kapi-
tel anhand von Godards Auseinandersetzungen mit seinem eigenen filmgeschichtlichen
Erbe weiter ausfithren. Dazu wende ich mich der Episode 3b mit dem Titel »Une vague
nouvelle« zu, in der Godard die Geschichte der Nouvelle Vague erzihlt. Hier behandelt
Godard die Praservation und Prasentation des materiellen Filmerbes in der Cinémathe-
que Frangaise von Henri Langlois, in der die Pariser Nachkriegs-Cinephilen und spiteren
Angehorigen der Nouvelle Vague wie Godard das Kino entdeckten, sowie die von mir so-
genannte »symbolische Ahnenlinie«, welche die Nouvelle Vague zwischen sich und den
Kunstler*innen der Vorginger*innengeneration etablierte. Diese zwei Modalititen der
Vollendung des Kinos zur Kunst mit eigener Geschichte untersuche ich mit den Logiken
der Kritik, des Kommentars und des Suppléments des Kinos, das den Bedeutungsaus-
stand in einem weiter zu vollendenden und auszulegenden Primirtext des Kinos garan-
tiert.

Um in Godards Kommentararbeit an diesem Text einzusteigen, wihle ich eine lin-
gere Sequenz, in der Godard Portrits des Filmemachers Jean Epstein (1897-1953) und
Standbilder aus dessen Filmen von der Voiceover-Stimme des Schauspielers Frangois Pé-
rier kommentieren ldsst, der eine Textpassage aus Hermann Brochs Tod des Vergil (1945)
verliest — eine Tonsequenz aus Godards SOIGNE TA DROITE (FRA/CH 1987). Godard zeigt
eine Reihe von Photographien von Epstein sowie Bilder aus Epsteins Dokumentarfilm
iitber einen Ausbruch des Atna, LA MONTAGNE INFIDELE (FRA 1923), sowie aus La CHU-
TE DE LA MAISON USHER (FRA 1928), Epsteins Adaption der gleichnamigen Erzihlung
von Edgar Allen Poe'. Schon der Atna, der mehrmals gezeigt wird, stellt eine Beziehung
zu Poe her, nimlich zu dessen Text »Eureka« (1848). Dort wird die Spitze des Atnas zu

1 Vgl. fir die gesamte Sequenz: HDC 3b, 10:23-11:09.

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

einem zentralen Aussichtspunkt, von dem aus potenziell das gesamte Universum in sei-
ner korperlich-spirituellen Einheit erfasst werden kann, so man sich schnell genug um
die eigene Achse dreht, um die einzelnen, voneinander unterschiedenen Elemente in ei-
nem einzigen Strom aufzulésen®. Auch in seinem Text »Le cinématographe vu de 'Etna«
(1926), in dem Epstein unter anderem von seinen Dreharbeiten zu LA MONTAGNE INFI-
DELE berichtet, beschreibt der Filmpionier in einem imaginierten Dialog mit dem frii-
hen italienischen Filmtheoretiker Ricciotto Canudo (1877-1923) eine Anniherung an den
Krater des Atna, und denkt dariiber nach, wie das Kino alle Einzelphinomene einer ein-
heitlichen, sublimen Bewegung des Lebens unterwerfen kann®. Das Kino wird von Go-
dard als Ganzheit, universelle Bewegung des Lebens, alles belebende Kraft angezeigt*. Es
vermischt sich mit dem Universum, ersetzt das Universum, wird als eigenes Universum
erkennbar, als »Schopfung eigenen Rechts«.

Im Anschluss zeigt Godard ein Bild, das die Gebriider Lumiére zeigt, die Erfinder
des Kinematographen®. Ist das Kino ein Universum fiir sich, muss es seinen Ursprung
in sich selbst tragen, den Godard mit der Erfindung seines technischen Apparates as-
soziiert. Aus medienarchiologischer Sicht ist diese Ursprungserzihlung fragwiirdig,
angesichts von diversen einzelbildbasierten Vorliufer-Dispositiven des Kinematogra-
phen (bei Etienne Jules-Marey, Eadweard Muybridge, Ottomar Anschiitz oder Thomas
Edison), die tendenziell eine gréflere Verwandtschaft zu heutigen digitalen Bildver-
arbeitungspraktiken unterhalten als der lumiéresche Kinematograph®. Doch geht es
Godard nicht um eine technikgeschichtliche Aufarbeitung der Genealogie des Kinos,
sondern darum, dem Kino, als Kommentator, eine mythische Geschichte zu verleihen.
Wenn bei Foucault der Kommentar als »zweite Sprache« eine urspriingliche, »stummex
Sprache bzw. einen »ersten Text« durch dessen Wiederholung erst zum Sprechen bringt
(vgl. I11.1), funktionieren gerade hier die audiovisuellen Fragmente wie Kommentare zu
einem Primirtext des Kinos, insoweit gerade ihre Wiederholungen sanften Belebungen
einer vormaligen »Stille« und eines »Schweigens« gleichkommen. So gibt es hier einen
Verweis auf eine »Ausweitung des Schweigens« (»amplification du silence«”), wihrend
Godard auf einer Texttafel auf einen »Orkan an Gemurmel« hinweist (»Ouragan de
mur mures«) und der (mit einem Echoeffekt versehene) Satz zu héren ist: »Ich bin der

2 Vgl. Edgar Allen Poe, »Eureka« (1848), in: ders., Poetry, Tales and Selected Essays. New York: Library of
America, 1996. S.1257-1259; 1261f: »He who from the top of Atna casts his eyes leisurely around,
is affected chiefly by the extent and diversity of the scene. Only by a rapid whirling on his heel
could he hope to comprehend the panorama in the sublimity of its oneness.« Hervorhebungen im
Original.

3 Vgl. Jean Epstein, »Le cinématographe vu de 'Etna« (1926), in: ders., Ecrits sur le cinéma 1921-1953.

Tome 1. Paris: Seghers, 1975. S.131-152; 133. Zum Einfluss Poes auf Epstein vgl. Jun Fujita, »Eureka

contre Eureka — Les paysages de I'Etna chez Poe, Epstein et Aoyama, in: Vertigo, no. 31,juillet 2007.

S.34-37.

In»Le cinématographe vu de I'Etnag, S. 134, beschreibt Epstein diese Kraft als »Animismus«.

Vgl. HDC 3b, 11:15-11:27.

Vgl. Albera, Braun, Gaudreault, »Introduction«.

HDC 3b, 10:58-11:02.

N o n b

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung des Kinos zur eigenstandigen Kunst

Fehler, der lebt, ich bin Jean« (»Je suis Perreur qui vit, je suis Jean<®). »Mur mures«
ist ein Wortspiel, in dem Godard mit dem Trennen und Verbinden von Silben spielt:
»murmure« heif$t »Murmeln« oder »Raunen«, wihrend »mur mures« auf »mur murs«
(»Mauer, Mauern«) oder »mur mirs« (»reife Mauern«/»reife Winde«) verweist. Das
»mur mures« markiert eine graphische, das »Je suis Jean« eine auditive Wiederholung.
»Gemurmel« und Wiederholungen kénnen als Zeichen einer »zweiten Sprache« gele-
sen werden, die jene erste, »stumme« Sprache langsam zum Murmeln und Sprechen
bringt, sie wiederholt, ebenso wie bei Foucault der kommentierende Sekundirtext
den Primirtext wiederholt und vollendet. Dabei unterstreichen diese Wortspiele den
undeutlichen, uneindeutigen, unvollendeten, immer auch »fehlerhaften« Charakter (»Je
suis lerreur...«) dieser Primirsprache/dieses Primirtextes. In La naissance de la clinique
(1963) schreibt Foucault, dass der Kommentar einen Bedeutungsiiberschuss voraussetzt,
einen Uberschuss seitens der Signifikate, aber auch seitens der Signifikanten, die der
Kommentar etwas sagen lassen kann, was gar nicht in ihnen angelegt war’. Dieses Spiel
mit dem Uberschuss der Signifikanten der Filmgeschichte ist bei Godard besonders
evident. Der Echoeffekt, mit dem er auf der Tonspur den Satz »Je suis Jean« bearbeitet,
spielt, ebenso wie das langsam sich einschreibende Textinsert »Hep! Stein«'°, mit dem
Namen von Jean Epstein, aber auch mit seinem eigenen Vornamen »Jean-Luc«. Das
»mur mures« ist auch eine Anspielung auf den Dokumentarfilm Mur MURs (FRA/USA
1981) von Agneés Varda. Sprachspiele solcher Art durchziehen die gesamten HISTOIRE(S)
und in einem gewissen Sinne Godards gesamtes Werk". Godard bildet mit den Signi-
fikanten der Filmgeschichte neue Kombinationen und schreibt ihnen Bedeutungen zu,
die nicht in ihnen vorhanden waren, aber durch den Kommentar als immer schon in
ihnen vorhandene verankert werden.

Nach dem Ende der Epstein-Broch-Lumiére-Sequenz, in der Godard das Kino zum viel-
schichtigen Primirtext erhebt, der das Kino als Wirklichkeit und Schépfung eigenen
Rechts bezeugt, wendet er sich jenem zentralen Ort zu, an dem dieser Primirtext einst
den cinephilen Jiingern offenbart wurde: dem »Kinotempel« der Cinémathéque Frangai-
se, die 1935 von Henri Langlois gemeinsam mit Jean Mitry und Georges Franju in Paris
gegriindet, lange von Langlois geleitet wurde und als Archiv und Vorfithrort fir Filme wie
auch als Museum der Filmgeschichte diente. Hier sammelte und zeigte Langlois alte Fil-
me, um einen Uberblick iiber die Filmgeschichte zu verschaffen; hier lernten die jungen
Pariser Cinephilen, die Kritiker*innen der Cahiers du cinéma und spiteren Vertreter*in-
nen der Nouvelle Vague, darunter Godard, ihre Kunst und deren Geschichte kennen.
Godard blendet den Schriftzug »Le musée du réel«* ein, eine Anspielung auf Lan-
glois’ »musée du cinéma« und André Malraux’ Essai Le musée imaginaire (1947)". Hatte

8 HDC 3b, 10:46-10:50. Der graphische Wiederholungseffekt in »mur mures« und das Echo auf der
Tonebene werden am Ende der Episode (HDC 3b, 24:31) wiederaufgenommen: »Mur murant de
loin au loin«.

9 Vgl. Foucault, Die Ceburt der Klinik, S.14.

10  HDC3b, 11:03-11:09.

11 Vgl hierzu etwa Dubois, »Jean-Luc Godard ou la part maudite de I'écriture«.

12 HDC3b, 11:38-11:55.

13 Vgl. Malraux, Le musée imaginaire.

- am 13.02.2026, 22:00:11.

215


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Langlois auf den Leinwinden der Cinémathéque die Filmgeschichte durch ein Filmpro-
gramm veranschaulicht, das ein vergleichendes Sehen moglich machte, zeichnete Mal-
raux in seinem Essai die Formgeschichte der bildenden Kunst nicht nur durch Texte,
sondern auch durch schwarzweifle photographische Reproduktionen von Kunstwerken
nach — ein Vorgehen, auf das sich Godard fir seine HISTOIRE(S) berufen hat, erzdhlt er
doch die Geschichte des Kinos mit den Bildern des Kinos selbst, wobei er auf Videoauf-
nahmen von Filmen und damit ebenfalls auf »Reproduktionen« zuriickgreift'*. Spiter
beginnt Godard LE LIVRE D’IMAGE (2018) mit dem schwarzweifRen Bild eines nach oben
deutenden Zeigefingers (ein Detail aus Leonardo da Vincis Geméilde Johannes der Taufer),
der schon 1947 das Buchcover der Originalausgabe von Malraux’ Musée imaginaire zier-
te. In Céline Gailleurds und Olivier Bohlers Essayfilm JEAN-LUC GODARD, LE DESORDRE
EXPOSE (FRA 2012) hat André S. Labarthe Godard, Langlois und Malraux zusammenge-
dacht: Bei allen dreien verbindet sich, so Labarthe, die Montage als Anniherung zwi-
schen Bildern mit einer Form der Kritik, die Bilder und Filme miteinander vergleicht.
Hat Langlois aus dem Kino eine moderne Kunst mit eigener Geschichte gemacht, indem
er Filme sammelt und materiell priserviert, entspricht dies auch einer »kritischen« Ti-
tigkeit.

Diese »Kritik« schliefdt ein — kritisches — Offenlegen von Leerstellen mit ein. Denn
Godard betont, Langlois habe die Nouvelle Vague vor allem mit den Liicken der Filmge-
schichte vertraut gemacht, also mit jenen Filmen, die verschollen oder nur in fragmen-
tierter Form erhalten waren oder nie vollendet wurden: »Le vrai cinéma était celui qui
ne peut pas se voir« — »das wahre Kino war jenes, das man nicht sehen kann.«* Dieser
unsichtbar gebliebene Teil des Kinos verweist zunichst auf Gefahren und Herausfor-
derungen bei jenem Vorgang, der von Daney und Deleuze als »Konservieren« und von
Hediger als »Priservieren« des zu kuratierenden und vorzufithrenden Filmerbes durch
Henri Langlois beschrieben wurde. Wie Paolo Cherchi Usai gezeigt hat, schlief3t gera-
de die Vorfithrung analogen Filmmaterials paradoxerweise seine materielle Abnutzung
und Zerstérung mit ein, weswegen seine kuratorische Prisentation und materielle Pri-
servation stets zusammengedacht werden miissen"”. Andere Filme wurden schlicht nie
aufbewahrt, oder sie wurden nie vollendet. So macht Godard diese »Unsichtbarkeit« des
Kinos an Titeln wie Frank Borzages THE RIVER (USA 1929) fest, dessen Material zum

14 Malraux hatte 1968 als Kulturminister Langlois als Leiter der Cinémathéque voriibergehend ent-
lassen, was den Widerstand von u.a. Godard, Rivette, Truffaut und Chabrol zur Folge hatte und
auch Chaplin, Orson Welles und andere internationale Filmemacher*innen mobilisierte. Dieser
Aspekt des Verhiltnisses Malraux-Langlois wird von Godard nicht thematisiert. Zur Affare Lang-
lois vgl. Georges Patrick Langlois, Glenn Myrent, Henri Langlois— Premier citoyen du cinéma. Paris:
Denoél, 1986.

15 HDC3b, 15:44-15:48.

16 Vgl. Daney, »André Bazin, in: C] 2, S. 41. Vgl. Deleuze, »Lettre a Serge Daneyx, S.17. Vgl. Hediger,
»Archaeology vs. Paleontology, S. 347.

17 Vgl. Sonia Campanini, Vinzenz Hediger, Ines Bayer, »Minding the Materiality of Film. The Frank-
furt Master Program >Film Culture: Archiving, Programming, Presentation«, in: Synoptique, vol. 6,
no. 1, 2017. S. 79—96; 79f. Vgl. Paolo Cherchi Usai, The Death of Cinema: History, Cultural Memory and
the Digital Dark Age. London: BFI, 2001.

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung des Kinos zur eigenstandigen Kunst

grofiten Teil verloren ging, oder an Eisensteins unvollendet gebliebenem QUE viva ME-
x1co (USA/MEX 1932, eine restaurierte Fassung datiert von 1979, vgl. hierzu 1.3.7)"®. Be-
sonders auffillig ist jedoch, dass Godard aus den materiellen Liicken der Filmgeschich-
te dsthetische Liicken formt: Nicht das materielle Bewahren oder Verlieren interessiert
Godard, sondern eine sich auch auf erhaltene Filme ausdehnende Aura des Geheimnis-
ses. In die Reihe der »verschollenen« Filme nimmt Godard daher einen Film auf, den
man kaum als »verschollen« bezeichnen kann: SUNRISE von Friedrich Wilhelm Murnau
(USA 1927). Godard zeigt eine von Autos und Strafienbahnen rhythmisierte Grof3stadt-
szene aus Murnaus Film und kommentiert: »So auch die Straflenbahnen in SUNRISE.
Weil schon vergessen, noch verboten, weiter unsichtbar. Das war unser Kino.«” Auch
diese erhaltenen Szenen, die fiir Godard »unser Kino« (der Nouvelle Vague) reprisen-
tieren, sind fir Godard »vergessenc, »verbotenc, »unsichtbar«. Gewiss kann SUNRISE an
dieser Stelle als Hinweis auf das Werk eines Filmemachers gelten, von dem viele Filme
verschollen sind. So etwa FOUR DEVILS (USA 1928), anhand dessen Jean-Louis Comolli
in einem Text von 1963 die Unvollstindigkeit der Geschichte des Kinos demonstriert*.
Allerdings verweist Comolli auch darauf, dass umgekehrt die »wenigen« erhaltenen Fil-
me von z.B. Kenji Mizoguchi einen neuen Zugang zum Kino 6ffnen. Dabei betont Co-
molli die Rolle der (Film-)Kritik, die ausgehend von erhaltenen Werken arbeitet, diese
»verlebendigt« und in eine lebendige Beziehung zum Publikum setzt. In Godards Be-
zugnahme auf Murnaus SUNRISE kann diese Form der Kritik in der Umkehr eines mate-
riellen Fehlens in ein dsthetisches Geheimnis, also im Beharren auf der »Unsichtbarkeit«
eines gleichwohl »sichtbaren« Films gesehen werden, die diesen lebendig bleiben lisst.
Erinnert Comollis Kritik-Verstindnis an jenes von Maurice Blanchot, bei dem die Kritik
das Werk lebendig hilt, indem sie es in seinem Bedeutungspotenzial fiir ein »kommen-
des« Publikum bewahrt, so kann Godards Geste an dieser Stelle erst recht mit Blanchot
verstanden werden, insoweit er die »kritische« Geste Langlois’ ergidnzt und ins Geheim-
nisvolle und Unvollendete verlingert: Langlois ist ein die Filme prisentierender, sie in
ihrer programmatischen Zusammenstellung montierender Kritiker, der, angesichts des
materiellen Verbleichens und Verschwindens von Filmmaterial, das Kino in seiner im-
mer auch liickenhaften Dimension bewahrt, es als Kunst mit eigener Geschichte offen-
bart, die immer auch einem drohenden Verfall abgerungen werden muss; Godard ist ein
ebenfalls montierender Kritiker, der in seinen HiSTOIRE(S) Fragmente der Filmgeschich-
te neu anordnet, wobei er die materiellen Liicken der Filmgeschichte in eine verborgene
Bedeutungsressource, ein Geheimnis umdeutet, und damit die langloische Vollendung
des Kinos zur eigenstindigen Kunst als fortlaufenden Auslegungsprozess fortfithrt. Was
der Kritiker Godard Langlois hinzuftigt ist ein Supplément, ein Mangel an Sichtbarkeit
und Bedeutung in den von Langlois gezeigten Filmen.

Dieser Kritiker inszeniert sich in der Episode 3b auch als Kommentator, der einen
in der Epstein-Poe-Lumiére-Passage rekonstruierten, in der Cinémathéque Frangaise
»offenbarten« oder »verkiindeten« Primirtext des Kinos entlang seiner Mysterien und

18 Vgl. HDC 3b, 16:17-16:25 fiir Borzage und 17:18 —17:31 fiir QUE VIVA MEXICO.

19 HDC 3b, 17:34-17:50. »ldem avec les tramways de I'AURORE. Parce quoublié déja, interdit encore,
invisible toujours. Tel était notre cinéma.«

20  Vgl. Jean-Louis Comolli, »Vivre le film, in: Cahiers du cinéma, no. 141, mars 1963. S.19—20.

- am 13.02.2026, 22:00:11.

27


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Geheimnisse weit tiber die Zeit Langlois’ und der Nouvelle Vague hinaus zu bewahren
hat — nicht zuletzt, indem er immer wieder auf seine Mysterien und Geheimnisse zu-
riickkommt, oder ihn nachtriglich mit solchen ausstattet. Versteht Foucault den Kom-
mentar als Exegese eines heiligen Textes, in dem das Wort Gottes »geheim bleibt, immer
jenseits seiner selber«*', dann bezieht sich Godard auf einen »heiligen Text des Kinos«.
Von dessen »Offenbarung« oder »Verkiindigung« kann deswegen gesprochen werden, da
Godard eine photographische Darstellung der Familie Lumiére vor einer Kinoleinwand
mit dem Bild eines Engels (aus einem Gemilde von Benozzo Gozzoli) iiberblendet®*; spi-
ter erscheint Langlois in der rechten Bildhilfte, gemeinsam mit dem Erzengel Gabriel
aus Sandro Boticellis Annunciazione di San Martino alla Scala (1481)*®, und kurz darauf Lan-
glois mit Maria (aus demselben Gemalde Boticellis), welche die Frohe Botschaft, die Ver-
kiindigung des Erzengels empfingt**. Den jungen Cinephilen der Nouvelle Vague wird
das Kino »verkiindet«vom Erzengel »Monsieur Lange«, wobei Godard wieder mit den Si-
gnifikanten der Filmgeschichte spielt: in »Langlois« versteckt sich »I'ange«, »der Engel«.
»Un soir nous nous rendimes chez Henri Langlois, et alors, la lumiére fut.«** - »Eines
Abends gingen wir zu Henri Langlois, und es ward Licht« — Godard spielt im Nachsatz
auf den Anfang der Genesis, der biblischen Schépfungsgeschichte an. Die Cinémathe-
que wird zu einem tempelgleichen Ort, an dem die Filme einen heiligen Primir- und
Griindungstext enthiillten, der das Kino als eigene Schépfung mit eigener Geschichte
und eigenem Ursprung offenbarte, und der vom Kommentator Godard weiter fortge-
schrieben und tradiert wird. Durch seine Selbstinszenierung als Dirigent, der an einem
Notenpult stehend in einer orphischen Pose*® die »Geister« der Bilder, die einst die Lein-
winde der Cinématheéque bevélkerten, heraufbeschwort und anleitet™, verschafft sich
Godard die Autoritit eines Hohepriesters. Dieser gibt sich aber nicht nur als souveriner
und »bewusster Bilderarrangeur«*®, sondern auch als Kommentator zu erkennen, der ei-
nen Text — vor ihm auf einem Notenpult liegt eine Partitur, wobei sich einmal eine Kame-
ra mit der Aufschrift »Cinematograph« an deren Stelle setzt® - liest und auslegt, indem
er ihn in Form heterogener Zitate und Fragmente orchestriert, lebendig hilt, seine Au-
toritdt fiir die Zukunft bewahrt. Der Kommentator wiederholt die Gesten des Erzengels,
Lichtmachers und Verdunklers Langlois, so wie es sich beim Kommentar um eine Wie-
derholung des Primirtexters handelt. Wihrend Godard sagt, »et alors, la lumiére fut,
betitigt er eine neben ihm stehende Dimm-Lampe, die er erst ausschaltet, dann heller

21 Foucault, Die Geburt der Klinik, S.15.

22 Vgl. HDC 3b, 11:29-11:33.

23 Vgl. HDpC 3b, 12:01.

24 Vgl. HpC3b, 12:18.

25  HDC3b, 14:32-14:45.

26  Vgl. Aumont, Amnésies, S. 39—45, der vom Kino in den HISTOIRE(S) als »I>Orphée«de la mémoire du
siécle« spricht.

27  Vgl. fir Godard als Dirigenten eines »Ceisterorchesters« vergangener Projektionen Antoine de
Baecque, Philipp Sollers, Serge Toubiana, »ll y a des fantdmes plein I'écran... Entretien avec Philip-
pe Sollers«, in: Cahiers du cinéma, no. 513, mai 1997. S. 39-48; 39.

28  Georges-Didi Huberman (Passés cités parJLG, S. 29f) hatte Godard als »organisateur conscient« be-
schrieben, der sich durchs Zitieren seiner Autoritat versichert.

29 Vgl. HDpC 3b, 17:00-17:05.

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung des Kinos zur eigenstandigen Kunst

und noch etwas heller macht, um sie wieder zu l6schen®®. Indem er die Liicken in der ar-
chivierbaren Filmgeschichte zu Mysterien in den Werken (v)erklirt, die weiterer Kritik
bediirfen, und indem er im Spiel mit der Dimm-Lampe die langloische Geste der Ent-
hiillung des Kinos um ein Verléschen des Lichtes erginzt, bewahrt er im kommentierten
Text des Kinos in der Nachfolge von Langlois ein Geheimnis, das weitere Auslegungen
erfordert.

l.2.2 Fritz Lang und die symbolische Ahnenlinie der Nouvelle Vague

Neben der Offenbarung des materiellen Filmerbes durch Henri Langlois ist der zweite
Modus der — aufgeschobenen - Vollendung des Kinos zur modernen Kunst mit eigener
Geschichte die »symbolische Ahnenlinie«, die die jungen Cinephilen, Kritiker*innen und
Filmemacher*innen der Nouvelle Vague zwischen sich und jenen Regisseur*innen der
Vorginger*innengeneration etablierte, als deren kiinstlerische »Nachkommenc sie sich
begriffen®. Wenn Godard den echten Fritz Lang in seiner eigenen Rolle in LE MEPRIS
auftreten lief und in LE DINOSAURE ET LE BEBE interviewte (vgl. I11.1), dann taucht Lang
auch in dieser Episode 3b der HIsTOIRE(S) auf — wenngleich, in diesem Fall, in Form sei-
ner Filme, nicht »in Person«.

Symbolische Ahnenlinien in der Filmgeschichte und der franzosischen Filmkultur
spielen auch bei Serge Daney eine wichtige Rolle. In Persévérance, dem vor seinem Tod
gefithrten Interview mit Serge Toubiana, hat Daney sich als »ciné-fils« und »enfant du
cinémac, also als »Sohn« bzw. »Kind« des Kinos bezeichnet und betont, dass man mit
Filmen Verwandtschafts- und Abstammungsbeziehungen unterhalten kann (»rapports
de filiation«<®®). Dies begriindet Daney autobiographisch damit, dass die Filme ihm eine
Moglichkeit der gespenstischen Wiederkehr des Vaters boten, den Daney nie kennenge-
lernt hat und der, nach den Erzihlungen seiner Mutter, als Synchronsprecher und Sta-
tist in der franzésischen Filmindustrie gearbeitet hatte®*. Auch Godard hat 1992 seinen
Nachruf auf Daney »Le ciné-fils« betitelt (ohne die Bezeichnung in seinem Text niher zu

30 Vgl. HDC 3b, 14:56-15:00.

31 An dieser Stelle ein Wort zum Gendern. Sicher geht es im Folgenden um »Manner«-Paare, wie
Lang/Godard oder Ray/Wenders, man kénnte z.B. auch Hitchcock/Truffaut hinzuzdhlen. Doch auch
Agnés Varda war Teil der Nouvelle Vague (wenn auch nicht der Cahiers du cinéma, sie gehorte ei-
ner anderen Cinephilen-Gruppe, der »Rive Gauche« an), ebenso wie Schauspielerinnen wie Anna
Karina, und zur Vorganger*innengeneration gehorte u.a. die US-amerikanische Hollywood-Regis-
seurin Ida Lupino, deren Photographien Godard in 1a einblendet. Die deutsch-franzésische Film-
kritikerin Lotte Eisner war Autorin der Cahiers und Konservatorin in der Cinémathéque, wo auch
die ehemalige Tanzerin Mary Meerson als Archivarin tatig war (Godard widmet Langlois’ Lebens-
gefihrtin die Episode 1a). Bei den in diesem Unterkapitel beschriebenen (ohnehin symbolischen)
»Abstammungs-Beziehungen« geht es auferdem nicht ums Geschlecht (und ohnehin nicht um
»Personenc, sondern um »Werke«). So soll in dieser zweifellos mannerdominierten Epoche der
Nouvelle Vague die Mdglichkeit bewahrt werden, dass diese Paldo-Genealogien nicht nur zwischen
Ménnern stattfanden.

32 PSV, S.54.Johannes Beringer (ibersetzt »rapports de filiation« mit »Sohnes-Beziehungen«. Vgl. Da-
ney, Im Verborgenen, S. 50. Hervorhebung im Original.

33 Vgl. Daney, Im Verborgenen, S. 47—51.

- am 13.02.2026, 22:00:11.

219


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

erliutern)®. Spiter hat Patrice Rollet den Begriff des »Kino-Sohns« als rein »symboli-
sches Vermichtnis« (»legs symbolique«®) kritisiert. Der Begriff taucht bei Daney jedoch
schon frither auf: in »Wim’s movie« (1980), einer Kritik zu Wim Wenders’ Dokumentar-
film LIGHTNING OVER WATER (BRD/SWE 1980) iiber den an Krebs erkrankten, 1979 ge-
storbenen Regisseur Nicholas Ray, den Wenders in den letzten Wochen seines Lebens
begleitete. Hier bezieht Daney den Begriff noch nicht auf sich, sondern auf Wenders,
einen »Kino-Sohn« Rays®. Fiir Daney ist Ray, wie er an anderer Stelle darlegt, ein Ur-Va-
ter der Cinephilie, der inkarnierte Mythos des geliebten Kinos. Zwischen Ray und »dem
Kino«, und genauer zwischen Ray und der franzosischen Nachkriegsfilmkultur habe es
von jeher eine »besondere Verbindung« gegeben (»un lien privilégié«*”), die ja auch Go-
dards frithen Kritiken zu BITTER VicTORY und HOT BLoOD abgelesen werden kann, in
denen er Ray als Filmemacher bezeichnet, der »nur noch Kinox, »nichts als Kino« macht
(vgl. I1L.1). In »Wim's movie« ordnet Daney Wenders’ Unternehmung in eine Reihe von
Filmen ein, in denen cinephile Filmemacher*innen bewunderte dltere Filmemacher*in-
nen auftreten lassen, wobei er unter anderem auf das Paar Lang/Godard zu sprechen
kommt*®. Auf diese Weise, so Daney, kann das Verhiltnis der ilteren zur jiingeren Ge-
neration nicht mehr nur als Geschichte von Formen oder von Einfliissen gedacht werden,
sondern tiber die Méglichkeit alterer Filmemacher*innen, in den Filmen der jiingeren
korperlich, d.h. als Figuren, aufzutauchen®. Dieses Auftauchen lisst sich als Zeichen fiir
ein Abstammungsverhiltnis zwischen Eltern und Kindern lesen*°. Doch Daney macht
darauf aufmerksam, dass es sich bei der Verbindung Ray-Wenders eben um keine biolo-
gische handelt, sondern um eine symbolische Konstruktion. Die Fassung von LIGHTNING
OVER WATER, die Daney bespricht, ist auferdem nichtjene, die in diesem Jahr 1980 beim
Festival von Cannes gezeigt wurde, sondern ein »Director’s Cut« von Wenders — weniger
eine Dokumentation als eine Fiktion, schreibt Daney, der Plot lief3e sich auch wie der
eines Spielfilms zusammenfassen, als Geschichte der Freundschaft zwischen einem il-
teren und einem jiingeren Mann, die zusammen einen Film machen, wihrend der iltere
im Sterben liegt*'. Um eine Fiktion handelt es sich auch, da die Abstammung durch ein
Spiel aus Abstammung (»filiation«) und Allianz (»alliance«) entsteht**, und da Allianzen
eingegangen und wieder aufgelost werden konnen, ohne jemals endgiiltig gegeben zu
sein. Die Ahnenlinie existiert nur als nicht-natiirliche, aktiv hergestellte, sowie als eine,
die immer auch unterbrochen werden kann, um erneut hergestellt werden zu miissen —
analog zur Remontage eines Films, der Veranderung einer alten Schnittfassung.

34  Vgl. Godard, »Le ciné-fils«, in: T 2.

35  Rollet, »Préface«, S.11.

36  Vgl. Serge Daney, »Wim's movie« (1980), in: La rampe. S.197—205; fir den Begriff »ciné-fils« vgl.
S.205.

37  Ders.,»Nicholas Ray et la maison des images« (1980), in: MCM 1. S. 308—310; 308.

38  Vgl. ders., »Wim’s movie, in: La rampe, S.199.

39 Vgl.ebd.S. 201.

40 DasKino bezeichnet Daney spater 6fters als Ort der toten, verschwundenen, abwesenden (biologi-
schen und symbolischen) (Filmemacher-)Vater. Vgl. hierfiir z.B. Daneys »Journal de I'an présentx,
in: MCM 4, S. 110, oder ders., Im Verborgenen, S. 49.

41 Vgl. ders., »Wim’s movie, in: La rampe, S. 205.

42 Vgl ebd. S.198.

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung des Kinos zur eigenstandigen Kunst

Eine ihnliche Verflechtung zwischen eigener Biographie und Filmgeschichte lisst
sich in Godards HISTOIRE(S) nachweisen. Im Gesprach mit Daney in der Episode 2a weist
Godard darauf hin, dass das Kino die einzige Mdglichkeit fiir ihn gewesen sei, sich dar-
itber bewusst zu werden, eine »eigene« Geschichte (im Sinne einer Biographie) zu ha-
ben*®. In der Episode 3b schreibt er sich dann in eine »paliontologische« Filmgeschichte
ein, die ihn mit den grofien Filmemacher*innen der Vergangenheit, vor allem mit Lang
verbindet. So montiert Godard hier eine Sequenz aus seinem eigenen Film ALPHAVILLE
(FRA/ITA 1965) mit einer Sequenz aus Langs Stummfilm DER MUDE Top (DEU 1921)*. In
Godards Science-Fiction-Film steigt der Privatdetektiv Lemmy Caution (Eddie Constan-
tine) in einem Hotel ab, die Kamera begleitet ihn in einer langen, ungeschnittenen Fahrt:
Er durchquert die Lobby, betritt den Aufzug, fihrtin ein hoher gelegenes Stockwerk und
geht tiber einen Flur zu seinem Zimmer. Dies wird tiberlagert mit einem Ausschnitt aus
Langs Film, in dem eine Frau (Lil Dagover) ins Totenreich hinabsteigt, aus dem sie ihren
gestorbenen Mann zuriickholen will. Wie in Daneys »Win's movie« ist auch hier das »al-
te« Kino (und die Grundlage der Verbindung mit ihm) an den Tod gekniipft. Gegen Ende
der Episode beschwort Godard den Tod von Erich von Stroheim und Jean Vigo, um zu
verdeutlichen, dass die Nouvelle Vague auf dem Tod der alten Filmemacher*innen auf-
baute, den sie zu einem Stiick verdringen musste, um weiter an die Lebendigkeit des
Kinos glauben zu kénnen*. Am Ursprung der Genealogie der Nouvelle Vague steht der
Tod ihrer symbolischen »Viter«, ihrer Vorfahren.

Wird bei Daney Rays Tod in extremis als Sterben einer fiktionalen Figur in einem
Spielfilm von Wenders interpretierbar, ist auch bei Godard der Tod zuvorderst ein Mo-
tiv in einem Spielfilm von Lang. Und wie in »Wim's movie« kann man von einer Allianz
sprechen, die mit den Mitteln der Fiktion, mit einer (Neu-)Montage sowie Ausschnit-
ten aus Spielfilmen konstruiert wird. In einer Spielszene gegen Ende der Episode tritt
Godard als Wichter eines »Museums der Nouvelle Vague« auf, der seinen Besucher*in-
nen erklirt, dass fiir die »Politik der Autoren« nicht die Personen, sondern die Werke
gezihlt hitten*®. Wenn sich die jungen Kritiker*innen ihre kiinstlerischen (und kiinst-
lichen) Vorfahren erschufen, geschah dies ausgehend von Filmen und ihrer Kritik, wobei
Godard in die Rolle eines Kritikers im Sinne Blanchots schliipft, der, dem Detektivin AL-
PHAVILLE gleich, in das Werk von Lang wie in ein dunkles Reich »hinabsteigt«, um seine
Mysterien zu l6sen, ohne sie jemals ganz 16sen zu kénnen; ebenso wenig wie die Frau
mit ihrem Mann wird der Detektiv-Kritiker a la Blanchot, der eigentlich das Werk seines
Vorgingers vollenden sollte, jemals mit einer »letzten Bedeutung« aus Langs Totenreich
zuriickkehren, womit er es weiter bedeutungsoffen hilt. So bildet sich die »symbolische

43 Vgl. HDC 2a, 8:30-9:50: »Cétait la seule fagon de faire, de raconter, de se rendre compte que j’ai
une histoire en tant que moi.« Dass Godard mit den HisTOIRE(S) ein filmisches »Selbstportrat«
vorgelegt hat, hat Bliimlinger in ihrem Aufsatz »Signaturen der Leinwand« deutlich gemacht.

44  Vgl. HDC 3b, 2:38-4:41.

45  Vgl. HDC 3b, 21:55-22:39.

46  Vgl. HDC 3b, 24:42-25:10. Die Besucher*innen sind ein Mann und eine Frau. Sie beklagt sich dar-
liber, dass man in diesem Museum nur Photographien der »Werke«sehe und niemals der »Leute«.
Der Mann erklart: »C'était ¢a, la politique des auteurs. Pas les auteurs. Les ceuvres.« Godard be-
statigt: »D’abord les ceuvres, les hommes ensuite.«

- am 13.02.2026, 22:00:11.

221


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Ahnenlinie«, die immer erneut hergestellt werden muss, ohne jemals endgiiltig herge-
stellt werden zu kdnnen — also wiederholt: damals und in Godards HISTOIRE(S) —, ent-
lang der Filme und ihrer nie ganz zu durchdringenden Geheimnisse, so unterliegt die
aufgeschobene Vollendung des Kinos zur Kunst mit eigenem Familienstammbaum ei-
ner fortlaufenden kritischen Auseinandersetzung mit den Werken der Filmgeschichte.

Mit Derrida kann dieser Aufschub mit dem Begriff des Suppléments beschrieben
werden. Derrida hat sich nach eigener Aussage wenig fiir die Filmkultur oder das Kino
als Kunst interessiert. Sein Interesse am Kino galt seiner medialen Dimension, dem
spektralen Vermégen der Filmbilder, die Toten wiederkehren zu lassen*. In diesem Sin-
ne hat John E. Drabinski mit Derridas Konzept der »Hauntologie« in den HISTOIRE(S)
eine Ritckkehr des Traumatischen und Undarstellbaren der Geschichte des 20. Jahrhun-
derts ausgemacht, ein »Gejagtwerden« der Bilder von einem Fritheren, Abwesenden,
nicht manifest Gewordenen*®. Daney und Godard hingegen interessieren sich fiir die
Toten der Filmgeschichte, um sie zu filmkulturell-kiinstlerischen Vorfahren erkliren zu
konnen. Das Supplément, das bei Derrida die unendliche Riickkehr eines Bedeutungs-
ausstandes in der Dynamik der differenziellen Schrift markiert, erlaubt es, einerseits die
Riickkehr der Toten zu denken, dabei aber den philologischen Aspekt der Kunstwerdung
des Kinos, also einen Bezug zu den Werken herauszustellen, wobei die systematische Wie-
dereinschrift eines Bedeutungsmangels aus dem Prozess einen fortlaufenden, aus der
hergestellten Verbindung eine fiktionale macht*. Bei Godard ist der Tod als Grundlage
der symbolischen Abstammung auch ein fiktionales Element aus einem Spielfilm; die
morbide Dunkelheit, die in den von Godard gewihlten Filmausschnitten den MUDEN
Top und ALPHAVILLE visuell verbindet, signalisiert ebenso die Verdunkelung der Verbin-
dung, ihren Abbruch. Der Begrift des Suppléments bietet sich an, um in dieser Montage
zweier Filmausschnitte die Gleichzeitigkeit einer Riickkehr bzw. einer Verbindung und
einer Trennung, einer Bedeutung (die »symbolische Ahnenlinie«) und ihres Ausstandes
anzuzeigen: eine schiere Differenz, die nichts als die Notwendigkeit anzeigt, die insta-
bile, immer auch fiktionale Verbindung erneut herzustellen, ihre Loschlichkeit erneut zu
aktualisieren.

Dementsprechend wird das »Museum der Nouvelle Vague, als dessen Erbe, Nach-
komme und Wichter Godard sich hier prisentiert und das in den HISTOIRE(S) DU CI-
NEMA/der Episode 3b selbst besteht, zum Ort einer fortlaufenden Kommentar-Arbeit an
den Werken der Filmgeschichte. Hier, in diesem Museum, diesem Kommentieren, ge-
schieht die Vollendung des Kinos zur eigenstindigen Kunst auf Grundlage der neu ge-
schnittenen Werke, die einst von Langlois gezeigt wurden und die Verbindung zu den Fil-
memacher*innen der Vergangenheit erlaub(t)en. Fortlaufend ist diese Arbeit, da Godard
die »Besucher*innen« seines Museums — und mit ihnen die Zuschauer*innen der His-
TOIRE(S) — darauf hinweist, dass es nach wie vor genug »Arbeit« gibe®®, was als Verweis

47  Vgl. Antoine de Baecque, Jacques Derrida, Thierry Jousse, »Jacques Derrida. Le cinéma et ses fan-
tdmesc, in: Cahiers du cinéma, no. 556, avril 2001. S. 75-85.

48  Vgl. Drabinski, Godard Between ldentity and Difference, S. 3, 13f, 116-138.

49  Zum Zusammenspiel aus philologischen und systematischen Aspekten des in dieser Arbeit ver-
wendeten Supplément-Begriffs vgl. [.1.3.

50  Vgl. HDC 3b, 25:27-25:53. Die Besucherin des »Museums der Nouvelle Vague« kommentiert Go-
dards Credo »Werke vor Personen«damit, dass Godard offenbar»kein Herz« habe. Godard antwor-

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1.2 Episode 3b: Das Supplément in der Vollendung des Kinos zur eigenstandigen Kunst

auf Godards Montagen in den HISTOIRE(S) verstanden werden kann, in denen er Frag-
mente aus Werken der Filmgeschichte unaufthérlich neu arrangiert. So wird in dieser
Spielszene Godard das Museum schliefen® und die letzten Besucher*innen verscheu-
chen - aber, so kann man mutmafen, nur fiir den Tag; am nichsten Tag wird es wieder
offnen, fir neue Arbeiten. Daher erfiillt Godard hier die Funktion eines Kommentators
nach Foucault. Sind in Lordre du discours Kommentare Sprechakte, die andere Diskurse
»wieder aufnehmen, transformieren oder besprechen - [..] die itber ihr Angesprochen-
Werden hinaus gesagt sind, gesagt bleiben, und noch zu sagen sind«*, sorgt Godard da-
fiir, dass durch sein Kommentieren ein Diskurs wie jener der »symbolischen Ahnenlinie«
durch ihn, den letzten »Wichter« des Kinos, »vollendet« und endgiiltig »gesagt ist«, aber
dass er gleichzeitig immer weiter »zu sagen bleibt, also nie genug gesagt, wiederholt
und wiederhergestellt werden kann. Indem Godard aus dem Diskurs der Vollendung des
Kinos zur eigenstindigen Kunst eine Angelegenheit der fortlaufenden Arbeit der Mon-
tage macht, entzieht er diesen Diskurs seinem historischen Ende. Langlois und die Nou-
velle Vague, die sich auf die ihr vorangegangenen Filmemacher*innen bezog, markieren
damit keinen zeitlich begrenzten historischen Moment in der Mitte des 20. Jahrhun-
derts, an dem das Kino zur Kunst wurde, einen Moment, der nur noch als vergangener
erinnert und musealisiert werden kann. Sondern als Kommentator macht Godard aus
der Vollendung des Kinos zur eigenstindigen Kunst eine Aufgabe fiir die Zukunft. Der
Wichter des Museums von Gestern ist, als letztes Glied einer langen Kette aus vergan-
genen Personen, als letzter Uberlebender und seit dem 13. September 2022 letzter Toter
der Nouvelle Vague®, ein den Filmen zugewandter Kommentator von Morgen.

tet, dass es, selbst wenn es in einer bestimmten Epoche nicht mehr genug Arbeit »fiir alle Hinde«
gibe, manimmer noch»mit den Herzen«arbeiten konne. So werden selbst»nach«dem (vermeint-
lichen) »Ende« einer manuellen Verfertigung der Filme/des Kinos die Herzen und persénlichen
Leidenschaften in den Dienst der Werke, der Filme, des Kinos und der Arbeit an ihm und seiner
Ceschichte gestellt—womit dieses Ende aufgeschoben wird.

51 Vgl. HDC, 3b, 24:09-24:15. Godards Stimme ruft im Off: »On ferme, on ferme, les enfants!«

52 Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S.18. Hevorhebung im Original.

53 Truffaut, Rivette, Rohmer, Chabrol, Jacques Demy und Agnés Varda starben alle vor Godard. Ge-
folgt wurde er noch von Jacques Rozier, verstorben am 2. Juni 2023.

- am 13.02.2026, 22:00:11.

223


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 13.02.2026, 22:00:11.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

