Rezensionen

ataman is just like a “‘shaman persona” due to his ability
to competently manage a duality (71; but pointedly lacks
the traditional equipment). The question then arises what
exactly the difference would be to a “genuine shaman.”
A more honest definition of shamanism can be found on
page 37 as “a constellation of occult practices” where-
in “the occult” refers to a large range of activities from
healing, to bone-setting, to hunting divination, as well as
to negotiations with world-creating and world-destroying
spirits. Pedersen’s use of the term “occult” tends to sig-
nify any nontutored form of thought rather than some-
thing that Mongols might classify as “black” knowledge.
In contrast to a wealth of specific examples, these broad-
brush terms enliven the text but wash concrete Darhad
experience into a transcontinental model of shamanism.
David G. Anderson

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid (Hrsg.): Welten der Mus-
lime fiir das Ethnologische Museum der Staatlichen Mu-
seen zu Berlin. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2012.
239 pp., Fotos. ISBN 978-3-496-01445-4. Preis: € 39.95

Im November 2011 er6ffnete im Ethnologischen Mu-
seum der Staatlichen Museen zu Berlin die Daueraus-
stellung “Welten der Muslime”. Erstmals ist seitdem die
reiche Sammlung von Exponaten des “Fachreferats Nord-
afrika, West- und Zentralasien” fiir das Publikum stindig
zuginglich. Anlisslich dieser Eroffnung erschien der hier
vorliegende Begleitband, der acht Beitrdge von Vertretern
der Arabistik, Islamwissenschaft, Turkologie, Zentral-
asienstudien, Ethnologie und Religionswissenschaft ver-
sammelt. Diese werden von grofformatigen und farbi-
gen Abbildungen ausgewihlter Exponate illustriert. Die
Themenschwerpunkte des Begleitbands orientieren sich
an den thematischen Modulen der Dauerausstellung, die
von der Kuratorin Ingrid Pfluger-Schindlbeck entwickelt
wurden: die “geschlechtsspezifische Nutzung von Raum”
(11, Pfluger-Schindlbeck, z. T. Rzehak), der Beitrag ma-
terieller Kulturgiiter zur Schaffung von Identitdten und
Status (Pfluger-Schindlbeck, Baldauf, Kehl-Bodrogi) so-
wie die Vielschichtigkeit des Islam in verschiedenen Ge-
sellschaften und Kontexten (Kriamer, Neuwirth, Fremb-
gen, Kehl-Bodrogi). Diesen reich bebilderten Aufsitzen
vorangestellt sind ein Vorwort der Direktorin des Ethno-
logischen Museums und eine Einfiihrung der Kuratorin.
Abgeschlossen wird der Band von einem Literatur- und
Autorenverzeichnis.

Die Direktorin des Ethnologischen Museums, Viola
Konig, betont in ihrem Vorwort (7) die Bedeutung der
Eroftnung der Dauerausstellung, die durch die Ereignisse
des 11.09.2001 und “der daraus resultierenden Forderung
nach einem besseren, nicht pauschalisierten Verstindnis
fiir die islamische Welt” (7) angeregt worden sei. Anhand
des Sammlungsbestands konnten dem Besucher nun Fra-
gen zur Vergangenheit und Gegenwart der Herkunftsge-
sellschaften der Museumsobjekte beantwortet werden.
Durch die oben erwihnten Themenschwerpunkte wiirden
zusitzlich auch Ankniipfungspunkte an gesellschaftspoli-
tische Fragen der Gegenwart in Deutschland und Europa
geboten.

Anthropos 107.2012

655

Die Kuratorin der Dauerausstellung Ingrid Pfluger-
Schindlbeck gibt in ihrer Einfithrung (8-12) einen Ein-
blick in deren Konzeption. Dem stellt sie einen Riick-
blick auf die Geschichte der Sammlung voran. Ziel ihrer
Ausstellung sei es, “wichtige kulturelle Ideen und Werte
muslimischer Gesellschaften auf der Basis des Samm-
lungsbestandes ..., unabhingig von einer Klassifikation
der Objekte als Kunst oder nicht Kunst” (11) zu zeigen.
Die bereits erwihnten drei Themen stellt sie kurz vor und
begriindet ihre Wahl damit, dass diese “in der Begegnung
des Westens mit muslimisch geprigten Gesellschaften
von Beginn an und bis in unsere Gegenwart hinein eine
Rolle spielen und unser Bild von Muslimen, aber auch
ihr eigenes Selbstverstiandnis priagen” (11). Eine ausfiihr-
lichere Erorterung, ob dieser Ansatz und die daraus re-
sultierenden drei Themen es vermogen, ein differenzier-
tes Bild muslimischer Gesellschaften der Vergangenheit
und Gegenwart der verschiedenen Regionen der Welt zu
zeichnen, wiirde den Rahmen dieser Rezension sprengen.
Grundsitzlich gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen, ob in
einem Museum des 21. Jh.s “unser Bild von Muslimen”
(Schleier, geschlechtsspezifische Raumnutzung) besté-
tigt und festgeschrieben werden soll oder ob das Muse-
um nicht eher den Bildungsauftrag hat, ein historisch und
regional differenziertes und vielleicht auch neues, iiberra-
schendes Bild muslimischer Gesellschaften zu vermitteln
und damit “unser Bild” herauszufordern.

Auf den folgenden Seiten (13-20) versucht Pfluger-
Schindlbeck einen Exkurs in die zeitgendssische Kunst,
indem sie Installationen der im Iran geborenen, heute in
Berlin lebenden Kiinstlerin Shahla Safarzadeh vorstellt.
Dabei erschliefit sich jedoch nicht, warum Werke dieser
Kiinstlerin in die Ausstellung und den Begleitband aufge-
nommen wurden, zumal sich Pfluger-Schindlbeck im Zu-
sammenhang mit ihrer Ausstellungskonzeption mehrfach
gegen die unkontextualisierte und &dsthetisierende Prisen-
tation von Objekten in Kunstmuseen ausspricht.

Es folgt der erste von acht Fachaufsitzen (21-46).
Ausgehend von der Debatte, ob der Islam Teil Deutsch-
lands und Europas sei, erinnert Angelika Neuwirth daran,
dass der Koran zwar Erbe der Muslime, aber auch “ein
theologisch bedeutendes Vermichtnis der spétantiken
Kultur an Europa” (38) sei. Dafiir verortet sie den Koran
in den Kontext seines kulturellen Milieus, nimlich den
der Spitantike, und fiihrt dies anschaulich an mehreren
Beispielen aus.

Gudrun Krimer zeigt in ihrem Beitrag (47-64) ein-
driicklich, dass sich “schon friih ... eine Vielfalt musli-
mischer Lebensweisen, Denkschulen und Gefiihlswelten
herausgebildet” (47) hat. Sie stellt neben dem Koran als
Offenbarung auch die “Prophetenpraxis” als grundlegend
dar, geht auf die Unterscheidung von Sunniten und Schii-
ten ein, stellt die Rolle der Religions- und Rechtsgelehr-
ten heraus und diskutiert schlieflich die Frage der Auto-
ritdt iiber die Interpretationen des Islam.

Darauf folgt der Beitrag von Jiirgen Wasim Frembgen,
der sich mit der “Sufi-Tradition im Islam® (65-88) be-
fasst. Der Definition eines Sufis als frommer Asket, des-
sen Leben auf Gott ausgerichtet ist, und der Einfiihrung in
die spirituellen Grundlagen folgen u. a. die Erkldrung der

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 20:17:30. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655

656

Organisation und die Vorstellung einiger bekannter Sufi-
Orden. Daran schlieBt sich eine Darstellung der spirituel-
len Praxis der Sufis sowie deren sakraler Orte und Kunst
an. Abschliefend geht Frembgen auf die Verehrung von
Sufi-Heiligen ein und erwéhnt kurz einige Besonderheiten
des Sufitums der Gegenwart.

Krisztina Kehl-Bodrogi stellt in ihrem Beitrag reli-
giose Alltagspraktiken von Muslimen (89-122) dar. Sie
betont, dass “orthodoxe” und “volkstiimliche” Praktiken
(89) eng miteinander verbunden, sowohl im stiddtischen
als auch ldndlichen Milieu zu finden und vor allem aber
auch weit verbreitet seien. Anfangs stellt sie iibernatiir-
liche Phianomene vor, von denen Gefahren ausgehen, um
danach Maflnahmen dagegen anzusprechen. Wie Fremb-
gen verweist sie schlieflich auf den Besuch und Praktiken
der Verehrung an segenspendenden Heiligengribern und
stellt eine Bedrohung siamtlicher beschriebener Praktiken
durch streng texttreue Stromungen des Islam sowie Sidku-
larisierungstendenzen fest.

Ingrid Pfluger-Schindlbeck setzt sich im ersten ihrer
beiden Beitrage (123—-146) mit der vielschichtigen Be-
deutung des Schleiers auseinander. Diesen verortet sie
im “Zentrum der Begegnung zwischen européischen und
muslimischen Gesellschaften” (123). Dafiir zeichnet sie
die Debatte um den islamischen Schleier in Europa, aber
auch innerhalb muslimischer Gesellschaften, und dessen
politische Instrumentalisierung bis in die Gegenwart nach.
Es folgen eine kurze Erorterung der moglichen Begriin-
dung des Schleiers durch den Koran sowie eher allgemei-
ne Uberlegungen zu “Ehre, Scham und Verschleierung”
(132). Danach wendet sie sich der Frage nach personli-
cher und sozialer Identitédt und Status durch Verschleie-
rung zu. SchlieBlich kommt sie auf den Zusammenhang
von “Haar, Sexualitit, Vitalitdt und Verschleierung” (141)
zu sprechen.

Ingeborg Baldaufs Beitrag (147-188) nimmt als einzi-
ger direkten Bezug auf Objekte der Sammlung. Nachdem
sie anfangs den Forschungsstand und -ansitze zu narrati-
ven Quellen und den Objekten skizziert, setzt sie diese in
eine Beziehung, die sie als “fiktiv, aber nicht unplausibel”
(147) bezeichnet, um einen “Anlass fiir Fragen nach den
Menschen um die Objekte herum” (147) zu bieten. Als
Beispiele wihlt sie zwei Reitpeitschen und Frauenhau-
ben, die sie mit entsprechenden Schriftquellen aus Mit-
telasien verbindet und unter den Aspekten “Heilige und
Michtige”, “Geraubte Menschen, Sklaven, Diener und
S6ldner” und “Tochter und Miitter, S6hne und Viter, Orte
und Namen” kontextualisiert. Zudem thematisiert sie als
einzige Autorin die Frage, wie diese Stiicke in den Besitz
eines Sammlers gelangen konnten. Abschlieend unter-
sucht sie die gewonnenen Erkenntnisse auf die Moglich-
keit hin, sich Identititen in Mittelasien im 19. / frithen
20. Jh. zu néhern.

Lutz Rzehak beschreibt in seinem Beitrag (189-219)
das Gastwesen in Afghanistan. Dafiir stellt er dessen
Grundlagen in muslimischen Gesellschaften im Allgemei-
nen und Afghanistan im Speziellen vor. Er beschreibt es
als im hohen Ma@ ritualisiert, auch der Verbesserung des
sozialen Status dienend und geht zudem auf dessen Aus-
wirkung auf die bauliche Gestaltung von Wohnhidusern

Rezensionen

und Dorfern ein. Rzehak versteht die Gastfreundschaft
als Verhaltensnorm, stellt die grundlegenden Rechte und
Pflichten des Gastgebers und Gastes vor und illustriert
dies detailliert anhand eines Besuchs.

Im letzten Beitrag des Bands (220-233) stellt Ingrid
Pfluger-Schindlbeck ihre Uberlegungen zu Geschlecht
und Raum in muslimischen Gesellschaften dar. Dazu be-
trachtet sie zuerst “konkrete Rdume wie das Haus” (221),
das sie dem weiblichen Geschlecht zuschreibt. Als Be-
funde fiihrt sie Studien iiber die Nutzung eines Gehof-
tes in Swat, Pakistan aus den 1970ern und eines Apparte-
menthauses in einem Auflenbezirk von Karachi 2006 an.
Danach wendet sie sich dem “symbolischen oder ideo-
logischen Raum” (221), konkret der Verwandtschaft, zu.
Zusammenfassend stellt sie fest, dass eine Trennung nach
Geschlechtern nicht absolut vorzunehmen sei, dass Gren-
zen fliefend seien und grundsitzlich eine Asymmetrie zu
Lasten der Frauen vorherrsche.

Der Begleitband vermag es, einen abwechslungsrei-
chen Einblick in verschiedenste Forschungsansitze und
-ergebnisse zu historischen und gegenwirtigen musli-
mischen Gesellschaften zu geben und die Exponate der
Dauerausstellung in einen allgemeinen kulturellen und
gesellschaftlichen Kontext zu verorten. Die Aufsitze ver-
mitteln der breiten, interessierten Leserschaft den jewei-
ligen Forschungsstand anschaulich, ohne dass dies zu
Lasten der Zeichnung eines differenzierten Bildes ginge.
Dem Leser wird durch die beigefiigten Bibliografien mit
Fachliteratur zudem die Moglichkeit geboten, sich wei-
ter zu informieren. Einige der Aufsitze weisen auch Ful3-
noten auf, fiir die das Fachpublikum dankbar sein wird.
Die Beitrige sind wie eingangs erwihnt thematisch grup-
piert und widmen sich weitgehend frei den Schwerpunk-
ten der Ausstellung. Neben den Aufsdtzen werden im
Begleitband ausgewihlte Exponate der Dauerausstellung
durch Fotografien, Objektlegenden und kurze erkliren-
de Begleittexte vorgestellt. Sie werden entsprechend der
Themen der Aufsitze in den Katalog eingebettet. So fin-
den sich etwa beim Thema Koran (21-46) Koranstiander
und -taschen oder beim Thema Gastfreundschaft (189—
219) Teekannen, ein Wasserpfeifenkorpus und Musik-
instrumente. Die Autoren selbst nehmen mit Ausnahme
Baldaufs keinen Bezug auf die Objekte, auch erfolgen
keine Verweise auf Abbildungen im Text.

Die Exponate werden in hervorragenden, teils vollsei-
tigen Farbaufnahmen abgebildet. Ihre einheitliche Auf-
nahme vor schwarzem Grund inszeniert sie dabei sehr
asthetisch und als Kunstwerke. Die Objektlegenden bie-
ten als wesentliche Informationen die Bezeichnung, Lo-
kalisierung, Datierung, Material, Malle, Provenienz und
Inventarnummer. Dabei ist jedoch nicht nachvollziehbar,
warum die Lokalisierung einiger Objekte mit Landern/
Regionen (Nordafrika, Syrien [27], Tirkei [29]), ande-
re mit Volksgruppen/Sprachen (arabisch [23], tiirkisch
[33]), wieder andere mit Reichen/Dynastien (Osmani-
sches Reich [55]) angegeben ist. Verwirrend sind auch
Reihungen wie “Bahrain, Swat, Pakistan” (143). Ein kur-
zer Hinweis auf die ggf. vorliegende Lokalisierungspro-
blematik und eine geografische Karte mit eingezeichneten
Regionen zu Beginn des Buches hitten einfach Abhilfe

Anthropos 107.2012

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 20:17:30. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655

Rezensionen

geschaffen. Teilweise werden Fachbegriffe vorausgesetzt
(khatam-kar [26], mashrabiya [27]), die zumindest in
einem Glossar am Ende des Bandes hitten erklért wer-
den miissen. Die Nutzung und der kulturelle Kontext eini-
ger Objekte werden, vielleicht auch durch die Kiirze der
Begleittexte bedingt, knapp und allgemein erldutert. Auf
Besonderheiten der abgebildeten Exponate, etwa in ihrer
Form, verwendeten Motiven oder Inschriften, die eigent-
lich entscheidend zur “kulturelle[n] Relevanz eines Ob-
jekts” (11) beitragen, wird in den meisten Fillen nicht
eingegangen.

Zusammenfassend lidsst sich festhalten, dass die
Sammlung und ihre Objekte in diesem Begleitband in den
Hintergrund treten. Sie scheinen lediglich Anlass dieser
Aufsatzsammlung zu sein und diese zu illustrieren. Die
Exponate hitten es jedoch verdient, in den Mittelpunkt
des Begleitbandes zur Dauerausstellung gestellt zu wer-
den. Differenzierte Aussagen iiber muslimische Gesell-
schaften hétten auch durch eine auf das Objekt bezogene
bzw. von ihm ausgehende Kontextualisierung getroffen
und dem Publikum vermittelt werden kénnen. So wiren
Forschung und Museum gelungen verschrinkt worden
und hétten besser voneinander profitieren konnen. Fiir
den Sammlungsinteressierten wire es zudem ein grofe-
rer Gewinn gewesen, die Sammlungsgeschichte und die
Wege der Objekte in die Sammlung zu vertiefen; ein
Thema, dem in aktuellen Forschungsprojekten vermehrt
nachgegangen wird. Dies hitte auch Schwerpunkte und
Liicken im Sammlungsbestand und Begleitband erklirt,
etwa den Mangel an Exponaten vor dem 19. Jh. oder
der zeitgenossischen muslimischen Kulturproduktion in
Deutschland.

Abschliefend noch eine Bemerkung zum Titel “Wel-
ten der Muslime”. Dieser verspricht anderes als Dauer-
ausstellung und Begleitband leisten konnen, was jedoch
nicht die kulturelle Bedeutung der Exponate und Leis-
tung der Autoren schmilern soll. Das Museum hitte gut
daran getan, dhnlich dem Metropolitan Museum of Art in
New York, das seine neuausgestellte Sammlung islami-
scher Kunst als “Galleries for the Art of the Arab Lands,
Turkey, Iran, Central Asia, and Later South Asia” zeigt,
wenigstens im Untertitel zu prézisieren, was die Stirke
dieser Sammlung ist und letztlich auch des Begleitbandes
sein sollte: ndmlich die materielle Kultur muslimischer
Gesellschaften in Nordafrika, West- und Zentralasien des
19. bis Mitte des 20. Jh.s. Miriam Kiihn

Phillips, Ruth B.: Museum Pieces. Toward the In-
digenization of Canadian Museums. Montreal: McGill-
Queen’s University Press, 2011. 392 pp. ISBN 978-0-
7735-3906-8. Price $ 39.95

As the title suggests, this is a collection of essays,
written over a period of some twenty years, describing
the growing influence of indigenous interest groups over
Canadian museums with significant ethnographic collec-
tions. The author, an art historian and anthropologist who
participated in the process of “indigenization” as an in-
fluential member of the Canadian museological establish-
ment, endorses this development but, thankfully, main-

Anthropos 107.2012

657

tains enough scholarly distance to sound a few alarm bells
as well.

The political scene is set in Part One of the book, un-
der the rubric of “Confrontation and Contestation,” where
Phillips describes some key events that contributed to Ca-
nadian aboriginal groups challenging traditional museo-
logical conventions. Phillips begins this section with a
detailed analysis of Expo 67 in Montreal as an early ex-
ample of clashing views on the portrayal of the aboriginal
peoples’ position in Canadian history and society, and the
ability of native artists and interest groups to shape it in
unconventional and influential ways. It comes as no sur-
prise, though, that she singles out the 1988 “The Spirit
Sings” exhibition at the Glenbow Museum in Calgary as
the trigger that set in motion the radical redesign of the
role of native people in Canadian museology. Intended as
a showpiece of aboriginal arts and crafts on the occasion
of the Calgary Olympics, the exhibition led to an interna-
tional boycott organized by native groups and their sup-
porters to protest the disenfranchisement of Canadian ab-
original people. The controversy led to the formation of
a government-funded “Task Force on Museums and First
Peoples” which spent four years, 1988—1992, on formu-
lating new principles for the involvement of aboriginal in-
terest groups in decisions about the appropriate depiction
of native people in Canadian museums.

Ruth Phillips was a member of this task force, and
this may have been a factor in her becoming the direc-
tor of the Museum of Anthropology at the University of
British Columbia in 1997. Here she succeeded the doyen
of Canada’s “critical museologists,” Michael Ames, who
had advanced the partnership with local aboriginal groups
well beyond the prevailing norm. In Part Two, called ‘“Re-
disciplining the Museum,” Phillips offers some intriguing
insights into the challenges posed to established museo-
logical practices by the growing influence of native stake-
holders. She discusses the restrictions on the display or
even possession of sacred or otherwise sensitive objects,
such as Iroquois wampum belts and so-called “false face”
masks, and she concludes that such restrictions are justi-
fied as a gesture of resistance to “the axis of knowledge
and power that was activated during the colonial period,
through academic and popular projects of representation”
(129). On the other hand, she refuses to join the camp of
hard-core advocates of universal repatriation of native ar-
tifacts, arguing instead in favor of a nuanced approach
that takes into consideration how a given object ended up
in a museum collection.

Part Three — “Working It out” — reviews several exhi-
bitions at major Canadian museums and galleries where
the new partnership between museum professionals and
representatives of aboriginal groups has been entrenched.
Phillips sees this “collaborative paradigm of exhibition
production” as involving “a new form of power-sharing
in which museum and community partners co-manage a
broad range of the activities” (188) in an effort to redress
“past asymmetries of power in the treatment of intellec-
tual property” (190).

More examples of “inclusiveness” and “dialogic part-
nerships” follow in the concluding Part Four, called “The

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 20:17:30. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655

