
Anthropos  107.2012

655Rezensionen

ataman is just like a “shaman persona” due to his ability 
to competently manage a duality (71; but pointedly lacks 
the traditional equipment). The question then arises what 
exactly the difference would be to a “genuine shaman.” 
A more honest definition of shamanism can be found on 
page 37 as “a constellation of occult practices” where­
in “the occult” refers to a large range of activities from 
healing, to bone-setting, to hunting divination, as well as 
to negotiations with world-creating and world-destroying 
spirits. Pedersen’s use of the term “occult” tends to sig­
nify any nontutored form of thought rather than some­
thing that Mongols might classify as “black” knowledge. 
In contrast to a wealth of specific examples, these broad-
brush terms enliven the text but wash concrete Darhad 
experience into a transcontinental model of shamanism. 

David G. Anderson

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid (Hrsg.): Welten der Mus- 
lime für das Ethnologische Museum der Staatlichen Mu­
seen zu Berlin. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2012. 
239 pp., Fotos. ISBN 978-3-496-01445-4. Preis: € 39.95

Im November 2011 eröffnete im Ethnologischen Mu­
seum der Staatlichen Museen zu Berlin die Daueraus­
stellung “Welten der Muslime”. Erstmals ist seitdem die 
reiche Sammlung von Exponaten des “Fachreferats Nord­
afrika, West- und Zentralasien” für das Publikum ständig 
zugänglich. Anlässlich dieser Eröffnung erschien der hier 
vorliegende Begleitband, der acht Beiträge von Vertretern 
der Arabistik, Islamwissenschaft, Turkologie, Zentral­
asienstudien, Ethnologie und Religionswissenschaft ver­
sammelt. Diese werden von großformatigen und farbi­
gen Abbildungen ausgewählter Exponate illustriert. Die 
Themenschwerpunkte des Begleitbands orientieren sich 
an den thematischen Modulen der Dauerausstellung, die 
von der Kuratorin Ingrid Pfluger-Schindlbeck entwickelt 
wurden: die “geschlechtsspezifische Nutzung von Raum” 
(11, Pfluger-Schindlbeck, z. T. Rzehak), der Beitrag ma­
terieller Kulturgüter zur Schaffung von Identitäten und 
Status (Pfluger-Schindlbeck, Baldauf, Kehl-Bodrogi) so­
wie die Vielschichtigkeit des Islam in verschiedenen Ge­
sellschaften und Kontexten (Krämer, Neuwirth, Fremb­
gen, Kehl-Bodrogi). Diesen reich bebilderten Aufsätzen 
vorangestellt sind ein Vorwort der Direktorin des Ethno­
logischen Museums und eine Einführung der Kuratorin. 
Abgeschlossen wird der Band von einem Literatur- und 
Autorenverzeichnis.

Die Direktorin des Ethnologischen Museums, Viola 
König, betont in ihrem Vorwort (7) die Bedeutung der 
Eröffnung der Dauerausstellung, die durch die Ereignisse 
des 11. 09. 2001 und “der daraus resultierenden Forderung 
nach einem besseren, nicht pauschalisierten Verständnis 
für die islamische Welt” (7) angeregt worden sei. Anhand 
des Sammlungsbestands könnten dem Besucher nun Fra­
gen zur Vergangenheit und Gegenwart der Herkunftsge­
sellschaften der Museumsobjekte beantwortet werden. 
Durch die oben erwähnten Themenschwerpunkte würden 
zusätzlich auch Anknüpfungspunkte an gesellschaftspoli­
tische Fragen der Gegenwart in Deutschland und Europa 
geboten.

Die Kuratorin der Dauerausstellung Ingrid Pfluger-
Schindlbeck gibt in ihrer Einführung (8–12) einen Ein­
blick in deren Konzeption. Dem stellt sie einen Rück­
blick auf die Geschichte der Sammlung voran. Ziel ihrer 
Ausstellung sei es, “wichtige kulturelle Ideen und Werte 
muslimischer Gesellschaften auf der Basis des Samm­
lungsbestandes …, unabhängig von einer Klassifikation 
der Objekte als Kunst oder nicht Kunst” (11) zu zeigen. 
Die bereits erwähnten drei Themen stellt sie kurz vor und 
begründet ihre Wahl damit, dass diese “in der Begegnung 
des Westens mit muslimisch geprägten Gesellschaften 
von Beginn an und bis in unsere Gegenwart hinein eine 
Rolle spielen und unser Bild von Muslimen, aber auch 
ihr eigenes Selbstverständnis prägen” (11). Eine ausführ­
lichere Erörterung, ob dieser Ansatz und die daraus re­
sultierenden drei Themen es vermögen, ein differenzier­
tes Bild muslimischer Gesellschaften der Vergangenheit 
und Gegenwart der verschiedenen Regionen der Welt zu 
zeichnen, würde den Rahmen dieser Rezension sprengen. 
Grundsätzlich gilt es jedoch kritisch zu hinterfragen, ob in 
einem Museum des 21. Jh.s “unser Bild von Muslimen” 
(Schleier, geschlechtsspezifische Raumnutzung) bestä­
tigt und festgeschrieben werden soll oder ob das Muse­
um nicht eher den Bildungsauftrag hat, ein historisch und 
regional differenziertes und vielleicht auch neues, überra­
schendes Bild muslimischer Gesellschaften zu vermitteln 
und damit “unser Bild” herauszufordern.

Auf den folgenden Seiten (13–20) versucht Pfluger-
Schindlbeck einen Exkurs in die zeitgenössische Kunst, 
indem sie Installationen der im Iran geborenen, heute in 
Berlin lebenden Künstlerin Shahla Safarzadeh vorstellt. 
Dabei erschließt sich jedoch nicht, warum Werke dieser 
Künstlerin in die Ausstellung und den Begleitband aufge­
nommen wurden, zumal sich Pfluger-Schindlbeck im Zu­
sammenhang mit ihrer Ausstellungskonzeption mehrfach 
gegen die unkontextualisierte und ästhetisierende Präsen­
tation von Objekten in Kunstmuseen ausspricht.

Es folgt der erste von acht Fachaufsätzen (21–46). 
Ausgehend von der Debatte, ob der Islam Teil Deutsch­
lands und Europas sei, erinnert Angelika Neuwirth daran, 
dass der Koran zwar Erbe der Muslime, aber auch “ein 
theologisch bedeutendes Vermächtnis der spätantiken 
Kultur an Europa” (38) sei. Dafür verortet sie den Koran 
in den Kontext seines kulturellen Milieus, nämlich den 
der Spätantike, und führt dies anschaulich an mehreren 
Beispielen aus.

Gudrun Krämer zeigt in ihrem Beitrag (47–64) ein­
drücklich, dass sich “schon früh … eine Vielfalt musli­
mischer Lebensweisen, Denkschulen und Gefühlswelten 
herausgebildet” (47) hat. Sie stellt neben dem Koran als 
Offenbarung auch die “Prophetenpraxis” als grundlegend 
dar, geht auf die Unterscheidung von Sunniten und Schii­
ten ein, stellt die Rolle der Religions- und Rechtsgelehr­
ten heraus und diskutiert schließlich die Frage der Auto­
rität über die Interpretationen des Islam.

Darauf folgt der Beitrag von Jürgen Wasim Frembgen, 
der sich mit der “Sufi-Tradition im Islam“ (65–88) be­
fasst. Der Definition eines Sufis als frommer Asket, des­
sen Leben auf Gott ausgerichtet ist, und der Einführung in 
die spirituellen Grundlagen folgen u. a. die Erklärung der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655


656

Anthropos  107.2012

Rezensionen

Organisation und die Vorstellung einiger bekannter Sufi-
Orden. Daran schließt sich eine Darstellung der spirituel­
len Praxis der Sufis sowie deren sakraler Orte und Kunst 
an. Abschließend geht Frembgen auf die Verehrung von 
Sufi-Heiligen ein und erwähnt kurz einige Besonderheiten 
des Sufitums der Gegenwart.

Krisztina Kehl-Bodrogi stellt in ihrem Beitrag reli­
giöse Alltagspraktiken von Muslimen (89–122) dar. Sie 
betont, dass “orthodoxe” und “volkstümliche” Praktiken 
(89) eng miteinander verbunden, sowohl im städtischen 
als auch ländlichen Milieu zu finden und vor allem aber 
auch weit verbreitet seien. Anfangs stellt sie übernatür­
liche Phänomene vor, von denen Gefahren ausgehen, um 
danach Maßnahmen dagegen anzusprechen. Wie Fremb­
gen verweist sie schließlich auf den Besuch und Praktiken 
der Verehrung an segenspendenden Heiligengräbern und 
stellt eine Bedrohung sämtlicher beschriebener Praktiken 
durch streng texttreue Strömungen des Islam sowie Säku­
larisierungstendenzen fest.

Ingrid Pfluger-Schindlbeck setzt sich im ersten ihrer 
beiden Beiträge (123–146) mit der vielschichtigen Be­
deutung des Schleiers auseinander. Diesen verortet sie 
im “Zentrum der Begegnung zwischen europäischen und 
muslimischen Gesellschaften” (123). Dafür zeichnet sie 
die Debatte um den islamischen Schleier in Europa, aber 
auch innerhalb muslimischer Gesellschaften, und dessen 
politische Instrumentalisierung bis in die Gegenwart nach. 
Es folgen eine kurze Erörterung der möglichen Begrün­
dung des Schleiers durch den Koran sowie eher allgemei­
ne Überlegungen zu “Ehre, Scham und Verschleierung” 
(132). Danach wendet sie sich der Frage nach persönli­
cher und sozialer Identität und Status durch Verschleie­
rung zu. Schließlich kommt sie auf den Zusammenhang 
von “Haar, Sexualität, Vitalität und Verschleierung” (141) 
zu sprechen.

Ingeborg Baldaufs Beitrag (147–188) nimmt als einzi­
ger direkten Bezug auf Objekte der Sammlung. Nachdem 
sie anfangs den Forschungsstand und -ansätze zu narrati­
ven Quellen und den Objekten skizziert, setzt sie diese in 
eine Beziehung, die sie als “fiktiv, aber nicht unplausibel” 
(147) bezeichnet, um einen “Anlass für Fragen nach den 
Menschen um die Objekte herum” (147) zu bieten. Als 
Beispiele wählt sie zwei Reitpeitschen und Frauenhau­
ben, die sie mit entsprechenden Schriftquellen aus Mit­
telasien verbindet und unter den Aspekten “Heilige und 
Mächtige”, “Geraubte Menschen, Sklaven, Diener und 
Söldner” und “Töchter und Mütter, Söhne und Väter, Orte 
und Namen” kontextualisiert. Zudem thematisiert sie als 
einzige Autorin die Frage, wie diese Stücke in den Besitz 
eines Sammlers gelangen konnten. Abschließend unter­
sucht sie die gewonnenen Erkenntnisse auf die Möglich­
keit hin, sich Identitäten in Mittelasien im 19. / frühen 
20. Jh. zu nähern.

Lutz Rzehak beschreibt in seinem Beitrag (189–219) 
das Gastwesen in Afghanistan. Dafür stellt er dessen 
Grundlagen in muslimischen Gesellschaften im Allgemei­
nen und Afghanistan im Speziellen vor. Er beschreibt es 
als im hohen Maß ritualisiert, auch der Verbesserung des 
sozialen Status dienend und geht zudem auf dessen Aus­
wirkung auf die bauliche Gestaltung von Wohnhäusern 

und Dörfern ein. Rzehak versteht die Gastfreundschaft 
als Verhaltensnorm, stellt die grundlegenden Rechte und 
Pflichten des Gastgebers und Gastes vor und illustriert 
dies detailliert anhand eines Besuchs.

Im letzten Beitrag des Bands (220–233) stellt Ingrid 
Pfluger-Schindlbeck ihre Überlegungen zu Geschlecht 
und Raum in muslimischen Gesellschaften dar. Dazu be­
trachtet sie zuerst “konkrete Räume wie das Haus” (221), 
das sie dem weiblichen Geschlecht zuschreibt. Als Be­
funde führt sie Studien über die Nutzung eines Gehöf­
tes in Swat, Pakistan aus den 1970ern und eines Apparte­
menthauses in einem Außenbezirk von Karachi 2006 an. 
Danach wendet sie sich dem “symbolischen oder ideo­
logischen Raum” (221), konkret der Verwandtschaft, zu. 
Zusammenfassend stellt sie fest, dass eine Trennung nach 
Geschlechtern nicht absolut vorzunehmen sei, dass Gren­
zen fließend seien und grundsätzlich eine Asymmetrie zu 
Lasten der Frauen vorherrsche.

Der Begleitband vermag es, einen abwechslungsrei­
chen Einblick in verschiedenste Forschungsansätze und 
-ergebnisse zu historischen und gegenwärtigen musli­
mischen Gesellschaften zu geben und die Exponate der 
Dauerausstellung in einen allgemeinen kulturellen und 
gesellschaftlichen Kontext zu verorten. Die Aufsätze ver­
mitteln der breiten, interessierten Leserschaft den jewei­
ligen Forschungsstand anschaulich, ohne dass dies zu 
Lasten der Zeichnung eines differenzierten Bildes ginge. 
Dem Leser wird durch die beigefügten Bibliografien mit 
Fachliteratur zudem die Möglichkeit geboten, sich wei­
ter zu informieren. Einige der Aufsätze weisen auch Fuß­
noten auf, für die das Fachpublikum dankbar sein wird. 
Die Beiträge sind wie eingangs erwähnt thematisch grup­
piert und widmen sich weitgehend frei den Schwerpunk­
ten der Ausstellung. Neben den Aufsätzen werden im 
Begleitband ausgewählte Exponate der Dauerausstellung 
durch Fotografien, Objektlegenden und kurze erklären­
de Begleittexte vorgestellt. Sie werden entsprechend der 
Themen der Aufsätze in den Katalog eingebettet. So fin­
den sich etwa beim Thema Koran (21–46) Koranständer 
und -taschen oder beim Thema Gastfreundschaft (189–
219) Teekannen, ein Wasserpfeifenkorpus und Musik­
instrumente. Die Autoren selbst nehmen mit Ausnahme 
Baldaufs keinen Bezug auf die Objekte, auch erfolgen 
keine Verweise auf Abbildungen im Text.

Die Exponate werden in hervorragenden, teils vollsei­
tigen Farbaufnahmen abgebildet. Ihre einheitliche Auf­
nahme vor schwarzem Grund inszeniert sie dabei sehr 
ästhetisch und als Kunstwerke. Die Objektlegenden bie­
ten als wesentliche Informationen die Bezeichnung, Lo­
kalisierung, Datierung, Material, Maße, Provenienz und 
Inventarnummer. Dabei ist jedoch nicht nachvollziehbar, 
warum die Lokalisierung einiger Objekte mit Ländern/
Regionen (Nordafrika, Syrien [27], Türkei [29]), ande­
re mit Volksgruppen/Sprachen (arabisch [23], türkisch 
[33]), wieder andere mit Reichen/Dynastien (Osmani­
sches Reich [55]) angegeben ist. Verwirrend sind auch 
Reihungen wie “Bahrain, Swat, Pakistan” (143). Ein kur­
zer Hinweis auf die ggf. vorliegende Lokalisierungspro­
blematik und eine geografische Karte mit eingezeichneten 
Regionen zu Beginn des Buches hätten einfach Abhilfe 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655


Anthropos  107.2012

657Rezensionen

geschaffen. Teilweise werden Fachbegriffe vorausgesetzt 
(khatam-kar [26], mashrabiya [27]), die zumindest in 
einem Glossar am Ende des Bandes hätten erklärt wer­
den müssen. Die Nutzung und der kulturelle Kontext eini­
ger Objekte werden, vielleicht auch durch die Kürze der 
Begleittexte bedingt, knapp und allgemein erläutert. Auf 
Besonderheiten der abgebildeten Exponate, etwa in ihrer 
Form, verwendeten Motiven oder Inschriften, die eigent­
lich entscheidend zur “kulturelle[n] Relevanz eines Ob­
jekts” (11) beitragen, wird in den meisten Fällen nicht 
eingegangen.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die 
Sammlung und ihre Objekte in diesem Begleitband in den 
Hintergrund treten. Sie scheinen lediglich Anlass dieser 
Aufsatzsammlung zu sein und diese zu illustrieren. Die 
Exponate hätten es jedoch verdient, in den Mittelpunkt 
des Begleitbandes zur Dauerausstellung gestellt zu wer­
den. Differenzierte Aussagen über muslimische Gesell­
schaften hätten auch durch eine auf das Objekt bezogene 
bzw. von ihm ausgehende Kontextualisierung getroffen 
und dem Publikum vermittelt werden können. So wären 
Forschung und Museum gelungen verschränkt worden 
und hätten besser voneinander profitieren können. Für 
den Sammlungsinteressierten wäre es zudem ein größe- 
rer Gewinn gewesen, die Sammlungsgeschichte und die 
Wege der Objekte in die Sammlung zu vertiefen; ein 
Thema, dem in aktuellen Forschungsprojekten vermehrt 
nachgegangen wird. Dies hätte auch Schwerpunkte und 
Lücken im Sammlungsbestand und Begleitband erklärt, 
etwa den Mangel an Exponaten vor dem 19. Jh. oder 
der zeitgenössischen muslimischen Kulturproduktion in 
Deutschland.

Abschließend noch eine Bemerkung zum Titel “Wel­
ten der Muslime”. Dieser verspricht anderes als Dauer­
ausstellung und Begleitband leisten können, was jedoch 
nicht die kulturelle Bedeutung der Exponate und Leis­
tung der Autoren schmälern soll. Das Museum hätte gut 
daran getan, ähnlich dem Metropolitan Museum of Art in 
New York, das seine neuausgestellte Sammlung islami­
scher Kunst als “Galleries for the Art of the Arab Lands, 
Turkey, Iran, Central Asia, and Later South Asia” zeigt, 
wenigstens im Untertitel zu präzisieren, was die Stärke 
dieser Sammlung ist und letztlich auch des Begleitbandes 
sein sollte: nämlich die materielle Kultur muslimischer 
Gesellschaften in Nordafrika, West- und Zentralasien des 
19. bis Mitte des 20. Jh.s.  Miriam Kühn 

Phillips, Ruth B.: Museum Pieces. Toward the In­
digenization of Canadian Museums. Montreal: McGill-
Queen’s University Press, 2011. 392 pp. ISBN 978-0-
7735-3906-8. Price $ 39.95 

 As the title suggests, this is a collection of essays, 
written over a period of some twenty years, describing 
the growing influence of indigenous interest groups over 
Canadian museums with significant ethnographic collec­
tions. The author, an art historian and anthropologist who 
participated in the process of “indigenization” as an in­
fluential member of the Canadian museological establish­
ment, endorses this development but, thankfully, main­

tains enough scholarly distance to sound a few alarm bells 
as well.

The political scene is set in Part One of the book, un­
der the rubric of “Confrontation and Contestation,” where 
Phillips describes some key events that contributed to Ca­
nadian aboriginal groups challenging traditional museo­
logical conventions. Phillips begins this section with a 
detailed analysis of Expo 67 in Montreal as an early ex­
ample of clashing views on the portrayal of the aboriginal 
peoples’ position in Canadian history and society, and the 
ability of native artists and interest groups to shape it in 
unconventional and influential ways. It comes as no sur­
prise, though, that she singles out the 1988 “The Spirit 
Sings” exhibition at the Glenbow Museum in Calgary as 
the trigger that set in motion the radical redesign of the 
role of native people in Canadian museology. Intended as 
a showpiece of aboriginal arts and crafts on the occasion 
of the Calgary Olympics, the exhibition led to an interna­
tional boycott organized by native groups and their sup­
porters to protest the disenfranchisement of Canadian ab­
original people. The controversy led to the formation of 
a government-funded “Task Force on Museums and First 
Peoples” which spent four years, 1988–1992, on formu­
lating new principles for the involvement of aboriginal in­
terest groups in decisions about the appropriate depiction 
of native people in Canadian museums. 

Ruth Phillips was a member of this task force, and 
this may have been a factor in her becoming the direc­
tor of the Museum of Anthropology at the University of 
British Columbia in 1997. Here she succeeded the doyen 
of Canada’s “critical museologists,” Michael Ames, who 
had advanced the partnership with local aboriginal groups 
well beyond the prevailing norm. In Part Two, called “Re-
disciplining the Museum,” Phillips offers some intriguing 
insights into the challenges posed to established museo­
logical practices by the growing influence of native stake­
holders. She discusses the restrictions on the display or 
even possession of sacred or otherwise sensitive objects, 
such as Iroquois wampum belts and so-called “false face” 
masks, and she concludes that such restrictions are justi­
fied as a gesture of resistance to “the axis of knowledge 
and power that was activated during the colonial period, 
through academic and popular projects of representation” 
(129). On the other hand, she refuses to join the camp of 
hard-core advocates of universal repatriation of native ar­
tifacts, arguing instead in favor of a nuanced approach 
that takes into consideration how a given object ended up 
in a museum collection. 

Part Three – “Working It out” – reviews several exhi­
bitions at major Canadian museums and galleries where 
the new partnership between museum professionals and 
representatives of aboriginal groups has been entrenched. 
Phillips sees this “collaborative paradigm of exhibition 
production” as involving “a new form of power-sharing 
in which museum and community partners co-manage a 
broad range of the activities” (188) in an effort to redress 
“past asymmetries of power in the treatment of intellec­
tual property” (190). 

More examples of “inclusiveness” and “dialogic part­
nerships” follow in the concluding Part Four, called “The 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-655

