
Diyâr, 6. Jg., 1/2025, S. 183–187, DOI: 10.5771/2625-9842-2025-1-183

REZENSIONEN / BOOK REVIEWS

Voswinckel Filiz, Esther. 2022. Aziz Mahmud Hüdayi in Istanbul – Biogra-
phie eines Ortes. Baden-Baden: Ergon. 284 Seiten. ISBN: 9783956509896.

Rezensiert von Gülfem Alıcı
Universität Hamburg
guelfem.alici@uni-hamburg.de

Bei der vorliegenden Monographie handelt es sich um die Dissertationsschrift der Reli-
gionsethnologin Esther Voswinckel Filiz. Sie befasst sich mit Aziz Mahmud Hüdayi 
(1541–1628), einem der bekanntesten Istanbuler Sufi-Persönlichkeiten aus osmanischer 
Zeit und dem Gründer des Celvetiyye-Ordens. Die Autorin untersucht in ihrer Biogra-
phie eines Ortes – so der Untertitel des Werks – aus religionsethnologischer Perspektive 
das Heiligtum des Sufis und die heute gelebte Religiosität an seinem Mausoleum im 
Istanbuler Stadtteil Üsküdar. Verfolgt wird die Methode der teilnehmenden Beobach-
tung (S. 35) in Form des ethnographic writing (S. 11). Als Ausgangspunkt und Primär-
quelle der Untersuchung dient die Grabstätte des Aziz Mahmud Hüdayi, die früher 
wie heute als populärer Pilgerort viele Bevölkerungsschichten anzieht. Die Autorin 
besuchte diesen Ort, der wegen Bauarbeiten von 2013 bis 2015 geschlossen war, wäh-
rend ihrer stationären Feldforschung von April 2014 bis Oktober 2015 sowie mehrere 
Monate im Folgejahr. Voswinckel Filiz dokumentiert die Etappen der Restaurierung des 
Mausoleums bis zu seiner Wiederöffnung und zeichnet in ihrer Studie die Gespräche 
mit verschiedenen Akteur/-innen sowie ihre Recherchen und Eindrücke auf, die im 
Zusammenhang mit diesem Mausoleum stehen.

Das Buch besteht aus sieben Kapiteln (einschließlich der Einleitung), der Dank-
sagung, dem Literaturverzeichnis, einem kurzen Anhang, dem Index sowie mehreren 
Abbildungen, die größtenteils aus der Zeit der Feldforschung der Autorin stammen. 

Das Vorwort, verfasst von Volkhard Krech, dem Erstbetreuer der Arbeit und gleich-
zeitig Direktor des Centrums für Religionswissenschaftliche Studien (CERES) der Ruhr-
Universität Bochum, unterstreicht das methodische Vorgehen, so auch die Bedeutung 
der Untersuchung. In Kap. 1 (Einleitung, S. 17–37) beschreibt die Autorin den Prozess 
ihrer Themenfindung, die Problemstellung, die Leitgedanken und Fragestellungen der 
Arbeit sowie ihre theoretischen und methodischen Grundlagen. Die Leitfragen lauten: 
1. Wer oder was [ist] Aziz Mahmud Hüdayi? Ort oder Person? (S. 18); 2. Wo befindet 
sich Aziz Mahmud Hüdayi? (S. 21); 3. Wie teilt sich der Ort mit? (S. 29); 4. Wie treten 
Menschen mit ihm in Beziehung? (ebd.). 

Ziel der Untersuchung ist es, einen Beitrag zur „religionswissenschaftlichen Erfor-
schung der religiösen Semiotisierung von Orten und von Sakralarchitektur“ zu leisten 
und das Desiderat in der „religionsethnologischen Erforschung von Orten und Stätten 
des (Sufi-)Heiligenkults in Istanbul“ zu schließen (S. 29). Ob zu religiösen Praktiken 
der Sufis und über die Orte und Riten der Sufi-Heiligenverehrung in der Türkei wie im 
„Forschungsstand und Erkenntnisinteresse“ (S. 29–32) suggeriert wird „überraschend 
wenige ethnologische Arbeiten“ (S. 30) vorhanden sind, hätte an dieser Stelle genauer 
erörtert werden sollen. Zwar liegt die Autorin mit der Beobachtung richtig, dass in 
der westlichen Forschung religionsethnologische und -soziologische Studien über die 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183 - am 02.02.2026, 13:11:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gülfem Alıcı184

islamische Mystik insgesamt wenig vertreten sind und darunter kaum Untersuchungen 
existieren, die sich auf die religiösen Praktiken der Sufis sowie die Orte und Riten der 
(Sufi-)Heiligenverehrung in der Türkei beziehen. Entgegen ihrer Ansicht dürfte dies 
jedoch weniger in Zusammenhang mit dem 1925 in der Republik Türkei verabschiede-
ten Gesetz Nr. 677 über das Verbot von Sufi-Konventen und Heiligengräbern stehen. 
Religionsethnologische und -soziologische Arbeiten im Themenbereich Volkreligiosi-
tät, Gräberkult, Heiligenorte und -verehrung sind in der Türkei zahlreich vorhanden. 
Volkskunde und Volksreligiosität bilden eine lebendige Forschungsdisziplin inner-
halb der türkischen Kultur- und Sozialwissenschaften und werden von benachbarten 
Fächern ebenfalls bedient. Es bleibt daher kaum nachvollziehbar, aus welchem Grund 
die Autorin in ihrem Forschungsstand die religionssoziologisch und ethnologisch 
relevanten Studien aus der Türkei, gar über Istanbul (Aziz Mahmud Hüdayi, Karaca 
Ahmed, Eyüp Sultan u.a.),1 gänzlich unkommentiert auslässt, stattdessen drei westliche 
Forschungsbeiträge als Fußnote aufführt, die zudem nicht über Istanbul handeln. Die 
Autorin hätte bereits durch eine Bewertung der von ihr verwendeten Studien aus der 
Türkei einen wesentlichen Beitrag zum Stand der Forschung geleistet.2 

In Kap. 2 (S. 39–51) teilt Voswinckel Filiz ihre Eindrücke sowie Hintergrundinforma-
tionen über den Ort ihrer Untersuchung mit. Sie nähert sich durch mehrere Zugänge 
kreisend der Stadt Istanbul, dem Bosporus, dem Stadtteil Üsküdar, dem Üsküdarer 
Viertel Aziz Mahmud Hüdayi und dem Mausoleum. In die Darstellungen sind Legen-
den, Erzählungen, historische und aktuelle Ereignisse wie auch Angaben zur geogra-
phischen Lage eingearbeitet. 

Kap. 3 (S. 61–121) befasst sich mit dem Besuch der Heiligenstätte. Nach Erklärun-
gen einzelner (einfacher) türkischer Begriffe wie ziyaret, im Unterschied zu misafirlik, 
ohne Einbindung der ziyaret-Literatur, folgt das „Ortbegehungsprotokoll“ im Viertel 
(S. 64–87). Dabei werden Fragen über „Außen und Innen“ und „Übergänge zwischen 
beiden Bereichen,“ „Riten und Gesten des Gastrituals“ diskutiert. Die Autorin führt die 
Leser über verschiedene Wege und Straßen zum Heiligengrab (türbe). Geleitet von der 
Frage „wie werden Anwesen und Anwesenheit kenntlich gemacht?“ (S. 81) analysiert sie 
alle ihr sichtbaren „Dinge“ (besser: Objekte) architektonischer und kultureller Art. In 
die Feldnotizen ist die gelebte Praxis der Gabenzirkultion vor der türbe aufgenommen. 
Diese Darstellungen enthalten wertvolle zeitgeschichtliche Aspekte und Überlegungen, 
auch über den Säkularisierungsprozess in der Türkei. 

Kap. 4 (S. 123–169) führt in den Innenbereich des Mausoleums während der Zeit 
der Bauarbeiten, in der der Komplex nicht betreten werden durfte. Die Autorin erhält 
durch ihre „Schlüsselinformanten“ Zugänge in das Ökosystem Aziz Mahmud Hüdayi. 
Das sind der Pförtner, die Grabwächterin, die Restauratorin, der Gärtner u.a., durch 
deren Mitteilungen Voswinckel Filiz sich ihrem Untersuchungsobjekt aus verschiede-
nen Blickwinkeln weiter hineinarbeitet. Die unterschiedlichen Funktionen und Auf-

1 Beispielsweise Akalın (1997); Bayrı (1947); Günay (2001 und 2002); Köksel (2009); Uyanıker 
(2010); Türk (2012).

2 Ak (2012), Köse und Ali (2010), Erdoğan (2013) und Tanman (1990, 1992, 1993, 2005) sind 
im Literaturverzeichnis aufgeführt, sie werden aber nicht besprochen oder bewertet. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183 - am 02.02.2026, 13:11:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voswinckel Filiz, Esther. Aziz Mahmud Hüdayi in Istanbul 185

Diyâr, 6. Jg., 1/2025, S. 183–187

fassungen der Akteur/-innen helfen, den religiösen Ort als Organismus zu erfassen. 
Restaurationsarbeiten im Mausoleum werden ebenso wie einzelne Reliquien durch 
Fotografien dokumentiert. Hinsichtlich der Informant/-innen lässt sich zusammenfas-
send feststellen, dass die einen Befragten eine visionär fromme Glaubenswelt ausleben, 
während die anderen aus rationalen Gründen mit dem Komplex verbunden sind. Der 
weitere Kapitelverlauf widmet sich der Wiedereröffnung des Mausoleums. Voswinckel 
Filiz beschreibt die offizielle Eröffnungszeremonie am 20.06.2015, so auch die rituellen 
Handlungen und den Umgang mit dem Ort, der wie aus diesem Kapitel hervorgeht 
einen gewissen Holismus erkennen lässt und Vorstellungen der „lokalen Regeneration“ 
aufweist. 

Kap. 5 (S. 171–217) handelt vom „dynamischen Dritten“. Das sind die „Dinge des 
Heiligen,“ womit in erster Linie die tragbaren Artefakte gemeint sind, die zur türbe des 
Aziz Mahmud Hüdayi gehören. Laut Voswinckel Filiz stellen die „tragbaren und textilen 
Elemente einen Zwischenbereich zwischen den für [ihre] Arbeit wichtigen Kategorien 
‚Ort‘ und ‚Person‘“ dar (S. 174). Sie begibt sich auf Spurensuche nach den beweglichen 
Dingen und versucht anhand der Historie des Mausoleums die aktuellen Standorte der 
Objekte zu lokalisieren, was ihr teilweise gelingt. Ihre Recherchen führen sie zunächst 
zurück in die republikanische Ära vor 1980. Besondere Aufmerksamkeit genießt der 
einstige Grabwächter (türbedar), der dieses Amt von 1954 bis 1979 innehatte (S. 200f.) 
und als Zeitzeuge wertvolle Informationen über den Zustand des Mausoleums sowie 
das ehemalige reiche Inventar hinterlassen hat (S. 195–208). Allerdings versäumt es die 
Autorin in diesem Abschnitt, die Paradoxien in ihren Darstellungen über die türkische 
Kulturpolitik aufzuzeigen. Beispielsweise führt sie nicht aus, wie das Amt des türbedar 
mit dem Gesetz Nr. 677 im genannten Zeitraum zu vereinbaren war.3 Entsprechend 
unberücksichtigt bleibt die Literatur, die zur Aufklärung dieses Sachverhalts beigetra-
gen hätte.4 

Da ein wesentlicher Teil des Inventars aus dem Mausoleum heute im Archiv des Tür-
beler ve Müzeler Müdürlüğü in Istanbul gelagert wird, handelt der weitere Kapitelabschnitt 
vom Archivbesuch der Autorin, der es möglich war, die aus drei Truhen bestehende 
Sammlung Aziz Mahmud Hüdayis zu sehen und zu beschreiben. Die Überführung der 
Kultgegenstände in staatliche Archive bewertet sie als „ikonoklastische Deprivation“ 
von Sakralstätten der Sufis im 20. Jahrhundert, die im Falle Istanbuls zu einer „Sakra-
lisierung des städtischen Raums“ führte (S. 216–217). 

Kap. 6 (S. 219–243) konzentriert sich auf den Turban (tâc) des Heiligen und schildert 
den Besuch der Autorin beim Turban-Hersteller im Selamsız genannten nahegelegenen 
Viertel Selami Ali Efendi. Abweichend von ihrer bisherigen Methode berücksichtigt 

3 Das Gesetz Nr. 677 spricht sich bereits in der Überschrift für das Verbot des Grabwächter-
tums aus: Tekke ve Zaviyelerle Türbelerin Seddine ve Türbedarlıklar İle Bir Takım Unvanların Men 
ve İlgasına Dair Kanun (URL: https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.3.677.pdf, letz-
ter Zugriff am 13 Januar 2025).

4 Beyinli Dinç, Gökçen. 2017. ‘677 Sayılı Kanun, Türbeleri ‚Millileştirme‘ ve Yıkıcı Sonuçları: 
Geç Osmanlı´dan Cumhuriyet´e Türbedarlık’. Cihannüma. Tarih ve Coğrafya Araştırmaları 
Dergisi 3.2. 113–137.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183 - am 02.02.2026, 13:11:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gülfem Alıcı186

sie hier die osmanischsprachige tācnāme-Literatur, ein eigenes Genre in der islami-
schen Ordensmystik. Das Kapitel erhält durch mündliche Informationen weitere Ver-
tiefung. Voswinckel Filiz stellt fest, dass dem Turban als „Nussschale“ des religiösen 
Ortes höchste kultische und symbolische Bedeutung zukommt. Sie identifiziert dessen 
Knopf, der aus einem zusammengefalteten Tuch besteht, als „das Innerste der Stätte,“ 
der dazu einlädt, „die ‚Einfalt‘ der religiösen Performanz als kulturelle Praxis des Ein-
faltens zu betrachten“ (S. 246). 

Die Zusammenfassung (S. 245–255) präsentiert die wichtigsten Ergebnisse der Arbeit 
und beantwortet die eingangs gestellten Fragen. Es folgt die Danksagung (S. 257–260) 
und das Literaturverzeichnis mit englisch-, deutsch-, französisch- und türkischsprachi-
gen Titeln (S. 261–276).5 Manche im Fließtext aufgereihte Literatur findet sich im Lite-
raturverzeichnis nicht wieder (z.B. S. 29: Geertz, Gellner, Crapanzano, Cornell). Der 
Anhang (S. 278–280) enthält zwei Abbildungen über den Gebäudekomplex und die 
transkribierte Inschrift an dessen Hauptpforte ohne Übersetzung. Mit einem kurzen 
Index (S. 281–284) schließt das Werk. 

Voswinckel Filiz gelingt es in ihrer Studie, gemeinsam mit dem Leser/der Leserin in 
die Welt und Umwelt des Sufis Aziz Mahmud Hüdayi einzutauchen und sich schritt-
weise an sein Mausoleum zu nähern, um am Ende zum Herzstück, dem gefalteten Tur-
banknopf zu gelangen. Vom Großen zum Kleinen voranschreitend dokumentiert sie 
die lebendige Geschichte eines „heiligen“ Ortes in Istanbul und das damit verbundene 
Ökosystem. Anekdoten, Erfahrungen, Erzählungen und Ereignisse aus der Gegenwart 
und Vergangenheit fließen in die Untersuchung ein. Diese werden mit Legenden über 
den Sufi-Heiligen gekonnt verknüpft und verwoben. 

Die Arbeit ist analytisch. Sie enthält interessante wie auch wertvolle Beobachtun-
gen und Erkenntnisse mit persönlichen Eindrücken und Anmerkungen, die stellen-
weise ausschweifend sind (z.B. Kafka und die Türschwelle, Zeus und der Bosporus, 
Orhan Pamuk und das rote Museumsband). Die Studie besitzt vor allem bis Kap. 5 
eine exotisierende Note. Der Stil erinnert durch den ethnologischen Tagebuchcharakter 
an abendländische Reisebeschreibungen des Orients aus dem 19. Jahrhundert über das 
fremde Unbekannte, das es zu ergründen gilt. 

Bezüglich der in der Einleitung dargestellten methodischen Herangehensweise ist 
zu bemerken, dass Voswinckel Filiz ausschließlich westliche, ethnologisch-religions-
wissenschaftliche Termini und Kategorisierungen verwendet. Zwar wird dadurch der 
Abstand zum Untersuchungsobjekt deutlich bewahrt, eine Berücksichtigung einschlä-
giger Begrifflichkeiten und Zuordnungen aus dem untersuchten Kulturkreis hätte 
aber zu einem tieferen Verständnis des „sufischen Heiligenkults“ verholfen. Beispiels-
weise arbeitet sie mit dem Begriff agency („Wirkmacht“) (S. 28), aber bespricht nicht 
den im sufischen Kontext existierenden und hier besonders relevanten Begriff baraka 
(„Segenskraft“). Auch folgt sie westlichen Definitionen und Theorien von religiösen 
Orten (S. 26–29), ohne die im Sufismus so wichtige Unterscheidung zwischen mekan 

5 Arbeiten von C. Zülfikar (1999), J. Gonella (1995), J. P. Brown (1868), Ü. Günay (2003), 
N. Aytürk / B. Altan (1992) u.a. wurden laut Literaturverzeichnis nicht konsultiert.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183 - am 02.02.2026, 13:11:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voswinckel Filiz, Esther. Aziz Mahmud Hüdayi in Istanbul 187

Diyâr, 6. Jg., 1/2025, S. 183–187

(Ort) und makam („Ort“) zu treffen oder gar anzusprechen. Dies ist angesichts der klar 
benannten methodischen Ausrichtung der Studie zwar kein Mangel per se, Voswinckel 
Filiz betont jedoch, ihren Fokus auf „das Moment der Grenzen und Übergänge zu ver-
schiedenen Bereichen,“ d.h. auf Paradoxien, zu richten (S. 27).

Dem Ansatz der „teilnehmenden Beobachtung“ bleibt die Autorin treu. In Kap. 5 
und 6 ändert sie ihr Vorgehen von einer eher passiven physischen Präsenz zur engagier-
ten Interaktion mit gar eigener (Führungs-)Rolle in der Gruppe, indem sie als Initiato-
rin aktiv wissenschaftliche Fakten herbeiführt. Fragen zur teilnehmenden Beobachtung, 
die unbeantwortet bleiben und im Vorfeld exakter hätten geklärt werden können, sind: 
Wurden alle Befragten, deren Gespräche dokumentiert wurden, über die Forschungs-
methode und -ziele aufgeklärt? Ist es in der ethnologischen Forschung gängig, wissen-
schaftliche Schlussfolgerungen anhand einzelner „mündlicher Quellen“ zu ziehen, die 
ohne weitere Kommentierung als „persönliche“ bzw. „mündliche Information“ oder 
als „Gesprächsnotiz“ aufgeführt werden, ohne genaue Angabe des Datums, des Ortes, 
einer ggf. anonymisierten Person (z.B. S. 146, 153, 187, 231, 233)? 

Die Stärke der Arbeit ist die akribische Hinführung vom Großen zum Kleinen, mit 
dem besonderen Blick der Autorin für Details, die vielfältigen Annäherungen an den 
Ort und seine Geschichte und Gegenwart. Der wissenschaftliche Schreibstil aus der ver-
meintlich europäischen Außenperspektive bleibt gewöhnungsbedürftig. Statt längerer, 
inhaltlich teilweise bedingt relevanter Ausführungen hätte die zusätzliche und kritische 
Lektüre zum Themengebiet der Arbeit an mehreren Stellen zu mehr Substanz verhol-
fen. Die in der Vorbemerkung explizit angegebenen Transkriptionsregeln werden nur 
in bestimmten Textauszügen eingehalten. 

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Untersuchung von Voswinckel Filiz 
auch die Sufi-Studien auf besondere Weise bereichert. Gleichzeitig bietet sie spannende 
(Detail-) Einblicke in die jüngsten Entwicklungen von Sakralarchitektur im städtischen 
Raum Istanbuls wie auch in die türkische Politik und Gesellschaft, die es wert sind, 
nach wie vor intensiv erforscht zu werden. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183 - am 02.02.2026, 13:11:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2025-1-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

