Zum ldeal der Demokratie bei John Rawls,

Jirgen Habermas und Jacques Derrida

MARKUS WOLF

,,Die kommende Demokratie [...] ist [...] nicht auf eine
Idee oder ein demokratisches Ideal reduzierbar.!
Jacques Derrida

In seinen Beitrdgen zur politischen Philosophie der Demokratie hat Jacques Der-
rida die Offenheit und Fliissigkeit ihres Begriffs und ihrer Formen herausgestellt.
In Schurken verweist er darauf, dass die Demokratie eine autonome und rezipro-
ke Entscheidung dariiber, welche gesellschaftliche Ordnung und rechtlichen Re-
geln sich ein Volk (demos) auferlegen will, erfordert.” Demokratie ist nur dann
moglich, wenn die Biirgerinnen und Biirger als freie und gleiche an den wesentli-
chen politischen Entscheidungen beteiligt sind, die ihr Zusammenleben im Rah-
men einer Gesellschaftsordnung betreffen. Allerdings, so Derridas These, setzt
die Freiheit der Biirgerinnen und Biirger, ,,ohne die es weder Volk noch Macht,
weder Gemeinwesen noch Gesetzeskraft gibe, [...] dabei, [...] einen gewissen
Spielraum von Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit im Begriff der Demokra-
tie selbst, in der Interpretation des Demokratischen® voraus. Damit ist zunichst
einmal eine konstitutionelle Offenheit der demokratischen Staatsform fiir unter-
schiedliche Realisierungen des demokratischen Ideals in Form verschiedener
Verfassungen gemeint.* Der Begriff der Demokratie bezeichnet nicht eine be-
stimmte institutionelle Formation, sondern den an ein politisches System adres-
sierten Anspruch, die Biirgerinnen und Biirger nicht nach dem ,,Verdienst“, son-

1 Jacques Derrida: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003, S. 61.

2 Vgl. exemplarisch ebd., S. 42-48.

Ebd., S. 45.

4 Ebd, S. 47.

(93]

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | MARKUS WOLF

dern ,,der Zahl nach® in die in ithm ablaufenden Prozesse einzubeziehen.’ Sie ist
per se keine Staatsform, sondern ein normativer Bewertungsmafistab, dem die
politische Ordnung gentigt.

Die politische Theorie der Demokratie bestimmt diesen MafBstab iiblicher-
weise mit Hilfe einer Gerechtigkeitstheorie, die klart, welche Grundprinzipien fiir
demokratische Gesellschaften ganz allgemein ,richtig” oder ,,verntinftig” sind.
Diese Prinzipien dienen als handfeste Kriterien, um die Institutionen und Verfas-
sungsbestimmungen eines demokratischen Gemeinwesens normativ zu beurtei-
len. Angesichts der von Derrida proklamierten ,,Unbestimmtheit und Unent-
scheidbarkeit im Begriff der Demokratie” stellt sich die Frage, in welchem Sinn
die fundamentalen normativen Gerechtigkeitsprinzipien in einem demokratischen
Gemeinwesen gleichwohl einen Spielraum erdffnen, der dafiir verantwortlich ist,
dass eine demokratische Politik auf vielfiltige Weise institutionalisiert werden
kann.

Ich werde dieser Frage im Folgenden mit Hilfe eines Vergleichs von Derridas
Position mit der liberalen Gerechtigkeitstheorie von John Rawls und der Diskurs-
theorie des Rechts von Jirgen Habermas nachgehen. Denn Derrida teilt mit
Rawls und Habermas das Interesse an der fiir die politische Philosophie der Mo-
derne zentralen Frage, wie die ,,soziale Einheit” einer sich selbst regierenden de-
mokratischen Gesellschaft verstanden werden muss, wenn eine solche Einheit
doch scheinbar im Widerspruch zum faktischen und normativ geschiitzten Plura-
lismus von Weltanschauungen und Werten in modernen Gesellschaften steht. Im
Anschluss an eine knappe Rekonstruktion von Rawls’ Position (1) werde ich zei-
gen, wie sich das Verhiltnis von ,,sozialer Einheit* und ,,Pluralismus® demokrati-
scher Gesellschaften aus Derridas Perspektive darstellt (2). In diesem Zusam-
menhang werde ich eine dekonstruktive Interpretation von Rawls vorstellen, die
unter Rickgriff auf Thesen Derridas eine Ergénzung von Rawls’ Theorie vor-
schligt. AnschlieBend werde ich mich mit einer Interpretation Derridas ausei-
nandersetzen, die dessen Ansatz kritisch gegen Rawls und auch gegen die politi-
sche Theorie von Jiirgen Habermas wendet (3). In diesem Zusammenhang werde
ich Habermas’ fallibilistische Metakritik an der dekonstruktiven Lesart des Libe-
ralismus zurtickweisen.

5 Vgl ebd,, S. 50. Grund der Einbeziehung der Biirgerinnen und Biirger in die auto-
nome Gestaltung der Gesellschaft ist nicht ihr gleicher Wert, der in einer bestimm-
ten ethischen Perspektive zu bestimmen wire, sondern es ist ihre ,,numerische
Gleichheit®, also einfach die Tatsache, dass sie Biirgerinnen und Biirger in einem
demokratischen Gemeinwesen sind, die ihren gleichen Wert begriindet. Derrida be-
zieht sich in diesem Zusammenhang auf Aristoteles (vgl. Aristoteles: Politik, V.1,
1301a-1302a). In einer anderen Passage fligt Derrida diesen beiden Gleichheiten
mit der paradoxen ,,Gleichheit in der Freiheit eine dritte hinzu. Vgl. J. Derrida:
Schurken, S. 75.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 79

1. Der Begriff der freien und gleichen Person im
politischen Liberalismus

Die normative politische Theorie beschiftigt sich in der Lesart von John Rawls
mit der Suche nach den richtigen Grundprinzipien fiir die ,,Grundstruktur einer
gerechten Gesellschaft.® Die Grundprinzipien legen die basalen Normen fest, die
die Kooperation zwischen den Biirgerinnen und Biirgern in einer Gesellschaft re-
geln und die ,,Hintergrundgerechtigkeit® fiir die verschiedenen Formen ihres Zu-
sammenlebens bereitstellen sollen. Ihre Beachtung soll garantieren, dass die ge-
meinschaftlichen Lebensformen von sozialen Beziehungen und Praktiken frei
bleiben, die der grundlegenden Anerkennung der Beteiligten als gleichberechtig-
ten Gesellschaftsmitgliedern widersprechen.

Wie die gerechten Grundprinzipien einer demokratischen Gesellschaft ausse-
hen, hidngt unter anderem davon ab, in welcher Beschreibung die am sozialen
Zusammenleben beteiligten Subjekte in die Reflexion iiber die Grundprinzipien
eingehen. Eine solche Beschreibung gibt Rawls mit Hilfe des Begriffs der Ge-
sellschaftsmitglieder als freier und gleicher Personen. Die Theorie der Gerech-
tigkeit, die er entwirft, erkennt zudem an, dass zumindest die modernen Gesell-
schaften des Westens durch einen Pluralismus kultureller Wertvorstellungen,
Moralauffassungen und religioser Weltbilder gekennzeichnet sind. Aus diesem
Grund postuliert sie, dass die von ihr entworfenen Gerechtigkeitsprinzipien im
Mittelpunkt eines ,,ubergreifenden Konsenses* stehen konnen, dem die Gesell-
schaftsmitglieder vom Standpunkt unterschiedlicher Moraltheorien und Werthal-
tungen zustimmen koénnen.” Dies wiederum setzt voraus, dass der Personenbe-
griff so formuliert werden kann, dass er unabhéngig von den divergenten morali-
schen, kulturellen und religiosen Auffassungen bleibt, die die Gesellschaftsmit-
glieder vertreten, ohne zu verleugnen, dass Uberzeugungen dieser Art fiir die
meisten Menschen eine sinnstiftende und orientierende Funktion besitzen, die ihr
Selbstverstandnis zutiefst pragt. Auf der anderen Seite darf der Personenbegriff
aber nicht so gefasst werden, dass die gemeinsame Perspektive im Dunkeln
bleibt, in der sich die Biirgerinnen und Biirger als Mitglieder eines Gemeinwe-
sens bzw. einer politischen Gemeinschaft verstehen und beschreiben. Obwohl er
abstrakt genug sein muss, um im Rahmen einander widersprechender moraltheo-
retischer, philosophischer, religioser und kultureller Uberzeugungssysteme ver-
standlich und anschlussfahig zu sein, ist es noétig, dass der politische Liberalis-
mus ,,vergleichsweise komplexe Konzeptionen der Person und der Gesellschaft

6 Ich setze im Folgenden voraus, dass sich die Institutionen und Normen der ,,Grund-
struktur von solchen abgrenzen lassen, die nicht im Geltungsbereich der von Rawls
identifizierten Gerechtigkeitsprinzipien liegen. Vgl. John Rawls: Eine Theorie der
Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971, S. 23-27; ders.: Gerechtigkeit als
Fairness. Ein Neuentwurf, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 31-35; ders.: Politi-
scher Liberalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, 7. Vorlesung, S. 367-403.

7 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 219-265.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | MARKUS WOLF

verwendet, um seinen Konstruktionen Form und Struktur zu geben“.® Er muss
von den lebensweltlichen ethischen Uberzeugungen der Gesellschaftsmitglieder
abstrahieren, ohne deswegen auf einen philosophisch reichhaltigen Personenbe-
griff zu verzichten, der zur Ausgangsbasis seiner normativen Erwagungen gehort.

Rawls will diesen beiden gegenldufigen Anforderungen gerecht werden, in-
dem er die Gesellschaftsmitglieder in drei verschiedenen Hinsichten als freie und
gleiche Personen charakterisiert. Er versteht die Biirgerinnen und Biirger zum
Ersten als Teilnehmer an einem System der sozialen Kooperation, an dem sie
nicht freiwillig beteiligt sind (wie etwa in den Vereinigungen der Zivilgesell-
schaft), sondern in das sie durch Geburt eintreten und aus dem sie erst mit ihrem
Tod wieder ausscheiden.” Er versteht die Gesellschaftsmitglieder zum Zweiten
als mit einem ,,Gerechtigkeitssinn® und einer spezifischen ,,Konzeption des Gu-
ten* ausgestattet. Der Begriff des Gerechtigkeitssinns bezeichnet ihre spezifi-
schen Auffassungen dartiber, unter welchen Bedingungen die soziale Koopera-
tion gerecht vollzogen wird. Unter dem Begriff ihrer ,,Konzeptionen des Guten*
ist der Horizont letzter Werte zu verstehen, an denen sich die Biirgerinnen und
Biirger in ihrer personlichen Lebensfithrung orientieren und deren Verwirkli-
chung im sozialen Leben von ihnen erstrebt wird. Diese beiden Beschreibungen
begriinden den dritten Aspekt des Personseins, ndmlich dass die institutionelle
Gestalt der Grundstruktur mit Bezug auf die normativen Anspriiche zu legitimie-
ren ist, die sich aus dem Interesse der Biirgerinnen und Biirger an fairen Koope-
rationsbedingungen und ihrem individuellen ,,Guten” ergeben. Dass die Biirge-
rinnen und Biirger in diesem Sinne als ,,selbstbeglaubigende Quellen legitimer
Anspriiche” und damit als Adressaten der Rechtfertigung verstanden werden
miissen, ist die quasi-moralphilosophische Grundintuition von Rawls’ Gerechtig-
keitstheorie.'”

Rawls gelangt in seinen Ausfithrungen zu einer klaren Bestimmung des Be-
griffs der freien und gleichen Person. Er bestimmt den Status dieses Begriffs al-
lerdings nicht ganz eindeutig."' Auf der einen Seite will er nicht ausschlieBen,
dass sich die Idee der fairen sozialen Kooperation zwischen freien und gleichen
Personen aus einer allgemeineren, moralphilosophischen Theorie ableiten lésst.

8 Ebd., S. 174.
Ebd., S. 111.

10 Ich nenne sie quasi-moralphilosophisch, weil es sich um eine moralische Idee han-
delt, die nicht an eine bestimmte Moraltheorie gekoppelt ist. Rawls schreibt bei-
spielsweise: ,,Das Verniinftige wird als intuitive moralische Grundidee angesehen.*
(J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 134) Er verzichtet nicht aus Griinden der
einfacheren Darstellung oder aufgrund anderer pragmatischer Erwidgungen auf eine
theoretische Ausarbeitung dieser Idee, sondern weil der politische Liberalismus an-
derenfalls keine Neutralitdt gegeniiber den von den Biirgerinnen und Biirgern ver-
tretenen Globallehren beanspruchen konnte.

11 Darauf weist Jirgen Habermas in einem Aufsatz tiber Rawls kritisch hin. Vgl. Jiir-
gen Habermas: ,,, Verniinftig® vs. ,wahr‘ — oder die Moral der Weltbilder®, in: ders.,
Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1999, S. 95-127.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 81

Zugleich behauptet er aber, dass die Grundideen seiner Theorie ohne weitere phi-
losophische Untersuchung einfach ,,aus der politischen Kultur einer demokrati-
schen Gesellschaft bekannt oder implizit in dieser Kultur enthalten sind.“'* Aus
diesem Grund glaubt Richard Rorty, dass der politische Liberalismus lediglich
eine systematische Rekonstruktion der politischen Kultur westlicher Demokra-
tien sei." Dies trifft freilich nicht zu. Rawls wendet sich zwar ausdriicklich gegen
das Vorhaben, die Beschreibung der Biirgerinnen und Biirger als freier und glei-
cher Personen aus einer vorgéngigen Moraltheorie oder anderen philosophischen
Auffassungen abzuleiten.'* Diese Beschreibung gibt aber nicht einfach nur wie-
der, wofiir wir uns in politischen Uberlegungen normalerweise halten. Sie ist
mehr und etwas anderes als eine quasi-soziologische Beobachtung unseres
Selbstbildes, denn sie stellt dar, wie die Mitglieder einer demokratischen Gesell-
schaft, unabhéngig davon, welche Werte ihnen zufilligerweise am Herzen liegen,
beschrieben werden sollten.

Rawls’ Theorie steht zwischen einer mehr oder weniger kantianischen Kon-
zeption der normativen Grundlagen einer gerechten Gesellschaft einerseits, in der
diese Grundlagen aus den moralischen Vermogen ihrer Mitglieder (Gerechtig-
keitssinn und Konzeption des Guten, Vernunft und Verstand) entwickelt werden
sowie einer kulturalistischen Deutung dieser Grundlagen andererseits, in der die-
se auf eine gemeinsame politische Kultur zuriickgefiihrt werden.'® Der ,,iibergrei-
fende Konsens®, den die Mitglieder eines funktionierenden demokratischen Ge-
meinwesens beziiglich des Personenbegriffs miteinander teilen, soll nicht als
bloBer Kompromiss zwischen den Wertsystemen und Moraltheorien verstanden
werden, denen die Biirgerinnen und Biirger anhdngen. Er ist mehr als ein Mini-
malkonsens, der der Schnittmenge der moralisch-politischen Uberzeugungen der
Gesellschaftsmitglieder entspricht, sondern geht aus moralphilosophischen Uber-
legungen dariiber hervor, wie Personen als Teilnehmer an einem System der so-
zialen Kooperation verniinftig zu beschreiben sind.'® Er ist aber auch nicht aus
einer bestimmten weitergehenden philosophischen oder metaphysischen Auffas-

12 J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 56.

13 Richard Rorty: ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®, in: ders., Soli-
daritdt oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 1988,
S. 82-125.

14 Allerdings begriifit Rawls solche Ableitungsversuche ausdriicklich, wenn sie dazu
beitragen, den gesellschaftlichen Grundkonsens dariiber zu vergrof3ern, dass wir uns
in politischer Hinsicht am besten als Teilnehmer an einer gesellschaftsweiten sozia-
len Kooperation und als freie und gleiche Personen in seinem Sinne beschreiben
sollten.

15 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 85f. u. 185f. In einem anderen Abschnitt
spricht Rawls davon, dass er deutlich machen will, ,,inwieweit eine prozedurale
Deutung von Kants Auffassung innerhalb eines verniinftigen empiristischen Rah-
mens moglich ist“ (J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 399).

16 Sie ist mehr als ein bloBer ,,modus vivendi* und wire anderenfalls ,,in der falschen
Weise politisch. Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, § 56, S. 287-289; ders.:
Politischer Liberalismus, S. 235-237.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | MARKUS WOLF

sung iiber das Wesen verniinftiger Personen abgeleitet.'” Er gibt weder blof fak-
tische Gemeinsamkeiten in einer pluralistischen politischen Kultur an, noch ist er
das Resultat einer Ableitung dieser moralisch-politischen Grundsétze auf der Ba-
sis umfassender philosophischer oder theologischer Uberlegungen. In diesem
Sinne ist der Begriff der freien und gleichen Person der politischen Kultur einer
Gesellschaft sowohl immanent wie auch transzendent. Er ist ihr immanent, weil
er nichts anderes artikuliert als das, was die Biirgerinnen und Biirger im Kontext
ihrer politischen Kultur fur richtig halten. Er ist fir sie transzendent, weil er
einen normativen MaBstab ausdriickt, auf dessen Grundlage politische Uberzeu-
gungen im Rahmen dieser Kultur kritisiert werden konnen.

2. Dekonstruktion der politischen Gleichheit

In den folgenden beiden Abschnitten werde ich unter Riickgriff auf Jacques Der-
ridas Uberlegungen zur politischen Theorie zeigen, dass die Fundierung von
Rawls’ Theorie in einer ,,freischwebenden® Moraltheorie einerseits und in der
politischen Kultur einer Gesellschaft andererseits keine gefidhrliche Ambivalenz
in dessen Theoriegebiude darstellt, wie etwa Jiirgen Habermas meint.'® Stattdes-
sen soll deutlich werden, dass diese Ambivalenz sich als Strukturmerkmal der
Demokratie verstehen lasst.

Derrida schliefit an Aristoteles an, indem er den Begriff der politischen Ge-
meinschaft unter Bezugnahme auf verschiedene Konzepte der ,,Freundschaft®
diskutiert, die sowohl Formen der Nahbeziehung zwischen zwei Individuen wie
auch Formen der politischen Gemeinschaft artikulieren.' Dieses Vorgehen dient
der Darstellung einer eigenen, dekonstruktiven Auffassung der politischen Ge-
meinschaft.”’ Diese Auffassung wird auch in seiner Kritik an Carl Schmitts
Theorie des Politischen sichtbar. Schmitts Theorie und Derridas Kritik an ihr sol-
len daher an dieser Stelle zunéchst ganz knapp skizziert werden.

17 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 72f., 79f., 267f.

18 Vgl. Jirgen Habermas: ,,Versohnung durch o6ffentlichen Vernunftgebrauch®, in:
ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 65-94, bes. S. 77-87.

19 Die folgenden Ausfiihrungen beriicksichtigen aus nahe liegenden Griinden vor al-
lem die Passagen, in denen Derrida politische Begriffe und Modelle der Freund-
schaft analysiert. Derrida weist darauf hin, dass die Freundschaft sich nach Aristote-
les in einem ,,gerechten* Verhalten gegeniiber einem Individuum zeigt. Zudem be-
steht das normative Ziel politischen Handelns, so wie es von Aristoteles bestimmt
wird, darin, ,,soviel Freundschaft wie moglich zu stiften* (Jacques Derrida: Politik
der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 26f.).

20 Ich verzichte im Rahmen dieser Arbeit auf den Versuch, die komplexe Textur von
Derridas Argumentation transparent zu machen und begniige mich mit einer Inter-
pretationsskizze.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 83

Fiir Schmitt stellt die Unterscheidung von Freund und Feind die Leitdifferenz
dar, an der sich das politische Handeln ausrichtet.”' Die Kategorien des politi-
schen Denkens und Handelns lassen sich seiner Auffassung nach auf eine
Freund-Feind-Semantik zuriickfiithren, durch die festgelegt wird, wer zur eigenen
politischen Gemeinschaft gehort und wer nicht. Schmitt betont, dass die Leit-
unterscheidung von Freund und Feind offentlich, d. h. fur jedes Gemeinschafts-
mitglied im Prinzip zugénglich und erfahrbar sein muss. Die Sphére des Politi-
schen wird auf dieser Grundlage von anderen gesellschaftlichen Sphiren wie et-
wa moralischen Uberzeugungen oder kulturellen Traditionen abgegrenzt. Dabei
wird unterstellt, dass die Freund-Feind-Unterscheidung von den Mitgliedern der
politischen Gemeinschaft implizit oder explizit nachvollzogen werden kann, oh-
ne in ihren subjektiven Vorlieben und Uberzeugungen verankert zu sein. Sie darf
nicht auf Einstellungen oder Affekte zuriickgehen, sondern muss auf die gemein-
same Gegnerschaft gegeniiber einer feindlichen Gruppe zuriickgefiihrt werden,
die als ,,rein politischer Gegensatz von anderen Gegensitzen, etwa denen des
privaten Hasses oder der konomischen Konkurrenz allenfalls iiberlagert, aber
nicht auf sie reduziert werden kann. Der Freund-Feind-Gegensatz ist als Form-
merkmal des Politischen demnach unabhingig davon, wer als Feind identifiziert
wird. Letzteres ist Gegenstand empirischer Festlegungen, die als solche nicht
zum Begriff des Politischen gehdren.”

Derrida behauptet gegen Schmitt, dass an dieser Differenzierung zwischen
dem Politischen und den nicht- oder vorpolitischen Sphiren so nicht festgehalten
werden kann. Er stellt die von Schmitt vehement proklamierte Autonomie der
politischen Sphére, ihre konzeptionelle Undurchléssigkeit gegeniiber anderen ge-
sellschaftlichen Teilsystemen und auch gegeniiber empirischen, kulturellen oder
natiirlichen Differenzen, in Frage. Gegen Schmitt beharrt er darauf, dass empiri-
sche, nicht-politische Bestimmungen wesentliche Bedeutung fiir die Konstitution
einer politischen Gemeinschaft haben.”® Sein eigener Gemeinschaftsbegriff soll
daher sowohl beriicksichtigen, dass der Freund-Feind-Gegensatz eine formale
Idee darstellt, als auch der Tatsache Rechnung tragen, dass die Festlegung, wer
der eigenen Gemeinschaft angehort, eine empirische Referenz erfordert:

21 Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien, unverdnderter Nachdruck der 1963 erschienenen Auflage, Berlin:
Duncker & Humblot 1987.

22 Folglich, schreibt Derrida, ,.erschopft sich eine solche Dissoziation [zwischen
Freund und Feind, M.W.] nicht in einer bloen Differenz. Sie ist vielmehr ein genau
bestimmter Gegensatz, der Gegensatz selbst. Die fragliche Bestimmung und Be-
stimmtheit setzt nichts anderes als den Gegensatz voraus“ (J. Derrida: Politik der
Freundschaft, S. 126).

23 Dies ist auch unabhéngig von Derrida vorgetragen worden: ,,Die Moglichkeit einer
klaren Unterscheidung politischer und nichtpolitischer Gegensitze [...] erweist sich
in der Quersumme dieser Textbefunde [aus der 2. Auflage von Der Begriff des Poli-
tischen, M.W.] als begriffliche Fiktion.“ (Norbert Axel Richter: Grenzen der Ord-
nung. Bausteine einer Theorie des Politischen nach Plessner und Foucault, Frank-
furt/Main, New York: Campus-Verlag 2005, S. 24)

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | MARKUS WOLF

Sowenig sie sich jemals in Fragen der Sprache oder des Diskurses erschopft, so wenig
bleibt die je verschiedene Verwurzelung des Gegensatzes Freund/Feind in bestimmten
Idiomen ihm &uBerlich, so wenig 146t sie sich als ein Akzidentelles fassen. Sie gemahnt
an die nur zu offenkundige Zugehorigkeit dieser Semantik zu einer Kultur, zu ethni-
schen, sozialen, politischen (etc.) Organisationsstrukturen, die sich von der Sprache
nicht abldsen lassen.?

Derrida stiitzt diese Argumentation auf eine konkurrierende Interpretation der
Passagen in Platons Staat, auf die sich Schmitt zum Beweis seiner These beruft,
dass die Unterscheidung von Freund und Feind seit den Anfingen des politi-
schen Denkens konstitutive Bedeutung fiir den Begriff der politischen Gemein-
schaft hat.*® Er gesteht Schmitt zuniichst zu, dass die Unterscheidung zwischen
politischem und privatem Feind (polemios vs. echthros) in Platons Staat auf der
Unterscheidung zwischen Krieg mit fremden Familien oder Vélkern (polemos)
und Biirgerkrieg (stasis) aufruht. Allerdings wendet er in einem zweiten Schritt
ein, dass Schmitt eine wichtige Dimension von Platons Diskurs tiber Krieg und
Biirgerkrieg nicht beriicksichtigt:

In eben dieser Reinheit gefaBt, impliziert aber die Unterscheidung polemios/echthros
bereits einen Diskurs iiber die Natur (physis), von dem man sich fragt, wie Schmitt ihn,
ohne eingehendere Betrachtung, seiner allgemeinen Theorie einfiigen kann. [...] Ob im
polemos oder in der stasis, die Natiirlichkeit des Bandes, welches das griechische Volk
oder die griechische Rasse (Hellenikon genos) eint, bleibt stets unangetastet. Die Einheit
des griechischen genos (Geschlecht, Abstammung, Rasse, Familie, Volk etc.) wird
durch Verwandtschaft und gemeinsame Herkunft gestiftet. [...] Wie in allen Rassismen,
in allen Ethnozentrismen, genauer: in allen Nationalismen der Geschichte, regelt ein
Diskurs iiber die Geburt und die Natur, eine physis der Genealogie (genauer gesagt: ein
Diskurs oder ein Phantasma der genealogischen physis) die Bewegung der jeweiligen
Gegensitze: Anziehung und Abstoung, Widerstreit und Einmiitigkeit, Krieg und Frie-
den, HaB und Freundschaft.?®

Die Freund/Feind-Differenz, die Schmitt als primédre Leitunterscheidung, die den
Raum des politischen Denkens und Handelns konstituiert, ansieht, erweist sich
bei dessen Gewdhrsmann Platon als parasitir gegeniiber einer kulturalistisch oder
ethnozentristisch gefirbten Konzeption des sozialen Gefiiges. Vielmehr wird es
erst durch die Referenz auf eine gemeinschaftsstiftende ethnische Gleichheit
moglich, zwischen Freund (philos) und Feind (polemios) zu unterscheiden. Al-
lerdings ist diese These ndher zu qualifizieren. Die der politischen Unterschei-
dung von Freund und Feind vorgingige ,,natiirliche” Verbundenheit in einer ge-
meinschaftsstiftenden ethnischen Zugehorigkeit erweist sich namlich bei nihe-
rem Hinsehen als Effekt einer diskursiven Konstruktion:

24 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 132.
25 C. Schmitt: Der Begriff des Politischen, S.29f.
26 J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 135f.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 85

Denn ein genealogisches Band ist niemals durch und durch real; seine unterstellte Wirk-
lichkeit ist keiner Anschauung je gegeben, sie ist gesetzt, konstruiert, induziert, sie imp-
liziert bereits einen symbolischen Diskurseffekt, eine ,,legal fiction“, wie es bei Joyce,
im Ulysses, von der Vaterschaft heifit. [...] Alle Politiken, alle politischen Diskurse, die
sich auf ,,Geburt” und ,,Abstammung* berufen, treiben Mifbrauch mit dem, was nur ein
in diese gesetzter Glaube sein kann, manche wiirden von einem blofen Glauben, andere
von einem Glaubensakt sprechen. Alles, was innerhalb des politischen Diskurses auf die
Geburt, die Natur oder die Nation sich beruft — ja selbst auf die Nationen oder die uni-
versale Nation der menschlichen Briiderlichkeit —, dieser ganze Familiarismus besteht
in einer Renaturalisierung jener ,Fiktion“.?”

Die politische Gleichheit besteht somit weder rein begrifflich, etwa im Sinne von
Schmitts Unterscheidung von Freund und Feind, noch besteht sie blof empirisch
als Referenz auf gegebene, natiirliche oder kulturelle Tatsachen. Sie wird diskur-
siv als scheinbar empirisch gegebenes soziales Band konstruiert und fungiert zu-
dem als normatives Ideal, an dem sich dessen empirische Exemplifizierungen
wie an einem MaBstab messen lassen.”® Die Idee der Gleichheit erfordert eine
empirische Bezugnahme auf etwas, das doch in ,,keiner Anschauung je gegeben®
werden kann.”

Im Folgenden will ich mich einigen Implikationen dieser empirisch-transzen-
dentalen Konzeption der politischen Gleichheit zuwenden. Eine wichtige Frage
ist dabei zunéchst, ob sich Derridas Deutung des Gemeinschaftsbegriffs iiber-
haupt mit der Idee einer Gemeinschaft von miteinander kooperierenden Individu-
en in Verbindung bringen ldsst, auf die Rawls seine Gerechtigkeitstheorie auf-
baut. Auf den ersten Blick scheinen Rawls’ Uberlegungen mit der Behauptung
Derridas, dass sich die Gleichheit der Biirgerinnen und Biirger in einem politi-
schen Gemeinwesen einer naturalisierten und zugleich a priori konstruierten
Homogenitét verdankt, unvereinbar zu sein. Die ,,soziale Einheit®, die eine politi-

27 Ebd., S. 138.

28 Ebd., S. 135.

29 Vgl. Jacques Derrida: ,,Die différance, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2.
Aufl., Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56. Der Begriff einer politischen Ge-
meinschaft, die dem Ideal der ,universellen Briderlichkeit“ geniigt und andere
Grundbegriffe der praktischen Philosophie (wie ,,Demokratie” und ,,Gerechtigkeit™)
unterscheiden sich in logischer Hinsicht nicht von der Kategorie des Phonems, die
Derrida in diesem Text zur Darstellung seiner metaphysikkritischen Auffassungen
heranzieht. Sie bezeichnen Konzepte, deren Unabhéngigkeit von aller Erfahrung
einerseits vorausgesetzt werden muss und die andererseits ohne jeden Inhalt wiren,
wenn sie sich nicht in Anschauungen manifestieren wiirden. Als solche schweben
diese Ideen und Ideale nicht ,,platonistisch* iiber ihren Manifestationen in der empi-
rischen Wirklichkeit, sondern kénnen nur durch den differentiellen und zeitlichen
Verweis einzelner Exemplifizierungen aufeinander erfasst werden. Es handelt sich
weder um bloBe Abstraktionen von empirischen Gegebenheiten, noch um reine
,»Gedankendinge®“, die unabhidngig von konkreten Exemplifizierungen bestehen
konnten.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MARKUS WOLF

sche Gemeinschaft kennzeichnet, hat Rawls zufolge ndamlich den von ihren Mit-
gliedern geteilten Personenbegriff zur Grundlage:

Die soziale Einheit wird nicht ldnger auf eine durch einen gemeinsamen religidsen
Glauben oder eine gemeinsame philosophische Lehre vorgegebene Konzeption des Gu-
ten gegriindet, sondern auf eine gemeinsame offentliche Gerechtigkeitskonzeption, die
der Konzeption des Biirgers als freier und gleicher Person in einem demokratischen
Staat entspricht.*

Im Laufe der bisherigen Ausfithrungen diirfte deutlich geworden sein, dass
Rawls zwei mogliche Weisen verwirft, die soziale Einheit einer demokratischen
Gesellschaft auf den Begriff der freien und gleichen Person zu griinden. Es ist
weder eine vorgebliche natiirliche oder kulturelle Gemeinsamkeit, die die Biirge-
rinnen und Biirger als freie und gleiche Personen miteinander verbindet, noch
eine Gleichheit hinsichtlich einer bestimmten moralischen Eigenschaft oder Qua-
litdt, die ihnen aufgrund ihrer Zugehorigkeit zur menschlichen Gattung oder als
schlechthin verniinftigen Wesen zukime.’' Eine iiberraschende Verbindung zu
Derridas Auffassung ergibt sich beziiglich des Status des Personenbegriffs.
Rawls’ Konzeption der Biirgerinnen und Biirger ist mit dem Anspruch verbun-
den, dass sie gleichermaflen in einer geteilten politischen Kultur wie in den ver-
schiedenen, einander teilweise widersprechenden ,,umfassenden Lehren* veran-
kert sein soll. Sie soll unabhingig von einer bestimmten religiés oder moralphi-
losophisch begriindeten Beschreibung der Gesellschaftsmitglieder gelten. Und
sie soll unabhingig von weitergehenden Auffassungen dariiber sein, welche ge-
sellschaftlichen Grundprinzipien fiir alle Biirgerinnen und Biirger gut und richtig
sind. Zugleich soll der Begriff der freien und gleichen Person aber ,,unverniinfti-
ge* Lehren und Anspriiche ausschlieBen. Diese sind dadurch bestimmt, dass sie
das ,,liberale Legitimitdtsprinzip* verletzen oder auf irrationalen Erwartungen be-
ruhen.

Das liberale Legitimitétsprinzip besagt, ,,dall die Ausiibung politischer Macht
nur dann angemessen und zu rechtfertigen ist, wenn sie in Ubereinstimmung mit
einer Verfassung geschieht, von der wir verniinftigerweise erwarten konnen, dafl

30 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 421.

31 Fir Rawls ist es zwar wichtig festzuhalten, dass die Biirgerinnen und Biirger sich
grundsétzlich in einem bestimmten Staat wiederfinden. Gerechtigkeitsrelevant ist
aber nur die Tatsache, dass sie in diese Gemeinschaft nicht freiwillig ein- und aus-
treten konnen und nicht etwa, dass diese Zugehdorigkeit eine bestimmte genealogi-
sche oder ,,transzendentale Verbundenheit bedeuten wiirde.

32 Als irrational gelten Anspriiche und Forderungen, die Giiter und Ressourcen zur Er-
reichung personlicher Ziele verlangen, die tiber das hinausgehen, was die Gesell-
schaft im Rahmen fairer Kooperationsverhiltnisse zur Verfiigung stellen kann.
Deswegen wird in der gerechten Grundstruktur nur der faire Wert der politischen
Freiheiten, nicht aber der faire Wert der iibrigen Freiheiten durch entsprechende
Ressourcenallokation garantiert. Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 234f.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 87

alle Biirger sie im Lichte der von ihnen bejahten Grundsitze und Ideale anerken-
nen.“>* Fiir die soziale Einheit einer demokratischen Gesellschaft ist dieses Prin-
zip von grundlegender Bedeutung, denn es legt fest, unter welchen Bedingungen
die politischen Subjekte eine politische Ordnung als Resultat ihrer eigenen
Selbstbestimmung ansehen konnen. Dies ist der Fall, wenn die in der Verfassung
niedergelegten verbindlichen Normen durch alle Biirgerinnen und Biirger an-
erkannt werden konnen, wobei diese in ihren Anerkennungsakten wiederum be-
riicksichtigen miissen, dass die getroffenen Regelungen nicht nur fiir sie selbst
rational, sondern auch aus der Perspektive der anderen vertretbar sind.

Diese Reziprozititsforderung kann klarerweise noch nicht als Kriterium ver-
standen werden, das zu entscheiden erlaubt, welche Normen rational akzeptiert
werden konnen. In der von Rawls modellierten fiktiven Situation der Entschei-
dung tiber die Grundprinzipien einer gerechten Gesellschaft benétigen die Biirge-
rinnen und Biirger aber ein solches Kriterium, das ihre Entscheidungen anleiten
und bestimmen kann.** Aus diesem Grund operationalisiert Rawls das liberale
Legitimitdtsprinzip mit Hilfe der hypothetischen Konstruktion eines ,,Urzustan-
des®, der es moglich macht zu erkennen, von welchen politisch-philosophischen
Grundsitzen sich die Biirgerinnen und Biirger bei der Einigung {iber eine Verfas-
sung leiten lassen.

Zu den einschrinkenden Bedingungen des Urzustandes gehort, dass die fikti-
ven Vertreter der Biirgerinnen und Biirger in der Entscheidungssituation in Un-
kenntnis dariiber urteilen, welche Individuen sie vertreten und wie deren ,,Kon-
zeptionen des Guten“ konkret aussehen. Stattdessen teilen sie allgemeine philo-
sophische Uberzeugungen dariiber, welche Eigenschaften verniinftige und ratio-
nale Individuen aufweisen, die sich auf eine gerechte Grundordnung zu einigen
vermogen. Zum Urzustand gehoren, schreibt Rawls,

verschiedene allgemeine Annahmen tiber menschliche Wiinsche und Féhigkeiten, tiber
charakteristische Phasen und Erfordernisse der menschlichen Frithentwicklung, iiber
gegenseitige soziale Abhédngigkeit und iiber vieles andere mehr. Wir benétigen zumin-
dest ein ungefihres Verstdndnis rationaler Lebensplédne, das erkldrt, warum diese nor-
malerweise eine bestimmte Struktur haben und inwiefern ihre Entstehung, Verdnderung
und Verwirklichung von den Grundgiitern abhéingig ist. ¥

33 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 317. Durch die so bestimmte Beschrinkung
auf das ,,Verniinftige* unterscheidet sich die politische Gleichheit von der blof3
formalen Gleichheit”. Diese fordert lediglich, gleiche Félle gleich und ungleiche
Falle ungleich zu behandeln, impliziert aber keine dariiber hinausgehenden Aussa-
gen iiber die Verniinftigkeit und Legitimitit von Gerechtigkeitsprinzipien. Vgl. da-
zu Stefan Gosepath: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalitaris-
mus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, S. 119-124.

34 Vgl. J. Rawls: Gerechtigkeit als Fairness, S. 136 und die revidierte Fassung der bei-
den Gerechtigkeitsprinzipien ebd., S.78 sowie ders.: Politischer Liberalismus,
S.329u. S. 422.

35 J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 425.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | MARKUS WOLF

Die fiir das liberale Legitimititsprinzip grundlegende Idee der reziproken Recht-
fertigung l4sst dagegen weitgehend offen, wie die Subjekte zu beschreiben sind,
die Proponenten und Adressaten im Prozess der Rechtfertigung darstellen. In der
Konstruktion des ,,Urzustandes®, die das Legitimitétsprinzip konkretisiert, sind
sie dagegen schon durch die von Rawls vorgeschlagenen ,,allgemeinen Annah-
men* niher bestimmt.*®

Dass die Biirgerinnen und Biirger fiir die Zwecke der Gerechtigkeitstheorie
so zu beschreiben sind, wie es die soeben zitierte Passage andeutet, ist eine Vo-
raussetzung, die unter der Annahme gerechtfertigt ist, dass die Gesellschaftsmit-
glieder sie auf der Basis einer im Rahmen eines ,,iibergreifenden Konsenses“ ge-
teilten politischen Kultur akzeptieren konnen.”” Der Begriff der Biirgerinnen und
Biirger als freier und gleicher Personen unterliegt somit derselben Logik, wie die
Ideale der ,,politischen Freundschaft* und der ,,universellen Briiderlichkeit®, de-
ren Konzeptualisierung Derrida in Politik der Freundschaft untersucht. Die ,,all-
gemeinen Annahmen® dariiber, wie die Gesellschaftsmitglieder als gleiche Per-
sonen empirisch zu beschreiben sind, sind notwendig exklusiver als das a priori
konstruierte ,,Ideal des Staatsbiirgers”. Erst diese Diskrepanz macht es méglich,
diese Rechtsnormen und die mit ihnen verbundenen Unterstellungen als legitim
zu rechtfertigen oder sie als illegitim abzulehnen und gegebenenfalls zu korrigie-
ren.”® Sie erzeugt einen ,,iibermiBigen Gerechtigkeitsanspruch des liberalen Le-
gitimitdtsprinzips, der die in Verfassungsgrundsitze und Gesetze investierten
,.allgemeinen Annahmen* reflexiv zu korrigieren erlaubt.”

36 Vgl. ebd., S. 317, wo Rawls im Zusammenhang mit dem Legitimitétsprinzip vom
,,Ideal des Staatsbiirgers* spricht.

37 Rawls bringt den Zusammenhang zwischen empirischen und normativen Elementen
in seiner methodischen Konzeption eines ,,Uberlegungsgleichgewichts® zwischen
umfassenden, theoretisch konstruierten Prinzipien und durch moralische Intuitionen
und Traditionen geprigten Einzelurteilen zum Ausdruck. Vgl. dazu J. Rawls: Eine
Theorie der Gerechtigkeit, S. 65-73 und ders.: Gerechtigkeit als Fairness, § 10,
S. 59-63.

38 Rawls bezeichnet dies als eine ,,Pflicht zur Biirgerlichkeit”: ,,Da nun die Ausiibung
politischer Macht legitim sein muf3, wird uns durch das Ideal des Staatsbiirgers eine
moralische (keine rechtliche) Pflicht auferlegt — die Pflicht zur Biirgerlichkeit [civi-
lity] —, in der Lage zu sein, anderen zu erklédren, inwiefern die von uns in grundle-
genden Fragen vertretenen politischen Grundsitze und politischen Vorhaben von
politischen Werten der offentlichen Vernunft getragen werden. Zu dieser Pflicht
gehort auch die Bereitschaft, anderen zuzuhdren, und eine faire Gesinnung, wenn es
darum geht, zu entscheiden, wann man verniinftigerweise Zugestindnisse an die
Auffassungen anderer machen sollte.” (J. Rawls: Politischer Liberalismus, S. 317f.)

39 Vgl. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritdt‘, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001, S. 57. Jirgen Habermas interpretiert Rawls’ Theorie
dagegen als eine statische Auffassung, die ein fiir allemal giiltige Prinzipien fiir eine
demokratische Verfassung und Gesetzgebung darlegen will und daher nicht genii-
gend Raum fiir zivilgesellschaftliche Aktivititen zur Verbesserung der demokrati-
schen Inklusion ldsst. Vgl. dazu J. Habermas: ,,Versohnung durch 6ffentlichen Ver-
nunftgebrauch®, S. 179 u. 191. Rawls hat diese Kritik in seiner Erwiderung zuriick-
gewiesen. Vgl. John Rawls: ,,Erwiderung auf Habermas®, in: Wilfried Hinsch (Hg.),

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 89

Folgt man dieser Argumentation, dann kdnnte man Derridas Position so ver-
stehen, dass Derrida darauf aufmerksam macht, dass der politische Liberalismus
in seiner Darstellung des demokratischen Ideals um eine Logik der reflexiven
Selbstkorrektur demokratischer Institutionen ergénzt werden muss. Eine Konse-
quenz dieser Ergdnzung ist ein Begriff des Politischen, der sich deutlich von dem
der liberalen Tradition unterscheidet, ihm aber nicht unbedingt widerspricht. Der-
rida fasst das Politische nicht als Diskurs- und Handlungssphire, in denen die
Regeln und Institutionen des gemeinschaftlichen Zusammenlebens festgelegt
werden, sondern als geschichtlichen Prozess, in dem sich die empirische Konkre-
tisierung und der normative Anspruch des Ideals der Demokratie wechselseitig
aufeinander beziehen.*” Seine Theorie des Politischen widerstreitet in dieser Les-
art dem politischen Liberalismus nicht, sondern sie hebt seine dynamisch-
prozessualen Aspekte hervor, die bei Rawls kaum zur Sprache kommen.*!

3. Korrektur der liberalen Theorie

Diese Interpretation von Derridas politischer Philosophie ist von einer Deutung
zu unterscheiden, in der Derrida als Kritiker der liberalen politischen Theorie er-
scheint.*? So ist unter Riickgriff auf Derrida gegen den politischen Liberalismus

Zur Idee des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussion, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1997, S. 196-262, bes. S. 218-222.

40 Dies kommt u. a. in den Ausfilhrungen zum Verhiltnis von Recht und Politik auf
den letzten Seiten des ersten Teils von Gesetzeskraft und in der Darstellung des
Verhiltnisses von Politischem und Geschichte in Marx’ Gespenster zum Ausdruck.
Vgl. J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 57f. und ders.: Marx’ Gespenster. Der Staat der
Schuld, die Trauerarbeit und die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2004, S. 109.

41 Zu diesem Ergebnis gelangt auch Torsten Hitz in seiner aufschlussreichen Studie
iiber Derridas politische Philosophie. Vgl. Torsten Hitz: Jacques Derridas prakti-
sche Philosophie, Paderborn, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2005, S.73-
87 u. 148-165. Wie mir scheint, geht Hitz aber zu einseitig davon aus, dass es Der-
rida letztlich darum geht, gegen die aristotelische Tradition der praktischen Philo-
sophie geltend zu machen, dass das Streben nach Gerechtigkeit einen ,,unbedingten
Wahrheitsanspruch® (ebd., S. 164) voraussetzt. Mir scheint es wichtig, daneben
auch zu beriicksichtigen, dass Derrida immer wieder auf die unaufhebbare Kontin-
genz und Immanenz von Wabhrheits- und Richtigkeitskriterien in unserer ethisch-
politischen Praxis verweist. Mindestens ebenso sehr, wie Derrida als ,,ein Platoni-
ker, der im Peripatos beharrlich seine Fragen stellt” (ebd., S. 180) angesehen wer-
den kann, ist er als Anti-Platoniker zu verstehen, der der ,,platonischen Forderung
nach sicherem Wissen iiber das normativ Richtige mit skrupulosen Vorbehalten be-
gegnet. Die hermeneutischen Schwierigkeiten, denen die Derrida-Exegese nach wie
vor gegeniiber steht, hingen auf symptomatische Weise mit der Schwierigkeit zu-
sammen, dass sich seine Philosophie scheinbar unvereinbaren theoretischen Hal-
tungen und Traditionen zuordnen lédsst. Dies ist nicht nur mit Blick auf Platon und
Aristoteles, sondern auch mit Blick auf Kant und Hegel der Fall.

42 Fur diese Deutung und zum Folgenden vgl. Christoph Menke: Spiegelungen der
Gleichheit, erw. Taschenbuchausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | MARKUS WOLF

eingewandt worden, dass dessen Begriff der politischen Gleichheit zu kurz greift,
weil sie vom konkreten Inhalt des Gerechtigkeitssinns sowie den individuellen
,,Konzeptionen des Guten“ der Biirgerinnen und Biirger abstrahiert. Mit Derrida,
so der Einwand, liee sich dagegen geltend machen, dass das normative Ideal
einer demokratischen Gesellschaft sich nicht darin erschopft, jedem die gleichen
Rechte und Anspriiche unabhéngig von seiner konkreten Auffassung des fiir ihn
Guten zuzugestehen. Vielmehr sollen die Biirgerinnen und Biirger auch mit Blick
auf ihr je individuelles Streben nach einem gelungenen Leben und einer gerech-
ten Gesellschaft als ,,selbstbeglaubigende Quellen legitimer Anspriiche® aufge-
fasst werden. Diese Anforderung wird in Politik der Freundschaft in einer Passa-
ge formuliert, in der Derrida, wie bereits am Ende des ersten Teils von Gesetzes-
kraft, davon spricht, dass die Idee der Gerechtigkeit ein ,,politisches Begehren*
auf den Plan ruft, das danach strebt, die moralischen Anspriiche, die von den In-
dividuen als Einzelnen ausgehen, in einen Gleichheitsbegriff zu integrieren, der
diesen Anspriichen Rechnung tragt:

Keine Demokratie ohne Achtung vor der irreduziblen Singularitdt und Alteritit. Aber
auch keine Demokratie ohne ,,Gemeinschaft der Freunde“ (koina ta philon), ohne Be-
rechnung und Errechnung der Mehrheiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabili-
sierbare, vorstellbare, reprasentierbare und untereinander gleiche Subjekte. Diese beiden
Gesetze lassen sich nicht aufeinander reduzieren; sie sind in tragischer und auf immer
verletzender Weise unverséhnbar. Die Verletzung bricht zugleich mit der Notwendig-
keit auf, seine Freunde zdhlen, die anderen abzdhlen, mit den Seinen haushalten, sie
einer Okonomie unterwerfen zu miissen — dort, wo jeder andere ganz anders ist. Dort,
wo indessen jeder in gleicher Weise ganz anders ist. Schwerwiegender als ein Wider-
spruch, hilt die Kluft zwischen diesen beiden Gesetzen auf immer das politische Begeh-
ren wach.*

In demokratischen Gesellschaften ist demnach die adidquate Entfaltung des
Gleichheitsideals mit Blick auf die heterogenen sittlichen Einstellungen der Biir-
gerinnen und Biirger der eigentliche Gegenstand politischer Prozesse. Das ,,poli-
tische Begehren® richtet sich, wie Derrida an der gleichen Stelle sagt, auf die
kognitiven und normativen ,,Schemata“, die der politischen Gleichheit zugrunde
liegen.** Die von Rawls vorgeschlagene Konzeption der politischen Gleichheit
lasst sich als ein solches ,,Schema“ verstehen, weil in ihrem Rahmen jede Person
als ,,in gleicher Weise ganz anders™, ndmlich als verniinftig und rational aufge-
fasst wird. Dem stellt Derrida eine Konzeption des demokratischen Ideals gegen-
iber, derzufolge die Individuen in der demokratischen Politik in ihrer Einzig-
artigkeit (,,dort, wo jeder andere ganz anders ist“**) zu beriicksichtigen sind. Mit

43 ]. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 47.

44 Ebd.

45 Derrida greift damit eine mehrdeutige Formel von Levinas (,, fout autre est tout au-
tre) auf.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 91

Derrida konnte gegen Rawls geltend gemacht werden, dass das Ideal der Einbe-
ziehung und Berticksichtigung nicht nur in einer priméren Gleichheit der Indivi-
duen als Teilnehmern an der sozialen Kooperation griindet, sondern ebenso Ein-
zelne als Tréger einer (zumindest potentiell) unendlichen Vielzahl von Ansprii-
chen voraussetzt, die von Person zu Person differieren und in den ,,Schemata“
der politischen Gleichheit nur ungentigend berticksichtigt werden konnen.

In dieser Lesart macht die Dekonstruktion gegen das Gleichheitsverstdndnis
des politischen Liberalismus eine ,,tragische Logik unvereinbarer Anforderun-
gen oder Anspriiche geltend, die in das liberale Legitimititsprinzip eingeschrie-
ben ist. Sie formuliert eine unauflgsbare Spannung zwischen den je individuellen
Anspriichen und den ,,allgemeinen Annahmen®, die die politische Gleichheit un-
vermeidbarerweise impliziert. Rawls’ Theorie wére folglich nicht nur um eine
historisch-prozessuale Komponente zu ergénzen, sondern auch fiir ihren unzu-
langlichen Gleichheitsbegriff zu kritisieren, weil dieser von der Besonderheit der
Biirgerinnen und Biirger als einzigartigen Individuen auf problematische Weise
abstrahiert.

Wie bis hierhin deutlich wurde, kann das individuelle Gute entgegen der Auf-
fassung des politischen Liberalismus nicht ohne weiteres mit dem gemeinschaft-
lichen Guten, das den Werten entspricht, die der politischen Grundordnung einer
Gesellschaft zugrunde liegen, verséhnt werden. Wie Rawls vorschlédgt, kann der
Liberalismus zwar verlangen, dass die individuellen ,,Konzeptionen des Guten*
der Individuen hinter die gemeinschaftlichen Werte zurticktreten, wenn sie nicht
Teil des tibergreifenden Wertehorizontes sind, der den gesellschaftlichen Kon-
sens lber die der Grundordnung zugrunde liegenden Grundwerte tragt. Aber ge-
rade aus diesem Grund kann sein Ansatz eben nicht ausschlieBen, dass berechtig-
te Anliegen von Individuen, seien sie nun als Staatsbiirger anerkannt oder nicht,
iibersehen und entwertet werden, weil sie aufgrund des dominierenden ,,Sche-
mas“ der Gleichheit nicht als relevant anerkannt werden. Ebenso wie die Praxis
richterlicher Entscheidung, die Derrida in Gesetzeskraft als extremes Beispiel
analysiert, ist die demokratische Politik auf freie Urteile angewiesen, deren Ver-
fasstheit verhindert, dass das politische System der Demokratie aus sich selbst
heraus sicherstellen kann, dass die in diesen Urteilen vorgenommene ,,Schemati-
sierung® politischer Anspriiche oder verfassungsmifig garantierter gleicher
Rechte in der richtigen Weise erfolgt.*

Jirgen Habermas hat gegen diese dekonstruktive Korrektur des politischen
Liberalismus eingewandt, dass die im demokratischen Rechtsstaat wirksame
,,Verschrankung® zwischen den politischen Aushandlungsprozessen und der
Rechtsform legitimer Verfassungs- und Verfahrensgrundsétze die Einbeziehung
der Ausgeschlossenen prinzipiell erméglicht. Die Fehlbarkeit der rechtlich-
politischen ,,Schematisierung® von Gleichheitsnormen fithrt demnach nicht zu

46 Zur Interpretation von Gesetzeskraft vgl. den Beitrag von Christoph Menke in die-
sem Band.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | MARKUS WOLF

einem ,.tragischen* Gegensatz zwischen den individuellen Vorstellungen vom
Guten sowie den gleichen Rechten und Pflichten der Biirgerinnen und Biirger,
sondern nur zu einer voriibergehenden Diskrepanz zwischen den im 6ffentlichen
politischen Diskurs faktisch anerkannten Themen und Werten sowie den Anlie-
gen derjenigen Individuen, die de facto von diesem Diskurs ausgeschlossen sind
oder nicht hinreichend Gehor finden. Die Erfahrung des Scheiterns demokrati-
scher Berticksichtigung kann in dieser Perspektive gerade nicht auf die Logik
demokratischer Prozesse und Institutionen zuriickgefiihrt werden, sondern muss
ein ihnen duBerliches Versagen darstellen.’

Habermas und Derrida stimmen darin iiberein, dass die Erkldrung dieses
Scheiterns sich ,,auf die Semantik des weltanschaulichen Hintergrundes erstre-
cken [muss], der die Interpretation von Gleichheitsnormen zu Gunsten herr-
schender Wertvorstellungen prijudiziert.“** Beide sind zudem der Meinung, dass
in demokratischen Prozessen universalistische Geltungsanspriiche eine Rolle
spielen, die im Rahmen eines kulturell imprédgnierten Vorverstindnisses interpre-
tiert werden, das die ,,allgemeinen Annahmen® bzw. ,,Schemata® der Gleichheit
prigt, die in den demokratischen Institutionen und Entscheidungen zur Entfal-
tung kommen. Dissens besteht hinsichtlich der Tragweite dieser Erkldrung. Im
Gegensatz zur dekonstruktiven Lesart des Liberalismus begriindet die Moglich-
keit einer weltanschaulich bedingten Verzerrung des Gleichheitsideals in Haber-
mas’ Deutung lediglich ein , fallibilistische[s] Bewusstsein“, das sich dartiber
klar ist, dass ,,ihrer grammatischen Form nach universell[e] Sitze [...] auf der
semantischen Ebene gegen die partikularistische Deutung der darin verwendeten
Grundbegriffe — wie ,Person‘ oder ,Mensch® — keineswegs immun sind“.* Die
historische Erfahrung, dass auf Universalisierung angelegte Begriffe und Sétze
,partikularistisch® verzerrt wurden, erlaubt nicht zu schlieen, dass die Fehldeu-
tung ihres universellen Sinns eine Mdglichkeit darstellt, mit der die demokrati-
sche Praxis der Einbeziehung und Beriicksichtigung unaufhérlich konfrontiert ist.
Denn mit der Idee des Gerechten im Unterschied zur Idee des Guten verfiigen die
Biirgerinnen und Biirger {iber einen unabhéngigen Maf3stab, auf den sie zuriick-
greifen konnen, um festzustellen, ob die vom individuellen Guten gespeisten An-

47 Derrida schreibt in der oben auszugsweise zitierten Passage tiber das Hin und Her
zwischen Bedingtem und Unbedingtem, das demokratische Prozesse in seinen Au-
gen beherrscht, dass die Demokratie ,,das aufos dieser dekonstruktiven Auto-
Delimitation* (J. Derrida: Politik der Freundschaft, S. 156) sei. Es liegt gewisser-
maflen im Wesen der Demokratie, partikularistische Verzerrungen, die von den in
demokratischen Systemen wirksamen Schemata der Gleichheit ausgehen, zu korri-
gieren. Die inhaltliche Fullung des formalen Ideals der Einbeziehung und Bertick-
sichtigung ist von vornherein ein selbstbeziigliches Unterfangen.

48 Jurgen Habermas: ,,Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des postmoder-
nen Liberalismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003), S. 367-394,
hier: S. 377.

49 Ebd.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 93

spriiche und politischen Ideen berechtigt sind.”® Explizit gemacht wird dieser
Mafstab durch das in Faktizitit und Geltung entwickelte ,,Demokratieprinzip®,
das als addquate Konkretisierung des Gerechten fiir den Bereich der Politischen
erlaubt, die Giltigkeit von Verfassungsgrundsitzen, Gesetzen und politischen
Entscheidungen zu beurteilen.”'

Dem ,,semantischen* Argument, dass das Schema der Gleichheit ,,ein abs-
trakt Allgemeines ist, das dem individuellen Leben einzelner Personen Gewalt
antun muss®,” stellt Habermas einen ,pragmatischen Sinn der ,Allgemeinheit*
von demokratisch gerechtfertigten Normen*™> gegeniiber, der darauf zuriickgeht,
dass die Biirgerinnen und Biirger als Teilnehmer an politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozessen partizipieren. Dies bewirkt, dass sie in die 6ffentlichen
politischen Diskurse als Individuen, ,,die ihre individuellen Lebensziele nicht auf
existenziell unzumutbare Weise einschrianken lassen wollen, auch in die Perspek-
tive der Gerechtigkeit Eingang finden.“>* Als gleichberechtigte Teilnechmer an
einem demokratischen Willensbildungsprozess konnen sie die Zumutungen, die
die Forderung nach gleicher Beriicksichtigung aller fiir ihre Konzeptionen des
Guten bereithilt, als Einschrinkungen erkennen, die ihnen mit Griinden auferlegt
wurden, denen sie frei zustimmen kénnen. Das ist der Fall, weil die Zumutungen,
die das normative Primat der Gleichheit fiir die ethischen Auffassungen jedes
Einzelnen bedeutet, in den demokratischen Willensbildungsprozessen selbst re-
flektiert werden.”® Ein »Schema“ der Gleichheit, dem sie sich unterwerfen, wire
folglich keine heteronome Doktrin, sondern Ausdruck ihrer autonomen Selbstbe-
stimmung. Habermas glaubt schlussfolgern zu diirfen, dass die ,,beiden opponie-
renden Perspektiven der Gerechtigkeit und des ,guten Lebens® [...] aus guten
normativen Griinden auf asymmetrische Weise [ndmlich zugunsten eines Vor-
rangs des Gerechten vor dem individuellen Guten, statt eines unaufloslichen Wi-
derstreits zwischen beiden, M.W.] miteinander verschriinkt [bleiben]“.*®

Im Unterschied zur in dieser Hinsicht eher quietistischen Position von Rawls
will Habermas mit Derrida auf der einen Seite am universalistischen Charakter

50 ,Selektive Lesarten universalistischer Grundsétze sind symptomatisch fiir die un-
vollstindige Differenzierung zwischen dem ,Gerechten® und dem ,Guten‘. Aber die
historische Erfahrung, dass wir in dieser Hinsicht gliicklicherweise auch lernen
konnen, belegt nicht die paradoxe Natur des Projekts, tiberhaupt gleiche ethische
Freiheiten fiir alle zu gewahrleisten.” (ebd.)

51 Die abstrakte, gegeniiber den Sphéren der Moral und des Politischen noch neutrale
Idee der Gerechtigkeit artikuliert Habermas mit Hilfe des Diskursprinzips, aus dem
er das Demokratieprinzip durch Hinzufiigung einschrinkender Bedingungen ablei-
tet. Vgl. Jurgen Habermas: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998,
Kap. 111, S. 109-165.

52 J. Habermas: ,,Kulturelle Gleichbehandlung*, S. 378.

53 Ebd., S. 379.

54 Ebd.

55 Vgl ebd,, S. 380.
56 Ebd.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | MARKUS WOLF

der normativen Imperative festhalten, aus denen sich die Forderung nach Bertick-
sichtigung und Beteiligung in demokratischen Prozessen speist. Auf der anderen
Seite besteht er im Kontext seiner Theorie der demokratischen Willensbildung
darauf, die mit diesen Imperativen verbundenen Geltungsanspriiche pragmatisch
umzudeuten, um die Spannung zu entschirfen, die Derridas Kritik an Rawls
sichtbar gemacht hat. Er deflationiert die normativen Anspriiche, die mit der lei-
tenden Idee der Einbeziehung und Beriicksichtigung der Betroffenen verbunden
sind. Dass die Biirgerinnen und Biirger ihre Anliegen in einer demokratischen
Offentlichkeit artikulieren und in die diskursiven Kanile der parlamentarischen
Institutionen einspeisen konnen, 16st demnach die Spannung zwischen den ,,all-
gemeinen Annahmen®, die mit der vorherrschenden Konzeption der politischen
Gleichheit verbunden sind, und den heterogenen Werten, mit denen sie sich iden-
tifizieren.

Allerdings ist dieses Argument wenig iliberzeugend, denn die pragmatische
Deflationierung des Prinzips der gleichen Beriicksichtigung entschirft die Span-
nung nicht, die das demokratische Gleichheitsideal semantisch erzeugt. Zwar
mag es wahr sein, dass ,,die allgemeinen Normen, die nach diskursiver Bertick-
sichtigung der antizipierten Ausgrenzungen und Einschrinkungen allgemeine
Zustimmung gefunden haben* den ,performativ® eingestellten Betroffenen
,,nicht mehr — vor allem: nicht wegen ihrer Gleichheit verbiirgenden Allgemein-
heit — als fremde, ihr individuelles Leben verstimmelnde Gewalt*’” gegeniiber-
treten, weil sie sich diese ,,Gewalt® selbst als Teilnehmer an demokratischen Wil-
lensbildungsprozessen zurechnen kénnen. Und es ist richtig, dass diese allgemei-
nen Normen nicht aufgrund ihrer logisch-semantischen Eigenschaften legitim
sind, sondern weil die Vermutung ,rationaler Akzeptabilitit fiir sie spricht.”®
Aber damit wird die Spannung nicht aufgelost, die daraus resultiert, dass die
Vermutung, dass die von bestimmten Rechtsnormen und politischen Entschei-
dungen Betroffenen diesen mit guten Griinden zustimmen konnen, einem Ideal
entspringt, dessen Erfiillung in der politischen Praxis nur angezielt, aber nicht ga-
rantiert werden kann. Die ,,Fallibilitidt™ der Interpretationen des ,,Gerechten®, die
auf den Einfluss des ,,weltanschaulichen Hintergrunds® zuriickgeht, mit dem alle
Aneignungsversuche verwoben sind, spricht nicht fiir, sondern gerade gegen den
Vorschlag, die normativen Anspriiche zu erméfigen, die die Mitglieder eines
demokratischen Gemeinwesens an es herantragen.

Habermas postuliert, dass legitime Rechtsnormen den Filter des Demokratie-
prinzips passieren miissen, welches besagt, dass nur jene Rechtsnormen giiltig
sind, ,,die in einem ihrerseits rechtlich verfaiten diskursiven Rechtsetzungspro-
zeB die Zustimmung aller Rechtsgenossen finden kénnen.“*’ Auch das Demokra-
tieprinzip formuliert zunédchst einmal nur einen idealen Malistab, der ohne wei-

57 Ebd., S. 380.
58 Vgl. J. Habermas: Faktizitdt und Geltung, S. 133.
59 Ebd., S. 141.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 95

tergehende Qualifizierung offen ldsst, welchen Normen alle Rechtsgenossen zu-
stimmen konnen.*® Wie Habermas ganz zu Recht betont, muss dariiber in einem
Diskurs entschieden werden, in dem sich die Teilnehmer ,,in performativer Ein-
stellung® {iber ihre Positionen und Argumente verstindigen. Nun mag es, wie
Habermas in seiner Reaktion auf die dekonstruktive Lesart des rawlsschen Libe-
ralismus ausfiihrt, tatsdchlich zu den Merkmalen einer demokratischen Politik
gehoren, dass sie die eigenen Voraussetzungen, also die Frage, wer in welchem
Sinne als freie und gleiche Person anerkannt wird, deren Beitrdge relevant sind,
selbstreflexiv zum Thema machen kann. Wie Habermas selbst sieht, bedeutet
dies nicht zugleich, dass die demokratische Politik von partikularistischen Ver-
zerrungen endgiiltig gereinigt werden kann.®' Denn der &ffentliche Diskurs iiber
eine gemeinsame politische Gerechtigkeitskonzeption bleibt hinter den kontra-
faktischen Bedingungen zuriick, die das Diskursprinzip als abstraktes Gerechtig-
keitsprinzip artikuliert. Das gilt auch dann, wenn er im demokratischen Rechts-
staat durch Partizipationsrechte ermdglicht und geschiitzt wird. Das demokrati-
sche Ideal, das durch das Demokratieprinzip ausgedriickt wird, kann nicht als
eine Meta-Norm verstanden werden, deren Realisierung in bestimmten Rechts-
normen zumindest so lange gewiss sein kann, bis gute Argumente fiir eine parti-
kularistische Verzerrung auftauchen. Das demokratische Ideal muss vielmehr als
konkrafaktischer Maf3stab gedeutet werden, den zu erfiillen sich eine demokrati-
sche Politik nie gewiss sein kann. Gerade weil dieser MaBstab tiber jeden fakti-
schen Konsens hinausreicht, verleiht er dem Austausch von Argumenten die
Kraft, schematisch unterstellte und rechtlich fixierte Anerkennungen ,,performa-
tive zu verfliissigen.®> Die dekonstruktive Interpretation des Liberalismus will
letztlich diesen Zusammenhang deutlich machen, wenn sie behauptet, dass die li-
berale Idee der Staatsbiirgerschaft nach einer Ubereinkunft verlangt, die nicht ab-
solut realisiert werden kann, aber nichtsdestoweniger an einem solchen absoluten
Mafstab gemessen werden muss. Es ist gerade die Absolutheit und Uneinlosbar-
keit der Idee der Gerechtigkeit, die erklirt, warum sich die Geschichte der demo-

60 Darin gleicht es dem liberalen Legitimitétsprinzip von Rawls.

61 Christoph Menke reagiert auf die habermassche Kritik an seiner Position, indem er
bestreitet, dass der Universalisierungsgrundsatz, wie Habermas in einem anderen
Aufsatz schreibt, ,,wie ein Messer* funktionieren kann, das erlaubt, die 6ffentliche
Gerechtigkeitskonzeption einer Gesellschaft scharf von den geteilten Konzeptionen
des Guten ihrer Mitglieder zu trennen. Vgl. Ch. Menke: Spiegelungen der Gleich-
heit, S. 253f. (Fn. 2), 262f. (Fn. 8), 265f. (Fn. 10) u. 268.

62 Dies ist der Sinn der eingangs zitierten AuBerung Derridas, dass die Demokratie ge-
rade keine ,,Idee” und kein ,,Ideal* im platonschen Sinne ist. Was Demokratie ist
und welche institutionelle Gestalt sie annehmen kann, wird durch den Mafstab der
Einbeziehung und Beriicksichtigung nicht bestimmt, weil dieser nicht aus sich he-
raus festlegt, wer in welcher Weise einzubeziehen und zu beriicksichtigen ist. Ha-
bermas und Derrida sind sich wohl darin einig, dass die Bestimmung der Idee bzw.
des Ideals in der Moderne politischen Prozessen iiberlassen werden muss, deren Er-
gebnisse sich aus der philosophischen Beobachterperspektive nicht vorhersagen las-
sen.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | MARKUS WOLF

kratischen Gesellschaften seit der Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte,
wie Habermas und Derrida in tiberraschender Einmiitigkeit feststellen, im Sinne
,.eines sich selbst korrigierenden Lernprozesses“® darstellen ldsst. Die Spannung
zwischen den unvermeidbar partikularen ethischen Wertvorstellungen und den
gemeinsam anerkannten Werten sorgt dafiir, dass Gerechtigkeit in liberalen Ge-
sellschaften nicht nur als Ziel, sondern auch als Antrieb ,,fiir eine Verwandlung,
eine Umgestaltung oder eine Neu(be)griindung des Rechts und der Politik***
wirksam ist.

Die Rede von einer ,,Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit, die Derrida
mit dem Begriff der Demokratie verbindet, behauptet eine historische Prozes-
sualitidt und Offenheit der Voraussetzungen, die in die Grundlagen einer demo-
kratischen Politik investiert sind. Sie verdankt sich einer fiir die demokratische
Politik typischen dynamischen Spannung zwischen den ,allgemeinen Annah-
men*, die sich in demokratischen Verfassungen und deren Interpretation nieder-
schlagen und dem kontrafaktischen Ideal der absoluten Einbeziehung und Be-
riicksichtigung der Anspriiche, die von den Individuen als unverwechselbaren
Einzelnen ausgehen. Die historische Dynamik der demokratischen Inklusion
bleibt unverstanden, wenn diese Anspriiche so gedeutet werden, dass sie schon
durch die rechtlich gesicherte Chance, an 6ffentlichen Diskursen und Entschei-
dungsprozessen zu partizipieren, eingelost werden. Die ,,Unbestimmtheit und
Unentscheidbarkeit™ im Begriff der Demokratie ist ndmlich nicht blof} im Sinne
einer rechtlich geregelten Prozessualitdt in den demokratischen Institutionen,
sondern ebenso sehr als geschichtliche Prozessualitét der demokratischen Institu-
tionen selbst zu verstehen.® Sie begriindet eine ,,essentielle Geschichtlichkeit der
Demokmtie“,66 die Derrida in seinem Begriff einer ,kommenden Demokratie*
(démocratie a venir) artikuliert.”” Es ist noch immer ein Desiderat der deutsch-
sprachigen Derrida-Rezeption, die Logik dieser Prozessualitit im Verhéltnis zu
einer Theorie politischer Institutionen zu entfalten.®®

63 J. Habermas: ,Kulturelle Gleichbehandlung®, S.376. Vgl. auch die Bemerkung
zum Prozess der ,,Politisierung* in J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 58.

64 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 56.

65 Vgl. dazu den Beitrag von James Ingram in diesem Band.

66 J. Derrida: Schurken, S. 45.

67 Vgl. J. Derrida: Marx’ Gespenster, S. 88f. u. 96f. Die Figur der ,kommenden De-
mokratie* und das geschichtsphilosophische Theorem einer ,,aus den Fugen* gera-
tenen Zeit entsprechen funktional dem von Habermas beobachteten ,,lebenswelt-
lich* wirksamen Rationalisierungspotential, das von den zugleich immanenten wie
transzendenten kontrafaktischen Unterstellungen des kommunikativen Handelns
ausgeht.

68 Vgl. Andreas Niederberger: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?*, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 27 (2002), S. 149-170. Erste Schritte, um dieses Desiderat einzuldsen,
unternimmt Oliver Fliigel in seinem Beitrag in diesem Band.

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUM IDEAL DER DEMOKRATIE | 97

Literatur

Aristoteles: Politik, tibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Eugen Rolfes,
4. Aufl., Hamburg: Felix Meiner Verlag 1981

Derrida, Jacques: ,,Die différance”, in: ders., Randginge der Philosophie, 2.
Aufl., Wien: Passagen-Verlag 1999, S. 31-56

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,mystische Grund der Autoritét’, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002

Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003

Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Gosepath, Stefan: Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalitaris-
mus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Habermas, Jirgen: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1998

Habermas, Jiirgen: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theo-
rie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999

Habermas, Jiirgen: ,,, Verniinftig® vs. ,wahr‘ — oder die Moral der Weltbilder®, in:
ders., Die Einbeziehung des Anderen, S. 95-127

Habermas, Jirgen: ,,Versohnung durch 6ffentlichen Vernunftgebrauch®, in: ders.,
Die Einbeziehung des Anderen, S. 65-94

Habermas, Jirgen: ,,Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des post-
modernen Liberalismus®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003),
S. 367-394

Hitz, Torsten: Jacques Derridas praktische Philosophie, Paderborn, Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag 2005

Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit, erw. Taschenbuchausgabe,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004

Niederberger, Andreas: ,,Zwischen Ethik und Kosmopolitik: Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas?, in: Allgemeine Zeit-
schrift fiir Philosophie 27 (2002), S. 149-170

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971

Rawls, John: ,,Erwiderung auf Habermas®, in: Wilfried Hinsch (Hg.), Zur Idee
des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussion, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1997, S. 196-262

Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairness. Ein Neuentwurf, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2003

Rawls, John: Politischer Liberalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | MARKUS WOLF

Richter, Norbert Axel: Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Theorie des Politi-
schen nach Plessner und Foucault, Frankfurt/Main, New York: Campus-
Verlag 2005

Rorty, Richard: ,,Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie®, in: ders., So-
lidaritdt oder Objektivitit? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam
1988, S. 82-125

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort
und drei Corollarien, unverinderter Nachdruck der 1963 erschienenen Aufla-
ge, Berlin: Duncker & Humblot 1987

14.02.2026, 16:02:33. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839405451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

