
Handeln

Beethoven und Goethe, handelnd

Im Juli 1812 kommt es in dem böhmischen Badeort Teplitz zu mehre-
ren Begegnungen zwischen Goethe und Beethoven. Ihre Berühmtheit
verdanken diese vornehmlich einer durch Bettina von Arnim überlie-
ferten Anekdote1. Die beiden großen Männer befinden sich auf einem
gemeinsamen Spaziergang, da kommt ihnen der kaiserliche Hofstaat
mit Kaiserin und Herzögen entgegen. Beethoven sagt daraufhin zu
Goethe: „Bleibt nur in meinem Arm hängen, sie müssen uns Platz ma-
chen, wir nicht.“ Goethe ist nicht dieser Meinung und ihm wird die
Sache unangenehm. Er macht sich von Beethovens Arm los und stellt
sich mit gezogenem Hut an die Seite, während Beethoven mit unterge-
schlagenen Armen mitten zwischen den Herzögen hindurchgeht. So
wie viele gute Anekdoten ist auch diese fast zu schön, um wahr zu
sein. Mag es um ihre historische Wahrheit auch zweifelhaft bestellt
sein, der Einbildungskraft gibt sie jedenfalls reichlich zu tun. Man
sieht Beethoven und Goethe förmlich vor sich: auf der einen Seite den
nach einer Wendung Romain Rollands immer in Kampfstellung be-
findlichen Revolutionär, der eingedenk seiner Überzeugung, dass es
viele Könige auf der Welt gebe, aber nur einen Beethoven, mit grim-
miger Miene durch die Phalanx der Herzöge marschiert, die ihm be-
reitwillig Platz machen; und auf der anderen Seite den Weimarer Ge-
heimrat, dessen Leben unter den Menschen „ein ewiges Zurückwei-
chen“ ist2 und der sein Haupt vor der vorüberschreitenden Kaiserin
noch ein wenig tiefer neigt, als er dies ohne Beethovens Eskapade ge-
tan hätte.

Mir geht es allerdings nicht um die Gegenüberstellung zweier dia-
metral verschiedener Charaktere und Weltanschauungen, sondern
darum, was sich aus ihrem Aufeinandertreffen für den Begriff des

I.

1.

1 Ich folge der Schilderung Romain Rollands, Goethe und Beethoven, 1999, S. 48 ff.
(Den Hinweis auf dieses herrliche Buch verdanke ich Herrn Lambert Bumiller.)

2 Rolland (Fn. 1), S. 52.

7

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handelns lernen lässt. Dies nämlich ist Goethe und Beethoven ge-
meinsam: Sie handeln, und zwar nicht in der routiniert-beiläufigen
Weise, in der wir die meisten unserer Alltagsvorrichtungen durchzu-
führen pflegen, sondern in einer hochreflektierten, auf Beispielhaftig-
keit bedachten Weise. Jeder von ihnen sieht sich mit einer Mehrzahl
von Verhaltensoptionen konfrontiert, zwischen denen er sich entschei-
den muss. Diese Entscheidung trifft er nicht aus einer momentanen
Laune heraus, sondern anhand von übergeordneten Wertmaßstäben,
denen er sich vor dem Hintergrund seines Selbstbildes verpflichtet
sieht3 und die er auf Nachfrage näher begründen könnte4.

Die Erfahrung, der eigenen Triebhaftigkeit, den sich unmittelbar
aufdrängenden Wünschen, Bedürfnissen und Motiven nicht einfach
ausgeliefert zu sein, sondern sich von ihnen distanzieren und sie an-
hand von Gründen bewerten und beeinflussen, kurzum: wenigstens
für einen Moment innehalten und überlegen zu können, gehört zu den
Grundmomenten des Sinnhorizonts menschlicher Praxis5. Zwar wer-
den die meisten alltäglichen Handlungsanforderungen mithilfe einge-
schliffener Verhaltensmuster bewältigt. In der situationsgerechten An-
wendung derartiger Muster äußert sich jedoch ebenfalls ein spezifisch
menschlicher Sinn für das Angemessene, eine generalisierte und habi-
tualisierte Einsicht, die ohne die Ansprechbarkeit auf Gründe nicht
denkbar wäre6.

Ohne die Fähigkeit, Überlegungen anzustellen und sie verhaltens-
wirksam werden zu lassen, hätte die heute so hochgehaltene Selbstbe-

3 Zu diesem Zusammenhang Taylor, Negative Freiheit?, 1988, S. 19 ff.; Honnefelder,
Was soll ich tun, wer will ich sein?, 2007, S. 24 ff.

4 Nida-Rümelin, Über menschliche Freiheit, 2012, S. 30; Pippin, Die Aktualität des
Deutschen Idealismus, 2016, S. 414 f.

5 Borsche, in: Simon (Hrsg.), Distanz im Verstehen, 1995, S. 244 ff.; Gabriel, Sinn
und Existenz, 2016, S. 290 f.; Honnefelder (Fn. 3), S. 17; Nida-Rümelin, Strukturelle
Rationalität, 2001, S. 17, 75 f., 144 f., 151; ders. (Fn. 4), S. 82; ders., Philosophie
und Lebensform, 2009, S. 153; Rehbock, in: List/Stelzer (Hrsg.), Grenzen der Auto-
nomie, 2010, S. 160; Taylor, Das sprachbegabte Tier, 2017, S. 60 f.

6 Dreyfus/Taylor, Die Wiedergewinnung des Realismus, 2016, S. 154; Nida-Rümelin
(Fn. 4), S. 59.

8

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmung7 keinen Wert8. Über jemanden zu bestimmen bedeutet, ihm
die Inhalte seines Handelns vorzuschreiben und dadurch Herrschaft
über ihn auszuüben9. Auch dem Begriff der Selbstbestimmung ist ein
„hierarchische[s] Verhältnis von Befehl und Gefolgschaft“ einge-
schrieben10. Das Ich begreift sich dort anhand des Modells einer
Mehrheit von Personen, „die […] unter der ‚Leitung‘ des einen und
der ‚Folgsamkeit‘ des anderen zu eigenständiger Aktivität gelan-
gen“11. Würden wir einfach das verwirklichen, was uns gerade an-
treibt, so entfiele jene Leitungsinstanz und menschliches Verhalten
sänke auf den Status bloßer Naturhaftigkeit zurück.

Die personale Seite des Handelns, namentlich die untrennbare Ver-
knüpfung der Frage „Was soll ich tun?“ mit derjenigen „Wer will ich
sein?“12 werde ich gegen Ende meiner Ausführungen erneut aufgrei-
fen13. In ihrer Qualität als Persönlichkeitsausdruck ist eine Handlung
aber zugleich auch ein kommunikatives und damit ein soziales Ereig-
nis. Für den Sonderfall der Sprachhandlungen ist dies seit Frege14,
spätestens aber seit Wittgensteins Argumentation gegen die Möglich-
keit einer Privatsprache15 offenkundig16. Zwar kann ich als Sprecher
darüber entscheiden, welche Laut- oder Schriftzeichen ich verwende
und in welcher Weise ich sie miteinander verbinde17. Der Sinn dieser
Zeichen und ihrer Verknüpfungen ist jedoch durch die soziale Praxis,
an der ich mich beteilige und auf die hin ich seit Kindesbeinen „abge-

7 Zur gegenwärtigen Prominenz dieser Leitidee und ihrer diskursstrategischen Funk-
tion Krähnke, Selbstbestimmung, 2007, S. 67 ff., 132 ff.

8 Honnefelder (Fn. 3), S. 17, 115 ff.; Schramme, DZPhil 59 (2011), 881.
9 Fisch, Das Selbstbestimmungsrecht der Völker, 2010, S. 26.

10 Gerhardt, Selbstbestimmung, 1999, S. 339.
11 Gerhardt (Fn. 10), S. 339.
12 Honnefelder (Fn. 3), S. 18 ff.
13 Unten S. 71 ff.
14 Taylor (Fn. 5), S. 214 ff.
15 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 255 ff., in: ders., Werkausgabe,

Bd. 1, 1984, S. 360 ff.
16 Vgl. nur Davidson, Probleme der Rationalität, 2006, S. 308; Taylor (Fn. 5), S. 177.
17 Insofern gilt: „Es gibt nichts, was sich nicht sagen ließe, und das Nichts kann ge-

sagt werden.“ (Bourdieu, Was heißt sprechen?, 1990, S. 16)

9

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtet“ worden bin18, weitgehend vorbestimmt19. Entsprechendes gilt
für alle übrigen Handlungen20. Als „Texte“, die bestimmte Vorstel-
lungen, Werte und Ideen offenbaren21, verdanken sie ihren spezifi-
schen Bedeutungsgehalt der Verfügbarkeit sprachlich erzeugter, vorge-
gebener Muster22. Zu überlegen, also Gründe zu formulieren und
gegeneinander abzuwägen23, vermag nämlich nur, wer in einem dop-
pelten Sinne sprach-, d.h. allgemeinheitsfähig ist. Schon um sich Klar-
heit über die sich ihm darbietenden Verhaltensmöglichkeiten zu ver-
schaffen, muss er zum einen seinen individuellen Wahrnehmungen
und Erfahrungen eine begriffliche Fassung geben, sie also als Reprä-
sentanten von etwas Allgemeinem auffassen24. Darüber hinaus muss
er die von ihm auf diese Weise identifizierten Möglichkeiten anhand
von ebenfalls allgemeinen, also über den konkreten Einzelfall hinaus
Geltung beanspruchenden Normen bewerten25.

Nur weil und soweit es einem Akteur gelingt, seine individuellen
Absichten in die Form eines Allgemeinen zu bringen, ist es ihm zu-
dem möglich, sein Tun, damit einhergehend aber auch seine Wertmaß-
stäbe und letztlich sein Selbstbild anderen gegenüber begreiflich zu
machen. Wie der amerikanische Philosoph Donald Davidson gezeigt
hat, werden andere Personen für uns lediglich in dem Maße verständ-
lich, in dem wir bei ihnen etwas von der Art unserer eigenen Denk-
kräfte am Werk sehen können26. Nur wenn ein Interpret zu erkennen
vermag, dass ein anderes Individuum weitgehend rational ist, kann er
diesem überhaupt irgendwelche Gedanken zuschreiben oder sein Ver-

18 So die harte Charakterisierung durch Wittgenstein (Fn. 15), §§ 5 f. (S. 239 ff.).
19 Taylor (Fn. 5), S. 217.
20 Ebenso aus soziologischer Sicht Luckmann, Theorie des sozialen Handelns, 1992,

S. 103.
21 Skinner, Visionen des Politischen, 2009, S. 14.
22 Hampe, Die Lehren der Philosophie, 2014, S. 315; Kaiser, Widerspruch und harte

Behandlung, 1999, S. 86; Seel, Aktive Passivität, 2014, S. 245; Stekeler-Weithofer,
Philosophie des Selbstbewußtseins, 2005, S. 97, 183, 411; Sturma, in: Kühler/
Rüther (Hrsg.), Handbuch Handlungstheorie, 2016, S. 202.

23 Vgl. Seel (Fn. 22), S. 25.
24 Davidson, Subjektiv, intersubjektiv, objektiv, 2013, S. 9.
25 Honnefelder (Fn. 3), S. 16; Stekeler-Weithofer (Fn. 22), S. 315.
26 Davidson (Fn. 16), S. 200 f.; ders. (Fn. 24), S. 159.

10

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten durch Bezugnahme auf seine Zwecke und Überzeugungen er-
klären27. Die Maßstäbe, die der Interpret dabei anwendet, sind unwei-
gerlich seine eigenen28. Dieser Umstand macht die Interpretation
fremden Verhaltens zu einer grundsätzlich riskanten Angelegenheit.
Dass der Interpret dessen ungeachtet das Verhalten des Interpretierten
zumeist als im Großen und Ganzen sinnvoll zu deuten vermag, ver-
dankt sich dem Umstand, dass beide an derselben Welt und an dersel-
ben Denkweise über die Welt teilhaben29. Auch wenn die Umstände
unseres Erlebens und Begreifens niemals vollständig deckungsgleich
sind, stimmen sie doch soweit überein, dass dies in den meisten Fällen
für ein hinreichend treffsicheres wechselseitiges Verstehen ausreicht30.
Diese Kompatibilität der Referenzsysteme wiederum beruht darauf,
dass es sich bei ihnen nicht um individuelle Schöpfungen, sondern um
soziale Hervorbringungen handelt. Je schwächer diese soziale Klam-
mer, desto unwahrscheinlicher und mühsamer ist das Einander-Verste-
hen – bis hin zum Grenzfall schlechthinniger Verständnislosigkeit.

Die Fähigkeit, sich in seinem Handeln an sozial zumindest ansatz-
weise nachvollziehbaren Gründen zu orientieren, ist es, was Moral
und (Straf-)Recht meinen, wenn sie von Willensfreiheit sprechen31.
Nur wer über Willensfreiheit in diesem Sinne verfügt, vermag deshalb
Handlungen in des Wortes voller Bedeutung vorzunehmen32. So wie
Rationalität und Irrationalität keine empirischen Befunde, sondern
normative Begriffe sind33, ist auch die Willensfreiheit kein biologi-
sches Faktum, sondern das Produkt eines kulturellen Zuschreibungs-
prozesses34. Deshalb sind die Anforderungen an ihr Vorliegen je nach

27 Davidson (Fn. 16), S. 175.
28 Davidson (Fn. 16), S. 76 f., 99, 129 ff., 136, 200 f., 266 f., 308 f.; ders. (Fn. 24),

S. 257, 355 f.; ders., Wahrheit, Sprache und Geschichte, 2008, S. 481 ff.
29 Davidson (Fn. 24), S. 183 f., 210; Searle, Die Konstruktion der gesellschaftlichen

Wirklichkeit, 1997, S. 196 f. – Näher dazu unten S. 20 f.
30 Luckmann (Fn. 20), S. 35.
31 Näher Gabriel (Fn. 5), S. 385 f.; Pawlik, Das Unrecht des Bürgers, 2012, S. 281 f.
32 Brandom, Expressive Vernunft, 2000, S. 359.
33 Davidson (Fn. 16), S. 316.
34 Ebenso Möllers, Die Möglichkeit der Normen, 2015, S. 371 ff.

11

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praxeologischem Kontext graduierbar35. Ein Akt, der wegen des ge-
ringen Alters des Akteurs nach strafrechtlichen Maßstäben als unfrei
gesetzt und damit als bloße Natur gilt, mag nach pädagogischem Ver-
ständnis schon als beachtliche Persönlichkeitsäußerung, mithin als
Handlung angesehen werden. Die Folgen der Zuschreibung von Wil-
lensfreiheit sind hingegen strukturell identisch, und sie sind weitrei-
chend: Nur in Bezug auf solche Personen, deren Weltdeutungs- und
Motivationsschemata in dem verlangten Mindestmaß mit denen ihrer
sozialen Umwelt kompatibel sind, gehen Moral und Strafrecht das Ri-
siko ein, ihnen Handlungsfreiräume zu garantieren und sie lediglich
reaktiv für Zuwiderhandlungen zur Verantwortung zu ziehen36. Alle
anderen Personen werden demgegenüber von vornherein einer mehr
oder weniger weitreichenden Fremdverwaltung unterworfen.

In der Philosophie ist es seit der Spätphilosophie Wittgensteins zu
einem Gemeinplatz geworden, dass Sprechen als Handeln und die
Sprachtheorie deshalb als Teil der Handlungstheorie zu begreifen ist37;
an einem späteren Punkt meiner Ausführungen werde ich darauf zu-
rückkommen38. Die Reichweite dieses Befundes ist seither stetig aus-
gedehnt worden; man vergleiche nur das vergleichsweise konventio-
nelle Sprachverständnis in der Sprechakttheorie Austins und Searles39

mit der jüngst von dem kanadischen Philosophen Charles Taylor ent-
wickelten These, dass alle – gerade auch die nonverbalen – Formen
menschlichen Selbstausdrucks Sprache darstellen40. Ich möchte noch
einen Schritt weitergehen und behaupten: Jedes Handeln stellt ein

35 Nida-Rümelin (Fn. 5 – Rationalität), S. 141 f.
36 Gärditz, Staat und Strafrechtspflege, 2015, S. 34 f.; Jakobs, Das Schuldprinzip,

1993, S. 34 f.; ders., in: Schleim u. a. (Hrsg.), Von der Neuroethik zum Neurorecht,
2009, S. 259 ff.; ders., ZStW 117 (2005), 261 f.; Pawlik (Fn. 31), S. 282 f.

37 Vgl. Wittgenstein (Fn. 15), § 23 (S. 250). – Für die juristische Methodenlehre ist
diese Erkenntnis vor allem von Friedrich Müller und seiner Schule fruchtbar ge-
macht worden; vgl. etwa Müller/Christensen, Juristische Methodik, Bd. 1, 11. Aufl.
2013, S. 223 ff.; Müller/Christensen/Sokolowski, Rechtstext und Textarbeit, 1997,
S. 25 f.; Müller, Syntagma, 2012, S. 54.

38 Unten S. 61 f.
39 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, 2. Aufl. 1994, S. 28 ff., 35 ff.; Searle, Sprech-

akte, 6. Aufl. 1994, S. 24 ff., 29 ff.
40 Taylor (Fn. 5), S. 478.

12

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommunikatives Ereignis dar. Wer handelt, der kommuniziert. Er
nimmt eine Selbstfestlegung im öffentlichen Raum vor, für die er ge-
gebenenfalls begründungspflichtig ist41. Das Ensemble jener institu-
tionell vielfältig gegliederten sozialen Praktiken, in der Gründe gege-
ben und eingefordert werden, bildet als Inbegriff der „praktische[n]
Vernunft der Gattung“42 jenen eigenständigen und dynamischen sozia-
len Raum, welchen Hegel mit dem Namen „objektiver Geist“ bezeich-
net43.

Omnis determinatio est negatio

Bislang habe ich mich weitgehend auf die intuitive Plausibilität mei-
ner Ausführungen über den Handlungsbegriff verlassen. Nun möchte
ich versuchen, ihn in einem umfassenden philosophischen System zu
verankern. Zu diesem Zweck muss ich allerdings tief in die Schächte
der neuzeitlichen Ontologie hinabsteigen: bis zu der Formel Spinozas,
dass alle Bestimmung eine Negation sei – omnis determinatio est ne-
gatio.

Hegel, der diese Aussage als „großen Satz“44 rühmt, erläutert sie
folgendermaßen: „Das Bestimmte ist das Endliche; nun kann von al-
lem, auch vom Denken […] gezeigt werden, daß es ein Bestimmtes
ist, also Negation in sich schließt; sein Wesentliches beruht auf Nega-

2.

41 Ebenso Jakobs, Der strafrechtliche Handlungsbegriff, 1992, S. 27; ders., in: Frisch
u. a. (Hrsg.), Lebendiges und Totes in der Verbrechenslehre Hans Welzels, 2015,
S. 263; Nida-Rümelin (Fn. 5 – Rationalität), S. 13, 77, 151; ders. (Fn. 5 – Philoso-
phie), S. 105, 133, 153. – Aus der älteren Literatur sei verwiesen auf Max Weber,
Schriften zur Wissenschaftslehre, 1991, S. 61 und Gehlen, Der Mensch, 13. Aufl.
1986, S. 32.

42 Köstlin, Neue Revision der Grundbegriffe des Criminalrechts, 1845, S. 23.
43 Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 2015, S. 73, 302; Pinkard, in: Halbig/

Quante/Siep (Hrsg.), Hegels Erbe, 2004, S. 276 ff.; Pippin, Die Verwirklichung der
Freiheit, 2005, S. 124; ders. (Fn. 4), S. 90, 142 f.; Seel (Fn. 22), S. 15 f.; Stekeler-
Weithofer (Fn. 22), S. 28 f., 62 f.; ders., Eine Kritik juridischer Vernunft, 2014,
S. 11 ff., 38.

44 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, in: ders., Werke in
zwanzig Bänden, hrsg. von Moldenhauer/Michel, 1986, Bd. 20, S. 164.

13

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion.“45 Diesem auf den ersten Blick schwierigen Satz liegt ein einfa-
cher Gedanke zugrunde. Er bringt den Sinn zum Ausdruck, in dem
jegliches (nicht nur begriffliche Inhalte, sondern auch Tatsachen und
Eigenschaften) etwas Bestimmtes sein kann – nämlich indem es sich
von anderem so Bestimmtem deutlich abhebt und es mithin aus-
schließt46. Damit löst Hegel den Begriff der Negation von seiner her-
kömmlichen Beschränkung auf Aussagen und verwandelt ihn in ein
ontologisches Prinzip47. Dass ein Gedanke einen bestimmten Inhalt
hat und dass die Welt auf eine bestimmte Weise beschaffen ist, können
wir demzufolge nur von der Frage her verstehen, welche Möglichkei-
ten sie ausschließen48; alles Seiende ist mithin „nur als Realität und
Negation in einem zu begreifen“49.

Hegels Verständnis der konkreten Negation impliziert (nicht ledig-
lich eine holistische Epistemologie50, sondern darüber hinaus) eine ho-
listische Ontologie51. Kein Gegenstand – dieses Wort im weitesten
Sinne verstanden – ist demnach aus sich selbst heraus der, welcher er
ist. Bestimmtheit ist vielmehr ein relationaler, auf das Verhältnis die-
ses konkreten Gegenstandes zu anderen Gegenständen bezogener Be-
griff52. So ist das bestimmte Sein, das Hegel „Dasein“ nennt, die not-
wendige Negation oder nähere Bestimmung der bloßen Unbestimmt-
heit, des „Seins“; und das bestimmte Sein seinerseits ist bestimmt
kraft der besonderen Art der Negation, die Hegel als „Anderssein“ be-
zeichnet53.

Für menschliche Urteile und Willensakte ist Hegel zufolge eben-
falls ein Akt der Negation konstitutiv. Vom geistlosen Dasein unter-

45 Hegel (Fn. 44), S. 164.
46 Brandom (Fn. 43), S. 181; Taylor (Fn. 5), S. 40 f.
47 Grundlegend Henrich, in: Horstmann (Hrsg.), Seminar: Dialektik in der Philoso-

phie Hegels, 1978, S. 214 ff.
48 Brandom (Fn. 43), S. 193.
49 Henrich (Fn. 47), S. 215.
50 Dazu etwa Davidson (Fn. 16), S. 42 f., 161 f., 236; 309 f.; ders., Wahrheit und Inter-

pretation, 1990, S. 226; ders. (Fn. 24), S. 168, 212 ff.; Taylor (Fn. 3), S. 42 f.
51 Näher Seel, Sich bestimmen lassen, 2002, S. 89 ff.; ferner Gabriel (Fn. 5), S. 75.
52 Pippin (Fn. 4), S. 208.
53 Pippin (Fn. 4), S. 197 f.

14

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheiden sie sich allerdings dadurch, dass der Bruch mit einem diffe-
renzlosen So-Sein sich in ihnen nicht einfachhin vollzieht, sondern die
komplexere Struktur einer negativen Selbstbezüglichkeit annimmt54.
Während nach einem Beispiel Hegels der Stein nicht über seine
Schranke hinauszugehen vermag, „weil sie für ihn nicht Schranke
ist“55, weiß der Mensch sich als Setzer dieser Schranke. Durch seine
begriffliche Tätigkeit bestimmt er, was zusammengehört und was aus-
einanderzuhalten ist56 und welche der sich ihm darbietenden Hand-
lungsoptionen er zu ergreifen gedenkt57. Deshalb stellt das handlungs-
bestimmende Wollen nach Hegels Auffassung nicht etwa ein aliud
zum Denken dar, sondern eine besondere Weise desselben: „das Den-
ken als sich übersetzend ins Dasein, als Trieb, sich Dasein zu ge-
ben“58. Der Mensch erleidet sein Leben nicht nur, sondern er führt es
auch. Dies hat freilich zur Folge, dass sich für ihn das, was für den
Stein Schicksal ist, als das Produkt einer von ihm zu treffenden und zu
verantwortenden Entscheidung darstellt.

Selbst das schlichteste Urteil („Auf dem Tisch dort liegt ein rotes
Buch“) wird demjenigen, der es trifft, nicht einfach durch eine Wahr-
nehmungsepisode abgerungen. In den Worten Robert Pippins, der zu
den wichtigsten amerikanischen Neuhegelianern gehört, negiere ich
dadurch, dass ich ein derartiges Urteil fälle, vielmehr „die bloße Un-
mittelbarkeit oder Gegebenheit des Wahrnehmungsgehalts, negiere ihn
als unmittelbar und vermeintlich gegeben und nehme eine Haltung zu
dem ein, was da ist“59. Auch die Distanz zu den anflutenden Neigun-
gen und Wünschen, die, wie wir gesehen haben, für den Begriff der
Handlung konstitutiv ist60, erweist sich in Hegelschen Kategorien als
ein Fall der Negation61. Indem der Wille auf seine Triebe reflektiert,

54 Caspers, „Schuld“ im Kontext der Handlungslehre Hegels, 2012, S. 79 f.
55 Hegel, Wissenschaft der Logik I, in: ders., Werke (Fn. 44), Bd. 5, 1986, S. 145.
56 Pippin (Fn. 4), S. 120 ff.
57 Caspers (Fn. 54), S. 75 ff.
58 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, in: ders., Werke (Fn. 44), Bd. 7,

1986, § 4 Z (S. 47).
59 Pippin (Fn. 4), S. 407.
60 Oben S. 8.
61 Pippin (Fn. 4), S. 408.

15

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„stellt [er] sich als einfache Subjektivität über deren mannigfaltigen
Inhalt“62 und verneint damit eine Lebensform ungebremster Impulsi-
vität zugunsten einer überlegten Lebensführung. „Indem ich praktisch
tätig bin, das heißt handele, bestimme ich mich, und mich bestimmen
heißt, eben einen Unterschied setzen“63 – den Unterschied zwischen
der Möglichkeit, für deren Realisierung ich mich entscheide, und den
anderen, deren Verfolgung ich dadurch ausschließe64. „Wollen ist
Wählen.“65 Als Akt der Selbstbestimmung ist jedes Urteil und jede
Handlung demnach zwar auch ein Akt der Selbstbegrenzung66. Diese
Selbstfestlegung vollzieht der Einzelne jedoch in dem (zumindest im-
pliziten) Wissen, dass ihm andere Möglichkeiten offen gestanden ha-
ben; deshalb ist die Fähigkeit, Alternativen bewusst auszuschlagen,
eine wesentliche Bedingung der Freiheit des Urteilens und des Han-
delns67.

In der Geschichte der philosophischen und erst recht der strafrecht-
lichen Handlungstheorie ist die negative Seite des Wollens in der Re-
gel missachtet oder doch zumindest unterschätzt worden68. Handeln
wird jedoch unvollständig beschrieben, charakterisiert man es ledig-
lich als „menschliche Zwecktätigkeit“, diese verstanden als die Ver-
wirklichung eines zuvor gesetzten Zwecks69. Mit Handlungsentschlüs-
sen verhält es sich vielmehr nicht anders als mit allen anderen Gegen-
ständen auch: Sie erhalten ihre spezifischen Konturen nicht allein
durch das, was der Handelnde positiv verwirklicht, sondern auch
durch das, was er dadurch ausschließt. Nur ein Blick, der auch die un-
verwirklicht gebliebenen Alternativen einschließt, verhilft zu einem
vollständigen Verständnis dessen, was ein Handlungsentschluss be-

62 Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, in: ders., Werke
(Fn. 44), Bd. 10, 1986, § 476 (S. 299).

63 Hegel (Fn. 58), § 4 Z (S. 47).
64 Rödig, Die Denkform der Alternative in der Jurisprudenz, 1969, S. 95 ff.; Stekeler-

Weithofer (Fn. 43), S. 38 f.
65 Rödig (Fn. 64), S. 97.
66 Seel (Fn. 51), S. 216.
67 Borsche (Fn. 5), S. 244 ff.; Möllers (Fn. 34), S. 144; Seel (Fn. 51), S. 270.
68 Seel (Fn. 51), S. 279.
69 Welzel, Abhandlungen zum Strafrecht und zur Rechtsphilosophie, 1975, S. 129.

16

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet, wie die von dem Handelnden getroffene Selbstfestlegung also
aufzufassen und zu bewerten ist.

Mit der Einsicht, dass der Handelnde in seinem Willensentschluss
die unmittelbare Beachtlichkeit seiner Triebregungen negiert, ist die
praxiserschließende Kraft von Hegels argumentativer Grundfigur der
konkreten Negation jedoch nicht erschöpft. In seiner Analyse der Um-
setzung dieses Entschlusses kommt sie erneut zum Tragen. Als Selbst-
Verwirklichung ist Handeln nach der Überzeugung Hegels zugleich
„Selbst-Negation“70: Indem der Handelnde sich daranmacht, seine In-
tention in einer öffentlichen und öffentlich anfechtbaren Tat auszudrü-
cken, büßt er seinen Anspruch auf die alleinige Verfügungsgewalt
über Natur und Bedeutung dieser Tat ein71; seine subjektiven Zwecke
schlagen vielmehr im Moment ihrer tätigen Ausführung in ein „Sein
für Anderes“ um72. Zwar mag der einzelne Handelnde für seinen Pri-
vatgebrauch auf der ihm genehmen Situationsdeutung beharren – wo-
bei er freilich auch diese, spätestens sobald er sie nach außen kundbar
macht, in eine für Dritte nachvollziehbare Begründungssprache klei-
den muss73. Er kann jedoch nicht verlangen, dass diese Deutung auch
außerhalb der inneren Zitadelle seines individuellen Selbstverständnis-
ses als maßgeblich anerkannt wird74.

Die Auffassung, dass der strafrechtlich relevante Bedeutungsgehalt
einer Handlung sich hauptsächlich nach der von dem Handelnden ex
ante gebildeten Intention richte – wohl das wichtigste Vermächtnis
Welzels an die heutige deutsche Strafrechtswissenschaft –, ist demzu-
folge unzutreffend, weil es das von Hegel erkannte „Sich-Fremdwer-
den des subjektiven Willens in der Objektivität seines Tuns“75 igno-
riert76. Nicht auf subjektive Finalität kommt es Hegel zufolge in der
Handlungslehre an, sondern – mit einem Begriffspaar der Bochumer

70 Pippin (Fn. 4), S. 235 f.
71 Pippin (Fn. 4), S. 235 f.; Caspers (Fn. 54), S. 220 f.
72 Caspers (Fn. 54), S. 228.
73 Oben S. 10 f.
74 Luckmann (Fn. 20), S. 38 f.
75 Caspers (Fn. 54), S. 113.
76 Ebenso Jakobs (Fn. 41), S. 27 ff.

17

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophin Bettina Caspers – auf objektive Finalität, objektive Inten-
tion77. Der Bedeutungsgehalt der Tat kann demzufolge nicht durch
eine Art Introspektion oder einen „Aufrichtigkeitstest“78 ermittelt,
sondern muss innerhalb der konkreten sozialen Gemeinschaft ausge-
handelt werden, innerhalb derer sie verübt wurde79.

Letzteres berührt eine letzte zentrale Facette von Hegels Hand-
lungsbegriff. Als Denkender – und auch der willentlich Handelnde ist
nach Hegel, wie gesehen, ein Denkender80 – verbindet der Einzelne
mit der von ihm getroffenen Selbstfestlegung einen spezifischen An-
gemessenheits- und damit Allgemeinheitsanspruch81. Ein kognitives
Urteil soll Auskunft darüber geben, wie es sich mit dem in Bezug ge-
nommenen Gegenstand in Wahrheit verhält: „Es ist korrekt, dass die-
ses Buch einen roten und nicht einen grünen Einband hat und dass es
sich auf dem Tisch und nicht im Regal befindet.“ Ein Willensent-
schluss beantwortet die Frage, wie aus der Sicht des Handelnden mit
der in Rede stehenden Situation richtigerweise umzugehen ist: „Es ist
eine angemessene Reaktion auf hochsommerliche Temperaturen, ins
Freibad und nicht in die Vorlesung zu gehen.“ Hegel betont dement-
sprechend, dass eine Handlung stets die Bezugnahme auf allgemeine
Normen der Adäquität beinhaltet82, die als solche der Interpretation
und Beurteilung durch andere Subjekte ausgesetzt sind83. „Indem ich
nun handle, so setze ich eine Veränderung im Dasein, im Elemente der
Objektivität. Dieses Element ist nun der geltende Wille überhaupt, und
dieser ist durch das Gesetz ausgesprochen. Meine Handlung hat also
immer wesentlich Beziehung auf das Gesetz.“84

77 Caspers (Fn. 54), S. 18 f., 440.
78 Pippin, in: Halbig/Quante/Siep (Fn. 43), S. 308.
79 Pippin (Fn. 78), S. 311; ebenso Jakobs, Norm, Person, Gesellschaft, 3. Aufl. 2008,

S. 95 f., 112 f.
80 Oben S. 15.
81 Vgl. Borsche (Fn. 5), S. 248; Seel (Fn. 51), S. 49.
82 Hegel, Vorlesungen über Rechtsphilosophie 1818–1831, hrsg. von Ilting, Bd. 3,

1974, S. 344; ders., Die Philosophie des Rechts, hrsg. von Hoppe, 2005, S. 104 f.
83 Caspers (Fn. 54), S. 113, 181 ff., 276, 441.
84 Hegel, Philosophie des Rechts, hrsg. von Henrich, 1983, S. 106 f.

18

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtlich relevanter „Sinnausdruck“85 ist die Handlung nach He-
gelschem Verständnis daher, weil und sofern sie sich aus der Sicht der
anderen Subjekte als eine dem Handelnden als Subjekt zurechenbare
tätliche Stellungnahme zur Befolgungswürdigkeit des Gesetzes dar-
stellt. Allgemeiner gesprochen bekundet der Handelnde durch die ob-
jektive Finalität seines Tuns, wie er die relative Wertigkeit der in Be-
tracht kommenden Verhaltensmöglichkeiten einschätzt. Angesichts ei-
nes nach unterschiedlichen Richtungen hin fortführbaren Weltzustan-
des bekundet der Handelnde: „Diese Fortführungsvariante verdient
den Vorzug vor jener.“ So wissen Goethe und Beethoven bei der Ent-
scheidung für ihr eigenes und der Bewertung des jeweils anderen Han-
delns nur allzu gut, dass nicht Flegel und Weltmann aufeinandertref-
fen, sondern zwei unterschiedliche Gesellschaftsentwürfe miteinander
kollidieren. Beethoven stellt der herkömmlichen sozialen Hierarchie
eine alternative Ehrenpyramide entgegen, an deren Spitze nicht der
Hochadel, sondern der geniale Künstler steht. Zu dieser Wertung muss
Goethe Stellung beziehen, und das tut er auch: Indem er sich mit be-
sonderem Nachdruck auf die Seite der bestehenden Ordnung stellt,
weist er das revolutionäre Ansinnen Beethovens inzident, aber buch-
stäblich unübersehbar zurück86.

Die Pluralität von Handlungsbeschreibungen

Sein ist immer bestimmtes Sein87. Das unspezifische („reine“) Sein ist
nach Hegel bekanntlich ununterscheidbar von und insofern identisch
mit dem („reinen“) Nichts88. Aus diesem Grund kann jeder Gegen-

3.

85 Eingeführt in die strafrechtswissenschaftliche Terminologie hat diesen Ausdruck
Welzel (Fn. 69), S. 130; seine heutige Prominenz hat er durch Jakobs erlangt (vgl.
etwa Jakobs [Fn. 41], S. 26 f.; ders., in: Neumann/Schulz [Hrsg.], Verantwortung in
Recht und Moral, 2000, S. 63). Übernommen wird Jakobs’ Begriffsverständnis von
Caspers (Fn. 54), S. 181, 250.

86 Danach erwähnt er übrigens Beethoven jahrelang überhaupt nicht mehr (Rolland
[Fn. 1], S. 55).

87 Oben S. 13 f.
88 Hegel (Fn. 55), S. 83.

19

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand nur unter einer bestimmten Beschreibung, nach der Terminolo-
gie des Bonner Philosophen Markus Gabriel: in einem bestimmten
Sinnfeld existieren89. Außerhalb des betreffenden Sinnfeldes ist er als
dieser konkrete Gegenstand schlechthin inexistent90. Die betreffende
Bestimmung kann nur durch urteilsfähige Wesen getroffen werden –
Individuen, die Stellungnahmen der Form „A ist ein Fall von B“ abge-
ben können. Dass wir auf bestimmte Gegenstände Bezug zu nehmen
vermögen, verdankt sich deshalb einer von uns erbrachten Bestim-
mungsleistung.

Aus der Abhängigkeit des Begriffs der Wirklichkeit von unserem
Sprechen über sie folgt aber nicht, dass auch die Wirklichkeit als sol-
che – die Welt – von unserem Sprechen abhängig wäre91. Wie der
Frankfurter Philosoph Martin Seel in Erinnerung gerufen hat, ist der
Begriff der Wirklichkeit nicht an den ihres Bestimmtseins, sondern le-
diglich an den ihrer Bestimmbarkeit als Wirklichkeit gebunden.
„Wirklichsein bedeutet bestimmbar zu sein, ohne doch bestimmt zu
sein – ohne allein auf unsere Bestimmungen festgelegt zu sein.“92 Sol-
len die Sinnfelder, die wir unseren Deutungen zugrunde legen, mehr
sein als bloße Phantasien, dürfen wir sie uns deshalb nicht nach Belie-
ben zurechtkonstruieren. Sinnfelder müssen vielmehr so abgesteckt
werden, dass innerhalb ihrer Gegenstände erscheinen, die für uns – in
welcher Hinsicht auch immer – belangvoll sind. Zu diesem Zweck
müssen sie der Widerständigkeit der Wirklichkeit als solcher Rech-
nung tragen, die wir unabhängig davon, ob wir sie begreifen oder
nicht, auf Tritt und Schritt – und häufig genug schmerzhaft – spüren93.
Weit eher als Weltschöpfer sind wir „Welterschließer“94. Unser Erken-
nen ist nach der schönen Formel des Bochumer Religionsphilosophen
Richard Schaeffler ein „antwortendes Gestalten“95, und die Weltdeu-

89 Gabriel (Fn. 5), S. 39, 163 f., 174, 224 f., 249.
90 Gabriel (Fn. 5), S. 173, 303, 369.
91 Searle (Fn. 29), S. 168 ff.; Seel (Fn. 51), S. 106 ff.; Gabriel (Fn. 5), S. 174 f., 183;

Müller (Fn. 37), S. 30 ff.; Müller/Christensen (Fn. 37), S. 248.
92 Seel (Fn. 51), S. 113.
93 Müller/Christensen (Fn. 37), S. 248.
94 Dreyfus/Taylor (Fn. 6), S. 299.
95 Schaeffler, Erkennen als antwortendes Gestalten, 2014.

20

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen, die wir produzieren, sind „Koproduktionen“ zwischen uns und
der Welt96. Allerdings können wir diese Welt – die Wirklichkeit als
solche – niemals in toto, sondern immer nur in einzelnen ihrer Aspek-
te – und damit unter Ausschließung anderer Gesichtspunkte – in den
Blick nehmen oder gar diskursiv erfassen97; Gadamer nennt dies die
„sprachliche Abschattung“, die die Welt in den verschiedenen Sprach-
welten erfährt98. Die Welt ist immer reicher als unsere Reden über
sie99. Man mag diese Position mit Seel100 als einen moderaten, mit
Dreyfus und Taylor101 als einen pluralistischen oder, was ich bevorzu-
gen würde, als einen reflektierten Realismus bezeichnen.

All dies gilt auch für jenen Gegenstand unserer diskursiven Prakti-
ken, den wir als Handlung bezeichnen. Als kommunikative, also be-
deutungshaltige Stellungnahmen im öffentlichen Raum können Hand-
lungen ebenso wie sprachliche Äußerungen auf ihre – weit, nämlich
als Korrektheit des Herangehens an eine Situation verstandene – Rich-
tigkeit hin befragt und sodann gebilligt oder auch kritisiert werden102.
Insofern stellt das Handeln die Teilnahme an einer gemeinsamen Pra-
xisform dar, „welche die Praxis der normativen Kontrollbeurteilung
der richtigen Teilnahme immer schon enthält“103. Diese Kontrollbeur-
teilung vollzieht sich anhand von Bewertungsschemata, wie sie sozial
in großer Zahl zur Verfügung stehen104. Ein und derselbe Akt mag
sich danach als ein Meisterschuss, eine längst überfällige Maßnahme
zur Wiederherstellung der geschändeten Familienehre und ein Mord
darstellen. Die jeweils zugrunde gelegten Bewertungsschemata ent-

96 Dreyfus/Taylor (Fn. 6), S. 175; in diesem Sinne auch Müller/Christensen (Fn. 37),
S. 248 f.

97 Dreyfus/Taylor (Fn. 6), S. 296; Fish, Das Recht möchte formal sein, 2011, S. 233;
Gabriel (Fn. 5), S. 251, 282, 438; Searle (Fn. 29), S. 179 f.

98 Gadamer, Wahrheit und Methode, 6. Aufl. 1990, S. 451 f.
99 Seel (Fn. 51), S. 106 ff., 164 ff.; Seel (Fn. 22), S. 73 ff.

100 Seel (Fn. 51), S. 119, 133.
101 Dreyfus/Taylor (Fn. 6), S. 285.
102 Oben S. 12 f.
103 Stekeler-Weithofer (Fn. 22), S. 144.
104 Vgl. Geuss, Kritik der politischen Philosophie, 2011, S. 59; Möllers (Fn. 34),

S. 33; Seel (Fn. 51), S. 51.

21

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheiden jedoch nicht nur, ja nicht einmal primär über die „Richtig-
keit“ des betreffenden Aktes. Da eine Handlung eine bedeutungshalti-
ge Setzung ist, diese Bedeutung sich aber nach dem jeweils herange-
zogenen Bewertungsschema richtet, lässt sich ein opakes Geschehen
nur relativ zu jenem Schema überhaupt als Handlung beschreiben105.

Auch das ontologische Individuierungsprinzip von Handlungen –
ihr Sinn – ist deshalb ihr Erscheinen in einem bestimmten Sinnfeld. In
ihrem allgemeinen ontologischen Status unterscheiden sich Handlun-
gen insofern nicht von Atomverbindungen oder DNA-Strukturen. Al-
lerdings muss ein handlungsadäquates Sinnfeld so beschaffen sein,
dass es die Beschreibung des in den Blick genommenen Geschehens
als Stellungnahme zur Wertigkeit konkurrierender Verhaltensmöglich-
keiten erlaubt; es muss also normativ konstituiert sein. Naturalistische
Sinngebungsmuster gehen deshalb an dem spezifischen Sinn von
Handlungen als kommunikativen Stellungnahmen von vornherein vor-
bei. Insofern ist es zwar nicht falsch, einen Sachverhalt wie das Ab-
feuern eines Schusses auf einen Nebenbuhler als Körperbewegung
oder als Folge einer Nerveninnervation zu beschreiben; zum Begreifen
des sozialen Phänomens „Handlung“ ist eine solche Beschreibung je-
doch fehl am Platz. Ebenso wie die Handlungsvoraussetzung der Wil-
lensfreiheit106 ist auch der spezifische Sinn einer Handlung ein nicht
auf bloße Naturhaftigkeit reduzierbares, sondern ein genuin kulturelles
Phänomen107.

Da es eine Vielzahl verschiedener kultureller Sinnfelder gibt, die
teils in friedlicher Koexistenz nebeneinander bestehen, teils aber wie
in meinem Ehrenmordbeispiel miteinander konkurrieren, gibt es nicht
einen einzigen – den – Handlungssinn, sondern deren viele108. So vie-
le Sinnzuschreibungen getätigt werden können, so viele unterschiedli-
che Handlungsbeschreibungen und – da einzelne Handlungen nicht
jenseits ihrer Beschreibungen existieren – so viele unterschiedliche

105 Näher Müller/Christensen (Fn. 37), S. 192 ff.
106 Dazu oben S. 11 f.
107 Im Ergebnis wie hier Jakobs, System der strafrechtlichen Zurechnung, 2012,

S. 20; Möllers (Fn. 34), S. 32 f.
108 Davidson (Fn. 24), S. 216 f.; Dreyfus/Taylor (Fn. 6), S. 154; Jakobs (Fn. 79), S. 50.

22

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungen gibt es. Der als Meisterschuss beschriebene Vorgang ist
demzufolge eine andere Handlung als der als Mord beschriebene – ein
Befund, der dadurch bestätigt wird, dass zur Substantiierung der ge-
nannten Beschreibungen auf unterschiedlich beschaffene Informati-
onsbündel zurückgegriffen werden muss.

Der in der strafrechtlichen Grundlagendiskussion der letzten Jahr-
zehnte vielbeschworene Gegensatz zwischen Ontologismus und Nor-
mativismus109 fällt mit der hiesigen Konzeption in sich zusammen.
Diese Stilisierung des Konflikts war verständlich, solange sich der
strafrechtliche Normativismus gegen eine sowohl methodisch wie in-
haltlich kritikwürdige Ausprägung ontologischen Denkens – den Fina-
lismus – behaupten und durchsetzen musste110. Die hiesige Ontologie
handlungsadäquater Sinnfelder hat hingegen das zentrale Anliegen des
Normativismus – die Anerkennung des genuin gesellschaftlichen Cha-
rakters der strafrechtlichen Sinnzuschreibungskategorien111 – in sich
aufgenommen. Zugleich aber wehrt sie der Gefahr eines ontologisch
unbeheimateten Konstruktivismus, die darin besteht, keinen Ausweg
aus dem Labyrinth der Zuschreibungen zu finden und sich deshalb
entweder in Selbstbezüglichkeiten zu verlieren oder aber den Bezug
zur Wirklichkeit gleichsam handstreichartig, theoretisch nicht hinrei-
chend abgesichert, herstellen zu müssen. Die Grundüberzeugung der
hier vorgestellten Konzeption lautet daher: Ohne Ontologie geht es in
der Strafrechtswissenschaft nicht; aber es muss eine Ontologie sein,
die die zentralen Einsichten Hegels und seiner neueren Interpreten in
sich aufgenommen hat, nicht eine solche, die (wie der Finalismus)
hinter sie zurückfällt.

109 Programmatisch Jakobs’ Vorwort zur ersten Auflage seines Lehrbuchs; wiederab-
gedruckt in: Jakobs, Strafrecht Allgemeiner Teil, 2. Aufl. 1991, S. VII.

110 Eine zusammenfassende Würdigung Welzels unternehme ich in: Frisch u. a.
(Hrsg.), Lebendiges und Totes in der Verbrechenslehre Hans Welzels, 2015,
S. 1 ff.

111 Vgl. nur Jakobs (Fn. 109), S. VII.

23

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophischer und strafrechtlicher Handlungsbegriff

Das strafrechtlich relevante Bewertungsschema ist, wie könnte es an-
ders sein, das Strafgesetz. Eine Handlung im strafrechtlichen Sinne zu
vollziehen bedeutet demnach, zu der sich aus der einschlägigen Straf-
norm ergebenden Verpflichtung Stellung zu beziehen, sei es – wie in
aller Regel – zustimmend, sei es ablehnend112. Aus der Sicht der heu-
tigen deutschen Strafrechtsdogmatik wirkt ein derart anspruchsvoller
Handlungsbegriff freilich befremdlich, hat diese sich doch daran ge-
wöhnt, unter einer Handlung nicht mehr zu verstehen als eine irgend-
wie vom natürlichen Willen beeinflusste oder beeinflussbare Tätig-
keit113. Wie sämtliche begrifflichen Festlegungen hat auch dieses
Handlungsverständnis eine Geschichte, und zwar eine solche, die dar-
an zweifeln lässt, dass in ihr das letzte Wort strafrechtswissenschaftli-
cher Weisheit zu sehen ist.

Der hiesige Begriff der Handlung entspricht im Wesentlichen dem-
jenigen, der das deutsche Strafrechtsdenken bis in die letzten Jahr-
zehnte des 19. Jahrhunderts hinein beherrschte114. Dann fiel er einer
tiefgreifenden methodologischen und inhaltlichen Umorientierung der
Allgemeinen Verbrechenslehre zum Opfer. In seiner einflussreichen
Habilitationsschrift von 1904 rügte Gustav Radbruch, dass ein an-
spruchsvoller Handlungsbegriff ohne analytischen Wert sei115. Rad-
bruch zufolge kann die Aufgabe einer „systematische[n] Klassifikati-
on“ der Merkmale des Verbrechens nur dergestalt bewältigt werden,
dass einem Begriff „durch eine Folge divisiver Subsumationsurteile
eine Anzahl anderer Begriffe als seine Arten und deren Unterarten un-

4.

112 Grundlegend Jakobs (Fn. 41), S. 27 ff., 41 ff.
113 Beispielhaft Schönke/Schröder/Eisele, Strafgesetzbuch, 29. Aufl. 2014, Vorbem.

§§ 13 ff., Rn. 37 ff.; Frister, Strafrecht Allgemeiner Teil, 7. Aufl. 2015, 8/1 ff.;
Kühl, Strafrecht Allgemeiner Teil, 7. Aufl. 2012, § 2 Rn. 1 ff.; Wessels/Beulke/
Satzger, Strafrecht Allgemeiner Teil, 43. Aufl. 2013, Rn. 93.

114 Näher von Bubnoff, Die Entwicklung des strafrechtlichen Handlungsbegriffes von
Feuerbach bis Liszt mit besonderer Berücksichtigung der Hegelschule, 1966,
S. 36 ff., 52 ff.; Caspers (Fn. 54), S. 400 ff.; Pawlik (Fn. 31), S. 288 ff.

115 Radbruch, Der Handlungsbegriff in seiner Bedeutung für das Strafrechtssys-
tem, 1904 (ND 1967), S. 88.

24

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tergeordnet“ werden116. Die zwangsläufige Folge einer solchen Vorge-
hensweise ist die zunehmende inhaltliche Entleerung der betreffenden
Begriffe. In den Worten Ernst Cassirers endet die Begriffspyramide,
die wir kraft dieses Verfahrens aufbauen, „nach oben hin in der ab-
strakten Vorstellung des ‚Etwas‘, einer Vorstellung, die eben in ihrem
allumfassenden Sein, kraft dessen jeglicher beliebige Denkinhalt unter
sie fällt, zugleich von jeder spezifischen Bedeutung ganz entleert
ist“117. Dieses „Etwas“ ist bei Radbruch der Handlungsbegriff. Er
stellt zwar den höchsten Gattungsbegriff der Verbrechenslehre dar, das
Substantiv, zu dem alle übrigen Verbrechensmerkmale – Tatbestands-
mäßigkeit, Rechtswidrigkeit und Schuld – nur Attribute sind118, ist
aber eben deshalb zugleich der farbloseste aller strafrechtlichen Be-
griffe. Daher lässt sich nach Radbruchs Auffassung über die Handlung
nichts weiter sagen, als dass sie eine willensgetragene Körperbewe-
gung beliebigen Inhalts sei119. Die Methode der Begriffsbildung und
der naturalistische Begriffsinhalt stützen sich insofern bei Radbruch
wechselseitig.

Die von Radbruch angewandte Methode abstrahierender Begriffs-
bildung ist allerdings von durchaus beschränkter Leistungs- und Be-
gründungskraft. Der Vorgang des Abstrahierens beruht auf einer ver-
borgenen petitio principii. Zu abstrahieren, d.h. von bestehenden Un-
terschieden abzusehen und gemeinsame Merkmale aus einem Ensem-
ble mannigfaltiger Gegenstände herauszulösen, vermag nur, wer diese
Gemeinsamkeiten bereits als relevant erkannt und anerkannt hat, be-
vor er den Akt der Abstraktion vornimmt, wer den Begriff, den er
sucht, in Wahrheit also schon besitzt. Zu Recht betont Cassirer nur
sechs Jahre nach dem Erscheinen von Radbruchs Schrift: „Wir heben
aus der Mannigfaltigkeit, die uns vorliegt, nicht irgendwelche abstrak-
ten Teile heraus, sondern wir schaffen für ihre Glieder eine eindeutige
Beziehung, indem wir sie durch ein durchgreifendes Gesetz verbunden

116 Radbruch (Fn. 115), S. 9.
117 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, in: ders., Gesammelte Werke,

hrsg. von Recki, Bd. 6, 2000, S. 4.
118 Radbruch (Fn. 115), S. 71.
119 Radbruch (Fn. 115), S. 129 f.

25

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken.“120 Die Abstraktion bliebe richtungs- und steuerlos, wenn sie
die Elemente, aus denen sie den Begriff herausliest, nicht stillschwei-
gend durch eine bestimmte Relation verknüpft und kraft ihrer geord-
net dächte121. „Der ‚Begriff‘ aber ist damit nicht abgeleitet, sondern
vorweggenommen: Denn indem wir einer Mannigfaltigkeit eine Ord-
nung und einen Zusammenhang ihrer Elemente zusprechen, haben wir
ihn, wenn nicht in seiner fertigen Gestalt, so doch in seiner grundle-
genden Funktion bereits vorausgesetzt.“122 Einen Begriff durch Abs-
traktion bilden wollen, bedeutet in den Worten Christoph Sigwarts,
übrigens einem der wichtigsten Referenzautoren Radbruchs, deshalb,
„die Brille [zu] suchen, die man auf der Nase trägt, mit Hülfe eben
dieser Brille“123.

Das Vorgehen Radbruchs bestätigt diesen Befund. Radbruch kann
nur deshalb so abstrahieren, wie es dies tut, weil er von vornherein –
und zwar, wie ich an früherer Stelle124 gezeigt habe, zu Unrecht – vor-
aussetzt, dass der Begriff der Handlung naturalistisch und damit ex-
trem inhaltsarm zu verstehen sei. Wäre Radbruch mit der Tradition da-
von ausgegangen, dass eine Handlung etwas qualitativ anderes sei als
ein naturhaftes Geschehen, hätte ihm der von ihm eingeschlagene Weg
der Abstraktion hingegen nicht offen gestanden. Das abstrahierende
Verfahren, so wie Radbruch es praktiziert, vermag daher lediglich
einen stillschweigend vorausgesetzten Verbrechensinhalt in eine
zweckmäßige Prüfungsreihenfolge zu bringen. Zu Beantwortung der
Frage, warum gerade diese Elemente ausgerechnet in dieser Anord-
nung den Begriff des Verbrechens ausmachen, ist die abstrahierende
Methode hingegen konstitutionell unfähig. Was sie mithin nicht den-
ken kann, ist die Einheit, die Identität ihres Gegenstandes, denn dazu
kommt sie immer einen Schritt zu spät125. Damit aber versagt sie aus-

120 Cassirer (Fn. 117), S. 19.
121 Cassirer (Fn. 117), S. 23.
122 Cassirer (Fn. 117), S. 16.
123 Zitiert nach: Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, in: ders., Werke

(Fn. 117), Bd. 11, 2002, S. 250 f.
124 Oben S. 22.
125 Pawlik (Fn. 31), S. 152 f. m. w. N.

26

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerechnet vor derjenigen Aufgabe, auf die eine Wissenschaft des Straf-
rechts zuallerletzt Verzicht leisten sollte.

Der abstrahierenden Methode stellt Cassirer ein Modell der Be-
griffsbildung gegenüber, dem zufolge das Ziel der Begriffsbildung
statt in größerer Allgemeinheit in wachsender Bestimmtheit liegt126.
Die Arbeit des Geistes bestehe nicht darin, dass ein Inhalt unter einen
anderen gestellt werde, sondern dass er als ein konkretes, aber undiffe-
renziertes Ganze eine methodologisch geleitete weitere Besonderung
erfahre127. Damit wird die methodische Strategie des Hegelianismus –
inhaltliche Entfaltung des Begriffs, nicht Abstraktionsakrobatik – der
Sache nach in eben jenem Moment philosophisch rehabilitiert, in dem
sie innerhalb der Strafrechtswissenschaft als endgültig überwunden
beiseitegeschoben wird; ein Beispiel für die Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen, das nicht eben zugunsten der Strafrechtler spricht.

Mit dem Hinweis auf die Tatsache, dass die neuere Entwicklung
der deutschsprachigen Verbrechens-, namentlich der Handlungslehre
von einer Methode der Begriffsbildung ausging, die bereits zur Zeit
ihres erstmaligen Hervortretens philosophisch überholt war, möchte
ich es allerdings nicht bewenden lassen. Ergänzend sei vielmehr dar-
auf hingewiesen, dass die heutige Dogmatik die Faktoren, die der vor-
naturalistischen Strafrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts zufolge
das Vorliegen einer Handlung ausschlossen – namentlich Zurech-
nungsunfähigkeit, äußere Gewalt und Irrtum – nicht etwa außer Acht
lässt, sondern sie lediglich auf nachgelagerte Stufen des Prüfungsauf-
baus verschiebt. Im Ergebnis sind die heute für maßgeblich erachteten
Zurechnungsvoraussetzungen deshalb nicht weniger gehaltvoll als die-
jenigen Köstlings oder Hälschners. Insofern nimmt der rechtswidrig
und schuldhaft handelnde Straftäter auch nach heutigem Verständnis
Stellung zu der ihn treffenden Verpflichtung. Die straftheoretische
Überzeugungskraft der nachfolgenden Überlegungen hängt deshalb
nicht davon ab, ob man dem hiesigen Plädoyer für eine Rückkehr zu
einem inklusiven Handlungsbegriff zustimmt oder ob man es vorzieht,

126 Cassirer (Fn. 123), S. 251.
127 Cassirer (Fn. 123), S. 255.

27

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die einzelnen Momente des Handlungsbegriffs unter den verschiede-
nen Stufen des Verbrechensaufbaus aufzuteilen. Auch auf dem Boden
der heute herrschenden Verbrechenslehre ist Raum für straftheoreti-
sche Vernunft.

28

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7 - am 17.01.2026, 10:25:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287638-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Beethoven und Goethe, handelnd
	2. Omnis determinatio est negatio
	3. Die Pluralität von Handlungsbeschreibungen
	4. Philosophischer und strafrechtlicher Handlungsbegriff

