9. Iteration und unendlicher Regress

1. Mit dem Problem des Zeitverhaltnisses von cogitatio und reflexio
hangen auch die Probleme der Iteration' des Bewusstseins und des
unendlichen Regresses’ zusammen. Seit seinen Logischen Unter-
suchungen mochte Husserl diesen Regress vermeiden, der auftritt,
wenn ich Bewusstseinsoperationen vollziehe, die sich auf andere,
sachlich oder zeitlich vorhergehende beziehen, und weitere, die wie-
derum diese zum Objekt haben. Als Beispiel sei eine Reflexion ge-
nannt, die eine cogitatio zum Gegenstand macht. Es handelt sich
hierbei um die einfachste Iteration, da es sich um nur zwei Bewusst-
seinsleistungen handelt. Reflektiere ich jedoch auf diese Reflexion,
ist diese Reflexion eine Reflexion zweiter Stufe und zugleich die
dritte operative. Diese Stufung ldsst sich nun wiederholen, so dass
wir schlieSlich auf eine unendliche Reihe oder einen unendlichen
Regress stoflen.

Es macht Sinn, verschiedene iterative Reihen zu unterscheiden.
So kann ich mich beispielsweise an ein vergangenes Erlebnis erin-
nern, und immer wieder (»in infinitum«, Hua III/1, 167:31), nach
unterschiedlichen Zeitabstinden. Genau genommen, handelt es sich
hierbei um keine echte Iteration, da ich mich zwar mittels der Erin-
nerung an ein fritheres Erlebnis erinnere, aber immer wieder an die-
ses selbe Erlebnis; die spateren Erinnerungen bleiben Operationen
zweiter Stufe. Anders sieht es aus, wenn ich mich an eine Erinnerung
erinnere und wiederum an diese letztere, usw. Die spiteren Erinne-
rungen sind héherstufige Erinnerungen, die sich jeweils auf die vor-
hergehende oder vorvorhergehende, usw. beziehen.

! lteration: Hua II1/1, 167:21 — Hua VIII, 440:12 — 441:4 — Hua [X, 342:13 - Hua VI,
458,3,11; Iterativitat Hua VI, 457:44.; iterierte Modifikationen Hua 111/1, 245:1,9 -
253:4 —iterierte Reflexion Hua IX, 342:8; iterierbar Hua I11/1, 252:38 — VII, 264:29,36.
* unendlicher Regress: Hua XIX/1, 367:2 — Hua X, 114:43 — 119:40 — 332:10f. - Hua
VIII, 442:8 (vgl. 13 [ohne unendlich]) - Hua I, 81:23 — 178:20f. (Pl.). — Hua XXIV,
252:26

156 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Iteration und unendlicher Regress

Uberhaupt sind alle Vergegenwirtigungen iterierbar, nicht da-
gegen die Neutralitatsmodifikation.” Diese modifiziert namlich mit
einem Schlage das ganze Bewusstsein, verwandelt es in ein neutrales,
das nicht wiederum neutralisiert zu werden braucht, aber auch nicht
neutralisiert werden kann, sofern es eben bereits neutral ist. Die
Neutralititsmodifikation ist eben gar kein Akt, keine Operation, son-
dern eine Habitualitét, die die Generalthesis ablost.

Es lasst sich aber auch eine Reihe denken, in der die Operations-
arten wechseln. So kann ich mich z. B. urteilend auf ein Erlebnis be-
ziehen, mich an dieses Urteil erinnern und dieses Urteil wiederum
reflektieren.

Alle diese Iterationen sind unschidlich; das Zuriickkommen-auf
ist ein eigenstandiges, neues Bewusstseinserlebnis, das dem friiheren
Erlebnis nachfolgt, es voraussetzt und auf es bezogen ist. Die Wieder-
holung ist jederzeit in Freiheit initiierbar. Ebenso sind Erinnerungen
an Erinnerungen jederzeit moglich, weil und solange sie zeitversetzt
von den vorhergehenden einsetzen und verlaufen. Auch die Reihe
der Operationen wechselnder Art lasst sich beliebig verldngern, vor
allem weil und wenn die Operationen mit zeitlichem Abstand von
den vorhergehenden vollzogen werden.

Anders steht es mit der beispielhaft genannten reflexiven Itera-
tion. Ich kann namlich auch auf eine cogitatio reflektieren, und eben-
so auf diese Reflexion und wieder diese Reflexion zweiter Stufe re-
flektieren, und so in infinitum.* Die iterative Operation ist von der
zweiten Stufe ab von derselben Art. Die Gleichzeitigkeit von cogita-
tio und reflexio war im vorigen Kapitel als moglich demonstriert
worden. Ob indessen mehrere Stufen gleichzeitig statthaben kénnen,
ist bereits mit einigem Recht bezweifelt worden (s. Kapitel 4, S. 93f.).
Andererseits lieBen sich diese Stufen auch als nacheinander gesche-
hend ansehen, welches Nacheinander wiederum keinen Bedenken
begegnen diirfte.” Zweifellos ist es von Vorteil, wenn ich auf eine

' Vgl. Ideen 1, §112, Hua 111/1, 252 f. - und schon die Nichtiterierbarkeit der qualitati-
ven Modifikation der LU, Hua XI1X/1,506:17 ff.

¥ in infinitum: Hua 111/1, 162:33 - 167:31 — 235:24 - 245:21f. - Hua X, 114:43 -
115:8,11 - 332:14 — Hua VIII, 33:27,28 — 409:37 — 440:12 — Hua IX, 309:3 - Hua, 53:10
-67:30

* In dieser Richtung argumentiert Hopkins 1989, wenn er die formelle Interpretation
des Regresses, das blofie »dass ... entformalisiert und durch die unendliche Aufgabe der
Enthiillung der inneren und duBeren Horizonte des Wahrnehmungsfeldes ersetzt (1989,
S. 106f).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser| A 157



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Iteration und unendlicher Regress

Reflexion wie auf eine Uberzeugung immer wieder zuriickkommen®
und sie durch eine hoherstufige iiberpriifen kann. Weswegen also
mochte Husser] diesem Regress entgehen? Die Gefahr, die droht,
liegt darin, dass ich unter Umstanden mich in diese Iteration hinein-
begeben muss, dass die iterativen Operationen nicht mehr in meiner
Freiheit liegen, sondern dass ich in sie hineingedringt werde. Welche
Gefahren drohen, welche Zwinge sind, welches >muss« ist mit dem
Regress verbunden (vgl. Hua X, 114:44), warum soll er vermieden
werden?

Angesichts der Moglichkeit der reflexiven Iteration sehe ich vier
Themen, die Probleme bereiten, und zwar sehe ich Probleme bei der
Selbsterkenntnis, bei der Anonymitit, bei der Evidenz und bei der
Transzendentalitit.” Einerseits ist der Regress gefordert, andererseits
soll er aufgehalten werden. Die Reflexion hebt z. B. die Anonymitit
der cogitatio auf, ist selbst aber anonym; so bedarf es einer weiteren
reflexiven Stufe, um eben diese Anonymitit der Reflexion aufzuhe-
ben, usw. in infinitum. Wenn der Regress nicht aufzuhalten ist, gibt
es keine wahre Selbsterkenntnis, und ebenso keine Transzenden-
talitat und keine apodiktische Evidenz; das Bewusstsein bliebe letzt-
lich anonym. Damit scheiterte die Phinomenologie, wie z.B. Hiils-
mann meint.®

Ich sehe das nicht so dramatisch; ich stimme zwar in so weit zu,
dass das letzte fungierende Ich und Bewusstsein sich nur implizit
selbst versteht und nicht ausgelegt hat und dass eine vollstindige
Selbstauslegung, vollstindiges Selbstverstindnis, nach allen Seiten
und von allen moglichen Standpunkten nicht méglich ist. Gleichwohl
ist die Leistung der Phinomenologie, wie sie vorliegt, enorm; die
Phinomenologie ist eben eine schrittweise Erhellung des Bewusst-
seins, und sie hat bereits wichtige Schritte getan. Andererseits lassen
sich immer wieder neue Schritte tun.

2. Fangen wir mit dem Problem der Evidenz an.

Dass auch die Evidenz der Erfahrung auf einen Regress fiihrt,
spricht Husserl, wenn auch verkappt und verschleiert, im §6 der Car-

* »Zuriickkommen auf ...<z.B. Hua [, 51:6 - 95:31.

7 Bernet fiigt einen weiteren Regress hinzu, den der Zeitlichkeit: Gegenstinde sind in
der objektiven Zeit und erscheinen in der immanenten Zeit; diese Erscheinungen dann
sind im absoluten Bewusstsein gegeben und dieses wiederum in einem noch tieferen
(1983, S. 40£.; vgl. auch Zahavi, 1998, 5. 148 f.

® Vgl. Heinz Hiilsmann: Der Systemanspruch der Phanomenologie E. Husserls. Salz-
burger Jahrbuch fiir Philosophie VII, 1963, 173-186, bes. 181 ff.

158 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Iteration und unendlicher Regress

tesianischen Meditationen aus. Seit den Logischen Untersuchungen
nimmt er fiir die Reflexion oder innere Wahrnehmung eine beson-
dere Evidenz in Anspruch — im Unterschied zu Welt-erfahrenden
cogitationes. Aber auch diese sind sich ihrer Gegenstinde sicher. So
bedarf es einer vergleichenden Betrachtung und Unterscheidung
mehrerer Evidenztypen. Denn ob eine Evidenz nachtriglich zweifel-
haft werden kann oder wirklich evident ist, d. h. von besonderer ada-
quater oder sogar apodiktischer Gewissheit, auf die ich mich beden-
kenlos verlassen und meine Philosophie griinden kann, ist ihr nicht
selbst abzunehmen, sondern wird erst durch eine Reflexion auf sie
gekldrt. Diese Reflexion miisste aber wiederum von gleicher Dig-
nitdt, d.h. nicht anfechtbar sein, usw. Ich werde also haltlos und in
infinitum® von der Evidenz zu ihrer Kritik und zur Kritik der kriti-
schen Evidenz getrieben.

Wir sehen uns diesen Paragraphen niher an: Husserl, unterwegs
zu einer absoluten Evidenz (Hua I, 55:4,10-12), differenziert zwi-
schen vorwissenschaftlichen Erfahrungen oder Evidenzen (55:16),
die stets unvollkommen sind, insofern sie z. B. ihren Gegenstand nur
einseitig geben, addquaten und apodiktischen Evidenzen. Aber die
addquaten Evidenzen versteht er nicht mehr als in sich adiquat, son-
dern als Vervollkommnung der inaddquaten, welche Vervollkomm-
nung allerdings, vielleicht »prinzipiell im Unendlichen liegt« (Hua I,
55:26£.)." Von dieser addquaten Evidenz ist jedoch die apodiktische
zu unterscheiden, die auch an inaddquaten Evidenzen auftreten kann,
aber von héherer Dignitit ist (55:28 f£.)."

Die apodiktische Evidenz ist seinsgewiss; diese Seinsgewissheit
allerdings teilt sie mit anderen Evidenzen (Hua I, 56:5-7). Die Evi-
denzen der sinnlichen Erfahrung sind jedoch zweifelsbehaftet. Sein
kann sich nachtriglich als Schein erweisen (56:7-11), welche Mog-
lichkeit durch eine kritische Reflexion auch im voraus erkannt wer-
den kann (56:11-14). Anders apodiktische Evidenzen. »Eine apodik-

* « A>bad« infinity, wie Seebohm 1973, S. 25, meint.

" Das Problem der Addquatheit von Evidenzen, dass sie namlich vielleicht nur appro-
ximativ erreicht werden kénnen, formuliert Husserl bereits in Erste Philosophie (Hua
VIII, 33:26-34:20; vgl. 35:4 »Limes der Addquation«) und will es »zu gegebener Zeit ...
bedenken« (33:301f.).

" In Erste Philosophie nennt Husserl addquate und apodiktische Evidenzen noch dqui-
valent (Hua VIII,35:23ff,; vgl. 68:14). — Zum Ausdruck héhere Dignititc vgl. Hua II,
47:38f. und Hua XXV, 48:39 (hohere, logische Dignitit) und >hohe Dignitit« Hua I11/1,
176:16.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 159



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

160

9. Iteration und unendlicher Regress

tische Evidenz aber hat die ausgezeichnete Eigenheit, dass sie nicht
blof8 iiberhaupt Seinsgewissheit der in ihr evidenten Sachen oder
Sachverhalte ist, sondern sich durch eine kritische Reflexion zugleich
als schlechthinnige Unausdenkbarkeit des Nichtseins derselben ent-
hiillt« (56:14-18).

Die gemeinte apodiktische Evidenz ist die Reflexion, die das trans-
zendentale ego erfasst, wie Husserl im § 9 schreibt (Hua I, 61 ff.).2 Die
Reflexion also erfasst die cogitatio nicht nur gewiss, sondern sogar
apodiktisch gewiss, wenn auch vielleicht nicht addquat (Hua I,
62:7 ff.). Diese Apodiktizitit ist aber nur durch eine hohere Reflexion,
eine Reflexion zweiter Stufe festzustellen. Die (schlichte) Seins-
gewissheit der erfassenden Reflexion ist also eine Selbstgewissheit
(Mitbewusstsein), die das Epitheton >apodiktisch< noch nicht rechtfer-
tigt. Erst die kritische Reflexion (zweiter Stufe) lisst durch Unter-
scheidung verschiedener Evidenzarten von Apodiktizitit sprechen.

Der zitierte Satz ist jedoch problematisch: Der dass-Satz ist
nicht einwandfrei parallel konstruiert: Das »sie«, d.h. die apodikti-
sche Evidenz, ist Subjekt sowohl fiir den ersten Satz-Teil (»nicht
blofi«) als auch fiir den zweiten Satz-Teil »sondern«: Eine apodikti-
sche Evidenz kann zwar im selben Akt Seinsgewissheit beanspru-
chen, das tun andere Evidenzen auch — wie etwa jede weltbezogene
Wahrnehmung aufgrund des durchgehenden Seinsglaubens von der
Existenz dessen, was sie wahrnimmt, iiberzeugt ist —, aber nicht sich
»zugleich als Unausdenkbarkeit des Nichtseins« enthiillen. Die Un-
ausdenkbarkeit des Nichtseins der in der Seinsgewissheit evidenten
Sachen und Sachverhalte festzustellen, bedarf es einer vergleichen-
den, und d.h. diskursiven Kritik, die nicht im selben Akt, nicht >zu-
gleich, geleistet werden kann.

Verriterisch ist die Parallele insofern, als im ersten Halbsatz das
Pridikat aus Nomen und Kopula besteht, wihrend im zweiten Halb-
satz das Pradikat ein reflexives Verb ist: »sich enthiillt«. Als was aber
enthiillt sich die apodiktische Evidenz: als »Unausdenkbarkeit des
Nichtseins derselben«, »derselben«: eben der in der Seinsgewissheit
evidenten Sachen und Sachverhalte, die im vorigen Halbsatz ange-
sprochen waren. Aber eine apodiktische Evidenz, z. B. ein Wahrneh-
men, und sei es ein inneres, kann niemals sich enthiillen als Unaus-
denkbarkeit des Nichtseins des Wahrgenommenen, sie konnte

* Den Zusammenhang von Evidenz und Reflexion betont auch Gerhard Funke: Be-
wusstseinswissenschaft, Kantstudien 61, 1970, S. 456 f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Iteration und unendlicher Regress

nur sich enthiillen als Unausdenkbarkeit des Nichtseins ihrer selbst,
des eigenen Wahrnehmens. Auflerdem diirfte es nicht heiflen, sie
enthiillt sich, sondern die kritische Reflexion nachsthoherer Stufe
enthiillt sie als ...

Husserl verwischt wieder Wahrnehmung und Wahrgenom-
menes. Der Begriff sEvidenz< kann eben das Wahrnehmen und kor-
relativ auch das Wahrgenommene bezeichnen, besonders wenn es
sich um Reflexion und cogitatio als cogitatum handelt. Ebenso ist
der Ausdruck >Seinsgewissheit« doppeldeutig: Er kann meinen, dass
sich das Meinen seiner selbst und dass es sich des Gemeinten gewiss
ist. Die cogitatio erfassend ist sich die Reflexion ihres Erfassens eben-
so gewiss wie der Existenz der erfassten cogitatio. Wir miissen aber
diese Leistungen (Erfassen und Seinsgewissheit) der Erfahrung von-
einander trennen. Die Reflexion, indem sie diese cogitatio erfasst,
zweifelt keinen Augenblick daran, dass sie z. B. eine Wahrnehmung
erfasst (keine Erinnerung), bzw. dass sie, was sie erfasst, eine Wahr-
nehmung ist. Die Evidenz gehért mit zur Kompetenz der erfahrend-
erfassenden Reflexion. Sie ist unmittelbar, nicht-kritisch. Diese
Seinsgewissheit teilt die Reflexion indessen mit anderen Evidenzen.
Auch die Wahrnehmung eines Hauses zweifelt nicht an der Existenz
des Hauses, sondern behauptet diese vielmehr mit Gewissheit oder
Zuversicht.

Das ganze Problem erschwert sich, denkt man an den Ausdruck
»Selbstgegebenheit¢, den Husserl im Umkreis der Evidenz-Problema-
tik benutzt (Hua I, 55:19).” Der Ausdruck suggeriert die Annahme
der Identitdt oder mangelnder Differenz von Erfassen und Erfasstem,
so als ob das dreistellige Pradikat sgeben< (A gibt B C) durch ein zwei-
stelliges ersetzt wird (A/B gibt A/B C). Bezogen auf die cogitatio ldsst
sich immerhin sagen, dass sich Bewusstsein (cogitatio) dem Bewusst-
sein (reflexio), d.h. sich selbst gibt. Weltliche Sachen oder Sachver-
halte sind in diesem Sinne niemals >selbstgegeben¢, weil sie trans-
zendent sind und immer von dem ganz anderen, dem Bewusstsein
erfasst werden. Aber die Selbstgebung der Selbstgegebenheit hat
noch einen anderen Aspekt: Das Ding, die cogitatio gibt sich nicht
nur selbst (im Gegensatz zu >wird genommenc), sondern sie gibt sich
auch unverfilscht, so wie sie ist, selbst — im Gegensatz zu verfilscht

' Zur Dialektik und Kritik der Selbstgebung und Selbstgegebenheit der cogitatio vgl.
oben Kapitel 5, S.109 und Henry, 1992, S. 82ff. In seiner Interpretation deckt sich
»Selbstgebunge mit dem, was ich Mitbewusstsein« nenne.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husserl A 161



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

162

9. Iteration und unendlicher Regress

oder im Bild (vgl. Hua XVII, 166:18-20) oder anders als sie selbst ist.
In diesem Sinne kann natiirlich auch ein weltlicher Gegenstand
selbst, namlich unverfalscht, ungebrochen, adiquat gegeben bzw. er-
fasst werden.

Die Apodiktizitit der Evidenz der Reflexion aber, die Unaus-
denkbarkeit des Nichtseins der erfassten Sachverhalte, der cogitatio
also, ergibt sich erst in der Reflexion auf diese Evidenz (Reflexion
zweiter Stufe). Diese Reflexion (zweiter Stufe) kann aber nicht wie-
der einfach nur direkt die Evidenz der Reflexion erster Stufe als apo-
diktische erfassen, sondern sie bedarf fiir diese Feststellung des Ver-
gleichs dieser Seinsgewissheit mit der anderer, z.B. der
weltzugewandter cogitationes; sie ist somit nicht-anschaulich, dis-
kursiv, oder kritisch, wie Husserl sagt (56:17,23)."

Nun kann diese kritische Reflexion ihrerseits zweifelsbehaftet
sein. So fahrt Husserl fort: »Dabei ist die Evidenz jener kritischen
Reflexion, ..., abermals von dieser apodiktischen Dignitdt, und so in
jeder kritischen Reflexion héherer Stufe« (56:20-24).% Der Wortlaut
ist nicht zwingend; es miisste stattdessen heiflen: Dabei ist die apo-
diktische Evidenz dieser kritischen Reflexion jederzeit durch eine kri-
tische Reflexion hoherer Stufe ausweisbar, und so iterativ. Das fithrte
aber auf einen unendlichen Regress, der schlielich die Apodiktizitat
nicht sichern oder sogar aufheben wiirde.

Die Reflexion erfasst die cogitatio mit Evidenz und setzt deren
Existenz iiber allen Zweifel erhaben. Es ist sinnlos, an dieser Evidenz
zu zweifeln. Diese Reflexion ist die unausdriickliche, das Mitbe-
wusstsein. Die cogitatio ist sich im Mitbewufsein der Evidenz und
Existenz ihrer selbst bewusst, und unmittelbar.

Die Sinnlosigkeit dieses Zweifels allerdings, die Apodiktizitit,
die Unausdenkbarkeit des Nichtseins der erfassten Sachverhalte, der
cogitatio also, die im Mitbewusstsein evident bewusst ist, und die
Apodiktizitdt dieses Mitbewusstseins ergeben sich erst im Vergleich
zu weltlich-zweifelhaften Evidenzen, also in einer nachkommenden,
nicht-anschaulichen, diskursiven oder kritischen und wertenden Re-
flexion. Dass iiberhaupt eine apodiktische Evidenz gefunden wird,

4 Die Nicht-Anschaulichkeit der Reflexion stellt Walter Hoeres: Sein und Reflexion,
Wiirzburg: Triltsch 1956, S. 42 ff. heraus.

'* Vgl. Erste Philosophie: Ob aber eine Evidenz adiquat (oder apodiktisch) ist, erkennen
wir jedoch »nur in einer zweiten, eben derreflektiven Evidenz, die selbst wieder
eine addquate sein muss« (bzw. eine apodiktische), und so in infinitum (Hua VIII,
33:24f)).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert. Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. lteration und unendlicher Regress

dazu bedarf es ja der gesamten Husserlschen Denkkraft, des Cartesia-
nischen Umsturzes, den er anschliefend in CM, §§ 8 ff. vorfiihrt.

Wir unterscheiden also zwischen dem Erfassen, der Evidenz des
Erfassens, dem Nicht-zweifeln an dem, was man erfasst, und der
Apodiktizitat. Erfassen und Evidenz gehéren unmittelbar zusam-
men. Jedes Erfassen ist iiberzeugt von der Richtigkeit seiner Leis-
tung. Es gehort zum Selbstverstindnis jeder cogitatio, auch der Re-
flexion, dass sie sich ihres Gegenstandes bewusst ist und dass sie an
dessen Existenz nicht zweifelt. Dieses Nichtzweifeln liegt in der
Kompetenz, im Selbstverstindnis der cogitatio.

Husserl kann sich offenbar nicht zwischen den zwei Formen der
Evidenz entscheiden: ist die Erfassung der cogitatio bzw. deren Sein
unmittelbar evident oder bedarf die Apodiktizitit einer zusitzlichen
kritischen Reflexion; beides zugleich kann die Evidenz nicht aus-
zeichnen. Diese Unterscheidung ist aber identisch mit der zwischen
ausdriicklicher und unausdriicklicher Reflexion: Die unausdriickliche
ist unmittelbar, die ausdriickliche kann auch kritisch sein.

Jede Evidenz ist seinsgewiss. Im Laufe des Bewusstseinslebens
lernt jedermann verschiedene Evidenzen kennen, vor allem aber auch
Enttauschungen, Unstimmigkeiten, Widerstreit. Diese Erfahrungen
aber gehen in das jeweilige Evidenzerlebnis ein. Z. B. wird jedermann
in seinem Erfahrungsglauben nach und nach erschiittert. Er lernt dis-
kursiv und vergleichend zwischen sicheren und weniger sicheren
Evidenzen unterscheiden, zwischen dem Sein der Welt und dem Sein
der cogitationes. Die schlechthinnige Unausdenkbarkeit des Nicht-
seins des Bewusstseins indessen ist merkwiirdig; ist doch jederzeit
ein Ende des Bewusstseins, alles Bewusstseins denkbar.

Die Aufklarung und Auslegung der Phanomene, die sich thema-
tisch in den Vordergrund dringen, lassen die Frage nach der Apodik-
tizitdt der cogitatio, von der Husserl ausging, in den Hintergrund
treten. Ob die Reflexion ihre Gegenstinde apodiktisch erfasst oder
nicht, spielt fiir die Freilegung und Enthiillung des ungeheuren ano-
nymen Reiches des Bewusstseins keine Rolle. Und so kann Husserl
denn auch die Frage nach der Apodiktizitit und deren Reichweite von
der Freilegung und Durchwanderung des Reiches der Selbsterfah-
rung trennen (CM, Hua I, 67 ff.).

Der Anspruch auf absolute, zweifelsfreie Evidenz fiihrt in den
unendlichen Regress oder in Widersinn. Gidbe Husserl diesen An-
spruch auf oder anerkennte er die unausdriickliche Reflexion, lieflen
sich immer noch unterschiedliche Evidenzen mit unterschiedlicher

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 163



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

164

9. lteration und unendlicher Regress

Dignitét unterscheiden; aber er ware nicht gezwungen, Sinn zu sub-
struieren.’

3. Zum transzendentalen Regress: Wenn ich reflektierend mich
des Seinsglaubens enthalte und die cogitatio von allem Weltlichen
reinige und so das reine transzendentale Bewusstsein mit dem trans-
zendentalen Ich gewinne, bleibt die Reflexion selbst ungereinigt,
weltlich; die Reflexion kann ich dann wieder mittels einer neuen
Reflexion zweiter Stufe reinigen, die jedoch ihrerseits >unrein« blie-
be, und so iterativ. Wenn Husserl bisweilen die Reflexion transzen-
dental nennt, benutzt er einen anderen Begriff von Transzenden-
talitdt; transzendental heifit dann nicht mehr gereinigt, sondern
reinigend, entweltlichend, sich des Seinsglaubens enthaltend (vgl.
Kapitel 6.5., S. 1291.). Ich méchte nun aber ein Bewusstsein gewin-
nen, das in einheitlichem Sinn restlos, durch und durch, tiber alle
Stufen hinweg, eingeschlossen die jeweils letzte fungierende, rein
und transzendental ist, auch reflektierend. Husserl 16st dieses Pro-
blem durch die universale Uberschau und die Habitualisierung der
Reflexion. Die habituell-transzendentale Reflexion versteht alles,
was ihr je reflexiv begegnet und begegnen kann, vorweg als nicht-
weltlich oder transzendental. Ich habe mich als Berufs-Phanomeno-
loge ein fiir allemal der Weltkindschaft entschlagen und fiir ein
nicht-weltliches Bewusstsein entschieden (vgl. Kapitel 4, S. 101 ff.).
Ich bin transzendental (entweltlichend) in allen Stufen und Wieder-
holungen. So interpretiere ich mich auch jederzeit selbst als Reflek-
tierenden, einschliellich meines reflektierenden Ichs, als transzen-
dental und weltlos (entweltlicht).

Niher gelegen hitte indessen eine Argumentation iiber die
Neutralititsmodifikation. Diese hebt die Generalthesis, eine Art Ha-
bitualitdt, jedenfalls kein schlichter isolierbarer Akt, auf. Die Gene-
ralthesis ist aber ein Ingredienz des Bewusstseins, der geraden, na-

' Andererseits sieht er das Problem selbst, wenn er in einer Randbemerkung zu Finks
Neudarstellung des § 6 der Cartesianischen Meditationen gleichsam als Uberschrift zu
den folgenden Paragraphen schreibt: »Kritik der apodiktischen Evidenz« (Eugen Fink:
VL. Cartesianische Meditation, Teil 2, Erginzungsband. Hrsg. v. Guy van Kerckhoven.
(Husserliana, Dokumente Bd. 11/2, 1988, S. 149, A. 70) und etwas spiter (S. 150, A. 77:
»Das fiihrt auf eine iterierende Reflexion«. Fink fasst das Problem etwas anders: Er
konzediert die Méglichkeit von apodiktischen Evidenzen, gibt aber zu bedenken, dass
es auch verschiedene apodiktische Evidenzen verschiedenen Rangs geben kénne (Evi-
denzen der apriorischen Wissenschaften etwa im Unterschied zur inneren Wahrneh-
mung) und dass »ja nicht ausgemacht« ist, »dass wir uns selbst nicht dariiber tiuschen
kénnen, ob ein Seiendes wirklich apodiktisch evident ist« (ebd., S. 149).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. Iteration und unendlicher Regress

tiirlichen cogitatio, die alle ihre Gegenstinde als weltliche nimmt.
Die Reflexion, die zunichst einzelweise die Weltlichkeit der Gegen-
stinde der cogitatio einklammert, dann aber auch die Weltlichkeit
oder Leiblichkeit der cogitatio selbst (Hua V, 76:20ff.), veriandert
mit der Neutralisierung schlagartig und habituell das Bewusstsein
als ganzes. Das geradehin weltorientiert stromende Bewusstsein er-
fahrt als neutralisiert die Welt und ihre Gegenstinde nicht mehr als
weltliche, sondern interpretiert neutral ihre Gegenstinde als Phino-
mene oder als cogitata, die Transzendenz suspendierend. Die Neutra-
litatsmodifikation — zwar eine Leistung der Reflexion — modifiziert
das gesamte Bewusstsein, einschlieflich der Reflexion selbst, derart,
dass ihm hinfort nur noch Gegenstinde des Bewusstseins, cogitata
oder Phinomene begegnen. Das neutralisierte Bewusstsein fungiert
jetzt neutralisierend. Neutralisiertsein und Neutralisieren fallen zu-
sammen, so dass eine Iteration tiberfliissig ist (s.0.).

4. Die Regresse, auf welche die Selbsterkenntnis und die Anony-
mitét fithren, bilden ein korrelatives Problem. Zunichst hat die [tera-
tion der Reflexion den Nachteil, dass die jeweils letzte oder hichste
fungierende Reflexion selbst nicht reflektiert ist, weshalb das Be-
wusstsein sich niemals vollstindig erkennt. Das Selbstbewusstsein
ist keine Selbsterkenntnis im genuinen Sinne, es scheitert bei dem
Versuch, sich selbst zu verstehen.

Die Losung dieses extensiven Regresses durch das sekundire
Bewusstsein seiner selbst, nach dem Vorschlag von Brentano (Hua
XIX/1, 366f. und XIX/2, 758f.), impliziert nach Cramer (1974,
S. 581-583) einen intensiven Regress, gemdfl dem das Selbstbe-
wusstsein etwas vorstellt, namlich eine Vorstellung, die, indem sie
etwas vorstellt, zugleich sich selbst vorstellt. Und diese Interpretation
fihrt wiederum auf den Regress, der vermieden werden sollte, weil
auch diese Vorstellung sich selbst niemals einholen kann.

Fink (1988, Teil 1, S. 18f.) sieht eine andere Losung: Die psy-
chologisch-natiirliche Reflexion braucht den unendlichen Regress,
die Reflexionsiteration, nicht zu fiirchten. Dieser tritt nur auf, wenn
»das jeweils fungierende Ich in einem bestimmten aktuellen
Moment seines Fungierens erkannt werden soll« (S. 19:9-11). Die
Psychologie hat es aber mit den allgemeinen Strukturen des Be-
wusstseins und der Reflexion, der Iterabilitit, zu tun. Aulerdem ist
die Reflexion der Psychologie mit der der natiirlichen Reflexion
identisch (S. 20:7 f£.); beide gehen auf weltliches Sein (S. 22ff.) . So
kann die Psychologie ohne weiteres die Selbstbezogenheit der Refle-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 165



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

166

9. lteration und unendlicher Regress

xion in prinzipieller Allgemeinheit thematisieren."” Fink also gibt
den Regress zu, hilt ihn aber fiir unschadlich.

Die Begriffe >Vorstellens, »Akt< und scogitatio, >selbstbezogene
Reflexion« sind intentional und positional. Es gilt dagegen, ein Be-
wusstsein zu denken, das nicht positional ist, wie Husserl ausdriick-
lich sagt.” Zweitens aber ist das Bewusstsein zwar durch und durch
Bewusstsein, wie Sartre meint,” aber es ist nicht gleichmifig aus-
geleuchtet. Die Helle des Bewusstseins strahlt nicht nach allen Seiten
mit gleicher Intensitit. Der Intentionalititsstrahl beleuchtet zwar
seinen Gegenstand optimal. Aber es gibt auch dunkle, halbdunkle
und schattige Stellen, und zwar nicht nur vertikal, bezogen auf sich,
sondern auch horizontal, bezogen auf inaktuelle Dinge, auf deren
zeitlichen und raumlichen Hintergrund und deren cogitationes. Drit-
tens aber erkennt das Selbstbewusstsein nicht eine beliebige cogita-
tio, sondern sich. Das Selbstbewusstsein ist wie das Bewusstsein auch
weder noetisch noch in seinem cogitatum blosser Akt, sondern kon-
kret flielend, personal riickgebunden, verflochten mit anderen cogi-
tationes, diese iiberlagernd und von ihnen iiberlagert, und tiberdies
eingebettet oder verwoben mit vielerlei anderen Aktintentionen. Ein
Wahrnehmungsakt z.B. ist nicht nur definiert durch diese, eben
wahrnehmende Funktion, sondern realisiert oftmals zugleich auch
wertende, wiinschende, wollende, erinnernde, phantasierende, usw.
Aspekte (vgl. Hua VIII, 100:19 f£.)®. Ein Selbstbewusstsein ist jeder-
zeit ein Ich, ein Selbst, das sich im Selbstbewusstsein seiner Gefiihle,
Stimmungen, Wiinsche, Absichten, Befindlichkeiten, Meinungen
und Stellungnahmen bewusst ist. Heidegger behauptet denn auch
zurecht die Jemeinigkeit der cogitatio, des Bewusstseins.?’ Und alle
diese Verflochtenheiten und Aspekte sind mir in einer Art flichiger,

7 Die gleiche Argumentation fiihrt Fink, ebd., S. 29, hier bezogen auf die Identitit von
phinomenologischem Zuschauer und dem Zuschauer, der diesem phinomenologisie-
renden Zuschauer zuschaut.

* Hua X, mehrfach (vgl. Kap. 2, S. 46ff.), aber Husser]l macht selbst nicht Ernst mit
dieser Forderung. Nirgends fragt er sich, wie dieses nicht-positionale Bewusstsein zu
denken ist.

¥ Vgl. Jean-Paul Sartre: L'Etre et le Néant. Essai dontologie phénoménologique; Paris:
Librairie Gallimard 1943, Introd. 11, p.22: »Mais la conscience est conscience de part en
part.«; dt. Ubers.: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen Ontolo-
gie. Hamburg: Rowohlt 1952, Einl. IIL, S. 21; 1991, Einl. I11, S. 25.

* Vgl. aber schon die drei mdglichen Einstellungen (doxisch — wertend — praktisch) und
die entsprechenden Sinnesschichten der Ideen II (Hua IV, 2ff.).

' Heidegger: Sein und Zeit, 1957, 5. 42.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

9. lteration und unendlicher Regress

besser tiefraumlicher Helle oder Leuchten, das von Schatten durch-
zogen ist, bewusst, oder eben hell, leuchtend. Ein besonderer Akt der
Selbsterkenntnis ist dabei entbehrlich.

Auch die Anonymitit (vgl. Kapitel 6) des Bewusstseins stellt ein
Problem dar: Wenn das Bewusstsein sich auf sich selbst bezieht, ist
zwar das Bewusstsein, auf das ich mich beziehe, bekannt, erkannt,
patent, aber das Sich-beziehende-Bewusstsein bleibt gleichsam hin-
ter mir versteckt, bleibt anonym. Dieses Problem ist die Kehrseite der
Selbsterkenntnis. Wahrend die Selbsterkenntnis immerfort sich
nicht erkennt, also in der Erfassung seiner selbst als Objekt scheitert,
betont der Ausdruck >Anonymitit, dass das erfassend-reflektieren-
de, subjektive Bewusstsein im Dunkeln bleibt, im Schatten. Auch
hier wire zu sagen, dass die mogliche Losung in einem anderen,
nicht-intentionalen Begriff von Bewusstsein liegt. Das Selbstbe-
wusstsein darf nicht als einseitig gerichteter Akt oder Vorstellung
begriffen werden. Das Bewusstsein (= Selbstbewusstsein) zeichnet
zwar eine Seite aus, erschopft sich aber nicht in dieser Intentionali-
tatsrichtung, sondern erhellt, allseitig orientiert, sich zugleich selbst,
seinen raumlichen Hintergrund, um im rdumlichen Bild des Sich-
Richtens zu bleiben.

5. Insgesamt bleibt unklar, warum Husserl den Regress fiirchtet.
Tatsache bleibt doch, dass das letzte fungierende Ich und Bewusstsein
unbezwingbar zwar sich selbst kennen, ein Mitbewusstsein einschlie-
Ben, selbsterschlossen sind, aber gleichwohl kein vergegenstind-
lichendes, propositionales Wissen von sich haben. Andererseits kann
dieses Wissen immer wieder beschafft werden. Das Leben selbst ist
niemals gewufltes Leben; es kann sich aber jederzeit auch selbst the-
matisieren, sich erschlieen, ohne jedoch sich vollstindig, nach allen
Aspekten, Facetten und in seinem ganzen Reichtum zu erkennen. Die
Erkenntnis auch eines Individuums bleibt unendlich, bleibt Aufgabe.
Ein totales, sich nach allen Seiten, Richtungen, Aspekten und Facet-
ten durchsichtiges Bewusstsein wire kein menschliches, das ein
Selbstverhiltnis wire.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 167



https://doi.org/10.5771/9783495996652-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

