6. Heteronormativitat in der medizinischen
Wissensproduktion

6.1 Einfiihrung

In diesem Kapitel analysiere ich die medizinische Wissensproduktion' am Beispiel
des medizinischen und medizinethischen Diskursstrangs zu Uterustransplantatio-
nen. Dazu fithre ich eine kritische Diskusstranganalyse von 26 medizinischen und
medizinethischen Fachartikeln durch. Mich interessieren dabei insbesondere fol-
gende Fragen:

«  Wie zeigt sich Heteronormativitit in der medizinischen Wissensproduktion?

- Wiewerden Korper, Geschlecht, Sexualitit, Beziehungen und Familie in der me-
dizinischen Wissensproduktion konzipiert und verhandelt?

«  Wiewird in der medizinischen Wissensproduktion mit sexueller, romantischer
und geschlechtllicher Vielfalt umgegangen?

«  Wie wird das queerende Potential von Uterustransplantationen verhandelt?

Der Diskursstrang um Uterustransplantationen eignet sich fiir die Analyse von He-
teronormativitit in der medizinischen Wissensproduktion, da Uterustransplanta-
tionen erstens das Potential haben, Geschlechternormen zu aqueeren, da auch Men-
schen, die keine nendogeschlechtlichen ~cis Frauen sind, damit schwanger werden
und gebiren konnten. Das bedeutet: Uterustransplantationen tragen das Potenti-
al der De-Heterosexualisierung und Ent-Geschlechtlichung von Fortpflanzung und
damit der Veranderung gesellschaftlicher Konzepte von Elternschaft und Familie in
sich (Mense 2004, S. 150). Zweitens liegt ihnen aber auch genau deswegen das gegen-
teilige Potential inne, d. h. die Privilegierung bestimmter Spender*innen und Emp-

1 Ich nutze in dieser Arbeit den Begriff Wissensproduktion (anstatt Forschung), um auf den ak-
tiven Prozess und die Praktiken der Wissensgenerierung innerhalb der Wissenschaft und
die darin eingelassenen normativen Annahmen, konstitutiven Ausschlisse, gesellschaftli-
chen und politischen Implikationen der Ergebnisse und machtvolle Positionierung der For-
scher*innen in den Vordergrund zu riicken (vgl. Kithner et al. 2013, S. 8).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

finger*innen, die Setzung von Reproduktionsfihigkeit und den Wunsch nach einer
eigenen Schwangerschaft zu einem zentralen Kriterium fiir das Frau-Sein, die Ze-
mentierung von Zweigeschlechtlichkeit, die Verstirkung der Relevanz genetischer
Elternschaft und die Essentialisierung von Reproduktion (Ullrich 2012, S. 322). Drit-
tens sind reproduktionsmedizinische Verfahren hiufig intensiven gesellschaftlichen
Debatten ausgesetzt. An ihnen zeigen sich gesellschaftliche Sorgen um die Struktur
und Bedeutung der (Kern-)Familie, um die Natiirlichkeit von Geschlecht und Sexua-
litit, sowie um den Schutz von Frauen und das Kindeswohl (Bleisch und Biichler
2020, S. 30—-35). Oder, wie der*die Politikwissenschaftler*in Sarah Charlotte Dioni-
sius resiimiert: »Familiale Existenzweisen, die Hetero- und Cisnormativitit heraus-
fordern, sind zentrale Reibungspunkte in zeitgendssischen gesellschaftlichen, poli-
tischen und rechtlichen Aushandlungen« (Dionisius 2021, S. 273). Das bedeutet: An-
hand der Wissensproduktion zu Uterustransplantationen lassen sich die Korper-,
Geschlechter-, Sexualitits-, Beziehungs- und Familiennormen der Medizin in Be-
zug auf Heteronormativitit analysieren. Dabeilege ich in der Analyse immer wieder
auch den Fokus auf den Legitimationsdruck, der sich aus diesen gesellschaftlichen
Angsten fiir die Forscher*innen ergibt.

Die Soziologin Mona Motakef und die Gesundheitswissenschaftlerin Sabine
Wohlke analysieren Lebendorganspenden, wie auch die meisten Uterustransplan-
tationen es sind (s. u.), als doppelte Reproduktionsarbeit:

»Da wir in doppelter Weise sowohl auf Selbst- und Fiirsorge-Logiken als auch auf
den Gedanken einer >Herstellung« rekurrieren, arbeiten wir mit der Doppeldeu-
tigkeit des Begriffs der»>(Re-)Produktion«. Unsere These lautet, dass die Lebendor-
ganspende eine ambivalente und vergeschlechtlichte Praxis der (Re-)Produktion
darstellt« (Motakef und Wohlke 2013, S. 98).

Im Fall von Uterustransplantationen kommt noch eine dritte Bedeutung des Be-
griffs Reproduktion hinzu: die Erméglichung von Schwangerschaften. Damit ana-
lysiere ich Uterustransplantationen in einem dreifachen Verstindnis als Reproduk-
tionspraktiken.

Stand der Forschung?

Im Jahr 2000 wurde die erste moderne Uterustransplantation durchgefithrt: Einer
saudi-arabischen Frau, die bei Komplikationen einer vorherigen Geburt ihren
Uterus verloren hatte, wurde ein neuer Uterus eingepflanzt; dieser musste aber
wegen Komplikationen wieder entnommen werden, bevor eine Schwangerschaft
moglich war. 1998 duflerte eine schwedische Patientin den Wunsch nach einer

2 In dieser Analyse wurden Studien mit Tieren nicht bertcksichtigt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

Uterustransplantation und setzte damit das Unterfangen eines schwedischen
Forschungsteams in Gang: Nachdem die Operation zunichst bei Tieren perfek-
tioniert worden war, konnten in Schweden bis 2015 neun Transplantationen an
Menschen durchgefithrt werden, wovon sieben erfolgreich waren. Das erste Kind,
das einer Uterustransplantation geboren wurde, kam 2015 zur Welt (Brinnstrom
et al. 2015). Andere klinische Studien fanden spiter u. a. an der Baylor Clinic in
Dallas sowie der Cleveland Clinic in den USA statt (Biba 2018). Auch in Deutschland
und der Schweiz sind klinische Studien zu Uterustransplantationen geplant bzw.
werden bereits durchgefiihrt — so in Zirich, Erlangen, Titbingen und Heidelberg.
In Tibingen wurden bspw. 2019 zwei Kinder durch eine Uterustransplantation
geboren (Biichler und Schlumpf 2017, S. 2). Bis 2021 wurden weltweit mindestens
31 Kinder durch Uterustransplantationen geboren (Richards et al. 2021, S. 2251).
Uterustransplantationen entwickeln sich derzeit als Behandlungsmethode von der
experimentellen Phase hin zu einer etablierten Behandlungsmethode, die nicht
mehr nur in klinischen Versuchsreihen durchgefithrt wird (Richards et al. 2021,
S. 2251).

Die Empfanger*innen

Die durch die Montreal-Kriterien (s. u.) definierten Empfinger*innen einer Uterus-
transplantation sind cisgeschlechtliche Frauen®, die erstens ihren Uterus aufgrund
von Krankheit oder Unfillen verloren haben, deren Uterus zweitens aufgrund von
Krankheiten oder Unfillen nicht >funktionsfihigs, d. h. schwangerschaftsunfihig,
ist oder die drittens das aMayer-Rokitansky-Kiister-Hauser-Syndrom (MRKH) haben.
Der Uberbegriff fiir diese drei Gruppen ist (A)UFI - (absolute) uterine factor infertility
- sie sind also unfruchtbar aufgrund ihres (fehlenden) Uterus. Ich fokussiere mich
in dieser Analyse besonders auf Frauen mit MRKH-Syndrom, da diese die groite
Gruppe der Empfinger*innen ausmachen. Wihrend auflerdem einige Forschung
das MRKH-Syndrom als Disorder of Sexual Development (DSD) konzipiert, d. h. als
Form von Intergeschlechtlichkeit (exemplarisch: Hosseinirad et al. 2021), wird in
anderen Forschungsartikeln MRKH explizit von DSD bzw. Intergeschlechtlichkeit
abgegrenzt (exemplarisch: Herlin et al. 2020).* Die Deutung von MRKH-Pati-

3 Ich spreche hier von Frauen, da laut sozio6konomischen Daten der untersuchten Studien alle
Empfinger*innen Frauen waren (s. u.) und da meine These ist, dass die Empfinger*innen
durch die Uterustransplantationen materiell und symbolisch zu Frauen gemacht werden —
ihre Weiblichkeit also eine hohe Bedeutung hat. Es ist allerdings méoglich, dass auch nicht-
geoutete nicht-binire Personen oder trans Manner unter den Empfanger*innen waren.

4 Wie der Soziologe David Andrew Criffith (2018) am Beispiel des aTurner-Syndroms und des
2Klinefelter-Syndroms darstellt, ist die Klassifikation dessen, was als Intergeschlechtlichkeit
gilt, grundsatzlich wandelbar und wird zu verschiedenen Zeiten aus verschiedenen Griinden
jeweils anders getroffen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

131


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

ent*innen als nicht-intergeschlechtlich ist auch in Selbsthilfegruppen von MRKH-
Betroffenen verbreitet, wie der*die Aktivist*in Maddie Rose problematisiert:

»0ur society suggests women are only sreal womenc if they can have penetrative
sex to fulfill men’s sexual needs, and can carry and birth babies in their own uterus.
This results in many people feeling put on the defensive about being >enough«of
awoman [..] They [die Teilnehmer*innen einer MRKH-Selbsthilfegruppe; AS] of-
ten avoided any language they thought could contradict womanhood —like »in-
tersex« (Rose 2020, 0. S.).

Die Positionierung als endogeschlechtlich untermauert auch den Anspruch auf
Reproduktionstechnologien bzw. Uterustransplantationen (Rose 2020). Damit er-
gibt sich um das MRKH-Syndrom Definitionsarbeit, die die Forscher*innen leisten
miissen: Definieren sie MRKH-Patient*innen als Frauen oder als intergeschlecht-
lich?® Und welche Folgen hat diese Zuschreibung?

Zwei der analysierten Studien untersuchten die psychosozialen Effekte der
MRKH-Diagnose auf die Patient*innen. Diese waren bis zur Diagnose davon
ausgegangen, endogeschlechtliche Frauen zu sein, d. h. einen Uterus zu haben.
Die Diagnose bedeutete fiir sie eine Verschlechterung des (sexuellen) Selbstbe-
wusstseins, insbesondere in Bezug auf die damit einhergehende Unfruchtbarkeit
(Jarvholm et al. 2020, S. 1856). AuRerdem durchliefen die Betroffenen hiufig einen
Trauerprozess (Richards et al. 2019, S.32). Manche Betroffene berichten davon,
sich nicht ganz als Frau fithlen zu koénnen, und von Problemen in romantischen
Beziehungen. Ihre (potentiellen) Partner*innen gingen davon aus, dass sie Kinder
bekommen kénnen und beendeten ggf. die Beziehung, wenn sie von der Un-
fruchtbarkeit der Betroffenen erfuhren (Richards et al. 2019, S. 27). Dass MRKH-
Patient*innen mit diesen Schwierigkeiten wenig Unterstiitzung erhalten, wird
auch daran ersichtlich, dass alleine die Teilnahme an den untersuchten Studi-
en einen positiven Effekt auf ihre psychische Gesundheit hatte: »One important
aspect of being included in the UTx [Uterus Transplantation, AS] trial was that they
were able to meet other women in the same situation as themselves and to feel
included in a kind of sisterhood« (Jirvholm et al. 2020, S. 1859). Hier zeigt sich eine
Festschreibung der Autor*innen des MRKH-Syndroms auf Ungliick, Trauer und
darauf, dass Frauen ohne Uterus unvollstindig sind. Andere Perspektiven, also z. B.
Frauen mit dem MRKH-Syndrom, die gliicklich sind, kommen nicht zu Wort. Dies
liegt an zwei Aspekten: Zum einen sind die vorgestellten Artikel keine Forschung
zu den psychosozialen Auswirkungen des MRKH-Syndroms, sondern zu Frauen,

5 Es gibt selbstverstindlich auch Menschen, die beides sind: intergeschlechtliche Frauen. Dies
ist aber in der medizinischen Denkweise unmaéglich, weswegen ich es entsprechend formu-
liere.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

die sich fiir eine Uterustransplantation interessieren, d. h. die unter dem Fehlen
des Uterus leiden. Zum anderen untermauern die beiden Artikel die Wichtigkeit
von Uterustransplantationen und miissen daher den Regeln des Diskursstrangs
gehorchen und die Legitimitit von Uterustransplantationen absichern.

Die Spender*innen

Die Uteri, die verpflanzt werden, stammen von lebendigen oder verstorbenen Or-
ganspender®innen. In dieser Analyse wurden ausschlieflich Studien mit Lebend-
spenden beriicksichtigt, da fiir die Analyse bspw. die Motivation und psychosozialen
Auswirkungen auf die Spender*innen untersucht werden sollten; was bei Todspen-
den so nicht maoglich gewesen wire. Bei Lebendspenden handelt es sich meistens
um enge Verwandte — spezifisch die Miitter bzw. gebirenden Elternteile der Emp-
finger*innen. Das Alter des*der Spender*in spielt dabei keine Rolle (d. h. es ist un-
wichtig, ob der*die Spender*in bereits in der naMenopause ist), einige klinische Ver-
suchsreihen nahmen aber nur Uteri von Spender*innen an, die bereits schwanger
waren und ein lebendes Kind zur Welt gebracht haben.

Die Operation(en)

Wihrend fir die Spender®innen eine Uterustransplantation nur aus einer — dafir
aber im Vergleich lingeren und komplexeren — Operation, nimlich einer aHyste-
rektomie besteht, bedeutet das Verfahren fiir die Empfinger*innen (mindestens)
vier medizinische Eingriffe: Der erste Eingriff stellt das Einpflanzen des Uterus dar.
Nach drei bis sechs Monaten, wenn tiber Hormongaben ein regelmifiger Mens-
truationszyklus erreicht wurde, wird der empfangenden Person in einem zweiten
Eingriff ein (durch In-Vitro-Fertilisation (2IVF) gezeugter) Embryo® implantiert.
Die Geburt erfolgt immer als Kaiserschnitt (dem dritten Eingriff), wofiir es mehrere
Griinde gibt (Biba 2018): aNeovaginas, wie viele MRKH-Patient*innen sie haben,
sind nicht fiir Geburten ausgelegt. Weiterhin hat der transplantierte Uterus kei-
ne Verbindung zu den Beckennerven, was eine normale physiologische Geburt
verunmoglicht. Zusitzlich dazu hielten die Nihte zwischen Vagina und Uterus
einer vaginalen Geburt vermutlich nicht stand (Biichler und Schlumpf 2017, S. 9).
Mit einer Uterustransplantation kénnen auch mehrere Schwangerschaften (und
damit mehrere Embryonen-Transfers und Kaiserschnitte) durchgefithrt werden.
Der letzte Eingriff ist schliefilich die Entnahme des transplantierten Uterus. Dies
wird durchgefithrt, da die empfangende Person andernfalls lebenslang a2lmmun-

6 Eine Schwangerschaft ist nur iiber IVF moglich, da zwischen einem transplantierten Uterus
und den Eierstocken keine Verbindung hergestellt wird (Sifferlin 2016).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

133


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

suppressiva einnehmen miisste, die die Abstoflung des transplantierten Uterus
verhindern (Biba 2018).

Montreal-Kriterien

Die Montreal-Kriterien sind ein Vorschlag fiir einen internationalen Standard fiir
die ethische Durchfithrung von Uterustransplantationen, die 2013 verdffentlicht
wurden (Lefkowitz et al. 2013). Sie beinhalten u. a. den Ausschluss von trans Frau-
en als Empfingerinnen fir eine Uterustransplantation, sowie die Priifung der
Mutterschaftstauglichkeit der Empfinger*innen. Wie sich in der Analyse zeigt,
ist der Ausschluss von trans Frauen als Empfingerinnen im Diskursstrang ein
umkimpftes Thema.

6.2 Beschreibung der Diskursfragmente und des Diskursstrangs’

Ich betrachte in dieser Untersuchung nur einen bestimmten Diskursstrang: hu-
manmedizinische und medizinethische Artikel und Studien, da der Fokus dieser
Arbeit auf der Medizin liegt. Beteiligte Disziplinen an diesem Diskursstrang sind
insbesondere die 2Gynakologie und Geburtshilfe, Chirurgie, nNephrologie, Psych-
iatrie, »nEndokrinologie, Intensivmedizin, Rechtswissenschaften, Bioethik und
Philosophie. Als Diskursknotenpunkte stellen sich einige Personen heraus, die
nicht nur Erst-Autor*innen ihrer eigenen Artikel sind, sondern auch als Co-Au-
tor*innen bei Artikeln anderer Forschungseinrichtungen fungieren und damit
den Diskursstrang mafigeblich prigen, darunter insbesondere Mats Brannstrom
(Universitit Goteborg), Rebecca Flyckt (Cleveland Clinic), Liza Johanneson (Baylor
University Medical Centre) und Guiliano Testa (Baylor University Medical Centre).®
Die untersuchten Artikel sind in insgesamt 16 verschiedenen Journals erschienen,
das am hiufigsten vertretene Journal ist FertilitySSterility mit funf Artikeln. In
wenigen Fillen werden die Artikel im Editorial des Journals erwihnt (insofern diese
iiberhaupt ein Editorial haben) — auch sehr selten finden sich mehrere Beitrige zu
Uterustransplantationen im selben Journal. Nur einmal sind Uterustransplantatio-
nen das Schwerpunktthema der Ausgabe. Die Artikel sind vor allem den folgenden
Textsorten zuzurechnen: Fallstudien, Reviews, Erfahrungsberichte, Kriterien und
Richtlinien, Umfragen und Evaluationen, sowie ethische und rechtliche Analysen

7 Eine Ubersicht iiber den Korpus befindet sich im Anhang der Arbeit.

8 Wie in der Medizin iblich, wurden die meisten der untersuchten Studien von einem Au-
tor*innen-Team verfasst: Die von mir untersuchten Diskursfragmente aus der Medizin haben
zwischen drei und 22 Autor*innen, die medizinethischen Studien ein*e oder zwei Autor*in-
nen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

rund um Uterustransplantationen. Die Objekte der Artikel sind die Spender*innen
und Empfinger*innen der transplantierten Uteri, die selbst in der Regel nicht
in den Artikeln zu Wort kommen - mit Ausnahme zweier qualitativer Interview-
Studien (Richards et al. 2019; Jirvholm et al. 2020). Die Artikel decken eine Viel-
zahl von Unterthemen ab, bspw. Immunsuppression, Partnerschaft, IVF oder
Leihschwangerschaft.

Der untersuchte Diskursstrang ist rein akademisch, das bedeutet, dass nur
Studien untersucht wurden, die von Wissenschaftler*innen verfasst wurden. Die
Artikel referieren selbst auch ausschliefilich auf andere wissenschaftliche, medizi-
nische Forschungsartikel — mit Ausnahme der medizinethischen Artikel (Murphy
2015; Daar und Klipstein 2016; Krefd 2016; Robertson 2016a, 2016b; Hegde 2017;
Hammond-Browning 2019), die sich teilweise auch auf journalistische Quellen be-
ziehen. Insgesamt scheint dieser Diskursstrang von anderen (wie bspw. dem jour-
nalistischen) abgekapselt zu sein — neues Wissen wird in diesem Zirkel generiert
und beinahe auch nur in diesem Zirkel rezipiert; andere, auch wissenschaftliche
Disziplinen werden kaum beachtet.

Die Artikel zielen darauf ab, das imaginierte Publikum (s. u.) zu informieren,
z. B. iiber Operationstechniken, Diagnostik von Komplikationen etc. fir die weite-
re Erforschung (und zukiinftig breite Anwendung) von Uterustransplantationen.
Auflerdem berichten die Artikel von Erfolgen und slessons learned« der Studien
und stoflen Diskussionen an. Die Artikel sind nicht fir die potentiellen Pati-
ent*innen (Spender*innen und Empfinger*innen) und ihre Angehérigen gedacht
und dienen auch nicht der Aufklirung einer interessierten Offentlichkeit. Das
intendierte Publikum der Artikel sind andere Wissenschaftler*innen, spezifisch
forschende und/oder praktizierende Arzt*innen. Ohne spezifisches Vorwissen
und ein Verstindnis fiir die Modalititen des Diskurses sind die untersuchten
Diskursfragmente weder auffindbar noch verstindlich.

Da es sich bei den untersuchten Artikeln ausschlieflich um in wissenschaftli-
chen Zeitschriften erschienene Artikel handelt, sind die Modalititen rund um den
Aufbau, Stil, Sprecher*innenpositionen etc. sehr spezifisch. Das Veroftentlichen in
wissenschaftlichen Zeitschriften, ganz besonders im naturwissenschaftlichen, me-
dizinischen Bereich folgt klaren Regeln und Vorgaben: So weisen viele der medizi-
nischen Artikel dieselbe (verpflichtende) Struktur fiir Forschungsartikel (Introduc-
tion, Methods, Results, Discussion) auf (Taylor 2005, S. 196—209), wihrend die me-
dizinethischen Artikel und die Umfragen, Formalisierung, Kriterien und Richtlini-
en sowie Reviews einer freieren Gliederung folgen (meistens mit Einleitung, thema-
tisch gegliedertem Hauptteil und Schluss). Wie in Artikeln aus naturwissenschaft-
lichen Fachern iiblich werden z. B. Forschungsstand oder Ergebnisse oft in Tabellen
dargestellt. Auch enthalten die meisten untersuchten Artikel Grafiken, insbesonde-
re Produkte diagnostischer Bildgebungsverfahren (23D-Sonographie, 2MRT, »CT,
aDoppler-Sonographie) sowie Illustrationen, Schemata und Fotografien. Die Foto-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

135


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

grafien sind Aufnahmen aus den Operationen und veranschaulichen hauptsichlich
Operationstechniken.

Die Journals und ihre Verdffentlichungsrichtlinien und Politiken sowie die Me-
dizin als ganze sowie ihre Subdisziplinen als einzelne sind die Arenen der Macht
(Jager 2015, S. 38), unter deren Regeln die Artikel verdffentlicht werden (kdnnen).
Forschung, die diesen Regeln nicht gehorcht, wird nicht publiziert und ist fiir diese
Analyse unsichtbar und nicht analysierbar. Dies gilt auch fiir die erwihnten Sagbar-
keitsfelder (vgl. Kapitel 5.4.1) — wie ich zeigen werde, miissen die Autor*innen stra-
tegisch argumentieren und ihre Arbeit begriinden, um am Diskurs als Sprecher*in-
nen teilhaben zu kénnen.’ Dazu gehért, dass die Forscher*innen in den Artikeln
nicht iiber sich selbst sprechen, sondern in der vermeintlich neutralen Forscher*in-
nen-Rolle verbleiben. Damit werden sie und ihre Eingebundenheit in gesellschaft-
liche Machtverhiltnisse, wie ihr Status als Mediziner*innen gegeniiber den Spen-
der*innen und Empfinger*innen und ihre (unbewussten) heteronormativen Vor-
annahmen, unsichtbar. Sie sind also gerade nicht neutral oder objektiv, sondern
machtvolle Subjekte, die diesen Diskurs prigen.

6.3 Definitionen, Definitionsmacht und Vorannahmen

Ich arbeite fiir die Analyse von Heteronormativitit in der medizinischen Wissens-
produktion in diesem Kapitel drei exemplarische Herrschaftstechniken heraus, in
denen Heteronormativitit sich zeigt sowie reproduziert und ideologisch durchge-
setzt wird. Im ersten Schritt beschreibe ich, wie in den untersuchten Studien Ge-
schlecht und Familie definiert und essentialisiert werden.

6.3.1 Geschlechterdefinitionen

In den untersuchten Studien werden die Spender*innen und Empfinger*innen
jeweils als endogeschlechtliche und cisgeschlechtliche Frauen imaginiert bzw.

9 Die Literaturwissenschaftlerin Claire Stubber und die Psychologin Maggie Kirkman argu-
mentieren in ihrem Artikel »The Persistence of the Frankenstein Myth« (2016), dass sowohl
Organtransplantationen als auch Reproduktionstechnologien in der gesellschaftlichen Dis-
kussion von der Angst gepréagt sind, >verriickte« Wissenschaftler*innen wiirden durch ihre Hy-
bris die Grenzen zwischen Leben und Tod verwischen: »Organ transplantation and surrogate
motherhood both entail violations of Natural law; extending and creating life are facets of
scientific endeavor that intrinsically appropriate the realm of the divine or Nature« (Stubber
und Kirkman 2016, S. 32). Uterustransplantationen sind beides: Organtransplantationen und
eine Reproduktionstechnologie. Mit den Beobachtungen von Stubber und Kirkman lasst sich
meines Erachtens erkldren, wieso Uterustransplantationen fiir die Forscher*innen derart er-
klarungsbediirftig sind.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitét in der medizinischen Wissensproduktion

als solche hervorgebracht. Dies hingt mafgeblich mit den Montreal-Kriterien
zusammen, die Empfinger*innen ausschliefien, die nicht »genetic female« sind
(Lefkowitz et al. 2013, S. 924). Diese Kriterien konnen als heteronormative Textur
interpretiert werden, als eine Materialisierung, die Heteronormativitit annimmt.
Aus den Bestimmungen der Kriterien ergeben sich zwei Grenzen, die die Autor*in-
nen der Studien ziehen miissen: Zum einen miissen sie argumentieren, dass die
Empfinger*innen (insbesondere diejenigen mit MRKH-Syndrom) nicht inter-,
sondern endogeschlechtlich sind, um deren Anspruch auf die Uterustransplan-
tationen zu untermauern, und zum anderen miissen sie cis und trans Frauen
voneinander abgrenzen, um den Ausschluss von trans Frauen aufrechtzuerhalten.

Cis- und endonormative Geschlechterdefinition

Ich argumentiere in dieser Analyse, dass der Uterus (und die mit ihm einherge-
hende Moglichkeit des Schwanger-Werdens) in diesem Diskursstrang der zentra-
le Marker fiir Weiblichkeit ist: Am Vorhandensein eines Uterus wird festgemacht,
ob eine Person >richtig« weiblich ist. In den untersuchten Artikeln wird das MRKH-
Syndrom vor allem als eins der Abwesenheit oder des Fehlens eines Uterus definiert
(Lefkowitz et al. 2013, S. 925; Daar und Klipstein 2016; Robertson 2016b, S. 69; Api
et al. 2017, S. 234; Wei et al. 2017, S. 347; Richards et al. 2019, S. 23; Jirvholm et al.
2020, S.1856) — mit der Implikation, dass Frauen eigentlich einen Uterus haben.
Damit wird Geschlecht in den untersuchten Studien endonormativ und cisnorma-
tiv definiert. In den Studien von Richards et al. (2019) und Jarvholm et al. (2020) be-
richten potentielle Empfinger*innen bspw., dass sie sich ohne einen Uterus, ohne
Menstruationszyklus und die Moglichkeit, schwanger zu werden, nicht als richtige«
Frauen fithlen." Sowohl fiir die Empfinger*innen, als auch fiir die Forscher*innen,
die diese Darstellung nicht kritisch einordnen, ist ein Uterus also eine Vorausset-
zung fir das Frausein.

Essentialisierung von Geschlecht

Die Verbindung des Uterus mit Weiblichkeit bedeutet auch, dass die Entnahme des
Uterus bei den Spender*innen ein kritisches Moment ist: So verhandelt Hammond-
Browning (2019, S. 1324) die Frage, ob die Spender*innen unter dem Verlust des
Uterus als »symbol of femininity« leiden wiirden. Auch Robertson (2016b, S. 72)

10 Ineinem Artikel von Jones et al. (2019, S.154) zu den anatomischen Gegebenheiten, potenti-
ellen Operationstechniken und Medikamentenregimen etc., die Uterustransplantationen bei
trans Frauen bedeuten wiirden, wird Menstruation als ein intrinsischer Teil von Weiblichkeit
beschrieben und argumentiert, dass trans Frauen daher der Zugang zu Uterustransplanta-
tionen ermoglicht werden sollte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

137


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

schreibt: »there may still be symbolic and psychological meaning for the donor
because she is providing the actual organ of gestation«. Damit wird neben der en-
do- und cisnormativen Definition von Weiblichkeit auch eine Essentialisierung von
Geschlecht vorgenommen. Unter Essentialisierung verstehe ich die Reduzierung
einer Person(engruppe) auf ein oder mehrere bestimmte, angeblich natiirliche
oder urspriingliche Merkmale, die das Wesen dieser Person(engruppe) grundle-
gend definieren. Essentialisierung ist hiufig die Voraussetzung fiir Othering und
dient grundsitzlich der Absicherung und Reproduktion gesellschaftlicher Macht-
verhiltnisse: »Eine essentialistische Denkweise kann eine systematisierende und
hierarchisierende Funktion erfiillen, wodurch existierende Statusunterschiede
wie Privilegierung/Diskriminierung natiirlich und unverinderbar erscheinen«
(Mega 2018, S. 45). Frau-Sein wird in den Artikeln auf die Existenz eines Uterus
und Gebirfihigkeit reduziert; gleichzeitig wird Reproduktion als natiirlicher und
intrinsischer Wunsch von Frauen beschrieben. So schreibt Murphy: »Gestation can
play a key role in expressing and consolidating a female identity« (Murphy 2015,
S.392). Schwangerschaft als sozialer Marker kann also wichtig fiir den Ausdruck
einer weiblichen Identitit sein, da eine Frau so sichtbar Weiblichkeitsnormen
erfillen kann. Mutterschaft wird aber nicht nur als rein genetische und natale
Verbindung zwischen zwei Personen konzipiert, sondern auch emotional aufgela-
den. Frauen ist damit in diesem Diskursstrang nicht nur Gebirfihigkeit inhdrent
(vgl. Heitzmann 2017, S. 8), sondern auch Mutterliebe" (vgl. Biichler und Schlumpf
2017, S. 10). Diese Mutterliebe gilt — da Frauen grundsitzlich auf eine sexistische
Weise als irrational und emotional konzipiert werden (s. u.) - in den untersuchten
Artikeln als tiberbordend: Daar und Klipstein iiberlegen in ihrem Artikel bspw.,
ob ein*e Empfinger*in sich den Uterus bei Komplikationen wihrend der Schwan-
gerschaft (z. B. bei einer Abstoflungsreaktion) wieder entnehmen lassen wiirde.
Dies wiirde den Tod des Fotus bedeuten; eine Nicht-Entnahme aber ggf. den Tod
des*der Empfinger*in. Den Empfinger*innen wird unterstellt, ihr Kinderwunsch
sei so grof3, dass sie dafiir ihr eigenes Leben in Gefahr bringen wiirden (Daar und
Klipstein 2016, S. 385).

Biologische Frauen und trans Individuen
Mit der Definition des Uterus als zentralem Marker fiir Weiblichkeit geht eine Un-

terscheidung zwischen cis und trans Frauen einher. In den Artikeln geht das noch
tiefer; nimlich auf die genetische Ebene: So unterscheidet Hammond-Browning in

b8 Dabei ist Mutterschaft im Sinne des liebevollen Aufziehens, sowie der tiefen emotionalen
Bindung zu einem Kind, eine moderne Entwicklung und Konstruktion (Bernard 2014,
S.301-309; Biichler und Schlumpf 2017, S.10; Thiessen 2019).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

ihrem Artikel zwischen »biological females«, womit sie cisgeschlechtliche und en-
dogeschlechtliche Frauen meint, und »transgender women« (2019, S. 1322). In den
Montreal-Kriterien wird zwischen »genetic females« und »males or trans individu-
als« (Lefkowitz et al. 2013, S. 924) unterschieden. Interessant ist hier die Gegeniiber-
stellung von »females« und »womenc, die einer biologistischen Definition von Cis-
geschlechtlichkeit und Weiblichkeit Vorschub gibt: wihrend der Begrift »women«
ausschlieflich fiir Menschen genutzt wird, kann der Begriff »female« auch fiir Tie-
re oder Pflanzen gelten. Anstatt also z. B. den Begriff »cisgeschlechtlich« zu nutzen
(einzige Ausnahme: Hammond-Browning (2019, S. 1322)), wird die Unterscheidung
anhand von biologistischen Deutungen getroffen. MRKH-Patient*innen werden so
als biologisch weiblich (und damit nicht-intergeschlechtlich) definiert und damit
von trans Frauen abgegrenzt. Sowohl trans- als auch intergeschlechtliche Frauen
werden damit geothert und nicht als >richtige« Frauen anerkannt.

Neben der Absicherung innerhalb institutionalisierter Zwinge der Reprodukti-
onsmedizin wird hier durch die Autor*innen eine als natiirlich imaginierte, hete-
ronormative Ordnung geschiitzt und aufrechterhalten, in der nur Frauen schwan-
ger werden und in der es neben minnlich und weiblich keine weiteren Geschlechter
gibt. Dies geschieht vermutlich, um einer gesellschaftlichen Debatte rund um den
Verlust von Natirlichkeit in der Reproduktionsmedizin vorzubeugen (vgl. Bleisch
und Biichler 2020, S. 32-33). Murphy (2015, S. 396) wirft bspw. in seinem Artikel die
Frage auf, ob eine Schwangerschaft durch einen Mann iiberhaupt als solche bezeich-
net werden kann, da dieser nach der Geburt nicht die Mutter seines Kindes wire:
»unless we are prepared to confer the title of smother< on gestating men at the point
of birth, then they are not pregnant people, properly speaking, but only gestating
men«. Schwangerschaft wird damit ausschlieflich mit Weiblichkeit und Mutter-
schaft verkniipft, was einem Bild cisnormativer und heteronormativer Reproduk-
tion Vorschub leistet.

6.3.2 Familiendefinition

Neben Geschlecht wird in den untersuchten Artikeln auch Familie und Verwandt-
schaft heteronormativ definiert und essentialisiert. Das mache ich im Folgenden
zum einen daran fest, dass die Autor*innen erwarten und voraussetzen, dass die
Empfinger*innen in nheterosexuellen, romantischen Beziehungen leben und zum
anderen an der Verkniipfung nataler, genetischer, rechtlicher und sozialer Eltern-
schaft, die in den Artikeln vorgenommen wird.

Die Autor*innen der Artikel diskutieren an mehreren Stellen, ob es eine Vor-
aussetzung sein sollte, dass die Empfinger*innen in romantischen Beziehungen
leben (exemplarisch: Robertson 2016b, S.70). Begriindet wird die Vorgabe mit
der notwendigen emotionalen Unterstiitzung und der Samenspende bei der IVF-
Prozedur (Hammond-Browning 2019, S.1321). Hierbei handelt es sich um eine

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

139


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

amatonormative Vorgabe. Das bedeutet: Die Autor*innen der Studien gehen davon
aus, dass alle Menschen in romantischen Beziehungen sind (oder sein wollen)
und dass eine romantische Beziehung emotionale Stabilitit im Leben der Emp-
finger*innen bedeutet. Die Annahme, dass Partner*innen der Empfinger*innen
eine Samenspende leisten konnen (Brinnstrém et al. 2016, S. 262; Richards et al.
2019, S. 8), lese ich ebenfalls als heteronormative Annahme. Hierbei wird ange-
nommen, dass die als Frauen imaginierten Empfinger*innen in romantischen
Beziehungen mit Menschen leben, die Spermien produzieren. Diese werden als cis
Ménner imaginiert. Manche Autor*innen sprechen sich aber auch dafir aus, dass
Empfinger*innen in (gleichgeschlechtlichen) Beziehungen mit Frauen und Emp-
finger*innen ohne romantische Beziehung eine Uterusspende empfangen konnen
(Hammond-Browning 2019, S. 1322). Sollten die Empfinger*innen in einer roman-
tischen Beziehung leben, schlagen Jirvholm et al. (2018, S. 2642) eine umfassende
Evaluation der Beziehung vor, u. a. in Bezug auf die Linge der Beziehung, das Alter
der Partner*innen, das Bildungsniveau und die emotionale Bindung zwischen den
Partner*innen, um gute Elternschaft fiir das entstehende Kind sicherzustellen.
Dabei soll auch analysiert werden, ob es in der Beziehung Konflikte rund um die
Entscheidung fiir eine Uterustransplantation gegeben habe oder ob der*die Part-
ner*in auf den*die Empfinger*in Druck ausiibe (Robertson 2016b, S. 75; Jirvholm
et al. 2018, S. 2642-2643; Richards et al. 2019, S. 25). Grundsitzlich ist es eine iib-
liche und sinnvolle Vorgabe der Arzt*innen, die psychische Gesundheit und den
sozialen Riickhalt der Empfinger*innen zu beachten. Allerdings ist dies auch ohne
hetero- und amatonormative Erwartungen moglich, indem die Empfinger*innen
grundsitzlich dahingehend evaluiert werden, ob sie durch ihr soziales Umfeld
(Freund*innen, Familie, Beziehungspartner*innen) Unterstiitzung erfahren.

In den untersuchten Studien wird Elternschaft als gleichzeitig genetisch, natal,
rechtlich und sozial verstanden. Ich mache dies vor allem an der angenommenen
Beziehung zwischen den Spender*innen und Empfinger*innen - die als Mutter-
Kind-Beziehung konzipiert wird — fest. Diese Annahme verstehe ich ebenfalls als
eine Textur, die Heteronormativitit annehmen kann. Die Elternteile, die die Emp-
finger*innen geboren haben, werden in den Artikeln mehrfach als natiirliche oder
erste Wahl fiir eine Uterusspende bezeichnet (Brinnstrom et al. 2015, S. 614; Brinns-
trom et al. 2016, S. 266; Nakazawa et al. 2019, S. 5). Denn: Die Mutter als Spenderin
sei »past her fertile period, shares at least half of the histocompatibility antigens
with the recipient, and has proven functionality of the uterus by giving birth to the
recipient« (Brannstrom et al. 2016, S. 266). In dieser Begriindung wird erstens ange-
nommen, dass die gebirenden Elternteile von erwachsenen Kindern in der Meno-
pause sind, was nicht der Fall sein muss, z. B. wenn die Schwangerschaft in jungem
Alter erfolgte. Zweitens wird eine genetische Verwandtschaft zwischen Eltern und
Kindern angenommen (dabei kénnten die Empfinger*innen auch das Produkt ei-
ner Eizellspende sein); drittens wird angenommen, dass eine Mutter ihr Kind immer

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

selbst geboren haben muss, womit Adoptiv-, Co- und Stiefmutterschaft nicht be-
achtet werden. In dieser Formulierung zeigt sich eine heteronormative Imaginati-
onvon Familie als genetischer Verwandtschaft. Damit einher geht auch, dass als Ziel
von Uterustransplantationen das Griinden einer genetisch miteinander verwandten
Familie konzipiert wird (Robertson 2016a, S. 715; Hammond-Browning 2019, S. 1323;
Nakazawa et al. 2019, S. 3). Diese Koppelung von nataler, genetischer, rechtlicher
und sozialer Elternschaft (vgl. Teschlade et al. 2020, S. 9) und die Unsichtbarma-
chungvon alternativen Familienmodellen istin der Reproduktionsmedizin weit ver-
breitet und dient der argumentativen Absicherung und Legitimation der Reproduk-
tionstechnologien als harmlos und wirkungsvoll. Wie Andrea Maihofer herausstellt,
unterliegt das gesellschaftliche Bild der Familie aktuell einer »paradoxen Gleichzei-
tigkeit von Wandel und Persistenz« (Maihofer 2014, S. 314). Einerseits flexibilisiert
sich das Familienbild - Regenbogenfamilien, Alleinerziehende, uneheliche Kinder
werden immer weiter normalisiert, andererseits sind auch heute noch Ehe, Hetero-
sexualitit, >natitrliche« Fortpflanzung und Familie eng miteinander verbunden und
wirken affektiv weiter (Maihofer 2014, S. 315).

Mit den Uterustransplantationen sollen aber nur spezifische Personen zu Eltern
gemacht werden: Jirvholm et al. empfehlen bspw., den 6konomischen Status mog-
licher Empfinger*innen in Betracht zu ziehen, da die mit der Transplantation ver-
bundenen Kosten fiir die Empfinger*innen zu hoch sein kénnten' (Jirvholm et al.
2018, S. 2642; vgl. Testa et al. 2017b). Ebenso sollen nur Empfinger*innen mit be-
stimmten Bildungsabschliissen in Betracht gezogen werden (Jirvholm et al. 2018,
S. 2642). Jirvholm et al. argumentieren, dass diese Mafinahme darauf abzielt, dass
die Empfinger*innen die Risiken der Transplantation auch verstehen kénnen. Hier
zeigt sich trotzdem, dass Uterustransplantationen gezielt fiir eine kleine Gruppe
entwickelt werden - cisgeschlechtliche Akademikerinnen aus der Mittel- und Ober-
schicht — und dass andere, weniger privilegierte Personen durch dieses Verfahren
nicht schwanger werden und sich fortpflanzen sollen.

Diese Tendenz ist auch in den sozio-6konomischen Daten der Empfinger*in-
nen in verschiedenen Studien zu finden: In der Studie von Jirvholm et al. (2020,
S. 1857) haben von neun Empfinger*innen sechs einen universitiren Abschluss, und
insgesamt acht eine feste Stelle, wihrend die neunte Empfingerin noch studiert.
Aufierdem haben von den neun Empfinger*innen acht keinen Migrationshinter-
grund. Die Empfinger*innen sind also eine privilegierte, gebildete, 6konomisch gut
gestellte Gruppe. In der Studie von Richards et al. (2019, S. 26) sind von 19 Teilneh-
mer*innen 73,7 % weif3, die anderen Teilnehmer*innen sind hispanic (10,5 %), other
(5,2 %) oder gaben auf diese Frage keine Antwort (10,5 %). Die Teilnehmer*innen

12 Da es sich um klinische Studien handelt, entstehen fiir die Empfanger*innen meistens kei-
ne Kosten fiir die Uterustransplantationen. Die notwendige(n) IVF-Prozeduren miissen aber
ggf. selbst bezahlt werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

141


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

sind zu 52,6 % verheiratet und zu 42,1 % in einer Beziehung — damit ist nur eine Teil-
nehmerin single.

6.4 Symbolische und materielle Herstellung von Weiblichkeit

Ich méchte argumentieren, dass die Empfinger*innen durch die Uterustransplan-
tation sowohl materiell als auch symbolisch zu Frauen gemacht werden. Auch die
Spender*innen werden als und zu Frauen diszipliniert. Hieran zeigt sich, dass die
Spender*innen und Empfinger*innen - die ja als nicht-queer markiert sind, son-
dern eigentlich Normen zu Geschlecht und Sexualitit entsprechen — ebenfalls aktiv
in heteronormative Vorgaben z. B. zu Geschlecht normiert werden miissen, um He-
teronormativitit als Ideologie und Struktur aufrecht zu erhalten. Es wird auch die
Kinstlichkeit und der Legitimationsbedarf von Heteronormativitit deutlich. Durch
das Einfiigen von Menschen in heteronormative Vorgaben wird Heteronormativi-
tit materialisiert, reaffirmiert, bleibt bestehen und bildet die Voraussetzung fiir die
weitergehende Normierung von Menschen in das vorgegebene Korper-, Geschlech-
ter-, Sexualitits-, Beziehungs- und Familiensystem.

6.4.1 Die Spender*innen
Die Spender*innen als unmiindige, beeinflussbare und fremdbestimmte Patient*innen

Die Spender®innen werden, so meine These, vor allem dadurch symbolisch zu
Frauen gemacht, indem sie als solche behandelt werden. Das wird in den Ein- und
Ausschlusskriterien der analysierten Studien ersichtlich: Mehrere Studien betonen,
dass die Spender*innen ihre eigene Kinderplanung abgeschlossen haben und post-
menopausal sein sollten (exemplarisch: Jirvholm et al. 2018, S. 2643) — als wire
den Spender*innen nicht klar, dass sie durch die Entnahme ihres Uterus nicht
mehr schwanger werden kénnen. In mehreren Studien miissen die Partner*in-
nen der Spender*innen auflerdem der Hysterektomie zustimmen (exemplarisch:
Brinnstrém 2013) bzw. die Spender*innen sollen sich tiberlegen, ob potentiell neue
Partner*innen nicht doch gerne Kinder haben wiirden:

»For living donors in a relationship, it is of utmost importance to discuss family
planning, especially if still of childbearing age. Understanding where the donor
and her partner are in terms of completing their family is critical. [..] An addi-
tional area of contemplation is how the donor may feel in the event of an unex-
pected or anticipated change in the current relationship (ie, death, divorce) and
the subsequent potential relationship with a new partner who may want children.
Similarly, for women of childbearing age without a partner, it is important to dis-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

cuss the possibility of later having a partner who wants children« (Jarvholm et al.
2018, S. 2643).

Das heteronormative Geschlechterverhiltnis wird hier reproduziert — insbesonde-
re, da die Spender*innen als heterosexuelle cis Frauen imaginiert werden und ihre
Partner*innen als heterosexuelle cis Minner. Selbstverstindlich ist es wichtig, dass
Patient*innen umfassend aufgeklirt und vor einer so bedeutsamen medizinischen
Prozedur sichergestellt wird, dass sie iiber die Konsequenzen nachgedacht haben.”
Gleichzeitig wirkt diese Aufklirung sexistisch, insbesondere in Bezug darauf, ob
potentielle neue Partner*innen einen Kinderwunsch haben konnten, den die Spen-
der*innen erfiillen wollen wiirden. Die Wiinsche und Bedarfe der Spender*innen
werden hier als weniger wichtig erachtet werden als jene zukiinftiger Partner*in-
nen.

Diese Positionierung der Spender*innen, zum einen in Bezug auf ihre Part-
nerinnen, deren Wiinschen sie sich unterordnen sollen, und zum anderen in
Bezug auf ihre Arzt*innen, von denen sie paternalistisch iiber die Konsequenzen
einer Uterusspende aufgeklirt werden, fithrt dazu, dass die Spender*innen als
unmiindige, leicht beeinflussbare Patient*innen erscheinen, die keine selbstbe-
stimmten und informierten Entscheidungen iiber ihre Kérper, Beziehungen und
Wiinsche treffen konnen.

Schutzbediirftigkeit der Spender*innen

Aus der Positionierung der Spender*innen als unmiindig, beeinflussbar und fremd-
bestimmt folgt, dass ihnen eine grofie Schutzbediirftigkeit zugeschrieben wird. Sie
sollen, wie nachfolgend ausgefiihrt u. a. vor sozialem und familidrem Druck, ihrem
eigenen Altruismus, ihrem eigenen Geltungsbediirfnis und vor der Illusion, sie sei-
en die Miltter der entstehenden Kinder, geschiitzt werden.

Erstens: Mehrere Autor*innen weisen darauf hin, dass die Spender*innen, wenn
sie die Miitter der Empfinger*innen sind, vor familidrem Druck geschiitzt werden
miissen: »mothers of UFI [Uterine Factor Infertility, AS] patients may feel compelled
to volunteer for this high risk procedure despite potential risks to themselves« (Fly-
ckt et al. 2018, S. 92). In der Studie von Nakazawa et al. (2019, S. 1) geben 32,3 % der
befragten Frauen an, sich eine Uterusspende an ihre Tochter vorstellen zu kénnen
und 36,7 % der Madnner geben an, ihre Frauen bitten zu wollen, als Spender*innen
fiir ihre Tochter zu fungieren. Diese Antworten zeigen durchaus einen méglichen
familidren Druck an — gleichzeitig handelt es sich um ein hypothetisches Szenario

13 Diese Mafigabe wird in der Medizin als Informed Consent bezeichnet, d. h. dass Patient*innen
einem Eingriff nur mit dem Wissen aller notwendigen Informationen, z. B. iber Risiken und
Alternativen, zustimmen sollen (Buser et al. 2011, S. 253).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

143


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

fiir die Befragten in der Studie. Bei Hammond-Browning (2019, S. 1324) geht die-
se Beftirchtung des familidren Drucks so weit, dass sie grundsitzlich skeptisch ist,
wenn eine Mutter (oder eine andere nahe Verwandte) sich dazu bereit erklirt, einen
Uterus zu spenden: »If the donor is a relative, then particular care must be taken wi-
th donor consent as there is a risk of emotional pressures and coercion within the
familial enviroment as well as societal pressures«.

Zweitens: Altruismus als Motivation der Spender*innen wird von einigen Au-
tor*innen kritisch betrachtet. So schreibt Hammond-Browning (2019, S.1324):
»The willingness of women to act altruistically and subject themselves to risks when
there is no corresponding medical benefit to them is admirable, yet should raise con-
cerns«. Esistihr ein besonderes Anliegen, wenn die Empfinger*in des Uterus nicht
mit der spendenden Person verwandt ist, den Altruismus zu hinterfragen (Ham-
mond-Browning 2019, S. 1324-1325). Altruismus als Motivation der Spender*innen
wird kritisch gegeniibergestanden (vermutlich aufgrund der Vermutung sozialen
bzw. familidren Drucks), aber auch nicht-altruistische Motivationen werden als
illegitim markiert (s. u.). Weiblichkeit — und damit insbesondere Miitterlichkeit
— konstituieren sich dadurch, Risiken und Schmerzen zum Wohlergehen anderer
(insbesondere der eigenen Kinder) auf sich zu nehmen (vgl. Motakef 2011): »Donors
will incur longer and larger burdens than any other living organ or tissue donor,
while recipients will [not, AS] benefit from longer life but a richer and more fulfilling
one« (Robertson 2016b, S. 79). Vor diesen Schmerzen und Belastungen wollen die
Autor*innen die Spender*innen schiitzen.

Drittens: Auch eine andere Form der Motivation erscheint den Autor*innen der
Studien verdichtig. Jarvholm et al. (2018, S. 2644) betonen, dass »careful assessment
of potential ulterior motives [...] is another fact to consider« und warnen davor, dass
die Spenderinnen sich durch die Spende fir die Medienéffentlichkeit interessant
machen wollen. Die Spende soll also nicht aus dem Wunsch nach Aufmerksamkeit
und Selbstvermarktung erfolgen. Hier zeigt sich — wie so oft bei gesellschaftlichen
Anforderungen an Frauen - dass es keine akzeptable Motivation gibt. Wie immer
sich die Spender*innen prisentieren, sie haben mit Kritik zu rechnen und sie wer-
den grundsitzlich als schwach, beschiitzenswert, beeinflussbar und abhingig posi-
tioniert.

Viertens: Robertson (2016b, S. 72) fordert eine psychologische Beratung fiir die
Spender*innen, »so that the donor does not believe that she is »the mother« of the
child simply because she has provided the organ essential for the recipient’s repro-
duction«. Ahnliches findet sich auch bei Kref:

»Sollte schlieflich tatsdchlich ein Kind geboren werden, kommen potentiell kon-
flikttrachtige Familien- und Beziehungsstrukturen zustande. Dies kann etwa dann
gegeben sein, wenn die Grofimutter des Kindes durch die Hergabe ihrer Gebar-
mutter zugleich in gewisser Weise dessen Mutter ist und sie deshalb (Vor-)Rech-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitét in der medizinischen Wissensproduktion

te bei der Erziehung des Kindes und Umgang mit ihm beansprucht« (Krefs 2016,
S.127).

Wie auch Stubber und Kirkman (2016, S. 43) in ihrer Analyse herausarbeiten, sind
Frauen™, die ihre Reproduktionsfihigkeit (z. B. bei Leihmutterschaft — aber ich
wiirde argumentieren, dass dies auch fir eine Uterusspende gilt) nicht fiir sich
selbst, sondern fiir andere einsetzen, grundsitzlich verdichtig. Dies liegt in der
Zuschreibung von unkontrollierbarem Mutterinstinkt und iberbordender Mutter-
liebe, die die Frauen nicht iiberwinden konnen. In den Artikeln wird ein Bild von
Frauen als irrational festgeschrieben, die ohne professionelle Hilfe ihre Rolle im
Prozess der Organspende nicht verstehen kénnen und wollen. Stattdessen miissen
sie vor Fehlschliissen geschiitzt werden.

Miitterliche Rolle

Teil der symbolischen Herstellung von Weiblichkeit der Spender*innen ist, so
mochte ich argumentieren, dass ihnen (unabhingig von der tatsichlichen gene-
tischen, natalen, sozialen und rechtlichen Beziehung) eine miitterliche Rolle in
Bezug auf die Empfinger*innen zugeschrieben wird. Eine Mutter scheint fiir die
Autor*innen nicht nur aufgrund der angenommenen genetischen Verwandtschaft
die beste Option als Spenderin zu sein: Zusitzlich wird ihr zugeschrieben, dass sie
bereit ist, fiir ihr Kind Schmerzen und Risiken auf sich zu nehmen. Dieses Narrativ
der Aufopferung fiir ein Kind findet sich bei Flyckt et al. (2018, S. 92).: »Mothers may
go to any length to alleviate their child’s suffering, regardless of personal risk«. Und
auch bei Wei et al. (2017, 355) findet sich diese Auffassung: »To ensure the success
of uterine transplantation, with the priceless mother’s love, the mother choose
[sic!] to undergo an elective radical surgical procedure with the known significant
risks«. Mutterliebe wird hier dadurch ausgedriickt, (vermeidbare)”® Schmerzen und
Risiken auf sich zu nehmen, um das Lebensgliick des Kindes zu garantieren. Den
Spender*innen wird eine iiberbordende Mutterliebe zugeschrieben, die sie sogar
selbst in Gefahr bringt, indem sie die Risiken der Operation auf sich nehmen."® Dies

14 Dagesellschaftlich davon ausgegangen wird, dass Menschen, die schwangerwerden kénnen,
Frauen sind, benutze ich den Begriff hier so.

15 Ich bezeichne diese Schmerzen hier deshalb als vermeidbar, da erstens die Hysterektomie
ausschliefSlich fir die Spende geschieht und nicht zu anderen Zwecken und somit fiir den*die
Spenderfin >unnétig« ist und zweitens die Hysterektomie zum Zweck der Spende kom-
plizierter, linger und risikoreicher ist als eine Standard-Hysterektomie.

16  Auchdiesistetwas, wovor die Spender*innen geschiitzt werden sollen. So warnt Sayani Mitra
davor, dass mit Lebend-Uterusspenden an ein eigenes Kind eine weitere vergeschlechtlichte
Verantwortung an Miitter aufkommt (Mitra 2021, S. 281).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

145


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

lasst sich gut auf die Beobachtungen von Motakef und Wohlke (2013) beziehen: Or-
ganspende wird als Teil einer miitterlichen Pflicht der Aufopferung und des Leben-
Schenkens gesehen und das Kind als Teil der miitterlichen Leiblichkeit verstanden.
Schwangerschaft, Geburt und Organspende sind in diesem Verstindnis Teil einer
Kontinuitit: »Gerade Miitter erkliren, dass sie ihren Kindern bereits einmal das
Leben geschenkt haben. Wieso sollten sie ihnen nicht noch einmal Leben schen-
ken?« (Motakef 2011, S. 215)."7 Motakef und Wohlke analysieren ein Interview einer
Mutter, die ihrem Kind eine Niere spendete, und arbeiten daran heraus, dass die
Mutter das Kind als Teil der eigenen Leiblichkeit versteht und dass sie eine direkte
Linie von der Schwangerschaft zur Organspende fiir das Kind zieht: »Frau Thymen
hatihr Kind zwar auf die Welt gebracht, allerdings nichtsvollstindig«. In dieser Les-
art liefert sie eine gesunde Niere nach« (Motakef und Wohlke 2013, S. 103). Dieses
Verstindnis findet sich, wie ich gezeigt habe, auch in den untersuchten Artikeln.

Die Organspende kann damit fir spendende Miitter als Selbstverstindlichkeit
erlebt werden und Reflektionen iiber die Vermeidung von Schmerzen und kérper-
licher Unversehrtheit treten in den Hintergrund (Motakef 2011, S. 197). Cornelia
Schadler (2013, S. 292—~297) beschreibt in ihrer Studie den Ubergang von werdenden
Eltern von einem Kinder- zum Erwachsenenstatus. Letzterer zeichnet sich durch
die Verantwortungsiibernahme fiir einen anderen Menschen aus. Die Miitter als
Spenderinnen schenken also nicht nur ihren Kindern und Enkel*innen das Le-
ben, sondern helfen ihrem Kind, den symbolischen Status eines Erwachsenen zu
erreichen.

Auch wenn die Autorinnen jeweils betonen, dass die Spender*innen nicht die
Miitter der durch die Uterustransplantation entstehenden Kinder sind, so wird hier
dennoch ein starkes Mutterschaftsbild, das auf Selbst-Aufopferung und Hingabe
beruht, aufgerufen. Die Spender*innen sind entweder tatsichlich die genetischen,
natalen, juristischen und/oder sozialen Miitter der Empfinger*innen oder nehmen
tiber diese Konstruktion eine miitterliche Rolle gegeniiber ihnen ein. Sie werden
durch ihre Spende zu Miittern gemacht, weil sie Schmerzen und Opfer fir das
Gliick einer anderen Person auf sich nehmen. Hier wird also auf dreifache Weise
eine miitterliche Beziehung zwischen den Spender*innen und den Empfinger*in-
nen im Diskurs konstruiert: Zum ersten sind die Spender*innen oft genetische
und juristische Miitter der Empfinger*innen, zum zweiten verstiinden sie oft den
Akt der Spende eines Organs als Kontinuum von Schwangerschaft und Geburt,
bei dem ein fehlendes oder »defektes< Organ spiter snachgereicht« wird und zum
dritten wird den Spender*innen durch die Ubernahme (unnétiger) Schmerzen fiir
die Verbesserung der Lebensqualitit der Empfinger*innen Miitterlichkeit zuge-
sprochen. Die Spender“innen werden also durch den Akt der Spende und die damit

17 Wobei das (Uber-)Leben der Empfinger*innen nicht von der Spende eines Uterus abhingt,
dagegen aber das Leben eines (genetischen) (Enkel-)Kindes.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion 147

verbundenen Konnotationen in eine weibliche Rollenerwartung eingefiigt, die mit
Aufopferung und Leben-Geben assoziiert ist.

6.4.2 Die Empfanger*innen
Materielle Herstellung von Weiblichkeit

Neben der symbolischen Herstellung von Weiblichkeit durch die Behandlung als
weiblich (s. u.) werden die Empfinger*innen auch materiell zu Frauen gemacht —
und zwar durch die Uterustransplantation: In einem Artikel, der bezeichnenderwei-
se den Untertitel »The joys and frustrations of becoming a >complete« woman« trigt
(Jarvholm et al. 2020), werden die Einstellungen und Gefiihle der Empfinger*innen
nach erfolgter Uterustransplantation erhoben. Die Empfinger*innen stellen her-
aus, dass der Uterus ihre Korper vervollstindige (»making their bodies complete«
(Jarvholm et al. 2020, S. 1858))'®, was sie daran festmachen, dass sie, wie alle an-
deren Frauen [sic!], auf eine Schwangerschaft hoffen kénnen (Jirvholm et al. 2020,
S. 1859). Die Teilnehmer*innen der Studie von Richards et al. (2019, S. 31) berichten,
dass sie die Uterustransplantation nach der MRKH-Diagnose und der damit einher-
gehenden psychischen Probleme und dem niedrigen Selbstbewusstsein als heilsam
erleben. Die Empfinger*innen motiviert auch die soziale Position des Schwanger-
Seins und des Erfiillens von heteronormativen Weiblichkeitsnormen. Die Empfin-
ger*innen werden - so Jirvholm et al. — durch den Uterus eine Frau >wie alle ande-
renc: »Having a uterus, and so becoming like every other woman, was experienced
as both joyful and stressful« (Jarvholm et al. 2020, S. 1859; vgl. Lefkowitz et al. 2013,
S. 925). Die Empfinger*innen beschreiben bspw., dass der Uterus und insbesonde-
re ein Menstruationzyklus wichtig fiir ihr Selbstbewusstsein gewesen sei (Jirvholm
et al. 2020, S. 1859). Der Uterus mache die Empfinger*innen also erst zu (richti-
gen) Frauen, da sie durch die Transplantation cis- und endonormativen Weiblich-
keitsnormen entsprechen. Mit Cornelia Schadler (2013) gesprochen, kénnen Uterus-
transplantation daher als Herstellung einer Heteromaterialitit interpretiert wer-
den. Das bedeutet: Mit einer Uterustransplantation wird ein Kérper hergestellt, der
heteronormativen Vorgaben von Weiblichkeit und spezifisch der Reproduktionsfi-
higkeit entspricht. Aus dieser Herstellung von Weiblichkeit und der Befihigung zu
einer Schwangerschaft folgen dann sich reproduzierende Grenzziehungen, Positio-
nierungen und Praktiken, die den entstehenden heteronormativ-weiblichen Kérper
als solchen festschreiben (Schadler 2013, S. 321). Dies ist auch insofern spannend, als
dass die Spender*innen, wie ich herausgearbeitet habe, vor dem sozialen Druck ge-
schiitzt werden sollen, ihren Uterus zu spenden. Ahnliche Argumentationen, die po-

18 Komplementar berichtet eine Studienteilnehmerin in der Studie von Richards et al. (2019,
S.29), dass sie sich ohne Uterus gebrochen bzw. unvollstandig (»broken«) fihlt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

tentielle Empfinger*innen vor dem sozialen Druck bzw. normativen Weiblichkeits-
anforderungen schiitzen sollen, finden sich in den Artikeln nur ein einziges Mal:
Robertson (2016b, S. 75) beftirchtet, dass das internalisierte Frauenbild der Empfin-
ger*innen zu deren Motivation fiir eine Uterustransplantation beitragen kann: »An-
other fear is that the desire for transplant may be driven by an internalized stereo-
type that a woman is not whole unless she bears and rears her own child, no matter
how great the risk this poses to her or the donor’s health and that of the fetus/child
to be«.

Allerdings ist das Ziel von Uterustransplantationen in den Studiendesigns nicht
die Herstellung einer weiblichen Selbstidentifikation, sondern die Erméglichung
von Schwangerschaften und die damit verbundene Herstellung von Mutterschalft.
Ich mochte argumentieren, dass eine einmal hergestellte Mutterschaft das unvoll-
stindige Frau-Sein der Empfinger*innen erstens konsolidiert und damit zweitens
uberlagert, d.h. nachdem die Empfinger*innen geboren haben, kein Zweifel
mehr an ihrer Weiblichkeit besteht. Die Uterustransplantation ist Teil einer Tran-
sitionsphase hin zu Mutterschaft, weswegen die Entnahme des Uterus bei den
Empfinger*innen unkritisch ist, wenn bereits ein Kind geboren wurde. Wie Jirv-
holm et al. (2020, S. 1858) herausstellen, berichten die Empfinger*innen zwar, dass
der Uterus eine wichtige Rolle in der Herstellung einer weiblichen Selbstidentitit
gehabt habe - dies sei aber nicht das eigentliche Ziel der Transplantation gewesen:
»the main goal was to achieve parenthood, not womanhood«. Durch die Spende
seien sie zu Miittern geworden, so dass der Uterus nun keine Rolle mehr spiele
und die eigene Weiblichkeit noch intakt sei (Jirvholm et al. 2020, S. 1858). Deshalb
sei die weibliche Selbstidentitit auch dann noch giiltig, wenn der Uterus wieder
entnommen werde: »They stressed that without the uterus they still felt complete as
womenc (Jirvholm et al. 2020, S. 1859).” Fiir die Empfinger*innen sei es normal,
auch nach der (Wieder-)Entnahme des Uterus keinen Uterus zu haben. Durch
die Spende verindern sich aber ihre Selbstwahrnehmung, die Sexualitit und das
Korpergefithl (Jarvholm et al. 2020). Kritisch sei die Uterusentnahme fiir die Emp-
fanger*innen, die nicht schwanger wurden oder die Fehlgeburten erlitten (Richards
etal. 2019, S. 32; Jirvholm et al. 2020, S. 1860).

Symbolische Herstellung von Weiblichkeit

Wie auch die Spender*innen werden die Empfinger*innen durch paternalistische
Behandlung und Passivierung symbolisch zu Frauen gemacht. In ihrer Studie zur

19 Der Artikel widerspricht sich an dieser Stelle selbst: Einerseits wird argumentiert, dass nach
der Entnahme des Uterus die Empfanger*innen nun immer noch als ganze Frauen fiihlen,
andererseits, dass sie sich durch die Entnahme wieder ganz normal bzw. wie vorher fiithlen
wiirden (Jarvholm et al. 2020, S. 1859-1860).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

Soziologie der Schwangerschaft beobachten Hirschauer et al. (2014), wie zeugende
Elternteile und medizinisches Personal im Diskurs eine aktive Rolle einnehmen,
wihrend schwangere Personen als passiv und Leben-schenkend positioniert wer-
den. Dies geht mit einer Vergeschlechtlichung einher: »Schwangere werden durch
eine Passivierung ihres Beitrags zur Fortpflanzung gewissermafien zu Frauen ge-
macht« (Hirschauer et al. 2014, S. 266 [HiO]; vgl. Freeman 2015). Wie auch bei den
Spender*innen miissen die Partner*innen der Empfinger*innen in mehreren Stu-
dien der Uterustransplantation zustimmen (Ozkan et al. 2013, S. 471; Brannstrom
et al. 2016, S. 262; Wel et al. 2017, S. 347). Im Fall der schwedischen Studie muss
der Partner der Patientin sogar bei der Uterusentnahme nach der erfolgreichen
Schwangerschaft zustimmen (Brannstrém et al. 2015, S. 615). Auch hier werden
die als Frauen imaginierten Empfinger*innen von den Entscheidungen ihrer (als
mannlich imaginierten) Partner*innen abhingig gemacht und erscheinen unfihig,
selbstbestimmte Entscheidungen iiber ihre Kérper treffen zu kénnen.

6.5. Repronormativitat und Repronormierung
6.5.1 Begriffshestimmung

Ich konzipiere Repronormativitit bzw. -normierung als eine spezifische Erschei-
nungsform von (heteronormativer) Disziplinierung. Der Begrift der Repronor-
mativitit wurde zunichst von der feministischen Juristin Katherine M. Franke
entwickelt. Sie forderte 2001 in einem Essay, Mutterschaft einer ebensolchen
kritischen Analyse zu unterziehen wie Heterosexualitit und »[tlhe centrality,
presumption, and inevitability of our responsibility for children« kritisch zu hin-
terfragen (Franke 2001, S. 183). Nadyne Stritzke und Elisa Scaramuzza fassen das
Konzept der Repronormativitit in Anlehnung an Nina Degeles (2005) Konzeption
von Heteronormativitit folgendermafien zusammen:

»Thus, repronormativity is defined by four characteristics. First, binary gendered,
heterosexual procreation is naturalized by declaring it a biological necessity that
becomes self-evident. Second, cultural practices and institutions that are gener-
ated by repronormativity are reproduced unconsciously. Third, repronormativity is
institutionalized, in other words, it is not only internalized and reproduced by in-
dividuals, but also by social institutions. Fourth, along with these social processes
of institutionalization comes a reduction of complexity« (Stritzke und Scaramuzza
2016, S.146).

Repronormativitit bezeichnet also die gesellschaftliche Annahme, dass alle Men-
schen Kinder haben wollen und werden. Repronormativitit trifft besonders (weif3e,

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

149


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

heterosexuelle, nicht-behinderte...) Frauen (hornscheidt 2015, S. 110) und verkniipft
normative Erwartungen an vergeschlechtlichte Kérper mit normativen Erwartun-
gen an Reproduktion(-sfihigkeit). Sowird, mit der Rechtswissenschaftlerin Theresa
Richarz (2019, S. 67) gesprochen, das Vorhandensein eines Uterus mit Gebarfihig-
keit, Weiblichkeit und (potentieller bzw. zukiinftiger) Mutterschaft gleichgesetzt.
Repronormierung verstehe ich als eine spezifische Form der Disziplinierung, bei
der Menschen in normativ definierte Reproduktionserwartungen eingefiigt wer-
den. Das geschieht bspw., wenn von trans Frauen erwartet wird, eine nOrchiekto-
mie durchfithren zu lassen, um sich nicht auf eine >falsche« Weise fortpflanzen zu
konnen oder bei der Erwartung, dass alle trans Frauen Interesse an einer Uterus-
transplantation haben, um auf eine normative Weise Kinder bekommen zu kénnen.

6.5.2 Naturalisierung und Essentialisierung des Kinderwunschs

Kinder bekommen (zu kénnen) wird in den untersuchten Artikeln als fundamenta-
les, existenzielles und essentielles Kriterium des Menschseins verhandelt. Das zeigt
sich z. B. an diesem Zitat aus dem Artikel von Beckmann et al. (2017, S. 389): »Die
Sehnsucht nach einem Kind gehort wesentlich zum Menschen, das Streben nach
ihrer Erfillung zu den grundlegenden Merkmalen der menschlichen Existenz«. Die
Begriffe >grundlegend« und >Existenz« deuten darauf hin, dass die Autor*innen den
Kinderwunsch als fundamentales Kriterium fiir das Menschsein konzipieren. An-
dreas Bernard (2014, S. 120) schreibt iiber das Wort >Kinderwunschs, dass dieses »in-
zwischen wie ein zu itberwindendes [2]Krankheitssymptom gebraucht wird«. Ber-
nard arbeitet in seiner Analyse auch heraus, dass ein Kinderwunsch fir ungewollt
kinderlose Personen zur Existenzfrage werde und diese Sehnsucht nach einem Kind
das ganze Leben bestimme (Bernard 2014, S. 442). Der Kinderwunsch wird in den
untersuchten Artikeln naturalisiert und essentialisiert: »What LDUTx [Live Donor
Uterus Transplantation, AS] accomplishes is the natural desire of many women to
become a biological mother« (Testa etal. 2017a, S. 914). Damit geht einher, dass Men-
schen, die keine Kinder wollen (die in den untersuchten Artikeln nicht in Erschei-
nung treten) nicht als vollstindige Menschen konstruiert werden — das Zitat von
Testa et al. bildet hier (»many womenc, nicht »all women«) eine Ausnahme. Jirv-
holm et al. (2020, S. 1860) erheben die Gefiihle und Einstellungen der Uterus-Emp-
fanger*innen nach den Operationen und merken an: »The fact that they could now
hope for pregnancy and motherhood like everyone else meant that a big obstacle
was gone«. »Wie alle anderen« macht deutlich, dass in diesem Denkstil alle anderen
Menschen auf eine Schwangerschaft und Elternschaft hoffen.

Zu diesem allen Menschen unterstellten Kinderwunsch gesellt sich das Argu-
ment, dass die Nicht-Erfillung des Kinderwunsches schwerwiegende physische
und psychische Konsequenzen haben kann: »Dabei stellt die Erfiillung eines Kinder-
wunsches einen wesentlichen Anteil der Lebensqualitit dar, und durch ungewollte

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

Kinderlosigkeit kommt es zu einer merklichen Einschrinkung des physischen wie
des psychischen Wohlbefindens« (Beckmann et al. 2017, S. 389). Ein nicht-erfillter
Kinderwunsch wird also mit psychischen und physischen Krankheiten, geringem
Selbstwertgefiihl bzw. mit Stigmatisierung und (daraus folgendem) Leiden in Ver-
bindung gebracht; Jirvholm et al. verkniipfen (den Begriff der) Unfruchtbarkeit mit
Verlust (»loss[...]«), Verletzbarkeit (»vulnerability«) und Trauma (»trauma«) (Jirv-
holm et al. 2018, S. 2643; vgl. Daar und Klipstein 2016; Beckmann et al. 2017; Flyckt
et al. 2018; Jirvholm et al. 2020). Dies zeigt sich auch durch den Begriff >Sehnsucht«
im Zitat von Beckmann et al. oben: Sehnsucht impliziert als Metapher einen so
starken Wunsch, dass es sich um einen pathologischen Zustand (Sucht) handelt.
(Ungewollte) Kinderlosigkeit gilt in den Artikeln auflerdem als ein Kampf bzw. als
beschwerlicher Weg. Die Patient*innen »streben« nach dieser Erfillung (Beckmann
et al. 2017, S. 389), sie nehmen Risiken auf sich (Flyckt et al. 2018, S. 91), sie geben
alles (»they had tried their utmost«, (Jirvholm et al. 2020, S. 1860)) und sie iiberwin-
den Hindernisse (Jirvholm et al. 2020, S. 1860). Die Erfiillung des Kinderwunsches
ist dagegen mit sehr viel positiveren Begriffen belegt: Ein lange existierender,
sehnlicher Wunsch, eine lange gehegte Hoffnung geht in Erfillung (Beckmann et
al. 2017, S. 389; Jarvholm et al. 2020, S. 5) und sorgt so fiir eine emotionale Katharsis
»to experience the ultimate supreme feeling of childbirth« (Hegde 2017, S. 311), bzw.
das magische Erlebnis von Geburt und Mutterschaft: »the magical< experience of
motherhood« (Hegde 2017, S. 310).

Kinder bekommen zu wollen ist also in diesem Diskursstrang nicht nur ein
sehnlicher Wunsch, sondern ein fundamentales, menschliches Bediirfnis, von
dem die Gesundheit der Leidenden abhingt. Ein unerfilllter Kinderwunsch wird
von den Autor*innen der Studien medikalisiert, also als Problem konstruiert, das
von Mediziner*innen und durch medizinische Intervention zu lésen ist. Damit
werden argumentativ Uterustransplantationen zur Therapie von AUFI erklart (vgl.
Hegde 2017, S. 309). Es scheint eine Legitimierungsstrategie fiir Uterustransplan-
tationen zu sein, dass die Autor*innen der Studien ungewollte Kinderlosigkeit
und Unfruchtbarkeit derart emotionalisieren und darstellen. Schliefilich handelt
es sich um medizinische Eingriffe, die erhebliche Risiken bedeuten, aber nicht
(iber-)lebensnotwendig sind. In der Darstellung der Forscher*innen sind Uterus-
transplantationen aber deswegen wichtige Forschung, da sie Leiden verringern und
die psychische und physische Gesundheit der Patient*innen verbessern. Dabei wer-
den allerdings Menschen unsichtbar gemacht, die keinen Kinderwunsch verspiiren.
In einer heteronormativen Gesellschaft wird also nicht nur davon ausgegangen,
dass alle Menschen endogeschlechtlich, cisgeschlechtlich, heterosexuell, allosexu-
ell, nalloromantisch und nmonosexuell sind, sondern auch, dass alle Menschen
einen Kinderwunsch haben. Ein Teil heteronormativer Disziplinierung besteht
dementsprechend darin, Menschen in diese spezifische Form und Vorstellung von
Familie(-ngriindung) zu normieren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

151


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

6.5.3 Vergeschlechtlichte Repronormierung

Die Repronormierung trifft, wie ich im Folgenden darstelle, ganz besonders
Frauen. In der Reproduktionsmedizin wird Weiblichkeit hiufig biologisiert bzw.
cisnormativ definiert (d. h. an bestimmte Organe wie Briiste, Uterus und Eileiter
gebunden) und der Wunsch nach Schwangerschaft und Mutterschaft essentia-
lisiert (also zu einem zentralen, inhirenten Kern von Weiblichkeit erklirt). Dies
arbeiten z. B. Hirschauer et al. (2014, S. 267) in ihrer Soziologie der Schwanger-
schaft heraus: »Sie [die biomedizinische Sichtweise, AS] konzipiert Frauen als
hormonell bestimmte Gattungswesen, die durch die Schwangerschaft gewisser-
mafien zu ihrer natiirlichen Bestimmung kommen, also zu dem werden, was ihre
Geschlechtszugehorigkeit fir sie vorsieht«. Frauen werden permanent in ihrer Re-
produktionsfihigkeit angesprochen und damit itberhaupt erst zu Frauen gemacht:
»Die Gesellschaft adressiert die stillschweigende aber michtige Erwartung ihrer
eigenen generationellen Fortsetzung primdir an Frauen, und umgekehrt wird das
Frausein wesentlich durch diese Erwartung bestimmt: Eine Frau ist, wer Kinder
kriegen kann und kriegen wird« (Hirschauer et al. 2014, S. 264).

So bezeichnen Testa et al. (2017a, S. 914) Schwangerschaft und Mutterschaft als
natiirlichen Wunsch vieler Frauen. Api et al. (2017, S. 234) zitieren eine Vorschrift
der International Federation of Obstetrics and Gynecology, die es als unethisch auf-
fasst, jungen Frauen den Uterus zu entnehmen, die nicht »the desired number of
children« hitten. Fiir wen hier die gewiinschte Anzahl an Kindern geboren werden
sollte (Patient*in? Arzt*innen?), wird bei Api et al. nicht ausgefiihrt. Lefkowitz et
al. (2013, S. 924) schreiben: »Furthermore, we do not believe that, ethically, a nulli-
parous woman, who has by her own volition never desired to bear children, should
be rejected as a potential donor on this basis«. Auffillig an diesem Satz sind die zahl-
reichen Verneinungen — sie deuten auf die starke soziale Norm hin, die hier impli-
zit verhandelt wird: Frauen wollen und sollen Kinder gebiren - die Betonung der
Ausnahme hier stirkt die Norm, anstatt sie zu dekonstruieren. Die Rechtswissen-
schaftlerinnen Andrea Biichler und Eva Schlumpf analysieren die Essentialisierung
des Kinderwunschs und Vergeschlechtlichung von Reproduktionsarbeit treffend:

»Nurdie Frau, welche das Kind selbst zur Welt bringt, erfiillt die Anforderungen an
das Muttersein. Die Funktionalisierung des weiblichen Kdrpers bezieht sich nicht
nur auf das Muttersein, sondern auch auf das Mutterwerden. Die Moglichkeit, ein
Kind auf die Welt zu bringen, wird als Teil weiblicher Identitit betrachtet. Un-
fruchtbarkeit fithrt zur Enttiuschung einer privaten und gesellschaftlichen Erwar-
tung« (Blchler und Schlumpf 2017, S.13).

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitét in der medizinischen Wissensproduktion

Das Leiden an der Kinderlosigkeit wird in den Artikeln ebenfalls vergeschlechtlicht
(vgl. Mense 2004) — es sind Frauen, die an Kinderlosigkeit leiden und die den
Waunsch verspiiren, Kinder zu bekommen (Daar und Klipstein 2016, S. 384).

Zentral an Repronormierung ist also die Annahme, dass alle Menschen, ganz
besonders aber Frauen, einen Kinderwunsch haben und Eltern werden wollen. Die
untersuchten Studien nutzen repronormative Argumente, um die Legitimitit ihrer
Forschung abzusichern, normieren aber im selben Schritt Frauen und Menschen all-
gemein. Wie sich zeigt, werden auch Menschen repronormiert, die heteronormati-
ven Vorgaben zu Geschlecht und sexueller Orientierung entsprechen.

6.5.4 Repronormierung von trans und inter* Personen

Wie geht nun aber der Diskursstrang zu Uterustransplantationen mit trans und
intergeschlechtlichen Personen und deren Reproduktionswiinschen um? Nadyne
Stritzke und Elisa Scaramuzza (2016, S. 141) schreiben in ihrem Artikel zu trans und
inter Personen und Schwangerschaft: »The question of pregnancy is either a lived
or a painfully and violently denied corporeality for trans® and intersex people«.
Zunichst ist die Reproduktionsmedizin als ein von Heteronormativitit durch-
zogener Raum zu verstehen. In ihrem Artikel >Space invaders: queer and trans
bodies in fertility clinics< geht die Aktivistin und Soziologin Rachel Epstein auf
die Situation von queeren, insbesondere trans Patient*innen in der Reprodukti-
onsmedizin ein. Sie beschreibt diese als heteronormativen Raum, in dem nicht-
cisgeschlechtliche und nicht-heterosexuelle Personen unintelligibel sind: »Bodily
secretions, bodily productions and body parts are routinely linked to sexed and gen-
dered bodies, normative sexual orientations and predictable (heterosexual) practi-
ces« (Epstein 2018, S. 1041). Auch Sarah Charlotte Dionisius (2021, S. 106) arbeitet in
seiner*ihrer Dissertation zu queeren Praktiken der Reproduktion heraus, dass die
asexuelle Orientierung der lesbischen Befragten »innerhalb des heteronormativ
strukturierten Kliniksettings eine Stérung der >Matrix der Intelligibilitit« darstellt.
Fiir die Reproduktionsmedizin gilt, wie Epstein (2018, S. 1047) herausstellt: »Body
parts=gametes=sex=gender=sexual orientation=sexual practice«. Es kommt also
in der Reproduktionsmedizin zu einer unhinterfragten, heteronormativen Gleich-
setzung von Genitalien, »Gameten, Geschlecht, Geschlechtsidentitit und -rolle,
sexueller Orientierung und ausgeiibten sexuellen Praktiken. Die Reproduktionsme-
dizin sei, so Epstein, hyper-vergeschlechtlicht und hyper-heterosexualisiert, z. B.
indem alle Personen, die potentiell schwanger werden kénnen als smommy« ange-
sprochen werden und Personen, die Spermien produzieren kénnen, als heldenhafte
Minner gedeutet werden: »women patients applaud when a man visits the donation
room and returns with his sample in record time« (Epstein 2018, S. 1043). Dabei
ermoglicht die Reproduktionsmedizin fir Epstein eigentlich die Entkopplung der
Reproduktion von Endo- bzw. Cisgeschlechtlichkeit und Heterosexualitit: »When

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

153


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

reproduction is separated from conjugal sex and the heterosexual married couple,
a myriad of transgressive social and political possibilities are opened, and kinship
structures that fall outside this naturalized schema become potentially intelligible«
(Epstein 2018, S. 1041).

Repronormierung von inter* Personen

In der Medizin wird in Bezug auf Reproduktionsfihigkeit auf zwei unterschiedli-
che Arten mit intergeschlechtlichen Menschen umgegangen: Erstens werden inter*
Personen durch die Medizin unfruchtbar gemacht oder zumindest als unfruchtbar
imaginiert, vermutlich dann, wenn sie als geschlechtliche Zwischenwesen imagi-
niert werden (Costello 2014, S. 68). So wird in einer der untersuchten Studien eine
Frau vom Erhalt eines Uterus ausgeschlossen, da in den vorbereitenden Untersu-
chungen klar wird, dass diese Frau intergeschlechtlich ist — weiter begriindet wird
der Ausschluss allerdings nicht (Johannesson et al. 2018, 331e6). Diese Verunmdog-
lichung von Reproduktion fiir inter* Personen geschieht, wie ich argumentieren
mochte, auch deswegen, um eine zweigeschlechtliche, endonormative Ordnung zu
schiitzen (vgl. Stritzke und Scaramuzza 2016, S. 143).

Zweitens werden inter” Personen (wie z. B. auch im Fall des MRKH-Syndroms),
wenn es vermutlich medizinisch moglich und imaginierbar ist, als nicht wirklich
intergeschlechtlich bzw. als »Pseudohermaphroditen« klassifiziert (Costello 2014,
65-66). In diesem Fall setzt die Medizin viel daran, diese inter* Personen in re-
produktive Normen zu disziplinieren, ihnen also die Moglichkeit zu geben, sich
gemif des zugewiesenen und normierten Geschlechts fortzupflanzen und damit
intelligibel zu werden (Gregor 2015) — wie z. B. durch eine Uterustransplantati-
on. Fiir Arzt*innen gilt dann eine Elternschaft intergeschlechtlicher Menschen in
ihrem zugewiesenen Geschlecht (d. h. zeugende Elternschaft bei minnlich zuge-
wiesenen Personen und Schwangerschaft bei weiblich zugewiesenen Personen) als
Bestitigung und Erfolg der medizinischen Zuweisung. Das geschieht unabhingig
davon, wie die jeweiligen Personen sich und die Art ihrer Elternschaft selbst kon-
zeptualisieren (Costello 2014, S. 70). Hier wird sichtbar: Die Medizin verhinderte
lange, dass intergeschlechtliche Menschen eigene genetische Kinder bekommen
konnten (Richarz 2019, S. 59) — wihrend im Fall des MRKH-Syndroms grofier Wert
darauf gelegt wird, dass die Patient*innen nicht intergeschlechtlich sind und sich
repronormativ, d. h. innerhalb einer biniren Logik, fortpflanzen (s.o.).

Repronormierung von trans Mannern
Trans Manner werden von einigen Forscher*innen als potentielle Spender von Uteri

verhandelt (Api et al. 2017; Beckmann et al. 2017, S. 394; Nakazawa et al. 2019). Dabei
werden sie nicht selten repronormiert. Eine titrkische Studie untersucht, ob trans

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

Minner als Spender fiir Uterustransplantationen infrage kommen und kommt zu
dem Ergebnis, dass sie biologisch, sozial und juristisch ideale Spender seien: sie un-
terzogen sich in jedem Fall einer Hysterektomie®®, seien meistens jung und gesund,
hitten bereits extensive psychologische Betreuung und wiirden die Entscheidung
nicht bereuen (Api et al. 2017). Von den befragten trans Minnern stimmten nach ei-
nem Aufklirungsgesprich 84 % einer potentiellen Spende zu (Api et al. 2017, S. 235).
Ein Ausschlusskriterium sei, dass die trans Midnner selbst noch nie schwanger wa-
ren” und deswegen die Funktionalitit des Uterus nicht bewiesen sei. Auch im Arti-
kelvon Beckmann et al. wird auf die passende rechtliche Méglichkeit in Deutschland
hingewiesen — so sei es moglich, einen Uterus bei einer Hysterektomie aufgrund von
aGeschlechtsdysphorie fiir eine Transplantation zu spenden (Beckmann et al. 2017,
S. 394). In der Studie von Nakazawa et al. gaben 19 % der Befragten an, dass sie trans
Minner fiir akzeptable Spender hielten (Nakazawa et al. 2019, S. 6). Trans Minnern
wird in den untersuchten Artikeln also einerseits zugeschrieben, grundsitzlich an
Dysphorie beziiglich ihres Uterus zu leiden und eine Hysterektomie anzustreben
und andererseits der Wunsch nach einer eigenen Schwangerschaft grundlegend ab-
gesprochen. So werden trans Minner in cisnormative Normen eingefiigt und wer-
den dadurch intelligibel fiir ein cisnormatives Geschlechtersystem.

Murphy duflert in seinem Artikel, dass es trans Mannern moglich gemacht wer-
den sollte, aus ihren Eizellen Spermien herstellen zu lassen*”, sodass sie genetische
Viter ihrer Kinder sein kénnen, da »[t]he interest in being the gametic father of their
children is after all, broadly shared by men and qualifies therefore as a male-typical
trait« (Murphy 2015, S. 394—395). Dies lese ich als Cisnormierung von trans Personen
— da Murphy hier fur trans Minner die Moglichkeit priorisiert, sich wie cis Min-
ner fortzupflanzen. Es sollen also geordnete reproduktive Verhiltnisse geschaffen
werden, die eine cisnormative Definition von Geschlecht nicht angreifen: Von trans
Ménnern wird erwartet, keinen Uterus haben zu wollen sowie nicht schwanger zu
werden, aber Kinder zeugen zu wollen, wihrend von Frauen ohne Uterus — seien sie
trans oder MRKH-Patient*innen — erwartet wird, einen Uterus haben und schwan-
ger werden zu wollen.

Repronormierung von trans Frauen

Die Frage danach, ob auch trans Frauen (sowie cis Manner bzw. Menschen aller Ge-
schlechter) einen Uterus erhalten kdnnen sollten, wird in den Artikeln unterschied-

20 Das st natirlich faktisch falsch — viele trans Manner fiithren keine Hysterektomie durch.

21 Auch dies ist falsch —viele trans Manner werden schwanger und gebaren Kinder (vgl. Spahn
2017a); insbesondere, da in Deutschland seit 2011 und in der Schweiz seit 2017 der Sterilisa-
tionszwang fiir eine juristische nTransition aufgehoben ist.

22 Hierzu existiert bisher kein wirksames Verfahren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

155


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

lich diskutiert — wie erwihnt, ist dies aktuell durch die Montreal-Kriterien verhin-
dert. In mehreren Studien wird berichtet, dass trans Frauen unter den interessier-
ten Empfinger*innen sind, sie werden aber ausgeschlossen (Arian et al. 2017, S. 191;
Johannesson et al. 2018, 331€6).

Trans Frauen und cis Minner als Empfinger*innen von Uterustransplantaten
sind Gegenstand des Artikels von Murphy (2015). Murphy setzt sich darin mit den
Thesen des Philosophen Robert Sparrow auseinander, der schreibt, dass trans
Frauen »may be expected to have a strong interest in being able to fulfill the bio-
logical role of being a mother« (Sparrow 2008, S. 283; zitiert nach: Murphy 2015,
S.390). Murphy fithrt aus: »It is not simply »>frivolous« for transwomen to assert
an interest in gestation. Gestation can play a key role in expressing and consoli-
dating a female identity« (Murphy 2015, S. 392; vgl. Jones et al. 2019, S. 152). Trans
Frauen trifen die Entscheidung, schwanger werden zu wollen, also nicht leicht-
fertig. Weiblichkeit und der Wunsch nach Schwangerschaft werden hier als sich
gegenseitig konsolidierend verhandelt, womit eine cisnormative Repronormierung
einhergeht. Denn nach dieser Logik wiren trans Frauen keine srichtigen«< Frauen,
wenn sie nicht den Wunsch hitten, selbst schwanger zu werden. Trans Frauen
werden hier also in Reproduktionserwartungen an cis Frauen eingefiigt, um sie
als >richtige< Frauen akzeptieren zu kénnen. Murphy (2015, S. 396) spekuliert auch,
dass trans Frauen gesellschaftlich akzeptierter wiren, konnten sie selbst schwanger
werden, da Schwangerschaften »female-typical behavior« seien. Damit wird ein
repronormatives Frauenbild zementiert.

In den Artikeln wird in Bezug auf Uterustransplantationen fiir trans Frauen
auch verhandelt, mit welchem Ziel diese durchgefithrt werden wiirden. Trans
Frauen konnten nicht nur fiir eine Schwangerschaft einen Uterus wollen, sondern
grundsitzlich auch fir die Linderung von kérperlicher Dysphorie, weshalb dann
keine Hysterektomie nach erfolgter Schwangerschaft vorgenommen werden wiirde
(Hammond-Browning 2019, S. 1322). Lefkowitz et al. (2013, S. 925) schlagen statt
einer Uterustransplantation als Therapie gegen Dysphorie Psychotherapie vor.
Hieraus ergibt sich die Frage, wieso diese Uberlegungen nicht auch fiir MRKH-Pa-
tient*innen (bzw. alle Frauen mit unerfilltem Kinderwunsch) gelten, die ebenfalls
darunter leiden, nicht schwanger werden zu kénnen. Der Unterschied, wiirde ich
argumentieren, liegt in der Konstruktion von MRKH-Patient*innen als »biological«
(Hammond-Browning 2019, S. 1322) bzw. »genetic females« (Lefkowitz et al. 2013,
S. 924) mit einem physischen Problem - im Gegensatz zu trans Frauen, deren
Geschlecht nicht biologisiert wird, sondern als psychisches Problem gilt.

Die Artikel sind sich grundsitzlich dariiber einig, dass Uterustransplantationen
zum aktuellen Zeitpunkt noch nicht fir trans Frauen durchgefithrt werden kon-
nen, da die Forschung noch nicht weit genug sei. Der Ausschluss von trans Frau-
en ist allerdings fiir die Autor*innen begriindungsbediirftig (Lefkowitz et al. 2013,
S. 924). So wird u. a. diskutiert, ob trans Frauen ebenfalls als Frauen mit AUFI defi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

niert werden konnten (vgl. Lefkowitz et al. 2013, S. 924), womit sich ein Anspruch auf
Uterustransplantationen ergeben konnte. Der Forschungsprozess hin zur Ermogli-
chung von Uterustransplantationen fiir trans Frauen wird von den Autor*innen mit
der Metapher einer Bergbesteigung beschrieben: Er sei »not [...] insurmountable«
(Hammond-Browning 2019, S. 1322) bzw. »interesting, yet daunting« (Lefkowitz et
al. 2013, S. 924), also eine gewaltige, einschiichternde Aufgabe.

Wenn nun trans Frauen ein Anrecht auf Uterustransplantationen hitten, hitten
dies in den Augen der Autor*innen auch cisgeschlechtliche Manner (Lefkowitz et
al. 2013, S.924; Murphy 2015, S.390). Cisgeschlechtliche Minner, die entweder
in gleichgeschlechtlichen Beziehungen oder ohne romantische Beziehung leben,
konnten sich bspw. fiir eine eigene Schwangerschaft durch Uterustransplantation
interessieren. Die Artikel setzen sich mit den gesellschaftlichen Konsequenzen
auseinander, die Schwangerschaften von trans Frauen und cis Minnern hitten:
»Another possible objection raised against gestation by transgender women is
that it could alter the social meaning of sexed bodies« (Murphy 2015, S. 389). So
argumentiert auch der von Murphy zitierte Philosoph Sparrow:

»Any argument for a right to reproductive liberty that extends as far as a man’s
right to become pregnant has lost contact with the facts about the biology of re-
production and its significance in a normal human life, [facts] that have made it
plausible to defend the existence of such a right in the first place« (Sparrow 2008,
S. 286; zitiert nach Murphy 2015, S. 391).

Auch hier zeigt sich, dass der Diskursstrang zu Uterustransplantationen geord-
nete reproduktive Verhiltnisse schaffen mochte — und nicht die Aufweichung von
normativen Geschlechternormen und -vorstellungen. Erste Forschungsergebnisse
deuten darauf hin, dass cis Minner zwar theoretisch an einer eigenen Schwan-
gerschaft (auch mithilfe einer Uterustransplantation) interessiert sein konnen,
diese aber als inkompatibel mit Minnlichkeit verstehen und daher nicht schwanger
werden wollen wiirden (Mavuso 2023).

6.6 Fazit

Inwiefern zeigt sich in der Analyse das Spannungsfeld zwischen Queering
und Essentialisierung?

In meiner Analyse habe ich das Spannungsfeld zwischen dem Queering und der
Re-Essentialisierung von Geschlecht untersucht. Wihrend Uterustransplantatio-
nen theoretisch das Uberschreiten von Geschlechtergrenzen und das Queeren
von Geschlecht, Sexualitit und Familie erméglichen, sowie heteronormative Fort-

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

157


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

pflanzungslogiken infrage stellen und durchkreuzen konnten (indem z. B. die
Schwangerschaften von Menschen ermoglicht werden, die keine endo- und cisge-
schlechtlichen Frauen sind (vgl. Kalender 2020)), wird in der Analyse das Gegenteil
deutlich. Uterustransplantationen und der Diskurs dariiber werden eher dazu
genutzt, ein heteronormatives System zu stiitzen (wie andere Reproduktionstech-
nologien auch): Die Empfinger*innen der Uteri sind zu einem grofRen Teil weif3e,
heterosexuelle Akademiker*innen und werden nicht als intergeschlechtlich oder
queer, sondern als endo- und cisgeschlechtlich eingeordnet, um ihren Anspruch auf
Uterustransplantationen zu untermauern. Sie werden gerade iiber ihre (durch eine
Uterustransplantation hergestellte) Reproduktionsfihigkeit zu Frauen gemacht,
also repronormiert, und in ein heteronormatives Leben mit genetisch eigenen
Kindern und einer stabilen heterosexuellen Partnerschaft diszipliniert. Zentral ist
hierbei, dass sie als Frauen selbst schwanger werden und ihre eigenen genetischen
Kinder auf die Welt bringen sollen. Der soziale und familiire Druck, der auf den
potentiellen Empfinger*innen lastet, wird (anders als bei den potentiellen Spen-
der*innen) in den Artikeln nur unzureichend aufgegriffen. Sie miissen bspw. nicht
vor aufdringlichen Verwandten geschiitzt werden, die ihren Uterus fiir eine Spende
anbieten, obwohl der*die Empfinger*in moglichweise keine Kinder bekommen
mochte.

Queere Korper, Reproduktionspraxen und Verwandtschaftsverhiltnisse wer-
den dagegen in diesem Diskursstrang nicht sichtbar und scheinen unintelligibel,
aufler wenn sie in heteronormative Reproduktionslogiken diszipliniert werden
konnen: Inter” und trans Personen werden in diesem Diskursstrang repronor-
miert, d. h. ihnen werden Moglichkeiten angeboten, wie sie sich innerhalb eines
heteronormativen Rahmens fortpflanzen kénnen. Dariiber wird versucht, geordne-
te vergeschlechtliche Verhiltnisse zu schaffen: von (trans) Mdnnern wird erwartet,
Kinder zeugen zuwollen, von (trans) Frauen, schwanger sein zu wollen. Die Medizin
zeigt sich als von Heteronormativitit durchzogen und sie reproduzierend.

Wie wird medizinisches Wissen generiert? Was sind seine Entstehungsbedingungen?

Wie Martin Nonhoff (2019, S. 30—-31) in seiner Kritik der kritischen Diskursanalyse
fordert, habe ich in meine Analyse die Generierung und Entstehungsbedingun-
gen des von mir analysierten Wissens miteinbezogen. Der Diskursstrang ist von
der Offentlichkeit abgekapselt: Sprecher*innen und intendiertes Publikum sind
Wissenschaftler*innen, spezifisch Mediziner*innen. Die Artikel beziehen sich
fast ausschliefilich auf medizinische Quellen. Die (potentiellen) Empfinger*innen
und Spender*innen gehoren weder zum Publikum noch haben sie selbst Spre-
cher*innen-Rollen im Diskurs inne. Die Forscher*innen unterliegen einer Vielzahl
an institutionellen, diszipliniren und sozialen Zwingen und Machtverhiltnissen,
wie Richtlinien der verschiedenen Journals, die bestimmen, welche Ergebnisse

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

publiziert werden kénnen. Auferdem miissen die Forscher*innen auf verschiedene
gesellschaftliche Sorgen eingehen, um ihre Forschung vor Kritik abzusichern und
zu legitimieren. So reagieren sie immer wieder auf gesellschaftliche Bedenken
zur Reproduktionsmedizin, wie z. B., dass diese die heterosexuelle, biirgerliche
Kernfamilie in Frage stelle, als cisgeschlechtlich und heterosexuell imaginierte
Frauen ausnutze oder das Kindeswohl der entstehenden Kinder gefihrde. Gegen
diese Befiirchtungen miissen sich die Forscher*innen permanent absichern und
ihre Forschungen legitimieren. Dazu medikalisieren und emotionalisieren sie un-
gewollte Kinderlosigkeit und konstruieren die Empfinger*innen als Personen, die
gegen die ungewollte Kinderlosigkeit alles Menschenmégliche unternehmen. Sie
versichern den Leser*innen, dass durch diese Methode nicht einfach alle Menschen
Eltern werden konnen, sondern dass sie nur bestimmten Personen zu einer Ute-
rustransplantation und damit zu Kindern verhelfen. Da Uterustransplantationen
einen erheblichen, nicht (iitber-)lebensnotwendigen Eingriff in den Korper von
Spender*innen und Empfinger*innen bedeuten, miissen sie diese Argumenta-
tionen trotz der gesellschaftlichen Wirkmaichtigkeit von Heteronormativitit und
Repronormativitit vorbringen.

Wie alle anderen Diskurse auch, findet dieser Diskurs(-strang) innerhalb gesell-
schaftlicher Wertehorizonte und Wissensordnungen statt. Als legitimes Wissen gilt
in diesem Diskurs naturwissenschaftliches Wissen von Expert*innen, wihrend das
Wissen der anderen beteiligten Akteur*innen nicht (ungefiltert und unbearbeitet)
gehort wird. Selbstverstindlich wird aber auch das Wissen der Expert*innen durch
die ritualisierten Regeln bzw. Machtsysteme des Diskurses (z. B. Anforderungen an
die akademische Qualifikation der Autor*innen) gefiltert und normiert und erreicht
erst dadurch den Status des giiltigen, swahren< Wissens. Das Expert*innenwissen
ist keineswegs neutral, sondern durch die (unreflektierten) Vorannahmen, Erfah-
rungen, Emotionen und Uberzeugungen der Individuen geprigt und reproduziert
damit Heteronormativitit. Auch lassen sich Aspekte erkennen, die einem Tabu un-
terliegen. Auflerungen zu einer vélligen Dekonstruktion von Geschlecht, spezifisch
der Entkopplung von Geschlecht und Reproduktionsfihigkeit, sind im Diskurs nicht
zu finden und witrden vermutlich zum Ausschluss von diesem Diskursstrang fith-
ren: Wihrend Uterustransplantationen fiir trans Frauen als legitime Moglichkeit
diskutiert werden und ihr Ausschluss aus den Studien erklirungsbediirftig ist, gilt
dies nicht fir cis Minner. Trans Frauen in ein repronormatives und cisnormatives
Frauenbild zu integrieren ist also vorstellbar — schwangere Minner sind dies nicht.

Inwiefern zeigt sich in der Analyse der medizinische Denkstil? Was macht diesen aus?
Die Forscher*innen, die Uterustransplantationen (weiter-)entwickeln und durch-

fithren, kénnen nach Ludwik Fleck (1980 [1935]) als Denkkollektiv beschrieben wer-
den, die einen spezifischen Denkstil miteinander teilen. In diesem Denkstil gibt es,

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

159


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Annika Spahn: Heteronormativitat untersuchen

wie ich aufgezeigt habe, nur ein Kriterium dafiir, was Frauen definiert: das Vorhan-
densein eines Uterus. Haben Frauen keinen Uterus (z. B. weil sie transgeschlecht-
lich sind oder das MRKH-Syndrom haben), wird das problematisiert — insbesonde-
re, da die Frauen dann nicht reproduktionsfihig sind (zumindest in einem kérper-
lichen, heteronormativen Verstindnis). Wihrend die Medizin also grofie Anstren-
gungen unternimmt, um Frauen® ohne Uterus materiell (durch die Transplantati-
on) und damit einhergehend auch symbolisch (durch paternalistische Behandlung)
zu Frauen zu machen, werden die Frauen, die ihren Uterus spenden und dadurch
verlieren, verdichtig. Mit verschiedenen Techniken werden sie jedoch dann symbo-
lisch zu Frauen und Miittern gemacht und so wieder in eine heteronormative Ord-
nung eingefigt.

Wie in Kapitel 3.4 ausgefiihrt, unterscheidet Ludwik Fleck verschiedene Struk-
turen von Denkkollektiven. Nach Fleck (1980 [1935], S. 156-157) liegt wissenschaftli-
ches Wissen zunichst in Form der Zeitschriftenwissenschaft vor. Der Diskursstrang
zu Uterustransplantationen befindet sich aktuell in diesem Stadium; er ist noch
nicht als Lehrbuchwissenschaft konsolidiert. Damit lassen sich nach Fleck die
Entstehung und Entwicklung wissenschaftlicher Tatsachen und die Diskussionen
darum, was als >richtiges< und >wichtiges« Wissen gilt, analysieren. Als zentralen
Diskussionspunkt habe ich die Inklusion von trans Frauen als potentielle Emp-
finger*innen herausgearbeitet. Wihrend trans Frauen so einerseits in das hete-
ronormative Frauen-Bild der Forscher*innen diszipliniert werden kénnen, stehen
sie auch fiir das Potential der Aufweichung von Kérper- und Geschlechtergrenzen;
schliefilich kénnten iiber die Inklusion von trans Frauen in der Logik des Diskurs-
strangs auch cis Manner als potentielle Empfinger fiir eine Uterustransplantation
infrage kommen.

Inwiefern zeigt sich Heteronormativitat als Ideologie?

In Kapitel 2.5.2 habe ich Ideologie als eine Form von heteronormativer Herrschafts-
technik identifiziert und konzipiert. Ideologien, so habe ich ausgefiihrt, erhalten
Machtverhiltnisse aufrecht, wihrend ihre ideologische Durchsetzung gleichzeitig
unsichtbar bleibt (Lazar 2007b, S. 6-7). Heteronormative Ideologie sichert also
Heteronormativitit als Machtstruktur ab und legitimiert sie. In dem von mir un-
tersuchten Diskursstrang prisentiert sich Heteronormativitit als machtvolle, weit
verbreitete und in den ganzen Diskursstrang hineingewobene Ideologie, welche die
Weltsicht, Normen, Handlungen, Auerungen und Annahmen der Forscher*innen
strukturiert. Gleichzeitig findet Heteronormativitit in der Medizin einen materiel-
len Ort, der sie trigt (vgl. Schmidt 2021, S. 87). Sie (und mit ihr das Machtverhiltnis)

23 Dies gilt auch fiir trans Frauen, die aufler in der Reproduktionsmedizin, ebenfalls medizi-
nisch normiert und symbolisch zu Frauen gemacht werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Heteronormativitat in der medizinischen Wissensproduktion

wird durch diesen Diskurs (wie durch viele andere auch) reproduziert und aufrecht-
erhalten. Heteronormativitit wird gleichzeitig nicht als Ideologie erkannt, sondern
bleibt unhinterfragt, was ihre Wirkmachtigkeit bestitigt. Die in diesem Diskurs-
strang implizit verhandelten Normen wirken nicht nur auf AUFI-Patient*innen
und ihre Angehorigen, sondern haben eine gesamtgesellschaftliche Wirkung - z. B.
durch die Essentialisierung und Naturalisierung des Kinderwunsches, der in den
Artikeln als fundamentales Kriterium des Menschseins verhandelt wird.

Uterustransplantationen, so habe ich im Anschluss an Motakef und Wohlke
(2013, S. 98) theoretisiert, sind auf dreifache Weise Reproduktionspraxen: Im Sinne
einer Firsorge-Logik, im Sinne der Herstellung von - in diesem Fall - Frauenkér-
pern, die heteronormativen Normen entsprechen, und im Sinne der Erméglichung
von Schwangerschaften und Geburten. Der Diskurs um Uterustransplantationen
funktioniert aber auch als metaphorisches Reproduktionsorgan fiir Heteronor-
mativitit. Wie ich herausgearbeitet habe, lassen sich anhand von Uterustrans-
plantationen exemplarisch Korper-, Geschlechter-, Sexualitits-, Beziehungs- und
Familiennormen in der medizinischen Forschung analysieren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11:19:32.

161


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402869-008 - am 13.02.2026, 11



https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

