
6. Heteronormativität in der medizinischen 

Wissensproduktion 

6.1 Einführung 

In diesem Kapitel analysiere ich die medizinische Wissensproduktion1 am Beispiel 
des medizinischen und medizinethischen Diskursstrangs zu Uterustransplantatio
nen. Dazu führe ich eine kritische Diskusstranganalyse von 26 medizinischen und 
medizinethischen Fachartikeln durch. Mich interessieren dabei insbesondere fol
gende Fragen: 

• Wie zeigt sich Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion? 
• Wie werden Körper, Geschlecht, Sexualität, Beziehungen und Familie in der me

dizinischen Wissensproduktion konzipiert und verhandelt? 
• Wie wird in der medizinischen Wissensproduktion mit sexueller, romantischer 

und geschlechtllicher Vielfalt umgegangen? 
• Wie wird das queerende Potential von Uterustransplantationen verhandelt? 

Der Diskursstrang um Uterustransplantationen eignet sich für die Analyse von He
teronormativität in der medizinischen Wissensproduktion, da Uterustransplanta
tionen erstens das Potential haben, Geschlechternormen zu ↗queeren, da auch Men
schen, die keine ↗endogeschlechtlichen ↗cis Frauen sind, damit schwanger werden 
und gebären könnten. Das bedeutet: Uterustransplantationen tragen das Potenti
al der De-Heterosexualisierung und Ent-Geschlechtlichung von Fortpflanzung und 
damit der Veränderung gesellschaftlicher Konzepte von Elternschaft und Familie in 
sich (Mense 2004, S. 150). Zweitens liegt ihnen aber auch genau deswegen das gegen
teilige Potential inne, d. h. die Privilegierung bestimmter Spender*innen und Emp

1 Ich nutze in dieser Arbeit den Begriff Wissensproduktion (anstatt Forschung), um auf den ak
tiven Prozess und die Praktiken der Wissensgenerierung innerhalb der Wissenschaft und 
die darin eingelassenen normativen Annahmen, konstitutiven Ausschlüsse, gesellschaftli
chen und politischen Implikationen der Ergebnisse und machtvolle Positionierung der For
scher*innen in den Vordergrund zu rücken (vgl. Kühner et al. 2013, S. 8). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

fänger*innen, die Setzung von Reproduktionsfähigkeit und den Wunsch nach einer 
eigenen Schwangerschaft zu einem zentralen Kriterium für das Frau-Sein, die Ze
mentierung von Zweigeschlechtlichkeit, die Verstärkung der Relevanz genetischer 
Elternschaft und die Essentialisierung von Reproduktion (Ullrich 2012, S. 322). Drit
tens sind reproduktionsmedizinische Verfahren häufig intensiven gesellschaftlichen 
Debatten ausgesetzt. An ihnen zeigen sich gesellschaftliche Sorgen um die Struktur 
und Bedeutung der (Kern-)Familie, um die Natürlichkeit von Geschlecht und Sexua
lität, sowie um den Schutz von Frauen und das Kindeswohl (Bleisch und Büchler 
2020, S. 30–35). Oder, wie der*die Politikwissenschaftler*in Sarah Charlotte Dioni
sius resümiert: »Familiale Existenzweisen, die Hetero- und Cisnormativität heraus
fordern, sind zentrale Reibungspunkte in zeitgenössischen gesellschaftlichen, poli
tischen und rechtlichen Aushandlungen« (Dionisius 2021, S. 273). Das bedeutet: An
hand der Wissensproduktion zu Uterustransplantationen lassen sich die Körper-, 
Geschlechter-, Sexualitäts-, Beziehungs- und Familiennormen der Medizin in Be
zug auf Heteronormativität analysieren. Dabei lege ich in der Analyse immer wieder 
auch den Fokus auf den Legitimationsdruck, der sich aus diesen gesellschaftlichen 
Ängsten für die Forscher*innen ergibt. 

Die Soziologin Mona Motakef und die Gesundheitswissenschaftlerin Sabine 
Wöhlke analysieren Lebendorganspenden, wie auch die meisten Uterustransplan
tationen es sind (s. u.), als doppelte Reproduktionsarbeit: 

»Da wir in doppelter Weise sowohl auf Selbst- und Fürsorge-Logiken als auch auf 
den Gedanken einer ›Herstellung‹ rekurrieren, arbeiten wir mit der Doppeldeu
tigkeit des Begriffs der ›(Re-)Produktion‹. Unsere These lautet, dass die Lebendor
ganspende eine ambivalente und vergeschlechtlichte Praxis der (Re-)Produktion 
darstellt« (Motakef und Wöhlke 2013, S. 98). 

Im Fall von Uterustransplantationen kommt noch eine dritte Bedeutung des Be
griffs Reproduktion hinzu: die Ermöglichung von Schwangerschaften. Damit ana
lysiere ich Uterustransplantationen in einem dreifachen Verständnis als Reproduk
tionspraktiken. 

Stand der Forschung2   

Im Jahr 2000 wurde die erste moderne Uterustransplantation durchgeführt: Einer 
saudi-arabischen Frau, die bei Komplikationen einer vorherigen Geburt ihren 
Uterus verloren hatte, wurde ein neuer Uterus eingepflanzt; dieser musste aber 
wegen Komplikationen wieder entnommen werden, bevor eine Schwangerschaft 
möglich war. 1998 äußerte eine schwedische Patientin den Wunsch nach einer 

2 In dieser Analyse wurden Studien mit Tieren nicht berücksichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 131 

Uterustransplantation und setzte damit das Unterfangen eines schwedischen 
Forschungsteams in Gang: Nachdem die Operation zunächst bei Tieren perfek
tioniert worden war, konnten in Schweden bis 2015 neun Transplantationen an 
Menschen durchgeführt werden, wovon sieben erfolgreich waren. Das erste Kind, 
das einer Uterustransplantation geboren wurde, kam 2015 zur Welt (Brännström 
et al. 2015). Andere klinische Studien fanden später u. a. an der Baylor Clinic in 
Dallas sowie der Cleveland Clinic in den USA statt (Biba 2018). Auch in Deutschland 
und der Schweiz sind klinische Studien zu Uterustransplantationen geplant bzw. 
werden bereits durchgeführt – so in Zürich, Erlangen, Tübingen und Heidelberg. 
In Tübingen wurden bspw. 2019 zwei Kinder durch eine Uterustransplantation 
geboren (Büchler und Schlumpf 2017, S. 2). Bis 2021 wurden weltweit mindestens 
31 Kinder durch Uterustransplantationen geboren (Richards et al. 2021, S. 2251). 
Uterustransplantationen entwickeln sich derzeit als Behandlungsmethode von der 
experimentellen Phase hin zu einer etablierten Behandlungsmethode, die nicht 
mehr nur in klinischen Versuchsreihen durchgeführt wird (Richards et al. 2021, 
S. 2251). 

Die Empfänger*innen   

Die durch die Montreal-Kriterien (s. u.) definierten Empfänger*innen einer Uterus
transplantation sind cisgeschlechtliche Frauen3, die erstens ihren Uterus aufgrund 
von Krankheit oder Unfällen verloren haben, deren Uterus zweitens aufgrund von 
Krankheiten oder Unfällen nicht ›funktionsfähig‹, d. h. schwangerschaftsunfähig, 
ist oder die drittens das ↗Mayer-Rokitansky-Küster-Hauser-Syndrom (MRKH) haben. 
Der Überbegriff für diese drei Gruppen ist (A)UFI – (absolute) uterine factor infertility 
– sie sind also unfruchtbar aufgrund ihres (fehlenden) Uterus. Ich fokussiere mich 
in dieser Analyse besonders auf Frauen mit MRKH-Syndrom, da diese die größte 
Gruppe der Empfänger*innen ausmachen. Während außerdem einige Forschung 
das MRKH-Syndrom als Disorder of Sexual Development (DSD) konzipiert, d. h. als 
Form von Intergeschlechtlichkeit (exemplarisch: Hosseinirad et al. 2021), wird in 
anderen Forschungsartikeln MRKH explizit von DSD bzw. Intergeschlechtlichkeit 
abgegrenzt (exemplarisch: Herlin et al. 2020).4 Die Deutung von MRKH-Pati

3 Ich spreche hier von Frauen, da laut sozioökonomischen Daten der untersuchten Studien alle 
Empfänger*innen Frauen waren (s. u.) und da meine These ist, dass die Empfänger*innen 
durch die Uterustransplantationen materiell und symbolisch zu Frauen gemacht werden – 
ihre Weiblichkeit also eine hohe Bedeutung hat. Es ist allerdings möglich, dass auch nicht- 
geoutete nicht-binäre Personen oder trans Männer unter den Empfänger*innen waren. 

4 Wie der Soziologe David Andrew Griffith (2018) am Beispiel des ↗Turner-Syndroms und des 
↗Klinefelter-Syndroms darstellt, ist die Klassifikation dessen, was als Intergeschlechtlichkeit 
gilt, grundsätzlich wandelbar und wird zu verschiedenen Zeiten aus verschiedenen Gründen 
jeweils anders getroffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

ent*innen als nicht-intergeschlechtlich ist auch in Selbsthilfegruppen von MRKH- 
Betroffenen verbreitet, wie der*die Aktivist*in Maddie Rose problematisiert: 

»Our society suggests women are only ›real women‹ if they can have penetrative 
sex to fulfill men’s sexual needs, and can carry and birth babies in their own uterus. 
This results in many people feeling put on the defensive about being ›enough‹ of 
a woman […] They [die Teilnehmer*innen einer MRKH-Selbsthilfegruppe; AS] of
ten avoided any language they thought could contradict womanhood —like ›in
tersex‹« (Rose 2020, o. S.). 

Die Positionierung als endogeschlechtlich untermauert auch den Anspruch auf 
Reproduktionstechnologien bzw. Uterustransplantationen (Rose 2020). Damit er
gibt sich um das MRKH-Syndrom Definitionsarbeit, die die Forscher*innen leisten 
müssen: Definieren sie MRKH-Patient*innen als Frauen oder als intergeschlecht
lich?5 Und welche Folgen hat diese Zuschreibung? 

Zwei der analysierten Studien untersuchten die psychosozialen Effekte der 
MRKH-Diagnose auf die Patient*innen. Diese waren bis zur Diagnose davon 
ausgegangen, endogeschlechtliche Frauen zu sein, d. h. einen Uterus zu haben. 
Die Diagnose bedeutete für sie eine Verschlechterung des (sexuellen) Selbstbe
wusstseins, insbesondere in Bezug auf die damit einhergehende Unfruchtbarkeit 
(Järvholm et al. 2020, S. 1856). Außerdem durchliefen die Betroffenen häufig einen 
Trauerprozess (Richards et al. 2019, S. 32). Manche Betroffene berichten davon, 
sich nicht ganz als Frau fühlen zu können, und von Problemen in romantischen 
Beziehungen. Ihre (potentiellen) Partner*innen gingen davon aus, dass sie Kinder 
bekommen können und beendeten ggf. die Beziehung, wenn sie von der Un
fruchtbarkeit der Betroffenen erfuhren (Richards et al. 2019, S. 27). Dass MRKH- 
Patient*innen mit diesen Schwierigkeiten wenig Unterstützung erhalten, wird 
auch daran ersichtlich, dass alleine die Teilnahme an den untersuchten Studi
en einen positiven Effekt auf ihre psychische Gesundheit hatte: »One important 
aspect of being included in the UTx [Uterus Transplantation, AS] trial was that they 
were able to meet other women in the same situation as themselves and to feel 
included in a kind of sisterhood« (Järvholm et al. 2020, S. 1859). Hier zeigt sich eine 
Festschreibung der Autor*innen des MRKH-Syndroms auf Unglück, Trauer und 
darauf, dass Frauen ohne Uterus unvollständig sind. Andere Perspektiven, also z. B. 
Frauen mit dem MRKH-Syndrom, die glücklich sind, kommen nicht zu Wort. Dies 
liegt an zwei Aspekten: Zum einen sind die vorgestellten Artikel keine Forschung 
zu den psychosozialen Auswirkungen des MRKH-Syndroms, sondern zu Frauen, 

5 Es gibt selbstverständlich auch Menschen, die beides sind: intergeschlechtliche Frauen. Dies 
ist aber in der medizinischen Denkweise unmöglich, weswegen ich es entsprechend formu

liere. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 133 

die sich für eine Uterustransplantation interessieren, d. h. die unter dem Fehlen 
des Uterus leiden. Zum anderen untermauern die beiden Artikel die Wichtigkeit 
von Uterustransplantationen und müssen daher den Regeln des Diskursstrangs 
gehorchen und die Legitimität von Uterustransplantationen absichern. 

Die Spender*innen   

Die Uteri, die verpflanzt werden, stammen von lebendigen oder verstorbenen Or
ganspender*innen. In dieser Analyse wurden ausschließlich Studien mit Lebend
spenden berücksichtigt, da für die Analyse bspw. die Motivation und psychosozialen 
Auswirkungen auf die Spender*innen untersucht werden sollten; was bei Todspen
den so nicht möglich gewesen wäre. Bei Lebendspenden handelt es sich meistens 
um enge Verwandte – spezifisch die Mütter bzw. gebärenden Elternteile der Emp
fänger*innen. Das Alter des*der Spender*in spielt dabei keine Rolle (d. h. es ist un
wichtig, ob der*die Spender*in bereits in der ↗Menopause ist), einige klinische Ver
suchsreihen nahmen aber nur Uteri von Spender*innen an, die bereits schwanger 
waren und ein lebendes Kind zur Welt gebracht haben. 

Die Operation(en)   

Während für die Spender*innen eine Uterustransplantation nur aus einer – dafür 
aber im Vergleich längeren und komplexeren – Operation, nämlich einer ↗Hyste
rektomie besteht, bedeutet das Verfahren für die Empfänger*innen (mindestens) 
vier medizinische Eingriffe: Der erste Eingriff stellt das Einpflanzen des Uterus dar. 
Nach drei bis sechs Monaten, wenn über Hormongaben ein regelmäßiger Mens
truationszyklus erreicht wurde, wird der empfangenden Person in einem zweiten 
Eingriff ein (durch In-Vitro-Fertilisation (↗IVF) gezeugter) Embryo6 implantiert. 
Die Geburt erfolgt immer als Kaiserschnitt (dem dritten Eingriff), wofür es mehrere 
Gründe gibt (Biba 2018): ↗Neovaginas, wie viele MRKH-Patient*innen sie haben, 
sind nicht für Geburten ausgelegt. Weiterhin hat der transplantierte Uterus kei
ne Verbindung zu den Beckennerven, was eine normale physiologische Geburt 
verunmöglicht. Zusätzlich dazu hielten die Nähte zwischen Vagina und Uterus 
einer vaginalen Geburt vermutlich nicht stand (Büchler und Schlumpf 2017, S. 9). 
Mit einer Uterustransplantation können auch mehrere Schwangerschaften (und 
damit mehrere Embryonen-Transfers und Kaiserschnitte) durchgeführt werden. 
Der letzte Eingriff ist schließlich die Entnahme des transplantierten Uterus. Dies 
wird durchgeführt, da die empfangende Person andernfalls lebenslang ↗Immun

6 Eine Schwangerschaft ist nur über IVF möglich, da zwischen einem transplantierten Uterus 
und den Eierstöcken keine Verbindung hergestellt wird (Sifferlin 2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

suppressiva einnehmen müsste, die die Abstoßung des transplantierten Uterus 
verhindern (Biba 2018). 

Montreal-Kriterien   

Die Montreal-Kriterien sind ein Vorschlag für einen internationalen Standard für 
die ethische Durchführung von Uterustransplantationen, die 2013 veröffentlicht 
wurden (Lefkowitz et al. 2013). Sie beinhalten u. a. den Ausschluss von trans Frau
en als Empfängerinnen für eine Uterustransplantation, sowie die Prüfung der 
Mutterschaftstauglichkeit der Empfänger*innen. Wie sich in der Analyse zeigt, 
ist der Ausschluss von trans Frauen als Empfängerinnen im Diskursstrang ein 
umkämpftes Thema. 

6.2 Beschreibung der Diskursfragmente und des Diskursstrangs7 

Ich betrachte in dieser Untersuchung nur einen bestimmten Diskursstrang: hu
manmedizinische und medizinethische Artikel und Studien, da der Fokus dieser 
Arbeit auf der Medizin liegt. Beteiligte Disziplinen an diesem Diskursstrang sind 
insbesondere die ↗Gynäkologie und Geburtshilfe, Chirurgie, ↗Nephrologie, Psych
iatrie, ↗Endokrinologie, Intensivmedizin, Rechtswissenschaften, Bioethik und 
Philosophie. Als Diskursknotenpunkte stellen sich einige Personen heraus, die 
nicht nur Erst-Autor*innen ihrer eigenen Artikel sind, sondern auch als Co-Au
tor*innen bei Artikeln anderer Forschungseinrichtungen fungieren und damit 
den Diskursstrang maßgeblich prägen, darunter insbesondere Mats Brännström 
(Universität Göteborg), Rebecca Flyckt (Cleveland Clinic), Liza Johanneson (Baylor 
University Medical Centre) und Guiliano Testa (Baylor University Medical Centre).8 
Die untersuchten Artikel sind in insgesamt 16 verschiedenen Journals erschienen, 
das am häufigsten vertretene Journal ist Fertility&Sterility mit fünf Artikeln. In 
wenigen Fällen werden die Artikel im Editorial des Journals erwähnt (insofern diese 
überhaupt ein Editorial haben) – auch sehr selten finden sich mehrere Beiträge zu 
Uterustransplantationen im selben Journal. Nur einmal sind Uterustransplantatio
nen das Schwerpunktthema der Ausgabe. Die Artikel sind vor allem den folgenden 
Textsorten zuzurechnen: Fallstudien, Reviews, Erfahrungsberichte, Kriterien und 
Richtlinien, Umfragen und Evaluationen, sowie ethische und rechtliche Analysen 

7 Eine Übersicht über den Korpus befindet sich im Anhang der Arbeit. 
8 Wie in der Medizin üblich, wurden die meisten der untersuchten Studien von einem Au

tor*innen-Team verfasst: Die von mir untersuchten Diskursfragmente aus der Medizin haben 
zwischen drei und 22 Autor*innen, die medizinethischen Studien ein*e oder zwei Autor*in
nen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 135 

rund um Uterustransplantationen. Die Objekte der Artikel sind die Spender*innen 
und Empfänger*innen der transplantierten Uteri, die selbst in der Regel nicht 
in den Artikeln zu Wort kommen – mit Ausnahme zweier qualitativer Interview- 
Studien (Richards et al. 2019; Järvholm et al. 2020). Die Artikel decken eine Viel
zahl von Unterthemen ab, bspw. Immunsuppression, Partnerschaft, IVF oder 
Leihschwangerschaft. 

Der untersuchte Diskursstrang ist rein akademisch, das bedeutet, dass nur 
Studien untersucht wurden, die von Wissenschaftler*innen verfasst wurden. Die 
Artikel referieren selbst auch ausschließlich auf andere wissenschaftliche, medizi
nische Forschungsartikel – mit Ausnahme der medizinethischen Artikel (Murphy 
2015; Daar und Klipstein 2016; Kreß 2016; Robertson 2016a, 2016b; Hegde 2017; 
Hammond-Browning 2019), die sich teilweise auch auf journalistische Quellen be
ziehen. Insgesamt scheint dieser Diskursstrang von anderen (wie bspw. dem jour
nalistischen) abgekapselt zu sein – neues Wissen wird in diesem Zirkel generiert 
und beinahe auch nur in diesem Zirkel rezipiert; andere, auch wissenschaftliche 
Disziplinen werden kaum beachtet. 

Die Artikel zielen darauf ab, das imaginierte Publikum (s. u.) zu informieren, 
z. B. über Operationstechniken, Diagnostik von Komplikationen etc. für die weite
re Erforschung (und zukünftig breite Anwendung) von Uterustransplantationen. 
Außerdem berichten die Artikel von Erfolgen und ›lessons learned‹ der Studien 
und stoßen Diskussionen an. Die Artikel sind nicht für die potentiellen Pati
ent*innen (Spender*innen und Empfänger*innen) und ihre Angehörigen gedacht 
und dienen auch nicht der Aufklärung einer interessierten Öffentlichkeit. Das 
intendierte Publikum der Artikel sind andere Wissenschaftler*innen, spezifisch 
forschende und/oder praktizierende Ärzt*innen. Ohne spezifisches Vorwissen 
und ein Verständnis für die Modalitäten des Diskurses sind die untersuchten 
Diskursfragmente weder auffindbar noch verständlich. 

Da es sich bei den untersuchten Artikeln ausschließlich um in wissenschaftli
chen Zeitschriften erschienene Artikel handelt, sind die Modalitäten rund um den 
Aufbau, Stil, Sprecher*innenpositionen etc. sehr spezifisch. Das Veröffentlichen in 
wissenschaftlichen Zeitschriften, ganz besonders im naturwissenschaftlichen, me
dizinischen Bereich folgt klaren Regeln und Vorgaben: So weisen viele der medizi
nischen Artikel dieselbe (verpflichtende) Struktur für Forschungsartikel (Introduc
tion, Methods, Results, Discussion) auf (Taylor 2005, S. 196–209), während die me
dizinethischen Artikel und die Umfragen, Formalisierung, Kriterien und Richtlini
en sowie Reviews einer freieren Gliederung folgen (meistens mit Einleitung, thema
tisch gegliedertem Hauptteil und Schluss). Wie in Artikeln aus naturwissenschaft
lichen Fächern üblich werden z. B. Forschungsstand oder Ergebnisse oft in Tabellen 
dargestellt. Auch enthalten die meisten untersuchten Artikel Grafiken, insbesonde
re Produkte diagnostischer Bildgebungsverfahren (↗3D-Sonographie, ↗MRT, ↗CT, 
↗Doppler-Sonographie) sowie Illustrationen, Schemata und Fotografien. Die Foto

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

grafien sind Aufnahmen aus den Operationen und veranschaulichen hauptsächlich 
Operationstechniken. 

Die Journals und ihre Veröffentlichungsrichtlinien und Politiken sowie die Me
dizin als ganze sowie ihre Subdisziplinen als einzelne sind die Arenen der Macht 
(Jäger 2015, S. 38), unter deren Regeln die Artikel veröffentlicht werden (können). 
Forschung, die diesen Regeln nicht gehorcht, wird nicht publiziert und ist für diese 
Analyse unsichtbar und nicht analysierbar. Dies gilt auch für die erwähnten Sagbar
keitsfelder (vgl. Kapitel 5.4.1) – wie ich zeigen werde, müssen die Autor*innen stra
tegisch argumentieren und ihre Arbeit begründen, um am Diskurs als Sprecher*in
nen teilhaben zu können.9 Dazu gehört, dass die Forscher*innen in den Artikeln 
nicht über sich selbst sprechen, sondern in der vermeintlich neutralen Forscher*in
nen-Rolle verbleiben. Damit werden sie und ihre Eingebundenheit in gesellschaft
liche Machtverhältnisse, wie ihr Status als Mediziner*innen gegenüber den Spen
der*innen und Empfänger*innen und ihre (unbewussten) heteronormativen Vor
annahmen, unsichtbar. Sie sind also gerade nicht neutral oder objektiv, sondern 
machtvolle Subjekte, die diesen Diskurs prägen. 

6.3 Definitionen, Definitionsmacht und Vorannahmen 

Ich arbeite für die Analyse von Heteronormativität in der medizinischen Wissens
produktion in diesem Kapitel drei exemplarische Herrschaftstechniken heraus, in 
denen Heteronormativität sich zeigt sowie reproduziert und ideologisch durchge
setzt wird. Im ersten Schritt beschreibe ich, wie in den untersuchten Studien Ge
schlecht und Familie definiert und essentialisiert werden. 

6.3.1 Geschlechterdefinitionen 

In den untersuchten Studien werden die Spender*innen und Empfänger*innen 
jeweils als endogeschlechtliche und cisgeschlechtliche Frauen imaginiert bzw. 

9 Die Literaturwissenschaftlerin Claire Stubber und die Psychologin Maggie Kirkman argu
mentieren in ihrem Artikel »The Persistence of the Frankenstein Myth« (2016), dass sowohl 
Organtransplantationen als auch Reproduktionstechnologien in der gesellschaftlichen Dis
kussion von der Angst geprägt sind, ›verrückte‹ Wissenschaftler*innen würden durch ihre Hy
bris die Grenzen zwischen Leben und Tod verwischen: »Organ transplantation and surrogate 
motherhood both entail violations of Natural law; extending and creating life are facets of 
scientific endeavor that intrinsically appropriate the realm of the divine or Nature« (Stubber 
und Kirkman 2016, S. 32). Uterustransplantationen sind beides: Organtransplantationen und 
eine Reproduktionstechnologie. Mit den Beobachtungen von Stubber und Kirkman lässt sich 
meines Erachtens erklären, wieso Uterustransplantationen für die Forscher*innen derart er
klärungsbedürftig sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 137 

als solche hervorgebracht. Dies hängt maßgeblich mit den Montreal-Kriterien 
zusammen, die Empfänger*innen ausschließen, die nicht »genetic female« sind 
(Lefkowitz et al. 2013, S. 924). Diese Kriterien können als heteronormative Textur 
interpretiert werden, als eine Materialisierung, die Heteronormativität annimmt. 
Aus den Bestimmungen der Kriterien ergeben sich zwei Grenzen, die die Autor*in
nen der Studien ziehen müssen: Zum einen müssen sie argumentieren, dass die 
Empfänger*innen (insbesondere diejenigen mit MRKH-Syndrom) nicht inter-, 
sondern endogeschlechtlich sind, um deren Anspruch auf die Uterustransplan
tationen zu untermauern, und zum anderen müssen sie cis und trans Frauen 
voneinander abgrenzen, um den Ausschluss von trans Frauen aufrechtzuerhalten. 

Cis- und endonormative Geschlechterdefinition   

Ich argumentiere in dieser Analyse, dass der Uterus (und die mit ihm einherge
hende Möglichkeit des Schwanger-Werdens) in diesem Diskursstrang der zentra
le Marker für Weiblichkeit ist: Am Vorhandensein eines Uterus wird festgemacht, 
ob eine Person ›richtig‹ weiblich ist. In den untersuchten Artikeln wird das MRKH- 
Syndrom vor allem als eins der Abwesenheit oder des Fehlens eines Uterus definiert 
(Lefkowitz et al. 2013, S. 925; Daar und Klipstein 2016; Robertson 2016b, S. 69; Api 
et al. 2017, S. 234; Wei et al. 2017, S. 347; Richards et al. 2019, S. 23; Järvholm et al. 
2020, S. 1856) – mit der Implikation, dass Frauen eigentlich einen Uterus haben. 
Damit wird Geschlecht in den untersuchten Studien endonormativ und cisnorma
tiv definiert. In den Studien von Richards et al. (2019) und Järvholm et al. (2020) be
richten potentielle Empfänger*innen bspw., dass sie sich ohne einen Uterus, ohne 
Menstruationszyklus und die Möglichkeit, schwanger zu werden, nicht als ›richtige‹ 
Frauen fühlen.10 Sowohl für die Empfänger*innen, als auch für die Forscher*innen, 
die diese Darstellung nicht kritisch einordnen, ist ein Uterus also eine Vorausset
zung für das Frausein. 

Essentialisierung von Geschlecht   

Die Verbindung des Uterus mit Weiblichkeit bedeutet auch, dass die Entnahme des 
Uterus bei den Spender*innen ein kritisches Moment ist: So verhandelt Hammond- 
Browning (2019, S. 1324) die Frage, ob die Spender*innen unter dem Verlust des 
Uterus als »symbol of femininity« leiden würden. Auch Robertson (2016b, S. 72) 

10 In einem Artikel von Jones et al. (2019, S. 154) zu den anatomischen Gegebenheiten, potenti
ellen Operationstechniken und Medikamentenregimen etc., die Uterustransplantationen bei 
trans Frauen bedeuten würden, wird Menstruation als ein intrinsischer Teil von Weiblichkeit 
beschrieben und argumentiert, dass trans Frauen daher der Zugang zu Uterustransplanta
tionen ermöglicht werden sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

schreibt: »there may still be symbolic and psychological meaning for the donor 
because she is providing the actual organ of gestation«. Damit wird neben der en
do- und cisnormativen Definition von Weiblichkeit auch eine Essentialisierung von 
Geschlecht vorgenommen. Unter Essentialisierung verstehe ich die Reduzierung 
einer Person(engruppe) auf ein oder mehrere bestimmte, angeblich natürliche 
oder ursprüngliche Merkmale, die das Wesen dieser Person(engruppe) grundle
gend definieren. Essentialisierung ist häufig die Voraussetzung für Othering und 
dient grundsätzlich der Absicherung und Reproduktion gesellschaftlicher Macht
verhältnisse: »Eine essentialistische Denkweise kann eine systematisierende und 
hierarchisierende Funktion erfüllen, wodurch existierende Statusunterschiede 
wie Privilegierung/Diskriminierung natürlich und unveränderbar erscheinen« 
(Mega 2018, S. 45). Frau-Sein wird in den Artikeln auf die Existenz eines Uterus 
und Gebärfähigkeit reduziert; gleichzeitig wird Reproduktion als natürlicher und 
intrinsischer Wunsch von Frauen beschrieben. So schreibt Murphy: »Gestation can 
play a key role in expressing and consolidating a female identity« (Murphy 2015, 
S. 392). Schwangerschaft als sozialer Marker kann also wichtig für den Ausdruck 
einer weiblichen Identität sein, da eine Frau so sichtbar Weiblichkeitsnormen 
erfüllen kann. Mutterschaft wird aber nicht nur als rein genetische und natale 
Verbindung zwischen zwei Personen konzipiert, sondern auch emotional aufgela
den. Frauen ist damit in diesem Diskursstrang nicht nur Gebärfähigkeit inhärent 
(vgl. Heitzmann 2017, S. 8), sondern auch Mutterliebe11 (vgl. Büchler und Schlumpf 
2017, S. 10). Diese Mutterliebe gilt – da Frauen grundsätzlich auf eine sexistische 
Weise als irrational und emotional konzipiert werden (s. u.) ‒ in den untersuchten 
Artikeln als überbordend: Daar und Klipstein überlegen in ihrem Artikel bspw., 
ob ein*e Empfänger*in sich den Uterus bei Komplikationen während der Schwan
gerschaft (z. B. bei einer Abstoßungsreaktion) wieder entnehmen lassen würde. 
Dies würde den Tod des Fötus bedeuten; eine Nicht-Entnahme aber ggf. den Tod 
des*der Empfänger*in. Den Empfänger*innen wird unterstellt, ihr Kinderwunsch 
sei so groß, dass sie dafür ihr eigenes Leben in Gefahr bringen würden (Daar und 
Klipstein 2016, S. 385). 

Biologische Frauen und trans Individuen   

Mit der Definition des Uterus als zentralem Marker für Weiblichkeit geht eine Un
terscheidung zwischen cis und trans Frauen einher. In den Artikeln geht das noch 
tiefer; nämlich auf die genetische Ebene: So unterscheidet Hammond-Browning in 

11 Dabei ist Mutterschaft im Sinne des liebevollen Aufziehens, sowie der tiefen emotionalen 
Bindung zu einem Kind, eine moderne Entwicklung und Konstruktion (Bernard 2014, 
S. 301–309; Büchler und Schlumpf 2017, S. 10; Thiessen 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 139 

ihrem Artikel zwischen »biological females«, womit sie cisgeschlechtliche und en
dogeschlechtliche Frauen meint, und »transgender women« (2019, S. 1322). In den 
Montreal-Kriterien wird zwischen »genetic females« und »males or trans individu
als« (Lefkowitz et al. 2013, S. 924) unterschieden. Interessant ist hier die Gegenüber
stellung von »females« und »women«, die einer biologistischen Definition von Cis
geschlechtlichkeit und Weiblichkeit Vorschub gibt: während der Begriff »women« 
ausschließlich für Menschen genutzt wird, kann der Begriff »female« auch für Tie
re oder Pflanzen gelten. Anstatt also z. B. den Begriff »cisgeschlechtlich« zu nutzen 
(einzige Ausnahme: Hammond-Browning (2019, S. 1322)), wird die Unterscheidung 
anhand von biologistischen Deutungen getroffen. MRKH-Patient*innen werden so 
als biologisch weiblich (und damit nicht-intergeschlechtlich) definiert und damit 
von trans Frauen abgegrenzt. Sowohl trans- als auch intergeschlechtliche Frauen 
werden damit geothert und nicht als ›richtige‹ Frauen anerkannt. 

Neben der Absicherung innerhalb institutionalisierter Zwänge der Reprodukti
onsmedizin wird hier durch die Autor*innen eine als natürlich imaginierte, hete
ronormative Ordnung geschützt und aufrechterhalten, in der nur Frauen schwan
ger werden und in der es neben männlich und weiblich keine weiteren Geschlechter 
gibt. Dies geschieht vermutlich, um einer gesellschaftlichen Debatte rund um den 
Verlust von Natürlichkeit in der Reproduktionsmedizin vorzubeugen (vgl. Bleisch 
und Büchler 2020, S. 32–33). Murphy (2015, S. 396) wirft bspw. in seinem Artikel die 
Frage auf, ob eine Schwangerschaft durch einen Mann überhaupt als solche bezeich
net werden kann, da dieser nach der Geburt nicht die Mutter seines Kindes wäre: 
»unless we are prepared to confer the title of ›mother‹ on gestating men at the point 
of birth, then they are not pregnant people, properly speaking, but only gestating 
men«. Schwangerschaft wird damit ausschließlich mit Weiblichkeit und Mutter
schaft verknüpft, was einem Bild cisnormativer und heteronormativer Reproduk
tion Vorschub leistet. 

6.3.2 Familiendefinition 

Neben Geschlecht wird in den untersuchten Artikeln auch Familie und Verwandt
schaft heteronormativ definiert und essentialisiert. Das mache ich im Folgenden 
zum einen daran fest, dass die Autor*innen erwarten und voraussetzen, dass die 
Empfänger*innen in ↗heterosexuellen, romantischen Beziehungen leben und zum 
anderen an der Verknüpfung nataler, genetischer, rechtlicher und sozialer Eltern
schaft, die in den Artikeln vorgenommen wird. 

Die Autor*innen der Artikel diskutieren an mehreren Stellen, ob es eine Vor
aussetzung sein sollte, dass die Empfänger*innen in romantischen Beziehungen 
leben (exemplarisch: Robertson 2016b, S. 70). Begründet wird die Vorgabe mit 
der notwendigen emotionalen Unterstützung und der Samenspende bei der IVF- 
Prozedur (Hammond-Browning 2019, S. 1321). Hierbei handelt es sich um eine 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

amatonormative Vorgabe. Das bedeutet: Die Autor*innen der Studien gehen davon 
aus, dass alle Menschen in romantischen Beziehungen sind (oder sein wollen) 
und dass eine romantische Beziehung emotionale Stabilität im Leben der Emp
fänger*innen bedeutet. Die Annahme, dass Partner*innen der Empfänger*innen 
eine Samenspende leisten können (Brännström et al. 2016, S. 262; Richards et al. 
2019, S. 8), lese ich ebenfalls als heteronormative Annahme. Hierbei wird ange
nommen, dass die als Frauen imaginierten Empfänger*innen in romantischen 
Beziehungen mit Menschen leben, die Spermien produzieren. Diese werden als cis 
Männer imaginiert. Manche Autor*innen sprechen sich aber auch dafür aus, dass 
Empfänger*innen in (gleichgeschlechtlichen) Beziehungen mit Frauen und Emp
fänger*innen ohne romantische Beziehung eine Uterusspende empfangen können 
(Hammond-Browning 2019, S. 1322). Sollten die Empfänger*innen in einer roman
tischen Beziehung leben, schlagen Järvholm et al. (2018, S. 2642) eine umfassende 
Evaluation der Beziehung vor, u. a. in Bezug auf die Länge der Beziehung, das Alter 
der Partner*innen, das Bildungsniveau und die emotionale Bindung zwischen den 
Partner*innen, um gute Elternschaft für das entstehende Kind sicherzustellen. 
Dabei soll auch analysiert werden, ob es in der Beziehung Konflikte rund um die 
Entscheidung für eine Uterustransplantation gegeben habe oder ob der*die Part
ner*in auf den*die Empfänger*in Druck ausübe (Robertson 2016b, S. 75; Järvholm 
et al. 2018, S. 2642–2643; Richards et al. 2019, S. 25). Grundsätzlich ist es eine üb
liche und sinnvolle Vorgabe der Ärzt*innen, die psychische Gesundheit und den 
sozialen Rückhalt der Empfänger*innen zu beachten. Allerdings ist dies auch ohne 
hetero- und amatonormative Erwartungen möglich, indem die Empfänger*innen 
grundsätzlich dahingehend evaluiert werden, ob sie durch ihr soziales Umfeld 
(Freund*innen, Familie, Beziehungspartner*innen) Unterstützung erfahren. 

In den untersuchten Studien wird Elternschaft als gleichzeitig genetisch, natal, 
rechtlich und sozial verstanden. Ich mache dies vor allem an der angenommenen 
Beziehung zwischen den Spender*innen und Empfänger*innen – die als Mutter- 
Kind-Beziehung konzipiert wird – fest. Diese Annahme verstehe ich ebenfalls als 
eine Textur, die Heteronormativität annehmen kann. Die Elternteile, die die Emp
fänger*innen geboren haben, werden in den Artikeln mehrfach als natürliche oder 
erste Wahl für eine Uterusspende bezeichnet (Brännström et al. 2015, S. 614; Bränns
tröm et al. 2016, S. 266; Nakazawa et al. 2019, S. 5). Denn: Die Mutter als Spenderin 
sei »past her fertile period, shares at least half of the histocompatibility antigens 
with the recipient, and has proven functionality of the uterus by giving birth to the 
recipient« (Brännström et al. 2016, S. 266). In dieser Begründung wird erstens ange
nommen, dass die gebärenden Elternteile von erwachsenen Kindern in der Meno
pause sind, was nicht der Fall sein muss, z. B. wenn die Schwangerschaft in jungem 
Alter erfolgte. Zweitens wird eine genetische Verwandtschaft zwischen Eltern und 
Kindern angenommen (dabei könnten die Empfänger*innen auch das Produkt ei
ner Eizellspende sein); drittens wird angenommen, dass eine Mutter ihr Kind immer 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 141 

selbst geboren haben muss, womit Adoptiv-, Co- und Stiefmutterschaft nicht be
achtet werden. In dieser Formulierung zeigt sich eine heteronormative Imaginati
on von Familie als genetischer Verwandtschaft. Damit einher geht auch, dass als Ziel 
von Uterustransplantationen das Gründen einer genetisch miteinander verwandten 
Familie konzipiert wird (Robertson 2016a, S. 715; Hammond-Browning 2019, S. 1323; 
Nakazawa et al. 2019, S. 3). Diese Koppelung von nataler, genetischer, rechtlicher 
und sozialer Elternschaft (vgl. Teschlade et al. 2020, S. 9) und die Unsichtbarma
chung von alternativen Familienmodellen ist in der Reproduktionsmedizin weit ver
breitet und dient der argumentativen Absicherung und Legitimation der Reproduk
tionstechnologien als harmlos und wirkungsvoll. Wie Andrea Maihofer herausstellt, 
unterliegt das gesellschaftliche Bild der Familie aktuell einer »paradoxen Gleichzei
tigkeit von Wandel und Persistenz« (Maihofer 2014, S. 314). Einerseits flexibilisiert 
sich das Familienbild – Regenbogenfamilien, Alleinerziehende, uneheliche Kinder 
werden immer weiter normalisiert, andererseits sind auch heute noch Ehe, Hetero
sexualität, ›natürliche‹ Fortpflanzung und Familie eng miteinander verbunden und 
wirken affektiv weiter (Maihofer 2014, S. 315). 

Mit den Uterustransplantationen sollen aber nur spezifische Personen zu Eltern 
gemacht werden: Järvholm et al. empfehlen bspw., den ökonomischen Status mög
licher Empfänger*innen in Betracht zu ziehen, da die mit der Transplantation ver
bundenen Kosten für die Empfänger*innen zu hoch sein könnten12 (Järvholm et al. 
2018, S. 2642; vgl. Testa et al. 2017b). Ebenso sollen nur Empfänger*innen mit be
stimmten Bildungsabschlüssen in Betracht gezogen werden (Järvholm et al. 2018, 
S. 2642). Järvholm et al. argumentieren, dass diese Maßnahme darauf abzielt, dass 
die Empfänger*innen die Risiken der Transplantation auch verstehen können. Hier 
zeigt sich trotzdem, dass Uterustransplantationen gezielt für eine kleine Gruppe 
entwickelt werden ‒ cisgeschlechtliche Akademikerinnen aus der Mittel- und Ober
schicht – und dass andere, weniger privilegierte Personen durch dieses Verfahren 
nicht schwanger werden und sich fortpflanzen sollen. 

Diese Tendenz ist auch in den sozio-ökonomischen Daten der Empfänger*in
nen in verschiedenen Studien zu finden: In der Studie von Järvholm et al. (2020, 
S. 1857) haben von neun Empfänger*innen sechs einen universitären Abschluss, und 
insgesamt acht eine feste Stelle, während die neunte Empfängerin noch studiert. 
Außerdem haben von den neun Empfänger*innen acht keinen Migrationshinter
grund. Die Empfänger*innen sind also eine privilegierte, gebildete, ökonomisch gut 
gestellte Gruppe. In der Studie von Richards et al. (2019, S. 26) sind von 19 Teilneh
mer*innen 73,7 % weiß, die anderen Teilnehmer*innen sind hispanic (10,5 %), other 
(5,2 %) oder gaben auf diese Frage keine Antwort (10,5 %). Die Teilnehmer*innen 

12 Da es sich um klinische Studien handelt, entstehen für die Empfänger*innen meistens kei
ne Kosten für die Uterustransplantationen. Die notwendige(n) IVF-Prozeduren müssen aber 
ggf. selbst bezahlt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

sind zu 52,6 % verheiratet und zu 42,1 % in einer Beziehung – damit ist nur eine Teil
nehmerin single. 

6.4 Symbolische und materielle Herstellung von Weiblichkeit 

Ich möchte argumentieren, dass die Empfänger*innen durch die Uterustransplan
tation sowohl materiell als auch symbolisch zu Frauen gemacht werden. Auch die 
Spender*innen werden als und zu Frauen diszipliniert. Hieran zeigt sich, dass die 
Spender*innen und Empfänger*innen ‒ die ja als nicht-queer markiert sind, son
dern eigentlich Normen zu Geschlecht und Sexualität entsprechen ‒ ebenfalls aktiv 
in heteronormative Vorgaben z. B. zu Geschlecht normiert werden müssen, um He
teronormativität als Ideologie und Struktur aufrecht zu erhalten. Es wird auch die 
Künstlichkeit und der Legitimationsbedarf von Heteronormativität deutlich. Durch 
das Einfügen von Menschen in heteronormative Vorgaben wird Heteronormativi
tät materialisiert, reaffirmiert, bleibt bestehen und bildet die Voraussetzung für die 
weitergehende Normierung von Menschen in das vorgegebene Körper-, Geschlech
ter-, Sexualitäts-, Beziehungs- und Familiensystem. 

6.4.1 Die Spender*innen 

Die Spender*innen als unmündige, beeinflussbare und fremdbestimmte Patient*innen   

Die Spender*innen werden, so meine These, vor allem dadurch symbolisch zu 
Frauen gemacht, indem sie als solche behandelt werden. Das wird in den Ein- und 
Ausschlusskriterien der analysierten Studien ersichtlich: Mehrere Studien betonen, 
dass die Spender*innen ihre eigene Kinderplanung abgeschlossen haben und post- 
menopausal sein sollten (exemplarisch: Järvholm et al. 2018, S. 2643) – als wäre 
den Spender*innen nicht klar, dass sie durch die Entnahme ihres Uterus nicht 
mehr schwanger werden können. In mehreren Studien müssen die Partner*in
nen der Spender*innen außerdem der Hysterektomie zustimmen (exemplarisch: 
Brännström 2013) bzw. die Spender*innen sollen sich überlegen, ob potentiell neue 
Partner*innen nicht doch gerne Kinder haben würden: 

»For living donors in a relationship, it is of utmost importance to discuss family 
planning, especially if still of childbearing age. Understanding where the donor 
and her partner are in terms of completing their family is critical. […] An addi
tional area of contemplation is how the donor may feel in the event of an unex
pected or anticipated change in the current relationship (ie, death, divorce) and 
the subsequent potential relationship with a new partner who may want children. 
Similarly, for women of childbearing age without a partner, it is important to dis

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 143 

cuss the possibility of later having a partner who wants children« (Järvholm et al. 
2018, S. 2643). 

Das heteronormative Geschlechterverhältnis wird hier reproduziert – insbesonde
re, da die Spender*innen als heterosexuelle cis Frauen imaginiert werden und ihre 
Partner*innen als heterosexuelle cis Männer. Selbstverständlich ist es wichtig, dass 
Patient*innen umfassend aufgeklärt und vor einer so bedeutsamen medizinischen 
Prozedur sichergestellt wird, dass sie über die Konsequenzen nachgedacht haben.13 
Gleichzeitig wirkt diese Aufklärung sexistisch, insbesondere in Bezug darauf, ob 
potentielle neue Partner*innen einen Kinderwunsch haben könnten, den die Spen
der*innen erfüllen wollen würden. Die Wünsche und Bedarfe der Spender*innen 
werden hier als weniger wichtig erachtet werden als jene zukünftiger Partner*in
nen. 

Diese Positionierung der Spender*innen, zum einen in Bezug auf ihre Part
ner*innen, deren Wünschen sie sich unterordnen sollen, und zum anderen in 
Bezug auf ihre Ärzt*innen, von denen sie paternalistisch über die Konsequenzen 
einer Uterusspende aufgeklärt werden, führt dazu, dass die Spender*innen als 
unmündige, leicht beeinflussbare Patient*innen erscheinen, die keine selbstbe
stimmten und informierten Entscheidungen über ihre Körper, Beziehungen und 
Wünsche treffen können. 

Schutzbedürftigkeit der Spender*innen   

Aus der Positionierung der Spender*innen als unmündig, beeinflussbar und fremd
bestimmt folgt, dass ihnen eine große Schutzbedürftigkeit zugeschrieben wird. Sie 
sollen, wie nachfolgend ausgeführt u. a. vor sozialem und familiärem Druck, ihrem 
eigenen Altruismus, ihrem eigenen Geltungsbedürfnis und vor der Illusion, sie sei
en die Mütter der entstehenden Kinder, geschützt werden. 

Erstens: Mehrere Autor*innen weisen darauf hin, dass die Spender*innen, wenn 
sie die Mütter der Empfänger*innen sind, vor familiärem Druck geschützt werden 
müssen: »mothers of UFI [Uterine Factor Infertility, AS] patients may feel compelled 
to volunteer for this high risk procedure despite potential risks to themselves« (Fly
ckt et al. 2018, S. 92). In der Studie von Nakazawa et al. (2019, S. 1) geben 32,3 % der 
befragten Frauen an, sich eine Uterusspende an ihre Tochter vorstellen zu können 
und 36,7 % der Männer geben an, ihre Frauen bitten zu wollen, als Spender*innen 
für ihre Töchter zu fungieren. Diese Antworten zeigen durchaus einen möglichen 
familiären Druck an – gleichzeitig handelt es sich um ein hypothetisches Szenario 

13 Diese Maßgabe wird in der Medizin als Informed Consent bezeichnet, d. h. dass Patient*innen 
einem Eingriff nur mit dem Wissen aller notwendigen Informationen, z. B. über Risiken und 
Alternativen, zustimmen sollen (Buser et al. 2011, S. 253). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

für die Befragten in der Studie. Bei Hammond-Browning (2019, S. 1324) geht die
se Befürchtung des familiären Drucks so weit, dass sie grundsätzlich skeptisch ist, 
wenn eine Mutter (oder eine andere nahe Verwandte) sich dazu bereit erklärt, einen 
Uterus zu spenden: »If the donor is a relative, then particular care must be taken wi
th donor consent as there is a risk of emotional pressures and coercion within the 
familial enviroment as well as societal pressures«. 

Zweitens: Altruismus als Motivation der Spender*innen wird von einigen Au
tor*innen kritisch betrachtet. So schreibt Hammond-Browning (2019, S. 1324): 
»The willingness of women to act altruistically and subject themselves to risks when 
there is no corresponding medical benefit to them is admirable, yet should raise con
cerns«. Es ist ihr ein besonderes Anliegen, wenn die Empfänger*in des Uterus nicht 
mit der spendenden Person verwandt ist, den Altruismus zu hinterfragen (Ham
mond-Browning 2019, S. 1324–1325). Altruismus als Motivation der Spender*innen 
wird kritisch gegenübergestanden (vermutlich aufgrund der Vermutung sozialen 
bzw. familiären Drucks), aber auch nicht-altruistische Motivationen werden als 
illegitim markiert (s. u.). Weiblichkeit – und damit insbesondere Mütterlichkeit 
– konstituieren sich dadurch, Risiken und Schmerzen zum Wohlergehen anderer 
(insbesondere der eigenen Kinder) auf sich zu nehmen (vgl. Motakef 2011): »Donors 
will incur longer and larger burdens than any other living organ or tissue donor, 
while recipients will [not, AS] benefit from longer life but a richer and more fulfilling 
one« (Robertson 2016b, S. 79). Vor diesen Schmerzen und Belastungen wollen die 
Autor*innen die Spender*innen schützen. 

Drittens: Auch eine andere Form der Motivation erscheint den Autor*innen der 
Studien verdächtig. Järvholm et al. (2018, S. 2644) betonen, dass »careful assessment 
of potential ulterior motives […] is another fact to consider« und warnen davor, dass 
die Spender*innen sich durch die Spende für die Medienöffentlichkeit interessant 
machen wollen. Die Spende soll also nicht aus dem Wunsch nach Aufmerksamkeit 
und Selbstvermarktung erfolgen. Hier zeigt sich – wie so oft bei gesellschaftlichen 
Anforderungen an Frauen – dass es keine akzeptable Motivation gibt. Wie immer 
sich die Spender*innen präsentieren, sie haben mit Kritik zu rechnen und sie wer
den grundsätzlich als schwach, beschützenswert, beeinflussbar und abhängig posi
tioniert. 

Viertens: Robertson (2016b, S. 72) fordert eine psychologische Beratung für die 
Spender*innen, »so that the donor does not believe that she is ›the mother‹ of the 
child simply because she has provided the organ essential for the recipient’s repro
duction«. Ähnliches findet sich auch bei Kreß: 

»Sollte schließlich tatsächlich ein Kind geboren werden, kommen potentiell kon
fliktträchtige Familien- und Beziehungsstrukturen zustande. Dies kann etwa dann 
gegeben sein, wenn die Großmutter des Kindes durch die Hergabe ihrer Gebär
mutter zugleich in gewisser Weise dessen Mutter ist und sie deshalb (Vor-)Rech

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 145 

te bei der Erziehung des Kindes und Umgang mit ihm beansprucht« (Kreß 2016, 
S. 127). 

Wie auch Stubber und Kirkman (2016, S. 43) in ihrer Analyse herausarbeiten, sind 
Frauen14, die ihre Reproduktionsfähigkeit (z. B. bei Leihmutterschaft – aber ich 
würde argumentieren, dass dies auch für eine Uterusspende gilt) nicht für sich 
selbst, sondern für andere einsetzen, grundsätzlich verdächtig. Dies liegt in der 
Zuschreibung von unkontrollierbarem Mutterinstinkt und überbordender Mutter
liebe, die die Frauen nicht überwinden können. In den Artikeln wird ein Bild von 
Frauen als irrational festgeschrieben, die ohne professionelle Hilfe ihre Rolle im 
Prozess der Organspende nicht verstehen können und wollen. Stattdessen müssen 
sie vor Fehlschlüssen geschützt werden. 

Mütterliche Rolle   

Teil der symbolischen Herstellung von Weiblichkeit der Spender*innen ist, so 
möchte ich argumentieren, dass ihnen (unabhängig von der tatsächlichen gene
tischen, natalen, sozialen und rechtlichen Beziehung) eine mütterliche Rolle in 
Bezug auf die Empfänger*innen zugeschrieben wird. Eine Mutter scheint für die 
Autor*innen nicht nur aufgrund der angenommenen genetischen Verwandtschaft 
die beste Option als Spenderin zu sein: Zusätzlich wird ihr zugeschrieben, dass sie 
bereit ist, für ihr Kind Schmerzen und Risiken auf sich zu nehmen. Dieses Narrativ 
der Aufopferung für ein Kind findet sich bei Flyckt et al. (2018, S. 92).: »Mothers may 
go to any length to alleviate their child’s suffering, regardless of personal risk«. Und 
auch bei Wei et al. (2017, 355) findet sich diese Auffassung: »To ensure the success 
of uterine transplantation, with the priceless mother’s love, the mother choose 
[sic!] to undergo an elective radical surgical procedure with the known significant 
risks«. Mutterliebe wird hier dadurch ausgedrückt, (vermeidbare)15 Schmerzen und 
Risiken auf sich zu nehmen, um das Lebensglück des Kindes zu garantieren. Den 
Spender*innen wird eine überbordende Mutterliebe zugeschrieben, die sie sogar 
selbst in Gefahr bringt, indem sie die Risiken der Operation auf sich nehmen.16 Dies 

14 Da gesellschaftlich davon ausgegangen wird, dass Menschen, die schwanger werden können, 
Frauen sind, benutze ich den Begriff hier so. 

15 Ich bezeichne diese Schmerzen hier deshalb als vermeidbar, da erstens die Hysterektomie 
ausschließlich für die Spende geschieht und nicht zu anderen Zwecken und somit für den*die 
Spender*in ›unnötig‹ ist und zweitens die Hysterektomie zum Zweck der Spende kom

plizierter, länger und risikoreicher ist als eine Standard-Hysterektomie. 
16 Auch dies ist etwas, wovor die Spender*innen geschützt werden sollen. So warnt Sayani Mitra 

davor, dass mit Lebend-Uterusspenden an ein eigenes Kind eine weitere vergeschlechtlichte 
Verantwortung an Mütter aufkommt (Mitra 2021, S. 281). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

lässt sich gut auf die Beobachtungen von Motakef und Wöhlke (2013) beziehen: Or
ganspende wird als Teil einer mütterlichen Pflicht der Aufopferung und des Leben- 
Schenkens gesehen und das Kind als Teil der mütterlichen Leiblichkeit verstanden. 
Schwangerschaft, Geburt und Organspende sind in diesem Verständnis Teil einer 
Kontinuität: »Gerade Mütter erklären, dass sie ihren Kindern bereits einmal das 
Leben geschenkt haben. Wieso sollten sie ihnen nicht noch einmal Leben schen
ken?« (Motakef 2011, S. 215).17 Motakef und Wöhlke analysieren ein Interview einer 
Mutter, die ihrem Kind eine Niere spendete, und arbeiten daran heraus, dass die 
Mutter das Kind als Teil der eigenen Leiblichkeit versteht und dass sie eine direkte 
Linie von der Schwangerschaft zur Organspende für das Kind zieht: »Frau Thymen 
hat ihr Kind zwar auf die Welt gebracht, allerdings nicht ›vollständig‹. In dieser Les
art liefert sie eine gesunde Niere nach« (Motakef und Wöhlke 2013, S. 103). Dieses 
Verständnis findet sich, wie ich gezeigt habe, auch in den untersuchten Artikeln. 

Die Organspende kann damit für spendende Mütter als Selbstverständlichkeit 
erlebt werden und Reflektionen über die Vermeidung von Schmerzen und körper
licher Unversehrtheit treten in den Hintergrund (Motakef 2011, S. 197). Cornelia 
Schadler (2013, S. 292–297) beschreibt in ihrer Studie den Übergang von werdenden 
Eltern von einem Kinder- zum Erwachsenenstatus. Letzterer zeichnet sich durch 
die Verantwortungsübernahme für einen anderen Menschen aus. Die Mütter als 
Spenderinnen schenken also nicht nur ihren Kindern und Enkel*innen das Le
ben, sondern helfen ihrem Kind, den symbolischen Status eines Erwachsenen zu 
erreichen. 

Auch wenn die Autor*innen jeweils betonen, dass die Spender*innen nicht die 
Mütter der durch die Uterustransplantation entstehenden Kinder sind, so wird hier 
dennoch ein starkes Mutterschaftsbild, das auf Selbst-Aufopferung und Hingabe 
beruht, aufgerufen. Die Spender*innen sind entweder tatsächlich die genetischen, 
natalen, juristischen und/oder sozialen Mütter der Empfänger*innen oder nehmen 
über diese Konstruktion eine mütterliche Rolle gegenüber ihnen ein. Sie werden 
durch ihre Spende zu Müttern gemacht, weil sie Schmerzen und Opfer für das 
Glück einer anderen Person auf sich nehmen. Hier wird also auf dreifache Weise 
eine mütterliche Beziehung zwischen den Spender*innen und den Empfänger*in
nen im Diskurs konstruiert: Zum ersten sind die Spender*innen oft genetische 
und juristische Mütter der Empfänger*innen, zum zweiten verstünden sie oft den 
Akt der Spende eines Organs als Kontinuum von Schwangerschaft und Geburt, 
bei dem ein fehlendes oder ›defektes‹ Organ später ›nachgereicht‹ wird und zum 
dritten wird den Spender*innen durch die Übernahme (unnötiger) Schmerzen für 
die Verbesserung der Lebensqualität der Empfänger*innen Mütterlichkeit zuge
sprochen. Die Spender*innen werden also durch den Akt der Spende und die damit 

17 Wobei das (Über-)Leben der Empfänger*innen nicht von der Spende eines Uterus abhängt, 
dagegen aber das Leben eines (genetischen) (Enkel-)Kindes. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 147 

verbundenen Konnotationen in eine weibliche Rollenerwartung eingefügt, die mit 
Aufopferung und Leben-Geben assoziiert ist. 

6.4.2 Die Empfänger*innen 

Materielle Herstellung von Weiblichkeit   

Neben der symbolischen Herstellung von Weiblichkeit durch die Behandlung als 
weiblich (s. u.) werden die Empfänger*innen auch materiell zu Frauen gemacht – 
und zwar durch die Uterustransplantation: In einem Artikel, der bezeichnenderwei
se den Untertitel »The joys and frustrations of becoming a ›complete‹ woman« trägt 
(Järvholm et al. 2020), werden die Einstellungen und Gefühle der Empfänger*innen 
nach erfolgter Uterustransplantation erhoben. Die Empfänger*innen stellen her
aus, dass der Uterus ihre Körper vervollständige (»making their bodies complete« 
(Järvholm et al. 2020, S. 1858))18, was sie daran festmachen, dass sie, wie alle an
deren Frauen [sic!], auf eine Schwangerschaft hoffen können (Järvholm et al. 2020, 
S. 1859). Die Teilnehmer*innen der Studie von Richards et al. (2019, S. 31) berichten, 
dass sie die Uterustransplantation nach der MRKH-Diagnose und der damit einher
gehenden psychischen Probleme und dem niedrigen Selbstbewusstsein als heilsam 
erleben. Die Empfänger*innen motiviert auch die soziale Position des Schwanger- 
Seins und des Erfüllens von heteronormativen Weiblichkeitsnormen. Die Empfän
ger*innen werden – so Järvholm et al. – durch den Uterus eine Frau ›wie alle ande
ren‹: »Having a uterus, and so becoming like every other woman, was experienced 
as both joyful and stressful« (Järvholm et al. 2020, S. 1859; vgl. Lefkowitz et al. 2013, 
S. 925). Die Empfänger*innen beschreiben bspw., dass der Uterus und insbesonde
re ein Menstruationzyklus wichtig für ihr Selbstbewusstsein gewesen sei (Järvholm 
et al. 2020, S. 1859). Der Uterus mache die Empfänger*innen also erst zu (›richti
gen‹) Frauen, da sie durch die Transplantation cis- und endonormativen Weiblich
keitsnormen entsprechen. Mit Cornelia Schadler (2013) gesprochen, können Uterus
transplantation daher als Herstellung einer Heteromaterialität interpretiert wer
den. Das bedeutet: Mit einer Uterustransplantation wird ein Körper hergestellt, der 
heteronormativen Vorgaben von Weiblichkeit und spezifisch der Reproduktionsfä
higkeit entspricht. Aus dieser Herstellung von Weiblichkeit und der Befähigung zu 
einer Schwangerschaft folgen dann sich reproduzierende Grenzziehungen, Positio
nierungen und Praktiken, die den entstehenden heteronormativ-weiblichen Körper 
als solchen festschreiben (Schadler 2013, S. 321). Dies ist auch insofern spannend, als 
dass die Spender*innen, wie ich herausgearbeitet habe, vor dem sozialen Druck ge
schützt werden sollen, ihren Uterus zu spenden. Ähnliche Argumentationen, die po

18 Komplementär berichtet eine Studienteilnehmerin in der Studie von Richards et al. (2019, 
S. 29), dass sie sich ohne Uterus gebrochen bzw. unvollständig (»broken«) fühlt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

tentielle Empfänger*innen vor dem sozialen Druck bzw. normativen Weiblichkeits
anforderungen schützen sollen, finden sich in den Artikeln nur ein einziges Mal: 
Robertson (2016b, S. 75) befürchtet, dass das internalisierte Frauenbild der Empfän
ger*innen zu deren Motivation für eine Uterustransplantation beitragen kann: »An
other fear is that the desire for transplant may be driven by an internalized stereo
type that a woman is not whole unless she bears and rears her own child, no matter 
how great the risk this poses to her or the donor’s health and that of the fetus/child 
to be«. 

Allerdings ist das Ziel von Uterustransplantationen in den Studiendesigns nicht 
die Herstellung einer weiblichen Selbstidentifikation, sondern die Ermöglichung 
von Schwangerschaften und die damit verbundene Herstellung von Mutterschaft. 
Ich möchte argumentieren, dass eine einmal hergestellte Mutterschaft das unvoll
ständige Frau-Sein der Empfänger*innen erstens konsolidiert und damit zweitens 
überlagert, d. h. nachdem die Empfänger*innen geboren haben, kein Zweifel 
mehr an ihrer Weiblichkeit besteht. Die Uterustransplantation ist Teil einer Tran
sitionsphase hin zu Mutterschaft, weswegen die Entnahme des Uterus bei den 
Empfänger*innen unkritisch ist, wenn bereits ein Kind geboren wurde. Wie Järv
holm et al. (2020, S. 1858) herausstellen, berichten die Empfänger*innen zwar, dass 
der Uterus eine wichtige Rolle in der Herstellung einer weiblichen Selbstidentität 
gehabt habe – dies sei aber nicht das eigentliche Ziel der Transplantation gewesen: 
»the main goal was to achieve parenthood, not womanhood«. Durch die Spende 
seien sie zu Müttern geworden, so dass der Uterus nun keine Rolle mehr spiele 
und die eigene Weiblichkeit noch intakt sei (Järvholm et al. 2020, S. 1858). Deshalb 
sei die weibliche Selbstidentität auch dann noch gültig, wenn der Uterus wieder 
entnommen werde: »They stressed that without the uterus they still felt complete as 
women« (Järvholm et al. 2020, S. 1859).19 Für die Empfänger*innen sei es normal, 
auch nach der (Wieder-)Entnahme des Uterus keinen Uterus zu haben. Durch 
die Spende verändern sich aber ihre Selbstwahrnehmung, die Sexualität und das 
Körpergefühl (Järvholm et al. 2020). Kritisch sei die Uterusentnahme für die Emp
fänger*innen, die nicht schwanger wurden oder die Fehlgeburten erlitten (Richards 
et al. 2019, S. 32; Järvholm et al. 2020, S. 1860). 

Symbolische Herstellung von Weiblichkeit   

Wie auch die Spender*innen werden die Empfänger*innen durch paternalistische 
Behandlung und Passivierung symbolisch zu Frauen gemacht. In ihrer Studie zur 

19 Der Artikel widerspricht sich an dieser Stelle selbst: Einerseits wird argumentiert, dass nach 
der Entnahme des Uterus die Empfänger*innen nun immer noch als ganze Frauen fühlen, 
andererseits, dass sie sich durch die Entnahme wieder ganz normal bzw. wie vorher fühlen 
würden (Järvholm et al. 2020, S. 1859–1860). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 149 

Soziologie der Schwangerschaft beobachten Hirschauer et al. (2014), wie zeugende 
Elternteile und medizinisches Personal im Diskurs eine aktive Rolle einnehmen, 
während schwangere Personen als passiv und Leben-schenkend positioniert wer
den. Dies geht mit einer Vergeschlechtlichung einher: »Schwangere werden durch 
eine Passivierung ihres Beitrags zur Fortpflanzung gewissermaßen zu Frauen ge
macht« (Hirschauer et al. 2014, S. 266 [HiO]; vgl. Freeman 2015). Wie auch bei den 
Spender*innen müssen die Partner*innen der Empfänger*innen in mehreren Stu
dien der Uterustransplantation zustimmen (Ozkan et al. 2013, S. 471; Brännström 
et al. 2016, S. 262; Wei et al. 2017, S. 347). Im Fall der schwedischen Studie muss 
der Partner der Patientin sogar bei der Uterusentnahme nach der erfolgreichen 
Schwangerschaft zustimmen (Brännström et al. 2015, S. 615). Auch hier werden 
die als Frauen imaginierten Empfänger*innen von den Entscheidungen ihrer (als 
männlich imaginierten) Partner*innen abhängig gemacht und erscheinen unfähig, 
selbstbestimmte Entscheidungen über ihre Körper treffen zu können. 

6.5. Repronormativität und Repronormierung 

6.5.1 Begriffsbestimmung 

Ich konzipiere Repronormativität bzw. -normierung als eine spezifische Erschei
nungsform von (heteronormativer) Disziplinierung. Der Begriff der Repronor
mativität wurde zunächst von der feministischen Juristin Katherine M. Franke 
entwickelt. Sie forderte 2001 in einem Essay, Mutterschaft einer ebensolchen 
kritischen Analyse zu unterziehen wie Heterosexualität und »[t]he centrality, 
presumption, and inevitability of our responsibility for children« kritisch zu hin
terfragen (Franke 2001, S. 183). Nadyne Stritzke und Elisa Scaramuzza fassen das 
Konzept der Repronormativität in Anlehnung an Nina Degeles (2005) Konzeption 
von Heteronormativität folgendermaßen zusammen: 

»Thus, repronormativity is defined by four characteristics. First, binary gendered, 
heterosexual procreation is naturalized by declaring it a biological necessity that 
becomes self-evident. Second, cultural practices and institutions that are gener
ated by repronormativity are reproduced unconsciously. Third, repronormativity is 
institutionalized, in other words, it is not only internalized and reproduced by in
dividuals, but also by social institutions. Fourth, along with these social processes 
of institutionalization comes a reduction of complexity« (Stritzke und Scaramuzza 
2016, S. 146). 

Repronormativität bezeichnet also die gesellschaftliche Annahme, dass alle Men
schen Kinder haben wollen und werden. Repronormativität trifft besonders (weiße, 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

heterosexuelle, nicht-behinderte…) Frauen (hornscheidt 2015, S. 110) und verknüpft 
normative Erwartungen an vergeschlechtlichte Körper mit normativen Erwartun
gen an Reproduktion(-sfähigkeit). So wird, mit der Rechtswissenschaftlerin Theresa 
Richarz (2019, S. 67) gesprochen, das Vorhandensein eines Uterus mit Gebärfähig
keit, Weiblichkeit und (potentieller bzw. zukünftiger) Mutterschaft gleichgesetzt. 
Repronormierung verstehe ich als eine spezifische Form der Disziplinierung, bei 
der Menschen in normativ definierte Reproduktionserwartungen eingefügt wer
den. Das geschieht bspw., wenn von trans Frauen erwartet wird, eine ↗Orchiekto
mie durchführen zu lassen, um sich nicht auf eine ›falsche‹ Weise fortpflanzen zu 
können oder bei der Erwartung, dass alle trans Frauen Interesse an einer Uterus
transplantation haben, um auf eine normative Weise Kinder bekommen zu können. 

6.5.2 Naturalisierung und Essentialisierung des Kinderwunschs 

Kinder bekommen (zu können) wird in den untersuchten Artikeln als fundamenta
les, existenzielles und essentielles Kriterium des Menschseins verhandelt. Das zeigt 
sich z. B. an diesem Zitat aus dem Artikel von Beckmann et al. (2017, S. 389): »Die 
Sehnsucht nach einem Kind gehört wesentlich zum Menschen, das Streben nach 
ihrer Erfüllung zu den grundlegenden Merkmalen der menschlichen Existenz«. Die 
Begriffe ›grundlegend‹ und ›Existenz‹ deuten darauf hin, dass die Autor*innen den 
Kinderwunsch als fundamentales Kriterium für das Menschsein konzipieren. An
dreas Bernard (2014, S. 120) schreibt über das Wort ›Kinderwunsch‹, dass dieses »in
zwischen wie ein zu überwindendes [↗]Krankheitssymptom gebraucht wird«. Ber
nard arbeitet in seiner Analyse auch heraus, dass ein Kinderwunsch für ungewollt 
kinderlose Personen zur Existenzfrage werde und diese Sehnsucht nach einem Kind 
das ganze Leben bestimme (Bernard 2014, S. 442). Der Kinderwunsch wird in den 
untersuchten Artikeln naturalisiert und essentialisiert: »What LDUTx [Live Donor 
Uterus Transplantation, AS] accomplishes is the natural desire of many women to 
become a biological mother« (Testa et al. 2017a, S. 914). Damit geht einher, dass Men
schen, die keine Kinder wollen (die in den untersuchten Artikeln nicht in Erschei
nung treten) nicht als vollständige Menschen konstruiert werden – das Zitat von 
Testa et al. bildet hier (»many women«, nicht »all women«) eine Ausnahme. Järv
holm et al. (2020, S. 1860) erheben die Gefühle und Einstellungen der Uterus-Emp
fänger*innen nach den Operationen und merken an: »The fact that they could now 
hope for pregnancy and motherhood like everyone else meant that a big obstacle 
was gone«. »Wie alle anderen« macht deutlich, dass in diesem Denkstil alle anderen 
Menschen auf eine Schwangerschaft und Elternschaft hoffen. 

Zu diesem allen Menschen unterstellten Kinderwunsch gesellt sich das Argu
ment, dass die Nicht-Erfüllung des Kinderwunsches schwerwiegende physische 
und psychische Konsequenzen haben kann: »Dabei stellt die Erfüllung eines Kinder
wunsches einen wesentlichen Anteil der Lebensqualität dar, und durch ungewollte 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 151 

Kinderlosigkeit kommt es zu einer merklichen Einschränkung des physischen wie 
des psychischen Wohlbefindens« (Beckmann et al. 2017, S. 389). Ein nicht-erfüllter 
Kinderwunsch wird also mit psychischen und physischen Krankheiten, geringem 
Selbstwertgefühl bzw. mit Stigmatisierung und (daraus folgendem) Leiden in Ver
bindung gebracht; Järvholm et al. verknüpfen (den Begriff der) Unfruchtbarkeit mit 
Verlust (»loss[…]«), Verletzbarkeit (»vulnerability«) und Trauma (»trauma«) (Järv
holm et al. 2018, S. 2643; vgl. Daar und Klipstein 2016; Beckmann et al. 2017; Flyckt 
et al. 2018; Järvholm et al. 2020). Dies zeigt sich auch durch den Begriff ›Sehnsucht‹ 
im Zitat von Beckmann et al. oben: Sehnsucht impliziert als Metapher einen so 
starken Wunsch, dass es sich um einen pathologischen Zustand (Sucht) handelt. 
(Ungewollte) Kinderlosigkeit gilt in den Artikeln außerdem als ein Kampf bzw. als 
beschwerlicher Weg. Die Patient*innen »streben« nach dieser Erfüllung (Beckmann 
et al. 2017, S. 389), sie nehmen Risiken auf sich (Flyckt et al. 2018, S. 91), sie geben 
alles (»they had tried their utmost«, (Järvholm et al. 2020, S. 1860)) und sie überwin
den Hindernisse (Järvholm et al. 2020, S. 1860). Die Erfüllung des Kinderwunsches 
ist dagegen mit sehr viel positiveren Begriffen belegt: Ein lange existierender, 
sehnlicher Wunsch, eine lange gehegte Hoffnung geht in Erfüllung (Beckmann et 
al. 2017, S. 389; Järvholm et al. 2020, S. 5) und sorgt so für eine emotionale Katharsis 
»to experience the ultimate supreme feeling of childbirth« (Hegde 2017, S. 311), bzw. 
das magische Erlebnis von Geburt und Mutterschaft: »the ›magical‹ experience of 
motherhood« (Hegde 2017, S. 310). 

Kinder bekommen zu wollen ist also in diesem Diskursstrang nicht nur ein 
sehnlicher Wunsch, sondern ein fundamentales, menschliches Bedürfnis, von 
dem die Gesundheit der Leidenden abhängt. Ein unerfüllter Kinderwunsch wird 
von den Autor*innen der Studien medikalisiert, also als Problem konstruiert, das 
von Mediziner*innen und durch medizinische Intervention zu lösen ist. Damit 
werden argumentativ Uterustransplantationen zur Therapie von AUFI erklärt (vgl. 
Hegde 2017, S. 309). Es scheint eine Legitimierungsstrategie für Uterustransplan
tationen zu sein, dass die Autor*innen der Studien ungewollte Kinderlosigkeit 
und Unfruchtbarkeit derart emotionalisieren und darstellen. Schließlich handelt 
es sich um medizinische Eingriffe, die erhebliche Risiken bedeuten, aber nicht 
(über-)lebensnotwendig sind. In der Darstellung der Forscher*innen sind Uterus
transplantationen aber deswegen wichtige Forschung, da sie Leiden verringern und 
die psychische und physische Gesundheit der Patient*innen verbessern. Dabei wer
den allerdings Menschen unsichtbar gemacht, die keinen Kinderwunsch verspüren. 
In einer heteronormativen Gesellschaft wird also nicht nur davon ausgegangen, 
dass alle Menschen endogeschlechtlich, cisgeschlechtlich, heterosexuell, allosexu
ell, ↗alloromantisch und ↗monosexuell sind, sondern auch, dass alle Menschen 
einen Kinderwunsch haben. Ein Teil heteronormativer Disziplinierung besteht 
dementsprechend darin, Menschen in diese spezifische Form und Vorstellung von 
Familie(-ngründung) zu normieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

6.5.3 Vergeschlechtlichte Repronormierung 

Die Repronormierung trifft, wie ich im Folgenden darstelle, ganz besonders 
Frauen. In der Reproduktionsmedizin wird Weiblichkeit häufig biologisiert bzw. 
cisnormativ definiert (d. h. an bestimmte Organe wie Brüste, Uterus und Eileiter 
gebunden) und der Wunsch nach Schwangerschaft und Mutterschaft essentia
lisiert (also zu einem zentralen, inhärenten Kern von Weiblichkeit erklärt). Dies 
arbeiten z. B. Hirschauer et al. (2014, S. 267) in ihrer Soziologie der Schwanger
schaft heraus: »Sie [die biomedizinische Sichtweise, AS] konzipiert Frauen als 
hormonell bestimmte Gattungswesen, die durch die Schwangerschaft gewisser
maßen zu ihrer natürlichen Bestimmung kommen, also zu dem werden, was ihre 
Geschlechtszugehörigkeit für sie vorsieht«. Frauen werden permanent in ihrer Re
produktionsfähigkeit angesprochen und damit überhaupt erst zu Frauen gemacht: 
»Die Gesellschaft adressiert die stillschweigende aber mächtige Erwartung ihrer 
eigenen generationellen Fortsetzung primär an Frauen, und umgekehrt wird das 
Frausein wesentlich durch diese Erwartung bestimmt: Eine Frau ist, wer Kinder 
kriegen kann und kriegen wird« (Hirschauer et al. 2014, S. 264). 

So bezeichnen Testa et al. (2017a, S. 914) Schwangerschaft und Mutterschaft als 
natürlichen Wunsch vieler Frauen. Api et al. (2017, S. 234) zitieren eine Vorschrift 
der International Federation of Obstetrics and Gynecology, die es als unethisch auf
fasst, jungen Frauen den Uterus zu entnehmen, die nicht »the desired number of 
children« hätten. Für wen hier die gewünschte Anzahl an Kindern geboren werden 
sollte (Patient*in? Ärzt*innen?), wird bei Api et al. nicht ausgeführt. Lefkowitz et 
al. (2013, S. 924) schreiben: »Furthermore, we do not believe that, ethically, a nulli
parous woman, who has by her own volition never desired to bear children, should 
be rejected as a potential donor on this basis«. Auffällig an diesem Satz sind die zahl
reichen Verneinungen – sie deuten auf die starke soziale Norm hin, die hier impli
zit verhandelt wird: Frauen wollen und sollen Kinder gebären – die Betonung der 
Ausnahme hier stärkt die Norm, anstatt sie zu dekonstruieren. Die Rechtswissen
schaftlerinnen Andrea Büchler und Eva Schlumpf analysieren die Essentialisierung 
des Kinderwunschs und Vergeschlechtlichung von Reproduktionsarbeit treffend: 

»Nur die Frau, welche das Kind selbst zur Welt bringt, erfüllt die Anforderungen an 
das Muttersein. Die Funktionalisierung des weiblichen Körpers bezieht sich nicht 
nur auf das Muttersein, sondern auch auf das Mutterwerden. Die Möglichkeit, ein 
Kind auf die Welt zu bringen, wird als Teil weiblicher Identität betrachtet. Un
fruchtbarkeit führt zur Enttäuschung einer privaten und gesellschaftlichen Erwar
tung« (Büchler und Schlumpf 2017, S. 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 153 

Das Leiden an der Kinderlosigkeit wird in den Artikeln ebenfalls vergeschlechtlicht 
(vgl. Mense 2004) – es sind Frauen, die an Kinderlosigkeit leiden und die den 
Wunsch verspüren, Kinder zu bekommen (Daar und Klipstein 2016, S. 384). 

Zentral an Repronormierung ist also die Annahme, dass alle Menschen, ganz 
besonders aber Frauen, einen Kinderwunsch haben und Eltern werden wollen. Die 
untersuchten Studien nutzen repronormative Argumente, um die Legitimität ihrer 
Forschung abzusichern, normieren aber im selben Schritt Frauen und Menschen all
gemein. Wie sich zeigt, werden auch Menschen repronormiert, die heteronormati
ven Vorgaben zu Geschlecht und sexueller Orientierung entsprechen. 

6.5.4 Repronormierung von trans und inter* Personen 

Wie geht nun aber der Diskursstrang zu Uterustransplantationen mit trans und 
intergeschlechtlichen Personen und deren Reproduktionswünschen um? Nadyne 
Stritzke und Elisa Scaramuzza (2016, S. 141) schreiben in ihrem Artikel zu trans und 
inter Personen und Schwangerschaft: »The question of pregnancy is either a lived 
or a painfully and violently denied corporeality for trans* and intersex people«. 

Zunächst ist die Reproduktionsmedizin als ein von Heteronormativität durch
zogener Raum zu verstehen. In ihrem Artikel ›Space invaders: queer and trans 
bodies in fertility clinics‹ geht die Aktivistin und Soziologin Rachel Epstein auf 
die Situation von queeren, insbesondere trans Patient*innen in der Reprodukti
onsmedizin ein. Sie beschreibt diese als heteronormativen Raum, in dem nicht- 
cisgeschlechtliche und nicht-heterosexuelle Personen unintelligibel sind: »Bodily 
secretions, bodily productions and body parts are routinely linked to sexed and gen
dered bodies, normative sexual orientations and predictable (heterosexual) practi
ces« (Epstein 2018, S. 1041). Auch Sarah Charlotte Dionisius (2021, S. 106) arbeitet in 
seiner*ihrer Dissertation zu queeren Praktiken der Reproduktion heraus, dass die 
↗sexuelle Orientierung der lesbischen Befragten »innerhalb des heteronormativ 
strukturierten Kliniksettings eine Störung der ›Matrix der Intelligibilität‹« darstellt. 
Für die Reproduktionsmedizin gilt, wie Epstein (2018, S. 1047) herausstellt: »Body 
parts=gametes=sex=gender=sexual orientation=sexual practice«. Es kommt also 
in der Reproduktionsmedizin zu einer unhinterfragten, heteronormativen Gleich
setzung von Genitalien, ↗Gameten, Geschlecht, Geschlechtsidentität und -rolle, 
sexueller Orientierung und ausgeübten sexuellen Praktiken. Die Reproduktionsme
dizin sei, so Epstein, hyper-vergeschlechtlicht und hyper-heterosexualisiert, z. B. 
indem alle Personen, die potentiell schwanger werden können als ›mommy‹ ange
sprochen werden und Personen, die Spermien produzieren können, als heldenhafte 
Männer gedeutet werden: »women patients applaud when a man visits the donation 
room and returns with his sample in record time« (Epstein 2018, S. 1043). Dabei 
ermöglicht die Reproduktionsmedizin für Epstein eigentlich die Entkopplung der 
Reproduktion von Endo- bzw. Cisgeschlechtlichkeit und Heterosexualität: »When 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

reproduction is separated from conjugal sex and the heterosexual married couple, 
a myriad of transgressive social and political possibilities are opened, and kinship 
structures that fall outside this naturalized schema become potentially intelligible« 
(Epstein 2018, S. 1041). 

Repronormierung von inter* Personen   

In der Medizin wird in Bezug auf Reproduktionsfähigkeit auf zwei unterschiedli
che Arten mit intergeschlechtlichen Menschen umgegangen: Erstens werden inter* 
Personen durch die Medizin unfruchtbar gemacht oder zumindest als unfruchtbar 
imaginiert, vermutlich dann, wenn sie als geschlechtliche Zwischenwesen imagi
niert werden (Costello 2014, S. 68). So wird in einer der untersuchten Studien eine 
Frau vom Erhalt eines Uterus ausgeschlossen, da in den vorbereitenden Untersu
chungen klar wird, dass diese Frau intergeschlechtlich ist – weiter begründet wird 
der Ausschluss allerdings nicht (Johannesson et al. 2018, 331e6). Diese Verunmög
lichung von Reproduktion für inter* Personen geschieht, wie ich argumentieren 
möchte, auch deswegen, um eine zweigeschlechtliche, endonormative Ordnung zu 
schützen (vgl. Stritzke und Scaramuzza 2016, S. 143). 

Zweitens werden inter* Personen (wie z. B. auch im Fall des MRKH-Syndroms), 
wenn es vermutlich medizinisch möglich und imaginierbar ist, als nicht wirklich 
intergeschlechtlich bzw. als ›Pseudohermaphroditen‹ klassifiziert (Costello 2014, 
65–66). In diesem Fall setzt die Medizin viel daran, diese inter* Personen in re
produktive Normen zu disziplinieren, ihnen also die Möglichkeit zu geben, sich 
gemäß des zugewiesenen und normierten Geschlechts fortzupflanzen und damit 
intelligibel zu werden (Gregor 2015) – wie z. B. durch eine Uterustransplantati
on. Für Ärzt*innen gilt dann eine Elternschaft intergeschlechtlicher Menschen in 
ihrem zugewiesenen Geschlecht (d. h. zeugende Elternschaft bei männlich zuge
wiesenen Personen und Schwangerschaft bei weiblich zugewiesenen Personen) als 
Bestätigung und Erfolg der medizinischen Zuweisung. Das geschieht unabhängig 
davon, wie die jeweiligen Personen sich und die Art ihrer Elternschaft selbst kon
zeptualisieren (Costello 2014, S. 70). Hier wird sichtbar: Die Medizin verhinderte 
lange, dass intergeschlechtliche Menschen eigene genetische Kinder bekommen 
konnten (Richarz 2019, S. 59) – während im Fall des MRKH-Syndroms großer Wert 
darauf gelegt wird, dass die Patient*innen nicht intergeschlechtlich sind und sich 
repronormativ, d. h. innerhalb einer binären Logik, fortpflanzen (s.o.). 

Repronormierung von trans Männern   

Trans Männer werden von einigen Forscher*innen als potentielle Spender von Uteri 
verhandelt (Api et al. 2017; Beckmann et al. 2017, S. 394; Nakazawa et al. 2019). Dabei 
werden sie nicht selten repronormiert. Eine türkische Studie untersucht, ob trans 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 155 

Männer als Spender für Uterustransplantationen infrage kommen und kommt zu 
dem Ergebnis, dass sie biologisch, sozial und juristisch ideale Spender seien: sie un
terzögen sich in jedem Fall einer Hysterektomie20, seien meistens jung und gesund, 
hätten bereits extensive psychologische Betreuung und würden die Entscheidung 
nicht bereuen (Api et al. 2017). Von den befragten trans Männern stimmten nach ei
nem Aufklärungsgespräch 84 % einer potentiellen Spende zu (Api et al. 2017, S. 235). 
Ein Ausschlusskriterium sei, dass die trans Männer selbst noch nie schwanger wa
ren21 und deswegen die Funktionalität des Uterus nicht bewiesen sei. Auch im Arti
kel von Beckmann et al. wird auf die passende rechtliche Möglichkeit in Deutschland 
hingewiesen – so sei es möglich, einen Uterus bei einer Hysterektomie aufgrund von 
↗Geschlechtsdysphorie für eine Transplantation zu spenden (Beckmann et al. 2017, 
S. 394). In der Studie von Nakazawa et al. gaben 19 % der Befragten an, dass sie trans 
Männer für akzeptable Spender hielten (Nakazawa et al. 2019, S. 6). Trans Männern 
wird in den untersuchten Artikeln also einerseits zugeschrieben, grundsätzlich an 
Dysphorie bezüglich ihres Uterus zu leiden und eine Hysterektomie anzustreben 
und andererseits der Wunsch nach einer eigenen Schwangerschaft grundlegend ab
gesprochen. So werden trans Männer in cisnormative Normen eingefügt und wer
den dadurch intelligibel für ein cisnormatives Geschlechtersystem. 

Murphy äußert in seinem Artikel, dass es trans Männern möglich gemacht wer
den sollte, aus ihren Eizellen Spermien herstellen zu lassen22, sodass sie genetische 
Väter ihrer Kinder sein können, da »[t]he interest in being the gametic father of their 
children is after all, broadly shared by men and qualifies therefore as a male-typical 
trait« (Murphy 2015, S. 394–395). Dies lese ich als Cisnormierung von trans Personen 
– da Murphy hier für trans Männer die Möglichkeit priorisiert, sich wie cis Män
ner fortzupflanzen. Es sollen also geordnete reproduktive Verhältnisse geschaffen 
werden, die eine cisnormative Definition von Geschlecht nicht angreifen: Von trans 
Männern wird erwartet, keinen Uterus haben zu wollen sowie nicht schwanger zu 
werden, aber Kinder zeugen zu wollen, während von Frauen ohne Uterus – seien sie 
trans oder MRKH-Patient*innen – erwartet wird, einen Uterus haben und schwan
ger werden zu wollen. 

Repronormierung von trans Frauen   

Die Frage danach, ob auch trans Frauen (sowie cis Männer bzw. Menschen aller Ge
schlechter) einen Uterus erhalten können sollten, wird in den Artikeln unterschied

20 Das ist natürlich faktisch falsch – viele trans Männer führen keine Hysterektomie durch. 
21 Auch dies ist falsch – viele trans Männer werden schwanger und gebären Kinder (vgl. Spahn 

2017a); insbesondere, da in Deutschland seit 2011 und in der Schweiz seit 2017 der Sterilisa
tionszwang für eine juristische ↗Transition aufgehoben ist. 

22 Hierzu existiert bisher kein wirksames Verfahren. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

lich diskutiert – wie erwähnt, ist dies aktuell durch die Montreal-Kriterien verhin
dert. In mehreren Studien wird berichtet, dass trans Frauen unter den interessier
ten Empfänger*innen sind, sie werden aber ausgeschlossen (Arian et al. 2017, S. 191; 
Johannesson et al. 2018, 331e6). 

Trans Frauen und cis Männer als Empfänger*innen von Uterustransplantaten 
sind Gegenstand des Artikels von Murphy (2015). Murphy setzt sich darin mit den 
Thesen des Philosophen Robert Sparrow auseinander, der schreibt, dass trans 
Frauen »may be expected to have a strong interest in being able to fulfill the bio
logical role of being a mother« (Sparrow 2008, S. 283; zitiert nach: Murphy 2015, 
S. 390). Murphy führt aus: »It is not simply ›frivolous‹ for transwomen to assert 
an interest in gestation. Gestation can play a key role in expressing and consoli
dating a female identity« (Murphy 2015, S. 392; vgl. Jones et al. 2019, S. 152). Trans 
Frauen träfen die Entscheidung, schwanger werden zu wollen, also nicht leicht
fertig. Weiblichkeit und der Wunsch nach Schwangerschaft werden hier als sich 
gegenseitig konsolidierend verhandelt, womit eine cisnormative Repronormierung 
einhergeht. Denn nach dieser Logik wären trans Frauen keine ›richtigen‹ Frauen, 
wenn sie nicht den Wunsch hätten, selbst schwanger zu werden. Trans Frauen 
werden hier also in Reproduktionserwartungen an cis Frauen eingefügt, um sie 
als ›richtige‹ Frauen akzeptieren zu können. Murphy (2015, S. 396) spekuliert auch, 
dass trans Frauen gesellschaftlich akzeptierter wären, könnten sie selbst schwanger 
werden, da Schwangerschaften »female-typical behavior« seien. Damit wird ein 
repronormatives Frauenbild zementiert. 

In den Artikeln wird in Bezug auf Uterustransplantationen für trans Frauen 
auch verhandelt, mit welchem Ziel diese durchgeführt werden würden. Trans 
Frauen könnten nicht nur für eine Schwangerschaft einen Uterus wollen, sondern 
grundsätzlich auch für die Linderung von körperlicher Dysphorie, weshalb dann 
keine Hysterektomie nach erfolgter Schwangerschaft vorgenommen werden würde 
(Hammond-Browning 2019, S. 1322). Lefkowitz et al. (2013, S. 925) schlagen statt 
einer Uterustransplantation als Therapie gegen Dysphorie Psychotherapie vor. 
Hieraus ergibt sich die Frage, wieso diese Überlegungen nicht auch für MRKH-Pa
tient*innen (bzw. alle Frauen mit unerfülltem Kinderwunsch) gelten, die ebenfalls 
darunter leiden, nicht schwanger werden zu können. Der Unterschied, würde ich 
argumentieren, liegt in der Konstruktion von MRKH-Patient*innen als »biological« 
(Hammond-Browning 2019, S. 1322) bzw. »genetic females« (Lefkowitz et al. 2013, 
S. 924) mit einem physischen Problem – im Gegensatz zu trans Frauen, deren 
Geschlecht nicht biologisiert wird, sondern als psychisches Problem gilt. 

Die Artikel sind sich grundsätzlich darüber einig, dass Uterustransplantationen 
zum aktuellen Zeitpunkt noch nicht für trans Frauen durchgeführt werden kön
nen, da die Forschung noch nicht weit genug sei. Der Ausschluss von trans Frau
en ist allerdings für die Autor*innen begründungsbedürftig (Lefkowitz et al. 2013, 
S. 924). So wird u. a. diskutiert, ob trans Frauen ebenfalls als Frauen mit AUFI defi

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 157 

niert werden könnten (vgl. Lefkowitz et al. 2013, S. 924), womit sich ein Anspruch auf 
Uterustransplantationen ergeben könnte. Der Forschungsprozess hin zur Ermögli
chung von Uterustransplantationen für trans Frauen wird von den Autor*innen mit 
der Metapher einer Bergbesteigung beschrieben: Er sei »not […] insurmountable« 
(Hammond-Browning 2019, S. 1322) bzw. »interesting, yet daunting« (Lefkowitz et 
al. 2013, S. 924), also eine gewaltige, einschüchternde Aufgabe. 

Wenn nun trans Frauen ein Anrecht auf Uterustransplantationen hätten, hätten 
dies in den Augen der Autor*innen auch cisgeschlechtliche Männer (Lefkowitz et 
al. 2013, S. 924; Murphy 2015, S. 390). Cisgeschlechtliche Männer, die entweder 
in gleichgeschlechtlichen Beziehungen oder ohne romantische Beziehung leben, 
könnten sich bspw. für eine eigene Schwangerschaft durch Uterustransplantation 
interessieren. Die Artikel setzen sich mit den gesellschaftlichen Konsequenzen 
auseinander, die Schwangerschaften von trans Frauen und cis Männern hätten: 
»Another possible objection raised against gestation by transgender women is 
that it could alter the social meaning of sexed bodies« (Murphy 2015, S. 389). So 
argumentiert auch der von Murphy zitierte Philosoph Sparrow: 

»Any argument for a right to reproductive liberty that extends as far as a man’s 
right to become pregnant has lost contact with the facts about the biology of re
production and its significance in a normal human life, [facts] that have made it 
plausible to defend the existence of such a right in the first place« (Sparrow 2008, 
S. 286; zitiert nach Murphy 2015, S. 391). 

Auch hier zeigt sich, dass der Diskursstrang zu Uterustransplantationen geord
nete reproduktive Verhältnisse schaffen möchte – und nicht die Aufweichung von 
normativen Geschlechternormen und -vorstellungen. Erste Forschungsergebnisse 
deuten darauf hin, dass cis Männer zwar theoretisch an einer eigenen Schwan
gerschaft (auch mithilfe einer Uterustransplantation) interessiert sein können, 
diese aber als inkompatibel mit Männlichkeit verstehen und daher nicht schwanger 
werden wollen würden (Mavuso 2023). 

6.6 Fazit 

Inwiefern zeigt sich in der Analyse das Spannungsfeld zwischen Queering 
und Essentialisierung?   

In meiner Analyse habe ich das Spannungsfeld zwischen dem Queering und der 
Re-Essentialisierung von Geschlecht untersucht. Während Uterustransplantatio
nen theoretisch das Überschreiten von Geschlechtergrenzen und das Queeren 
von Geschlecht, Sexualität und Familie ermöglichen, sowie heteronormative Fort

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

pflanzungslogiken infrage stellen und durchkreuzen könnten (indem z. B. die 
Schwangerschaften von Menschen ermöglicht werden, die keine endo- und cisge
schlechtlichen Frauen sind (vgl. Kalender 2020)), wird in der Analyse das Gegenteil 
deutlich. Uterustransplantationen und der Diskurs darüber werden eher dazu 
genutzt, ein heteronormatives System zu stützen (wie andere Reproduktionstech
nologien auch): Die Empfänger*innen der Uteri sind zu einem großen Teil weiße, 
heterosexuelle Akademiker*innen und werden nicht als intergeschlechtlich oder 
queer, sondern als endo- und cisgeschlechtlich eingeordnet, um ihren Anspruch auf 
Uterustransplantationen zu untermauern. Sie werden gerade über ihre (durch eine 
Uterustransplantation hergestellte) Reproduktionsfähigkeit zu Frauen gemacht, 
also repronormiert, und in ein heteronormatives Leben mit genetisch eigenen 
Kindern und einer stabilen heterosexuellen Partnerschaft diszipliniert. Zentral ist 
hierbei, dass sie als Frauen selbst schwanger werden und ihre eigenen genetischen 
Kinder auf die Welt bringen sollen. Der soziale und familiäre Druck, der auf den 
potentiellen Empfänger*innen lastet, wird (anders als bei den potentiellen Spen
der*innen) in den Artikeln nur unzureichend aufgegriffen. Sie müssen bspw. nicht 
vor aufdringlichen Verwandten geschützt werden, die ihren Uterus für eine Spende 
anbieten, obwohl der*die Empfänger*in möglichweise keine Kinder bekommen 
möchte. 

Queere Körper, Reproduktionspraxen und Verwandtschaftsverhältnisse wer
den dagegen in diesem Diskursstrang nicht sichtbar und scheinen unintelligibel, 
außer wenn sie in heteronormative Reproduktionslogiken diszipliniert werden 
können: Inter* und trans Personen werden in diesem Diskursstrang repronor
miert, d. h. ihnen werden Möglichkeiten angeboten, wie sie sich innerhalb eines 
heteronormativen Rahmens fortpflanzen können. Darüber wird versucht, geordne
te vergeschlechtliche Verhältnisse zu schaffen: von (trans) Männern wird erwartet, 
Kinder zeugen zu wollen, von (trans) Frauen, schwanger sein zu wollen. Die Medizin 
zeigt sich als von Heteronormativität durchzogen und sie reproduzierend. 

Wie wird medizinisches Wissen generiert? Was sind seine Entstehungsbedingungen?   

Wie Martin Nonhoff (2019, S. 30–31) in seiner Kritik der kritischen Diskursanalyse 
fordert, habe ich in meine Analyse die Generierung und Entstehungsbedingun
gen des von mir analysierten Wissens miteinbezogen. Der Diskursstrang ist von 
der Öffentlichkeit abgekapselt: Sprecher*innen und intendiertes Publikum sind 
Wissenschaftler*innen, spezifisch Mediziner*innen. Die Artikel beziehen sich 
fast ausschließlich auf medizinische Quellen. Die (potentiellen) Empfänger*innen 
und Spender*innen gehören weder zum Publikum noch haben sie selbst Spre
cher*innen-Rollen im Diskurs inne. Die Forscher*innen unterliegen einer Vielzahl 
an institutionellen, disziplinären und sozialen Zwängen und Machtverhältnissen, 
wie Richtlinien der verschiedenen Journals, die bestimmen, welche Ergebnisse 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 159 

publiziert werden können. Außerdem müssen die Forscher*innen auf verschiedene 
gesellschaftliche Sorgen eingehen, um ihre Forschung vor Kritik abzusichern und 
zu legitimieren. So reagieren sie immer wieder auf gesellschaftliche Bedenken 
zur Reproduktionsmedizin, wie z. B., dass diese die heterosexuelle, bürgerliche 
Kernfamilie in Frage stelle, als cisgeschlechtlich und heterosexuell imaginierte 
Frauen ausnutze oder das Kindeswohl der entstehenden Kinder gefährde. Gegen 
diese Befürchtungen müssen sich die Forscher*innen permanent absichern und 
ihre Forschungen legitimieren. Dazu medikalisieren und emotionalisieren sie un
gewollte Kinderlosigkeit und konstruieren die Empfänger*innen als Personen, die 
gegen die ungewollte Kinderlosigkeit alles Menschenmögliche unternehmen. Sie 
versichern den Leser*innen, dass durch diese Methode nicht einfach alle Menschen 
Eltern werden können, sondern dass sie nur bestimmten Personen zu einer Ute
rustransplantation und damit zu Kindern verhelfen. Da Uterustransplantationen 
einen erheblichen, nicht (über-)lebensnotwendigen Eingriff in den Körper von 
Spender*innen und Empfänger*innen bedeuten, müssen sie diese Argumenta
tionen trotz der gesellschaftlichen Wirkmächtigkeit von Heteronormativität und 
Repronormativität vorbringen. 

Wie alle anderen Diskurse auch, findet dieser Diskurs(-strang) innerhalb gesell
schaftlicher Wertehorizonte und Wissensordnungen statt. Als legitimes Wissen gilt 
in diesem Diskurs naturwissenschaftliches Wissen von Expert*innen, während das 
Wissen der anderen beteiligten Akteur*innen nicht (ungefiltert und unbearbeitet) 
gehört wird. Selbstverständlich wird aber auch das Wissen der Expert*innen durch 
die ritualisierten Regeln bzw. Machtsysteme des Diskurses (z. B. Anforderungen an 
die akademische Qualifikation der Autor*innen) gefiltert und normiert und erreicht 
erst dadurch den Status des gültigen, ›wahren‹ Wissens. Das Expert*innenwissen 
ist keineswegs neutral, sondern durch die (unreflektierten) Vorannahmen, Erfah
rungen, Emotionen und Überzeugungen der Individuen geprägt und reproduziert 
damit Heteronormativität. Auch lassen sich Aspekte erkennen, die einem Tabu un
terliegen. Äußerungen zu einer völligen Dekonstruktion von Geschlecht, spezifisch 
der Entkopplung von Geschlecht und Reproduktionsfähigkeit, sind im Diskurs nicht 
zu finden und würden vermutlich zum Ausschluss von diesem Diskursstrang füh
ren: Während Uterustransplantationen für trans Frauen als legitime Möglichkeit 
diskutiert werden und ihr Ausschluss aus den Studien erklärungsbedürftig ist, gilt 
dies nicht für cis Männer. Trans Frauen in ein repronormatives und cisnormatives 
Frauenbild zu integrieren ist also vorstellbar – schwangere Männer sind dies nicht. 

Inwiefern zeigt sich in der Analyse der medizinische Denkstil? Was macht diesen aus?   

Die Forscher*innen, die Uterustransplantationen (weiter-)entwickeln und durch
führen, können nach Ludwik Fleck (1980 [1935]) als Denkkollektiv beschrieben wer
den, die einen spezifischen Denkstil miteinander teilen. In diesem Denkstil gibt es, 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

wie ich aufgezeigt habe, nur ein Kriterium dafür, was Frauen definiert: das Vorhan
densein eines Uterus. Haben Frauen keinen Uterus (z. B. weil sie transgeschlecht
lich sind oder das MRKH-Syndrom haben), wird das problematisiert – insbesonde
re, da die Frauen dann nicht reproduktionsfähig sind (zumindest in einem körper
lichen, heteronormativen Verständnis). Während die Medizin also große Anstren
gungen unternimmt, um Frauen23 ohne Uterus materiell (durch die Transplantati
on) und damit einhergehend auch symbolisch (durch paternalistische Behandlung) 
zu Frauen zu machen, werden die Frauen, die ihren Uterus spenden und dadurch 
verlieren, verdächtig. Mit verschiedenen Techniken werden sie jedoch dann symbo
lisch zu Frauen und Müttern gemacht und so wieder in eine heteronormative Ord
nung eingefügt. 

Wie in Kapitel 3.4 ausgeführt, unterscheidet Ludwik Fleck verschiedene Struk
turen von Denkkollektiven. Nach Fleck (1980 [1935], S. 156–157) liegt wissenschaftli
ches Wissen zunächst in Form der Zeitschriftenwissenschaft vor. Der Diskursstrang 
zu Uterustransplantationen befindet sich aktuell in diesem Stadium; er ist noch 
nicht als Lehrbuchwissenschaft konsolidiert. Damit lassen sich nach Fleck die 
Entstehung und Entwicklung wissenschaftlicher Tatsachen und die Diskussionen 
darum, was als ›richtiges‹ und ›wichtiges‹ Wissen gilt, analysieren. Als zentralen 
Diskussionspunkt habe ich die Inklusion von trans Frauen als potentielle Emp
fänger*innen herausgearbeitet. Während trans Frauen so einerseits in das hete
ronormative Frauen-Bild der Forscher*innen diszipliniert werden können, stehen 
sie auch für das Potential der Aufweichung von Körper- und Geschlechtergrenzen; 
schließlich könnten über die Inklusion von trans Frauen in der Logik des Diskurs
strangs auch cis Männer als potentielle Empfänger für eine Uterustransplantation 
infrage kommen. 

Inwiefern zeigt sich Heteronormativität als Ideologie?   

In Kapitel 2.5.2 habe ich Ideologie als eine Form von heteronormativer Herrschafts
technik identifiziert und konzipiert. Ideologien, so habe ich ausgeführt, erhalten 
Machtverhältnisse aufrecht, während ihre ideologische Durchsetzung gleichzeitig 
unsichtbar bleibt (Lazar 2007b, S. 6–7). Heteronormative Ideologie sichert also 
Heteronormativität als Machtstruktur ab und legitimiert sie. In dem von mir un
tersuchten Diskursstrang präsentiert sich Heteronormativität als machtvolle, weit 
verbreitete und in den ganzen Diskursstrang hineingewobene Ideologie, welche die 
Weltsicht, Normen, Handlungen, Äußerungen und Annahmen der Forscher*innen 
strukturiert. Gleichzeitig findet Heteronormativität in der Medizin einen materiel
len Ort, der sie trägt (vgl. Schmidt 2021, S. 87). Sie (und mit ihr das Machtverhältnis) 

23 Dies gilt auch für trans Frauen, die außer in der Reproduktionsmedizin, ebenfalls medizi

nisch normiert und symbolisch zu Frauen gemacht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 161 

wird durch diesen Diskurs (wie durch viele andere auch) reproduziert und aufrecht
erhalten. Heteronormativität wird gleichzeitig nicht als Ideologie erkannt, sondern 
bleibt unhinterfragt, was ihre Wirkmächtigkeit bestätigt. Die in diesem Diskurs
strang implizit verhandelten Normen wirken nicht nur auf AUFI-Patient*innen 
und ihre Angehörigen, sondern haben eine gesamtgesellschaftliche Wirkung – z. B. 
durch die Essentialisierung und Naturalisierung des Kinderwunsches, der in den 
Artikeln als fundamentales Kriterium des Menschseins verhandelt wird. 

Uterustransplantationen, so habe ich im Anschluss an Motakef und Wöhlke 
(2013, S. 98) theoretisiert, sind auf dreifache Weise Reproduktionspraxen: Im Sinne 
einer Fürsorge-Logik, im Sinne der Herstellung von ‒ in diesem Fall ‒ Frauenkör
pern, die heteronormativen Normen entsprechen, und im Sinne der Ermöglichung 
von Schwangerschaften und Geburten. Der Diskurs um Uterustransplantationen 
funktioniert aber auch als metaphorisches Reproduktionsorgan für Heteronor
mativität. Wie ich herausgearbeitet habe, lassen sich anhand von Uterustrans
plantationen exemplarisch Körper-, Geschlechter-, Sexualitäts-, Beziehungs- und 
Familiennormen in der medizinischen Forschung analysieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403969-006 - am 13.02.2026, 11:19:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

