
2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 59

Anderer und innerrassistischer Teilungs- und Spaltungslogiken andererseits (Kapitel

3.2 und 4.3).

Um diesem hier beispielhaft angedeuteten Nachwirkungsbezug systematischer

nachgehen zu können, wird im Folgenden auf den Zusammenhang gegenwärtiger

gesellschaftlicher Erinnerungsdiskurse im Hinblick auf ›Gastarbeit‹ in Deutschland

eingegangen (Kapitel 2.6). Hierfür werden zunächst die voraussetzungsvolle Grund-

lage (Kapitel 2.6.1) und darauf aufbauende, exemplarische Lesarten (Kapitel 2.6.2 und

2.6.3) für den erinnernden Umgang mit ›Gastarbeit‹ skizziert. Im Fokus steht dabei,

rassistische Nachwirkungen im Umgang mit migrantischen, arbeitenden Anderen in

Deutschland nachzuzeichnen, die sich in gegenwärtigen gesellschaftlichen Diskur-

sen über ›Gastarbeit‹ (nicht) zeigen. Die hier fokussierten Nachwirkungen beziehen

sich damit auf die Zeit ›nach der Gastarbeit‹ und korrespondierende, hegemoniale

Erinnerungsdiskurse über Migration in Deutschlands Gegenwart.

2.6 Auf dem Weg in die Migrationsgesellschaft?

Die in den letzten Jahren erschienenen und gegenwärtig zu verzeichnenden, öffent-

lichen Positionierungen, politischen Erklärungen, medialen Verhandlungen sowie

künstlerischen und journalistischen Arbeiten zeugen davon, dass das Thematisieren

von Arbeitsmigration zu einem gesellschaftlichen und ›gesellschaftsfähigen‹ Topos

geworden ist. Noch vor rund 15 Jahren konstatierten Jan Motte und Rainer Ohliger

(2004a, S. 17ff.) hingegen eine nur zögerlich und vereinzelt stattfindende Erinnerung

der Migrationsgeschichte in Deutschland. Die Zunahme an öffentlichen Erinne-

rungspraktiken in den letzten zehn Jahren kann als ein Prozess der Einspeisung

von Arbeitsmigration in das kollektive Gedächtnis31 und damit in den gemeinsamen

Wissensbestand einer Gesellschaft gedeutet werden. Durch die vermehrte öffent-

liche Thematisierung wird deutlich, dass die Geschichte der Arbeitsmigration im

Begriff ist, signifikanter Teil eines erinnerungsbezogenen Diskurses in Deutschland

zu werden, wenngleich der Erinnerungsdiskurs hierzulande nach wie vor zentral mit

dem Nationalsozialismus und der Shoah assoziiert wird (vgl. Motte/Ohliger 2004a,

S. 21). Insbesondere der Anstieg musealer Inszenierungen zu Arbeitsmigration in

Deutschland; allen voran das DOMID (Dokumentationszentrum und Museum über

die Migration in Deutschland e. V.) in Köln sprechen hierfür. Auch finden zuneh-

mend biografisch orientierte Ansätze, die als eine Form der Archivierung erzählter

Lebensgeschichte im Sinne einer »Oral History« (Kuhn 2010) für ein breites Leser_in-

nenpublikum verstanden werden können, mehr und mehr Anklang.32 Wenn selbst im

»Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland« mit der Ausstellung »Immer

bunter. Einwanderungsland Deutschland« (Deutsches Historisches Museum 2016)

geworben wird, scheint die Arbeitsmigration spätestens Einzug in die gesellschaftliche

31 Siehe hierzu die Arbeiten von Aleida Assmann (2006) und Jan Assmann (1988).

32 Hier ist exemplarisch auf das »migration-audio-archiv« (2007) hinzuweisen, das neben autobio-

grafischen Erzählungen auch Unterrichtsmaterialien für die Arbeit an Schulen bereitstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Die Anderen ge-brauchen

Mitte zu gehalten zu haben.33 Auch von offizieller politischer Seite werden klare Worte

gefunden; so konstatiert das Presse- und Informationsamt der Bundesregierung (2015),

dass »Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter […] unsere Geschichte geprägt [haben] und

ihre Leistungen […] zu würdigen [sind]«.

So scheint sich in Bezug auf die Narration und die Vermittlung der ›Gastarbeit‹ und

Menschen der sog. ersten Migrationsgeneration als ›Arbeiter_innen der ersten Stunde‹

in der gegenwärtigen Erinnerungspraxis – neben der negativen und oftmals abstreiten-

den Tendenzen – eine Bejahung, nahezu ein ›Bekennen‹ zur Arbeitsmigration als Teil

der deutscher Geschichte durchgesetzt zu haben. Die bis dato vorherrschende nationa-

le Engführung eines Verständnisses dessen, was ›die deutsche Geschichte‹, oder stär-

ker noch, ›die deutsche Nation‹ sei, erfährt mit diesem Aufbrechen der Geschichte und

des Selbstverständnisses in Form von Erinnerungsdiskursen eine partielle Erweiterung

des Wir-Verständnisses (vgl. Motte/Ohliger 2004a, S. 44f.), vielleicht gar eine (symboli-

sche) Umdeutung.Die Konjunktur von Erinnerung in der Bundesrepublik Deutschland,

die mit dem Beginn der 2000er-Jahre langsam Bedeutung im wissenschaftlichen und

gesellschaftlichen Diskurs gewann und sich in den Folgejahren verstetigte und weiter

anstieg – und seitdem auch umMigrationsgeschichte rankt –, markiert eine Art Nach-

holbedarf in der jahrelang praktizierten Verweigerungshaltung gegenüber einer migra-

tionsgesellschaftlichen Thematisierung von Zugehörigkeitsordnungen und nationalen

Selbstverständnissen Deutschlands.

Die Anerkennung der ›Gastarbeit‹ in Form einer kollektivenWertschätzung ermög-

licht diesenÜberlegungen zufolge eine öffentliche Sichtbarkeit, die angesichts desmitt-

lerweile über 60-jährigen ›Jubiläums‹ überfällig und auch angesichts des hohen Al-

ters von ›Gastarbeiter_innen‹ aus erinnerungstheoretischer Perspektive als drängend

einzuschätzen ist. Auch aufgrund der Arbeit von Migrant_innenselbstorganisationen

(vgl. Pries/Sezgin 2010) sowie selbstorganisierten politischen Zusammenschlüssen und

Gruppen mit ihren politischen und gesellschaftlichen Forderungen ist die öffentliche

Anerkennung34 der Arbeitsmigration in Deutschland auf politischer,musealer wie auch

öffentlich-gesamtgesellschaftlicher Ebene nun im 21. Jahrhundert angekommen.

Die in den 2000er-Jahren einsetzende, noch relativ junge Entwicklung des Erinne-

rungsdiskurses und seiner öffnenden Funktion für dieMigrationsgeschichte und -reali-

33 EineAnalyse der »RepräsentationderAnderen« imZugedermusealen Inszenierung vonMigration

nach Deutschland seit 1974 bietet TimWolfgarten (2018).

34 Exemplarisch ist hier auf eine Videoarbeit von »kanak attak« (2001) hinzuweisen, die den Titel

»Philharmonie Köln« trägt. Mitglieder des Netzwerkes hatten sich als Reporter_innen von »Ka-

nak TV« unter die Besucher_innen des Festakts zum 40. Jahrestag der Migration aus der Türkei

in der Philharmonie Köln gemischt, das von den Ford-Werken und der Stadt Köln veranstaltet

wurde. Umdominante Blick- und Fragetraditionen umzukehren, interviewten Reporter_innen von

Kanak TV weiße deutsche Gäste zu ihren nationalkulturellen, religiösen, alltagsweltlichen und

geschlechterpolitischen Praktiken und Verständnissen. Zudem wiesen sie auf die Fortschreibung

rassifizierter Arbeiten und damit einhergehender Hierarchien einher, indem sie vor Besucher_in-

nen anmerkten, dass erneut migrantische Andere die Arbeit als Kellner_innen übernehmen und

auf der Feier für die Bewirtung der deutschen und weißen Gäste zuständig waren, während sie

selbst eigentlich Gäste dieser Feier sein müssten (vgl. kanak attak 2001). Deutlich wird hier, dass

auch die Erinnerung an ›Gastarbeit‹ von tradierten Vorstellungen ›arbeitender Gäste‹ geprägt und

damit hoch ambivalent ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 61

tät Deutschlands ist engmit gesellschaftlichen und politischen Veränderungsprozessen

im Umgang mit den ›Folgen‹ der Arbeitsmigration in Deutschland verknüpft. Das Ein-

geständnis, dass Deutschland ein Einwanderungsland ist, wurde auf politischer Seite

wie im gesellschaftlichen Diskurs trotz faktisch stattgefundener Migration und korre-

spondierenden gesellschaftlichen Veränderungen in Deutschland systematisch negiert.

Von Deutschland als einer »Migrationsgesellschaft« zu sprechen, war und ist dem ge-

sellschaftlichen Diskurs wie auch großen Teilen des wissenschaftlichen Diskurses noch

fern, wenngleich der Terminus (vgl. Mecheril 2010b, S. 11; 2016b, S. 12ff.) den gegen-

wärtigen, von Migration konstitutiv durchdrungenen gesellschaftlichen (Kräfte-)Ver-

hältnissen und der gesamtgesellschaftlichen Dimension von Migration in Deutschland

Rechnung trägt.35 Gleichzeitig wurde, wie in den vorangegangenen Ausführungen be-

reits deutlich wurde, in Deutschland jahrzehntelang eine Migrationspolitik betrieben,

deren Hauptinteresse – trotz der historisch unterschiedlichen Formen, die sie annahm

– die Verbesserung der ökonomischen Lage Deutschlands war (vgl. Bojadžijev 2012,

S. 83; Ha 2003; 2004a; 2004b). Die jahrzehntelange Verweigerungs- und Verdrängungs-

logik, die Faktizität migrationsbedingter Veränderungen auch offiziell als Realität ein-

zugestehen und auszusprechen, steht hierzu im Widerspruch (vgl. Castro Varela 2009,

S. 83).

Seit den 2000er-Jahren ist diesbezüglich auf politischer Ebene wie auch im gesell-

schaftlichen Diskurs eine partielle Veränderung zu konstatieren (vgl. Castro Varela/Me-

cheril 2011, S. 57), da sich – so Natalie Bayer (2015, S. 209) – »die Präsenz der Migration

schlichtweg nicht mehr leugnen« ließ. Als einschneidende und paradigmatische Wen-

depunkte einer schrittweisen Annäherung an die Akzeptanz, Deutschland als migra-

tionsgesellschaftlich geprägtes Land zu begreifen, kann der Schritt zu einer politisch-

rechtlichen Anerkennungmigrationsgesellschaftlicher Realität in Form einer Änderung

des Staatsbürger_innenschaftsrechts im Jahr 2000 genannt werden.36 Die Reformie-

rung ermöglichte es nun auch »inDeutschland geborenen Kindern von Eingewanderten

[…] »Deutsche zu werden« (Messerschmidt 2014, S. 42).37 Die rechtlichen Veränderun-

gen, die es ermöglichten, auf staatsbürgerlicher Ebene Deutsche_r zu werden, sind von

hoher Relevanz, da die Staatsbürger_innenschaft als »bedeutendster Ausdruck formel-

ler Zugehörigkeit« (Castro Varela/Mecheril 2010b, S. 39) zu begreifen ist und auch in

symbolischer Hinsicht auf das Selbstverständnis und die nationale (Selbst-)Erzählung

35 Diese Dimension fehlt in der Bezeichnung ›Einwanderungsland‹, da die gesellschaftliche Verän-

derung hier allein auf den Prozess der Einwanderung bzw. auf die Einwander_innen selbst verkürzt

wird.

36 Bis zum Jahr 2000 wurde in Deutschland über das Prinzip der Abstammung (»ius sanguis«) über

Fragen der Staatsbürger_innenschaft und damit der formellen Mitgliedschaft entschieden, das

den ethnisierten, völkisch geprägtenGedanken einer anzunehmenden, ›rein‹ existierenden ›Bluts-

verwandschaft‹ und dadurch vermeintlich entstehenden ›Blutsgemeinschaft‹ trägt (vgl. Terkessi-

dis 2004, S. 95f.).

37 Astrid Messerschmidt (2014, S. 42) weist darauf hin, dass es in Deutschland »[e]rst 2014 […] mög-

lich geworden [war], die Staatsbürgerschaft zu erwerben, ohne die Staatsbürgerschaft der Eltern

ablegen zumüssen«. Hierinwerden nicht nur die Ablösung von einemAbstammungsdenken, son-

dern auch erste Schritte hin zu einer auch juristisch legitimierten Realisierung und Anerkennung

von natio-ethno-kulturellen Mehrfachzugehörigkeiten erkennbar (vgl. Mecheril 2003b).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Die Anderen ge-brauchen

relevante Auswirkungen hat. Neben dieser zentralen, formellen Ebene von Zugehörig-

keit spielt die »informelle Festlegung« (ebd., S. 40) eine nicht weniger bedeutsame Rolle,

die auch im Widerspruch mit der formellen Festlegung qua Staatsbürger_innenschaft

stehen kann, sodass »der Pass im Zweifelsfall eine untergeordnete und beispielswei-

se das Aussehen, der Klang des Namens und der Habitus eine dominante Rolle« ein-

nehmen (ebd.). Neben dieser Änderung formeller Zugehörigkeit ist jedoch gleicherma-

ßen auf die unveränderte Situation der politischenWillensäußerung undMitgestaltung

hinzuweisen: Das Wahlrecht steht trotz der skizzierten Änderungen auf kommunaler

Ebene nur Personen aus den EU-Mitgliedstaaten zu; Drittstaatenangehörige sind hier-

von ausgeschlossen. DasWahlrecht auf Bundesebene ist allen Personen, die keine deut-

sche Staatsbürger_innenschaft besitzen, prinzipiell verwehrt (vgl. Bundesministerium

des Inneren, für Bau und Heimat 2019) und verweist auf dringende Handlungsbedarfe,

um eine politische und rechtliche Handlungsfähigkeit und politischeMitgestaltungmi-

grantischer Anderen zu realisieren.

Von einer ausschließlich zunehmenden Akzeptanz migrationsgesellschaftlicher

Realitäten Deutschlands wie einer öffentlichen Problematisierung und einem Wissen

um strukturelle Ungleichheiten auszugehen, erscheint damit verfrüht. Nicht nur in

Wahlrechtsbestimmungen, sondern auch in öffentlichen Positionierungen regierender

Parteiorgane werden in absehbarer Regelmäßigkeit Äußerungen getroffen, die nach

wie vor ein problematisches, wenn nicht gar ablehnendes Verhältnis zu der migrati-

onsgesellschaftlichen Realität Deutschlands offenkundig werden lassen und auf das

tradierte Selbstbild einer homogenen und ursprünglichen Gemeinschaftsvorstellung

verweisen (vgl. Messerschmidt 2014, S. 42). So eröffnete Wolfgang Schäuble einen In-

tegrationskongress des Deutschen Caritasverbandes im Jahr 2006 mit dem Statement,

dass Deutschland kein Einwanderungsland sei und »nahm […] [damit] ein Bekenntnis

der Ära Kohl auf, das seit der Abwahl von dessen Regierung, spätestens aber seit

den Verhandlungen von Union und Rot-Grün um das Zuwanderungsgesetz auch in

der CDU als überwunden galt« (Dernbach 2006). Auch die Bundeskanzlerin Angela

Merkel verkündete noch im Jahr 2010, das Projekt einer multikulturellen Gesellschaft

sei gescheitert (vgl. Spiegel online 2010). Die aktuellen politischen Standortbestim-

mungen und Positionen im Zuge von Migrations- und Fluchtbewegungen markieren

ebenfalls einen deutlichen Rückgang der Perspektive einer strukturellen und sym-

bolischen Öffnung Deutschlands. Während öffentlichkeitswirksam die Rede von der

›Willkommenskultur‹ ist, wenden sich nicht nur der rechtspopulistische politische

Diskurs, sondern auch die Positionen der sog. Volksparteien als Vertreter_innen der

gesellschaftlichen Mitte offen gegen eine Veränderung Deutschlands durch Flucht/Mi-

gration (vgl. Detering 2019; Zick/Küpper et al. 2019). Diese auf politischer Ebene

zu konstatierenden diametralen Positionen können als symptomatisch für ein nicht

nur dort auszumachendes Muster des Hin- und Herwechselns, eines Changierens

zwischen Bejahung und Leugnung bzw. Dramatisierung verstanden werden, die

den Umgang mit der migrationsgesellschaftlichen Vergangenheit und Gegenwart in

Deutschland kennzeichnen. Die Annahme migrationsgesellschaftlicher und postko-

lonialer Realitäten und ihre notwendige Einschreibung in das natio-ethno-kulturelle

Selbstverständnis befindet sich daher auch im Gegenwartskontext in einem noch

andauernden Veränderungsprozess, der herausgefordert ist, migrantische Andere,

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 63

Schwarze Menschen38 und People of Color39 – unabhängig von ihrer ökonomischen

Brauchbarkeit – als zugehörige und dauerhaft legitim anwesende und handelnde

Subjekte auf symbolischer, politischer, rechtlicher und sozialer Ebene zu begreifen.

Trotz des skizzierten Wechsels in der Anerkennung und Auseinandersetzung mit

Migration scheint zumindest im Erinnerungsdiskurs ein Bezweifeln der ›Gastarbeits-

realität‹ als Teil der deutschen Vergangenheit nicht länger bestreitbar. So bemerkens-

wert diese nun eingetretene, öffentliche und gesamtgesellschaftliche Sichtbarmachung

eines nicht unbedeutenden Teils der jüngeren deutschen Geschichte und der Einbe-

zug ihrer vorherigen, symbolischen Ausgliederung einerseits ist, desto bedeutsamer

ist es andererseits, die Thematisierungs- und Erinnerungsformen dieser symbolischen

Anerkennungsbewegung zu befragen. In diesem Zusammenhang ist die Frage rele-

vant, inwieweit sich die Aufwertung und Anerkennung der Migrationsgeschichte im

Hinblick auf ›Gastarbeit‹ im Spannungsfeld zwischen »kollektiver Wertschätzung und

dominanzgesellschaftlicher Aneignung« bewegt.40 In Form von heuristischen Lesarten

sollen daher abschließend dominante Erinnerungsdiskurse skizziert und die ihnen in-

newohnenden Problematiken herausgearbeitet werden.

2.6.1 Narratives Vakuum und (un-)gleichzeitiger Gegenwartsbezug

Die Geschichte der ›Gastarbeit‹ in Deutschland kann heute weitestgehend unproble-

matisch erzählt und erinnert werden, da sie aus historischer und gesamtgesellschaft-

licher Sicht mit einiger zeitlicher Distanz in der Vergangenheit liegt. Ein Moment, das

die Erzählbarkeit der mittlerweile zur Geschichte gehörenden ›Gastarbeit‹ zu erleich-

tern scheint, bildet der Umstand, sie weitestgehend in einen von der Gegenwart abge-

trennten Bereich verorten zu können. Die Geschichte ist, so vermittelt es der Eindruck,

scheinbar bewältigt, abgeschlossen und vorbei.

Der sich in den Erinnerungsdiskursen zeigende Vergangenheitsbezug lässt ›Gast-

arbeit‹ als eine Geschichte erscheinen und erzählbar machen, die ›nach 1945‹ beginnt

38 In Anlehnung an rassismustheoretische und postkoloniale Studien werden Hautfarben nicht als

biologische Entitäten verstanden. Vielmehr wird davon ausgegangen, dass Hautfarben über ras-

sistisch vermittelte Praktiken der Bedeutungsgebung sozial hergestellt, interpretiert und als prak-

tizierte Sichtbarkeit wirksam werden (vgl. u.a. Hall 2000, S. 7f.). Die Bezeichnung ›Schwarz‹ stellt

eine politische Selbstbezeichnung der Ermächtigung dar, die sich gegen rassifizierende Fremdbe-

zeichnungenwendet (vgl. u.a. Eggers 2005a). In Anlehnung anMaureenM. Eggers, Grada Kilomba

et al. (2005, S. 13) schreibe ich diese Bezeichnung groß, um die »Bedeutungsebene des Schwarzen

Widerstandspotenzials, das von Schwarzen und People of Color dieser Kategorie eingeschrieben

worden ist«, hervorzuheben.

39 Der Begriff wendet sich als selbstbezeichnender und die kollektiven Erfahrungen rassifizierter

Menschen bündelnder und fokussierender Begriff gegen tradierte Fremdbezeichnungen. Der

People of Color-Begriff stellt die Gemeinsamkeit rassistischer Erfahrungen von Subjekten in den

Vordergrund und wendet sich damit gegen die Teilungs- und Hierarchisierungseffekte rassisti-

scher Praktiken, die dazu beitragen, rassifizierteMenschen zu vereinzeln und gegeneinander aus-

zuspielen (vgl. u.a. Ha 2007a).

40 Diese Formulierung ist der Beschreibung des Panelbeitrags vonDiane Izabiliza,MelanieWeiß und

Nicola Lauré al-Samarai auf der Tagung »Erinnerungsorte. Vergessene und verwobene Geschich-

ten« im Jüdischen Museum Berlin entnommen (vgl. Jüdisches Museum Berlin 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Die Anderen ge-brauchen

und ihren Abschluss gefunden hat. María do Mar Castro Varela spricht daher von ei-

nem »migrationshistorischen Vakuum« (2009), das ›Gastarbeit‹ in zeitgeschichtlicher

Perspektive umgibt. Kontinuitätslinien und Zusammenhänge zum Nationalsozialis-

mus werden in den heutigen Erinnerungsbezügen weitestgehend erfolgreich ausge-

klammert. Die Geschichte der Anderen als Arbeiter_innen für Deutschland als eine Ge-

schichte ohne Vorgeschichte zu erzählen, erleichtert ihre Erzählbarkeit deutlich, da sie

auf der »Fiktion der Voraussetzungslosigkeit« gründet (vgl. Herbert 2003, S. 168). Die

Nachwirkungen des Nationalsozialismus, seine Formen der Zwangs- und ›Fremdar-

beit‹, der Anwesenheit migrantischer Anderer und deren Vertreibung und Ermordung

bleiben in dem dominanten Narrativ der deutschen Geschichtserzählung weiterhin As-

pekte, die lediglich mit Bezug auf den Nationalsozialismus verortet, jedoch nicht in

breitere Zusammenhänge kolonialer und rassistischer Vergangenheit und Gegenwart

Deutschlands eingeordnet werden. Hier zeigen sich Anschlüsse an den Kanon einer

sog. Stunde Null, in dem die Zeit nach dem Nationalsozialismus und nach der Shoa

als Neuanfang imaginiert wird und auch das Erzählen und Erinnern der ›Gastarbeit‹

angesiedelt ist. Eine solche Setzung des Erzählungsbeginns ermöglicht es, Deutschland

weiterhin als ein starkes Land zu erzählen und zu erinnern, das aus dem Nichts ent-

standen ist; ›befreit‹ vom Nationalsozialismus, jedoch ›geschunden‹ durch die Angrif-

fe der Alliierten und der Besatzungsmächte sowie sekundärer Antisemitismusformen

(vgl.Messerschmidt 2014). Die Erzählweise einer Stunde Null erlaubt es, eine neue, vom

Nationalsozialismus ›befreite‹ Geschichte Deutschlands nachzuerzählen und in der Er-

zählung als Realität herzustellen. Hier zeigen sich Anleihen an das Motiv einer »Täter-

Opfer-Umkehr« (Messerschmidt 2008b, S. 48): Deutschland und die deutsche Bevölke-

rung wird als von den Gräuel der NS-Herrschaft befreit imaginiert und der Nationalso-

zialismus als belastender Teil deutscher Geschichte entworfen, der abgestreift werden

kann. So scheint es, als sei der Nationalsozialismus in Form einer »Schreckensherr-

schaft« – als die er oftmals tituliert wird – über die unwissenden Deutschen gefal-

len, wodurch das Bild einer gewaltvoll überwältigten Bevölkerung entsteht (vgl. Mes-

serschmidt 2010, S. 52). Hierdurch können die vielfältigen Verflechtungen, Beteiligun-

gen und führenden Positionen im Nationalsozialismus und ihr Nachwirken im Nach-

kriegsdeutschland (vgl. Herbert 1995) ausgeblendet und gegen das Bild der Hilflosig-

keit und den Appell nach einem Schlussstrich unter die NS-Geschichte ersetzt werden

(vgl. Messerschmidt 2007a, S. 52ff.). Dieser »dringende[n] Wunsch[es] nach Vergessen

[kann jedoch] nicht in eine ›leere Zeit‹ überführt werden, sondern aktualisiert sich in

der lebendigen Zeit geschichtlicher Subjekte«, so Astrid Messerschmidt (2007a, S. 48).

Walter Benjamin (1974, S. 696) zitierend verweist sie damit auf die Notwendigkeit, »sich

von einem Geschichtsbild zu verabschieden, das die Abgeschlossenheit des Vergange-

nen voraussetzt« (Messerschmidt 2007a, S. 48). DieserWunsch nach Abgeschlossenheit

im postnationalsozialistischen Deutschland ist aufs Engste mit dem Wunsch verbun-

den, rassistische und (post-)koloniale Strukturen, die die Migrationsgeschichte wie die

Arbeitsmarktpolitik Deutschlands konstitutiv mitgeprägt haben und die Anwesenheit

Anderer in Deutschland mitbedingen, in einem unproblematischen Bereich zu veror-

ten, indem die Geschichte der Anwerbung als ein Rufen ausländischer Arbeitskräfte

aufgrund wirtschaftlicher Engpässe und Arbeitskräftemangel verkürzt wird. Eine Be-

trachtung, die Menschen primär als Produktivkräfte für die deutsche Wirtschaft ver-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 65

steht, wie eine Perspektive, die die deutsche (Migrations-)Geschichte ab 1955 als eine

Form geschichtslosen Vakuums oder als unproblematische Rekrutierung von temporä-

ren, ›arbeitenden Gästen‹ beschreibt, negiert die eigenen rassistischen und kolonialen

Nachwirkungen.

Neben diesem abgetrennten Vergangenheitsbezug zeigt sich der Erinnerungsdis-

kurs auch in einem Gegenwartsbezug, der von (Un-)Gleichzeitigkeit gekennzeichnet

ist. Im Hinblick auf den Gegenwartsbezug von ›Gastarbeit‹ scheint die zu konstatie-

rende, weitestehend entdramatisierte Rede und Erinnerung an ›Gastarbeit‹ in starkem

Kontrast zu Kriminalisierungs-, Bedrohungs- und Problemdiskursen in Bezug auf ge-

genwärtige Migrations- und Fluchtphänomene zu stehen, die an rassistischem Gewalt-

potenzial gegenwärtig in kaum vorstellbarer Weise zu- statt abnimmt (vgl. u.a. Castro

Varela/Mecheril 2016; Decker/Brähler 2018; Demirović 2018). Das heutige Sprechen über

Migration und Flucht bedient ein Vokabular der Problematisierung und der Gefahr,

das ›den Zerfall der Gesellschaft‹, ›Parallelgesellschaften‹ und ›Ghettoisierungen‹ gan-

zer Stadtteile bereits konstatiert oder zumindest sicher voraussagt. In diesem Sprechen

zeigen sich Parallelen und verbindende Momente zu den Beschreibungen der Situation

von ›Gastarbeiter_innen‹ (vgl. z.B. Hess 2013, S. 71ff.), wenngleich im aktuellen Diskurs

weniger die Rede von der sog. ersten Migrationsgeneration ist – also den gastarbeiten-

den Anderen selbst – als vielmehr von den Nachkommen, der sog. zweiten undmittler-

weile sog. dritten Migrationsgeneration. So wird eine intergenerationale Verschiebung

im gegenwartsbezogenen Diskurs deutlich, wenn beispielswiese die ›Versäumnisse‹ der

Eltern von Kindern mit Migrationshintergrund beklagt werden (vgl. Kollender 2016)

und durch diesen individualisierten und ethnisierenden Verantwortungsdiskurs sozia-

le Ungleichheiten und sog. ethnische Unterschichtung migrierter Personen durch ei-

ne »Kulturalisierung sozialer Ungleichheit« (Marvakis/Parsanoglu 2009) als fehlendes

individuelles Engagement und Selbstverschulden der Betroffenen deklariert werden.

So zeigt sich in der Diskursfigur, die das Resultat gesellschaftlicher Schlechterstellung

gastarbeitenden Anderen und ihren Nachkommen selbst zuschreibt, ein funktionaler

(Selbst-)Verantwortungsdiskurs, der von einem gesellschaftlichen Entantwortungsdis-

kurs begleitet wird. Wie Peter A. Berger (1987, S. 73) betont, ist die »›Individualisie-

rung‹ sozialer Lagen undBewußtseinsformen« kapitalistisch und bürgerlich organisier-

ten Gesellschaften strukturell eingelagert. Sie tritt jedoch »unter bestimmten histori-

schen und sozialen Bedingungen« (ebd.) in besonderer Weise hervor und entfaltet eine

Wirksamkeitsdimension, in dem das »Verhältnis zwischen der ›objektiven‹ Realität und

kognitiv-symbolischen Repräsentationen der Ungleichheitsmuster« (ebd.) fundamen-

tal verändert werden und damit die »gesellschaftliche Reproduktion von Ungleichheit«

(Neckel 1991, S. 170f.) reformuliert und stabil abgesichert werden kann. So sind von die-

semWandel der symbolischenVerfasstheit und Legitimation vonUngleichheitsmustern

alle gesellschaftliche Gruppen betroffen; einige – und hierzu zählen u.a. migrantisierte

Personengruppen – jedoch in besonderer Weise, da ihre gesellschaftliche Position auf-

grund natio-ethno-kultureller Wir-Imaginationen und ihren Anschlussfähigkeiten für

rassistisch vermittelte soziale Unterscheidungspraktiken strukturell umkämpft ist und

sich hierin ein grundlegendes Muster sozialer Ungleichheit zeigt, das durch Responsi-

bilisierungsdiskurse zusätzlich verstärkt werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Die Anderen ge-brauchen

Diese Überlegungen zusammenfassend kann von einer Gleichzeitigkeit von un-

terschiedlichen Zeitlichkeiten der Diskurse über Migration und Flucht gesprochen

werden, die voneinander getrennt und zugleich miteinander verbunden scheinen.

Das Spektrum der Positionierung zu Migration bewegt sich zwischen bejahenden,

überwiegend ökonomistischen Positionen im Sinne von ›Wir brauchen Zuwande-

rung‹ versus vehementer Ablehnung jeglicher Präsenz und Existenz migrantischer

und geflüchteter Anderer in Form eines konsensuellen Rassismus der Mitte sowie

Positionen im rechtsextremen Spektrum. Die in Bedrohungsdiskursen mobilisierten

Szenarien unkontrollierbarer Gruppen von als fremd stilisierten Personen, die nicht

mehr als Subjekte, sondern als ›Masse‹ oder ›Ströme‹ homogenisiert und objektiviert

werden (vgl. Kourabas 2019b, S. 20), scheinen gegenwärtig auf andere migrantische

Andere projiziert zu werden: auf geflüchtete und migrierende Personen aus dem

globalen Süden, aber auch auf die sogenannte zweite und dritte Migrationsgeneration

– Nachkommen der ›Gastarbeiter_innen‹ – sowie auf diejenigen, die als ›Integrations-

verweigerer_innen‹ bezeichnet und symbolisch abgewertet sowie rechtlich sanktioniert

werden (vgl. Kunz 2011, S. 323ff.). Sie bilden die Gruppe der ›Nutzlosen‹, deren Entwer-

tung sich auf ihrer Nichtverwertbarkeit gründet. So zeigt sich in der unterschiedlichen

Haltung und diskursiven Verhandlung der als anders markierten Personen und ihrer

Konstruktion als Gruppe das Moment der Teilung und Beherrschung, der inneren

Herabsetzung und Spaltung rassistisch markierter Personen als Teil einer Macht- und

Herrschaftspraxis, die über graduelle Abwertung respektive ›Anerkennung‹ nach dem

Kriterium ihrer Brauchbarkeit funktioniert (Kapitel 4.2 und 4.3). Eine macht- und

erinnerungskritische Perspektive auf ›Gastarbeit‹, die den Blick auf Nachwirkungen

richtet, reflektiert die Gleichzeitigkeit einer langsam stattfindenden, nicht mehr zu

leugnenden Anerkennung der Migrationsgeschichte einerseits und einer andererseits

gegenwärtig stark negativ-ablehnenden, gewaltvollen Diskreditierung und Abwehr

gegenwärtiger migrantischer und geflüchteter Anderer.

2.6.2 Die Anderen integrieren und managen –

Eine nationalwirtschaftliche Erfolgsgeschichte

Arbeitsmigration in Deutschland scheint über die bislang skizzierten Überlegungen aus

heutiger Perspektive ferner gut erinnerbar, da sie erfolgreich war, d.h., dass größten-

teils die Arbeit, für die die Personen angeworben wurden, zufriedenstellend erledigt

worden und ein nationalstaatlicher Mehrwert durch die Anwerbung und Arbeitsleis-

tung erzielt werden konnte. Damit reiht sich diese Narrativierung der Geschichte der

›Gastarbeit‹ als Anwerbungs- und Beschäftigungsgeschichte relativ widerspruchsfrei in

eine neoliberale Erfolgserzählung ein. Der Einbezug der migrantischen Anderen ori-

entiert sich an dem Versprechen der Verwertbarkeit und der rentablen Einsetzbarkeit

der_des Anderen und endet an dessen Grenzen. Die »Ökonomie der Differenz« (Jain

2004) in Form einer zunehmend zu konstatierenden Vermarktung und ökonomischen

Besetzung von Differenz und Alterität als materielle und symbolische Einverleibung

des Anderen (vgl. zur Kritik Ha 2004c; 2005a; Kourabas/Mecheril 2015; Jain/Schneider

2007) setzt sich über die klassischen rassistischen Ausgrenzmechanismen partiell hin-

weg. Auch geflüchtete Personen dürfen da sein und werden – zumindest temporär –

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 67

akzeptiert, wenn sie die Voraussetzung erfüllen, für den Arbeitsmarkt profitabel zu sein

(vgl. Kollender/Kourabas 2020, S. 91ff.). Selbst die deutsche Wirtschaft scheint nun zu

erkennen, dass geflüchtete Menschen kaum Chancen auf einen Arbeitsplatz haben und

läutet in den deutschen Nationalfarben eine Kampagne »Wir(tschaft)zusammen« ein,

die für die Einbindung geflüchteter Menschen in den deutschen Arbeitsmarkt wirbt

und zudem »Integrationsarbeit« leistet (vgl. Wirtschaft Zusammen 2016).41 Ein dahin-

gehendes »kosmopolitisches Management« (Jain/Schneider 2007) greift partiell auch

auf außereuropäische Andere zurück,wenn die innereuropäischenMärkte und Arbeits-

kräfte, die in den 1950er-Jahren in Form von gastarbeitenden Anderen ›abgedeckt‹ und

›bedient‹ wurden, erschöpft und ökonomisch nicht mehr profitsteigernd sind. Mit ei-

ner analytischen Perspektive auf eine rassistisch und ökonomistisch vermittelte Unter-

scheidungspraxis, die zwischen ›guten‹ und ›schlechten‹, d.h. wirtschaftlich rentablen

und ›unnützen‹, also unter ökonomischen Gesichtspunkten als ›wertlos‹ einzuordnen-

den Personen differenziert (vgl. Mecheril 2010b, S. 9f.), scheinen gastarbeitende Ande-

re in erinnerungsbezogener Sicht heute zu den ›guten‹ Migrant_innen zu zählen. Ihre

Anwerbung und ihre Arbeitskraft haben sich ›gelohnt‹ und ausgezahlt. Infolgedessen

scheint ein erinnernder Blick mit rehabilitierender Geste möglich.

›Gastarbeit‹ kann vor diesem Hintergrund als ein Beispiel gezielter Arbeitsmarkt-

und Migrationspolitik verstanden werden, die auf einer gezielten »Zuwanderungs-

steuerung« basiert und über »das Einverleiben migrantischer ›Humanressourcen‹ na-

tionalökonomisch funktionalisiert und gleichzeitig mit rassistischen Abwehrdiskursen

unterfüttert« wird (Ha 2004a, S. 25). Dieser Logik folgend wird die Leistungsanstren-

gung der arbeitenden, integrierten und sich integrierenden gastarbeitenden Anderen

in erinnernder Perspektive honoriert und öffentlich gefeiert. »Der Plattdeutsch

sprechende Grieche« titelt die Oldenburger Onlinezeitung (Zempel-Bley 2015), die

Widersprüchlichkeit zweier scheinbarer Gegensätze als Kuriosität zur Schau stellend.

»Wir hatten das Zeug zum Auswandern«, heißt es in der Tageszeitung »Delmenhorster

Kurier« (Brünner 2015). Beiden Artikeln ist stellvertretend die Erzählung einer erfolg-

reichen Integrationsgeschichte gemein, in denen die Subjekte eigenverantwortlich

im Sinne ihres eigenen Glückes Schmied_in ihr Leben in Deutschland in die Hand

genommen und sich selbst um die Anerkennung und die strukturelle Integration ihrer

Person gekümmert haben. Integration als Strategie der Regierungskunst im Sinne

einer Gouvernementalität nach Michel Foucault (2006), wie sie María do Mar Castro

Varela im Hinblick auf den Umgang mit (Arbeits-)Migration in Deutschland skizziert,

wird hier par exemple inszeniert (ebd. 2009, S. 87ff.).

41 An dieser Stelle bleibt anzumerken, dass die Initiative unmittelbar eine hilfreiche Förderung für

das Ergreifen eines Ausbildungsplatzes oder einer Arbeitsstelle bietet, die auf politischer Seite

nur bedingt erfolgt und durch komplexe Regularia in Asylverfahren erschwert wird. Problema-

tisch ist jedoch, dass erstens politische und soziale Fragen über wirtschaftsnahe Stiftungen und

Unternehmenskooperationen bearbeitet werden und zweitens das Moment einer grundlagenbe-

zogenen Auseinandersetzung mit gegenwärtigen rassistischen Strukturprinzipien in der gesell-

schaftlichen Mitte und/oder Fluchtursachen angesichts postkolonialer Ausbeutungsverhältnisse

in den Hintergrund tritt, von denen die in der Initiative beteiligten Unternehmen teilweise zu-

gleich profitieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Die Anderen ge-brauchen

In der neoliberalen Erfolgsgeschichte wird die soziale Realität der Mehrheit der

sich nun im höheren Alter befindenden oder bereits verstorbenen gastarbeitenden An-

deren ausgeklammert. Sie scheint weitaus weniger erinnernswert. Yalcin Yildiz sieht

sich sogar dazu veranlasst, von ›Gastarbeiter_innen‹ als einer »verlorenen Generation«

zu sprechen, da »Rückkehrprobleme, Altersarmut, Krankheiten und soziale Isolation«

oftmals zu einer negativen Bilanzierung der Migration und des Lebens führen wür-

den (vgl. Yildiz 2010). Wenngleich Yalcin Yildiz’ Einschätzung m.E. eine zu drastische,

vereinseitigendeNegativbilanzierung darstellt, die die Selbstdeutungen, die widerstän-

digen, ermächtigenden und kreativen Umgangsweisen der Subjekte mit ihrem Leben

vernachlässigt, stellt sich dennoch die Frage, ob und wie Brüche und Widersprüche in

der Migrationsgeschichte und v.a. Brüche in den Lebensgeschichten von gastarbeiten-

den Anderen in der Erinnerung repräsentiert werden. Es drängt sich in diesem Zusam-

menhang die Frage auf, für wen die Arbeitsmigration so gelungen und erfolgreich war,

wie sie von den Paradebeispielen und ikonografischen Repräsentation der Interviews,

Artikel und Jubiläumsfeiern wiedergegeben wird. Gerade die Stimme der Migrierten

und ihre Wiedergabe der Geschichte durch ›authentische (Selbst-)Zeugnisse‹ erzielen

eine besonders hohe Glaubwürdigkeit und Legitimität. So bleibt zu fragen, inwiefern

hier gerade diejenigen gastarbeitenden Anderen (vermeintlich) zu Wort kommen und

ernst genommen werden, deren Positionen dem dominierenden Diskurs entsprechen,

während weitere und andere Lesarten verdeckt werden.

2.6.3 Selbstaufwertung über Romantisierung und Kulturalisierung42

der Anderen

Das wohl bekannteste und berühmteste Bild der Arbeitsmigrationsgeschichte zeigt Ar-

mando Rodrigues de Sá, dessen Ankunft in Deutschland als einmillionster Gastarbeiter

zelebriert wurde. Bei seiner Ankunft wird ihm ein Moped geschenkt, die »Werkskapelle

spielt Bizets ›Auf in den Kampf Torero!‹« (vgl. Bojadžijev 2012, S. 11; Castro Varela 2009,

S. 82). Diese für die Erinnerung von ›Gastarbeit‹ als »Schlüsselbild« zu bezeichnende

Darstellung (vgl. Rass/Ulz 2018, S. 422f.) einer harmonisch und freundlich inszenier-

ten Willkommensgeste scheint für eine erinnerungsbezogene Betrachtung aufschluss-

reich, werden die verschiedenen Elemente genauer betrachtet. Das Spielen dieses Ti-

tels bringt ein Kulturalisierung von Armando Rodrigues de Sá zum Ausdruck, dessen

natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit ›vertont‹ wird, indem auf ein klischeebeladenes

Moment dessen Bezug genommen wird, was man als ›typisch portugiesisch‹ versteht:

Er wird als ein »Stierkämpfer«, als »Torero« adressiert und willkommen geheißen.

So schließt sich unmittelbar die Frage an, um welchen Kampf es hier gehen soll

und wer der Gegner von Armando Rodrigues de Sá ist, gegen den es in den Kampf

zu ziehen gilt. Manuela Bojadžijev hat den Titel als Anspielung auf die anzutretende

42 Kulturalisierung bezeichnet einen Vorgang, bei dem »die kulturelle Herkunft und Position eines

Menschen als hervorstechendes undprägendesMerkmal für Identität undVerhaltendieser Person

angesehen wird. Andere Momente wie soziales Geschlecht, Bildung, sozioökonomischer Status

oder Klassenzugehörigkeit, aber auch das Vermögen von Subjekten, ein kritisches und absetzen-

des Verhältnis zu ihrer Herkunft und den sie prägenden Einflüssen zu etablieren, treten demge-

genüber weitgehend oder ganz in den Hintergrund« (Mecheril 2003b, S. 21).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 69

›Arbeit als Kampf‹ interpretiert (vgl. 2012, S. 11). Gerade die Verwendung der Begriffe

Arbeit und Kampf in dieser Verbindung erscheint im Jahr 1955 im Kontext einer Anwer-

bung von ›ausländischen‹ Menschen als Arbeitskräfte vor dem Hintergrund des Na-

tionalsozialismus und seinem Begriff der Arbeit (vgl. Buggeln/Wildt 2014; Wildt 2014a;

2014b) problematisch. Der eigentlich gewaltvolle Vorgang, Arbeit als Kampf und Schau-

platz des Kampfes zu titulieren, wird jedoch von der fröhlichen Melodie überlagert und

ist daher schwer greifbar. Dadurch entsteht eine Situation mit mehreren Ebenen: ei-

ne kulturalisierende Willkommensgeste, eine Dethematisierung und Nivellierung der

innewohnenden Gewalt im Zuge einer kämpferisch titulierten Arbeit und eine Geste

des Geschenke-Überreichens. Das vermeintlich witzige und auflockernde Moment, das

im Spielen des Liedes vermutet werden kann, offenbart unter dieser Perspektive et-

was Missachtendes, das unter dem Deckmantel einer freundlichen Willkommensgeste

Scham bei dem Beschenkten erzeugen kann. Der Status der Person von Armando Ro-

drigues de Sá als Stellvertreter gastarbeitender Anderer ermöglicht eine von symboli-

scher Gewalt geprägte Herabsetzung, die als solche aber verschleiert bleibt. Strukturelle

Ähnlichkeit mit diesemMechanismus lässt auch die exemplarische Analyse des Spiegel-

Artikels deutlich werden, indem die Anwerbung ›neuer Gastarbeiter_innen‹ ebenso wie

die der ›alten‹ in den 1960er-Jahren als unproblematische Erfolgsgeschichte weiterge-

schrieben wird (Kapitel 2.5.3).

Paul Mecheril und Astride Velho betonen in ihren Analysen zu Rassismus und Sub-

jektivierung die Doppelbödigkeit, die in ihren Augen ein konstitutives Moment von

Rassismus darstellt (vgl. 2012). Nicht nur auf der Ebene gesellschaftlicher Institutio-

nen wie dem Arbeitsmarkt wirkt Rassismus als Prinzip des Ein- und Ausschlusses (vgl.

Terkessidis 1998b, S. 78ff.; 2004, S. 100), auch auf der Mikroebene, in Interaktionssitua-

tionen und Gesprächen tritt er in ambivalenter Form auf, die Momente der Herabset-

zung und gleichzeitig geäußerter, vermeintlicher Wertschätzung und Begehren nach

dem Anderen aufweist (Kapitel 4.2 und 5.4). Die Willkommensszene von Armando Ro-

drigues de Sá scheint bei näherer Betrachtung eine solche ambivalente Situation zu

sein, die jedoch in der Erinnerung und Vermittlung an ›Gastarbeit‹ nicht in ihrer in-

härenten Ambivalenz und Gewaltförmigkeit thematisiert wird. In der zum Belächeln

und Herabsetzen einladenden Inszenierung zeigt sich zugleich ein weiteres, interes-

santes Moment in Form des Verweises auf die kulturelle Unvereinbarkeit von Portu-

gies_innen und Deutschen. Das Bild und insbesondere seine Wahl als ikonografischer

Repräsentant der ›Gastarbeitsgeschichte‹ ist aufschlussreich, da sich hier auch noch ei-

ne weitere Doppelbödigkeit und Ambivalenz zeigt. Einerseits herrscht Freude über die

Ankunft billiger Arbeitskräfte, andererseits »wären [wir] ganz froh, wenn wir unserem

Land nicht gezwungen wären, soviel Ausländer fern der Heimat beschäftigen zu müs-

sen«, so dasHandelsblatt in seiner Berichterstattung (vgl. ebd.). Überdies offenbart sich

auch in der Geste des Schenkens, die auf das in dem Terminus »Gastarbeiter_in« im-

plizierte Beziehungsverhältnis eines Gasts und einer Gastgeber_in anzuspielen scheint,

ein fahler Beigeschmack. In einer Zeit, in denen die Mehrheit der deutschen Familien

sich aufgrund eines wirtschaftlichen Aufschwungs einen Kleinwagen leisten konnten,

erhält Herr Armando Rodrigues de Sá in der groß angelegten Ankunftsfeier hingegen

ein Moped, das das unterscheidende Moment zwischen ›Gast‹ und und ›Gastgebenden‹

deutlich macht (vgl. Castro Varela 2009, S. 82).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Die Anderen ge-brauchen

In dem Akt des öffentlichen Schenkens und der öffentlichen Übergabe wie dem

gegenwärtigen Rekurs auf diese bild- und textsprachliche Inszenierung der Arbeitsmi-

gration offenbaren sich m.E. paradigmatische Momente: Die Zurschaustellung eines

vermeintlichen Großmutes verweist auf die Positionierung der migrantischen Anderen

im Verhältnis zum nationalen und deutsch konnotierten Wir. In der Szene des Schen-

kens wird in performativer Hinsicht deutlich, dass die Beschenkten Gäste sind, wäh-

rend die Schenkenden als großzügige Gastgeber_innen lesbar werden. Christoph Rass

und Melanie Ulz sprechen in ihrer bildwissenschaftlichen und historischen Analyse der

Fotografie unter Bezug auf Lisa Katharina Weimar (2014) in diesem Zusammenhang

von einer Inszenierung Deutschlands als »›Gebernation‹« (Rass/Ulz 2018, S. 436). Diese

Lesart erscheint insbesondere in einer postnationalsozialistischen Betrachtungsweise

aufschlussreich, da das nationale Wir in dem Beschenken der ›ärmlicheren‹ und ›we-

niger weit technisierten‹ Südeuropäer_innen die eigene Stärke in einer nach dem Na-

tionalsozialismus und dem Ende des Zweiten Weltkriegs gesellschaftlich akzeptablen

Art und Weise inszenieren und damit auch reaktualisieren kann. So reiht sich in die

gönnerhafte, wenngleich gut gemeinte Herabsetzung der Anderen als Arbeitskräfte in

der Inszenierung der Ankunft ein Paternalismus ein (Kapitel 5.4.1), der ein »machtvol-

le[s] Porträt von dem ›armen, naiven Südländer‹ […] [zeichnet], der im Land des Wirt-

schaftswunders willkommen geheißen wird« (Castro Varela 2009, S. 82). Die Rolle der

schenkenden Nation, die hier bildlich transportiert wird, steht dem beschenkten Arbei-

ter gegenüber, dem nicht nur Arbeit in Deutschland ›geschenkt‹ wird – die Betonung

der Armut der aus der ländlichen Provinz stammenden ›Gastarbeiter_innen‹ verstärkt

diese Lesart –, sondern auch noch ein Moped. Die Geste des Schenkens erzeugt auf-

seiten der Beschenkten die Erwartung von Dankbarkeit43. Das Setting produziert und

imaginiert damit in paradigmatischer Weise Binaritätspaare von Stärke/Abhängigkeit,

Geben/Nehmen, Schenken/Danken sowie Aktivität bzw. Aktion/Passivität bzw. Reak-

tion und festigt damit eine hierarchische Beziehung zwischen ungleichen Beteiligten,

die für rassistisch vermittelte Ordnungen anschlussfähig ist.

In der Dauerausstellung des Hauses der Geschichte der Bundesrepublik Deutsch-

land mit dem Titel »Unsere Geschichte. Deutschland seit 1945« wird für die Rubrik

»Gastarbeiter« sogar eine Reduzierung auf das Geschenk selbst, die »Sport Combi-

nette«, vorgenommen, die als Exponat vorhanden ist und als Bild den Beitrag über

›Gastarbeit‹ illustriert (vgl. Hinz-Wessels 2018). In diesemmusealen Erinnerungsbezug

fehlt nun auch der Beschenkte, Armando Rodrigues de Sá (vgl. ebd.), der durch die

Abbildung des Mopeds repräsentiert wird. Fraglich ist, worauf die Reduktion auf die-

ses Objekt als stellvertretendes Zeugnis für ›Gastarbeit‹ rückführbar ist. Im Anschluss

an die vorangegangenen Überlegungen scheint zum einen denkbar, dass in der Wahl

43 Dankbarkeit kann als strukturelles Moment hierarchischer Beziehungsverhältnisse verstanden

werden. ImHinblick auf gegenwartsbezogene Formen der Dankbarkeitserwartung und -zuschrei-

bung lässt sich insbesondere die Freiwilligenarbeit von nicht geflüchteten für geflüchtete Men-

schen nennen (vgl. Foitzik/Linnemann et al. 2017). Auch in professionellen Zusammenhängen wie

z.B. inHandlungsfeldern der Sozialen Arbeit existieren aufseiten der pädagogischHandelnden im

Umgang mit migrantischen Anderen »nicht reflektierte Dankbarkeitserwartungen und Normali-

tätsunterstellungen«, die es reflexiv einzuholen gilt (vgl. Bröse/Faas et al. 2107, S. X).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Wann war ›Gastarbeit‹? Erinnerung und Zeitgeschichte 71

und des Zurschaustellens des Fahrzeugs Stolz über die technisch-wirtschaftliche Er-

rungenschaft demonstriert werden soll. Zum anderen kann in der Präsentation des

Geschenks eine Manifestation der eigenen Gönnerhaftigkeit gesehen werden, die nicht

die Person, sondern eben das Objekt und damit die eigene Tätigkeit als schenkendes

Gastland auch in der Erinnerung der Gastarbeit in den Vordergrund rückt. »Wir sind

wieder wer« (Engelmann 1986), das Credo, das Deutschland ab den 1950er-Jahren be-

gleitete, lässt sich hier im Bild herauslesen. Dieses »Wir sind wieder wer« kann sich

in das Selbst- und Fremdbild als demokratischer Staat nach dem Nationalsozialismus

und dem Ende des Zweiten Weltkriegs moderat einfügen. Ausgeblendet wird hierbei

mit einer auf Nachwirkungen fokussierten Perspektive, dass die Verfassung der deut-

schen Wirtschaft auch aufgrund des im Nationalsozialismus betriebenen Fremd- und

Zwangsarbeiter_innensystems trotz des Zweiten Weltkriegs relativ unbescholten war

(vgl. Herbert 2003, S. 192). Auch Peter Kammerer weist darauf hin, dass

»[g]erade die BRD […] aus dem Krieg einen sehr leistungsfähigen, auf die Schwer-

industrie hin strukturierten Industrieapparat übernommen [hat], dessen Aufbau und

Instandhaltung nur durch die Zufuhr von Fremdarbeitern möglich war« (ebd. 1980,

S. 86f.).

Die Besucher_innen des Museums erfahren hierüber jedoch nichts, und auch die wei-

tere Lebensgeschichte von Armando Rodrigues de Sá, der früh an einer schweren, ar-

beitsbedingten Erkrankung in seinem Herkunftsland stirbt (vgl. Citron o.J.), findet nur

vereinzelt Erwähnung. Dabei würde sich »reichlich Raum für Dekonstruktion und Re-

Interpretation der Geschichte der Einwanderung« eröffnen, würde man »die Erinne-

rung an die Willkommensgeste im Kontext der Lebensgeschichte von Rodrigues de Sá«

breiter zur Kenntnis nehmen (Motte/Ohliger 2004a, S. 19). Die fehlende Kontextuali-

sierung seiner Lebensgeschichte, die etwas über die strukturellen Lebensbedingungen

von gastarbeitenden Anderen aussagen könnte, verschwindet jedoch in einem »migrati-

onspolitische[n] Schweigen« (Castro Varela 2009, S. 82). Das Bild dethematisiert durch

eine harmonisierte Inszenierung des (Be-)Schenkens Hierarchisierungen, strukturelle

Schlechterstellungen und abwehrende, gewaltvolle Herabsetzungen gegenüber den ein-

treffenden und in Deutschland lebenden und arbeitenden Menschen. Christoph Rass

und Melanie Ulz (2018, S. 442) gelangen sogar zu der Ansicht, dass die öffentlichkeits-

wirksam aufgenommene und historisch bis in die Gegenwart tradierte Aufnahme als

ein Schlüsselbild fungiert, das als »Ersatzobjekt […] die Objektivierung des Migranten

zum ›Gastarbeiter‹ bis in die Gegenwart visuell festschreibt«. Damit erzählt das Bild

»eine Geschichte und verdeckt dabei doch ein ganzes Netzwerk alternativer Geschich-

ten, die sich um die Migration nach Deutschland ranken« (Castro Varela 2009, S. 81).44

44 In diesem Zusammenhang kann exemplarisch die filmische Auseinandersetzung mit ›Gastarbeit‹

im Rahmen des Spielfilms »Almanya – Willkommen in Deutschland« von Yasemin Şamdereli

(2011) genannt werden, die an einigen Stellen alternative Bilder und Geschichten zeigt, an vie-

len Stellen jedoch auch an stereotype Bilder anknüpft. Nach Christoph Rass und Melanie Ulz fin-

det hier eine ›Reanimierung‹ von Armando Rodrigues de Sá statt, durch die auch eine »Wieder-

Aneignung der ›eigenen‹ Migrationsgeschichte« vollzogen wird. Dies geschieht beispielsweise,

indem die Ankunftssituation und das darin latent virulente Othering beim Anblick der Anderen

und deren Sprache umgekehrt und die deutsche Sprache als »unverständliches Kauderwelsch«

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Die Anderen ge-brauchen

Der breite Einsatz des Bildes, das nahezu in jedem Geschichtsbuch die Phase der

›Gastarbeit‹ bildlich repräsentiert und in vielen Ausstellungen fester Bestandteil ist, ver-

deutlicht, welche Narration der Arbeitsmigration festgehalten werden soll – das Bild

des beschenkten Gastes und des schenkenden Gasts und mitunter gar die Reduzierung

auf das Gastgeschenk selbst. So ist das Bild der Ankunft des einmillionsten Gastarbei-

ters Armando Rodrigues de Sá auch deshalb als ein so beliebtes und gerne verwendetes

Bild zur Erzählung der Geschichte der ›Gastarbeit‹ in Deutschland einzuordnen, weil

es das Selbstbild Deutschlands als guten Gastgeber bildlich festhält und die Vergangen-

heit weitestgehend unproblematisch rezipierbarmacht. Die Erzählung und Erinnerung

an ›Gastarbeit‹, die mit dem omnipräsenten Bild des beschenkten Armando Rodrigues

de Sá eng verknüpft ist und sich in dem Bild verdichtet zeigt, kann als Symbol und

Ikonografie des dominanzkulturellen Wirs in seiner vergangenheits- und gegenwarts-

bezogenen Auseinandersetzung mit sich und dem Umgang mit migrantischen Ande-

ren verstanden werden. Es ist kein Bild, das Unbehagen auslöst, es zeigt und sugge-

riert eine Harmonie und eine freundschaftliche Geste des Willkommenseins45. Die Wi-

derspruchsfreiheit dieser Darstellung und das Fehlen einer Verbildlichung der realen

Arbeits- und Lebenssituation von gastarbeitenden Anderen lässt sich als (De-)Themati-

sierung der realen gesellschaftlichen Verhältnisse begreifen. Hier zeigt sich Erinnerung

als nationale Identitätsstiftung, die durch einen positiven und ungebrochenen Vergan-

genheitsbezug die Funktion nationaler Selbstaufwertung produziert. Dabei könnte die

Brüchigkeit und Ambivalenz, die ›Gastarbeit‹ angesichts der vorangegangenen Ausfüh-

rungen innewohnen, den Ausgangspunkt einer erinnerungs- und rassismussensiblen

Thematisierung des zeitgeschichtlichen Kontexts eröffnen, in dem sich ›Gastarbeit‹ er-

eignet.

Das nachfolgende Kapitel widmet sich einer rassismustheoretischen Perspektivie-

rung des migrationsgesellschaftlichen Kontexts Deutschlands. Es führt über die zeitge-

schichtliche und erinnerungsbezogene Verortung von ›Gastarbeit‹ hinaus in das rassis-

mustheoretische Verständnis ein, das den analytischen Schwerpunkt der Analyse von

›Gastarbeit‹ bildet.

präsentiert sowie Alltagspraktiken in Deutschland als bizarre, befremdliche und unverständliche

Phänomene aus Sicht der Kinder gezeigt werden (vgl. 2018, S. 437). Die Geschichte umdas Bild des

›einmillionsten Gastarbeiters‹ wird ebenfalls gewendet und teilweise angeeignet, indem gezeigt

wird, dass eigentlich der Protagonist, Hüseyin Yılmaz, der einmillionste ›Gastarbeiter‹ war, aber

fälschlicherweise am Bahnhof nicht ausgewählt wurde. »Die Willkürlichkeit der Auswahl und die

ambivalente Rolle Rodrigues’ als ›bekanntester Unbekannter‹ wird im Film in ein slapstickartiges

›Missgeschick‹ gewendet, um die Geschichte des – eigentlichen – ›einmillionsten Gastarbeiters‹

zu erzählen« (ebd. 2018, S. 437). Die Deutungshoheit über jene Personen, die als gastarbeitende

Andere gelten, wird damit den Erzähler_innen der eigenen Familien(-Migrations-)Geschichte zu-

getraut und von diesen wieder angeeignet.

45 Hier lassen sich Parallelen zum Gegenwartsdiskurs im Hinblick auf Flucht und die sog. Willkom-

menskultur ziehen, die im »lange[n] Sommer der Migration« im Jahr 2015 einen Höhepunkt er-

reichte (vgl. Hess/Kasparek et al. 2016). Diese steht im Widerspruch zu rassistischen und rechts-

extremen Positionen, die in der gesellschaftlichen Mitte verankert sind sowie einer europäischen

Grenzpolitik, »die auf das ›Interesse‹ der europäischen Hegemonen ausgerichtet ist« (ebd., S. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012 - am 14.02.2026, 14:29:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

