
Der verbotene Raum

Die Erzählung von Fluchterfahrungen als ästhetische

Bewältigung von Raum und Identität in Abbas Khiders

Der falsche Inder

Nico Elste

Abstract Literature has always provided a fictional (free) space for aesthetically processing

migration and refugee experiences, making it possible to speak about traumatizing events,

loss, violence and powerlessness. Geographical space often plays a central role as a barrier to

be overcome by the refugees and as a possibility to locate one’s own identity. Thus, especially

in modern intercultural literature that deals with refugee experiences from countries such as

Iraq, Iran, Syria, or Lebanon to Europe, the crossing of borders and the illegal presence as well

as the fragile self-understanding of place-bound belonging become an aesthetic motif of their

own. Using Abbas Khider’s debut novel The Fake Indian (2008) as a case study, the paper

addresses the literary staging of forbidden space and its implications for the search for a safe

place for the individual.The impossibility of staying in one place interweaveswith the repeated

failed attempts at self-location by the individual. In the story about the young Iraqi Rasul

Hamid this is again and again part of the escape narrative in different ways and is subjected

to a new variant of a sense-making process in each of the eight chapters. In Khider’s novel, the

narrative itself appears to be a coping strategy of the individual in order to transfer the self to

an identity-preserving creation of meaning with the help of aesthetic staging.

Keywords: intercultural literature, migration, space, identity, space-based cultural belon-

ging

1.

Heimat ist da, woman hingehört. Dieser Satz ist allseits bekannt und der Begriff ›Hei-

mat‹ wird gerade in den gegenwärtigen modernen Zeiten in unzähligen Kontex-

ten für die unterschiedlichsten Ziele und Zwecke verwendet, wie Martina Kumlehn

pointiert beschreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Mediterrane Räume

UmdenDeutungsanspruch der Rede von ›Heimat‹ wird (wieder) gestritten und er

hat auf unterschiedlichen Feldern und Ebenen ›Konjunktur‹. So werden in kultur-

wissenschaftlichen, theologischen, philosophischen und pädagogischen Diskur-

sen einerseits die Ambivalenzen desHeimatbegriffs und dieMöglichkeiten seiner

politischen Funktionalisierung bzw. des populistisch-agitatorischen Missbrauchs

hervorgehoben, und andererseits seine nach wie vor bedeutsamen existentiel-

len Dimensionen sowie Bedürfnis-, Sinn- und Sehnsuchtsstrukturen herausgear-

beitet, die wahr- und ernstgenommen, begleitet und reflektiert werden müssen.

(Kumlehn 2017: 377)

EinwesentlicherGrund für seine diskursive Präsenz liegt imKonzeptHeimat selbst

begründet, wie Anja Oesterhelt in ihrer erst kürzlich vorgelegten umfangreichen

Studie zeigen konnte. So sei Heimat »keine systematisierbare politisch-philosophi-

sche Idee wie die Freiheit und kein staatstragendes Konzept wie die Nation.« Viel-

mehr beanspruche der Begriff »subjektiv, unpolitisch und nicht rationalisierbar zu

sein« und »verbinde sich wahlweise mit dem Gemüt, der Seele, dem Gefühl oder

schlicht einer subjektiven Entscheidung« (Oesterhelt 2021: 2). Zugleich sei Heimat

jedocheinVerhältnis,welchesdas Individuumeingehtbzw. inwelchemes steht (vgl.

ebd.: 2). Laut Oesterhelt ist die genaue Beschaffenheit dieses Verhältnisses ebenso

wenig konkret und kann in unterschiedlicherWeise gestaltet sein:

Heimat kann sich, muss sich aber nicht räumlich konkretisieren, statt in Haus und

Hof kann Heimat auch in der Kunst gefunden werden und statt in der Landschaft

auch in der Sprache und in der Religion. Heimat kann ideell oder materiell, me-

taphysisch oder physisch verstanden werden, oft – aber nicht zwingend – als Vor-

stellung der Zugehörigkeit. (Oesterhelt 2021: 2f.)

Allen Semantiken des Begriffs ist jedoch ein Moment gemeinsam: Eine das Subjekt

bestimmendeSinnstiftung,die es ihmerlaubt, sich in ein zustimmungsfähigesVer-

hältnis zurWelt zu begeben. Speziell im Verhältnis zu einemOrt, also einem Raum

und der damit verbundenenMöglichkeit unhinterfragbarer Zugehörigkeit,wirdHei-

mat produktiv für den Status einer Berechtigung, die das Subjekt und den Ort in

einer quasi natürlichen Art verbindet. Bekanntermaßen ist Heimat in modernen

nationalstaatlichen Diskursen mit ebenjenem Status der Berechtigung versehen,

der notwendigerweise einen ausschließenden Charakter aufweist. In diesem Sinne

kommen Dana Bönisch, Jil Runia und Hanna Zehnschetzler in der Einleitung ihres

2020 erschienen Sammelbandes mit dem Titel Heimat Revisited auf beide Momente

zu sprechen:

Auf der einen Seite implizieren globaleMigration und Flucht denVerlust eines Zu-

hauses und generieren gegebenenfalls fluktuierendeMuster vonHeimat(en) und

Beheimatung; auf der anderen Seite berufen sich rechtspopulistische Kräfte, aber

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 101

auch zuweilen die konservative Mitte auf ›Heimat‹ als ausschließendes Prinzip,

was einen statischen Heimatbegriff voraussetzt. (Bönisch/Runia/Zehnschnetzler

2020: 1)

In Zeiten vonKrisen undKriegen,die gegenwärtig präsenter sind als je zuvor, erhält

ebenjenesMoment der Sinnstiftung vonHeimat fast denCharakter eines existenzi-

ellenmenschlichen Bedürfnisses. So halten auch Bönisch, Runia und Zehnschnetz-

ler fest, dass »der Bezug aufHeimatmeist dort auftaucht,wo lokale ›Verwurzelung‹

gerade nicht mehr oder nicht auf unproblematischeWeise gegeben ist; die aktuelle

Renaissance ist in Zeiten von Globalisierung und globalen Krisenerfahrungen ver-

schiedenster Art also nicht unbedingt verwunderlich« (ebd.: 1).

InderLiteraturwerdendiemitdenKrisenundmitdemVerlust ›lokaler‹Verwur-

zelung verbundenen Migrations- und Fluchterfahrungen seit jeher thematisiert,

wie vielzähligeWerke es seit der Antike beweisen.Dies ist nicht verwunderlich, bil-

det Literatur doch den fiktionalen (Frei-)Raum, solche Erfahrungen ästhetisch auf-

und zu verarbeiten, sodass ein Sprechen über traumatisierende Ereignisse, Verlust,

Gewalt und Ohnmacht möglich wird. Dabei spielt der geographische Raum als die

zu überwindende Hürde der Flüchtenden ebenso eine Rolle wie als Möglichkeit,

die eigene Identität zu verorten und so zu sichern. Denn die Grundvoraussetzung

für einen Ort, an dem man leben kann, ist die Berechtigung, sich auf einem Terri-

torium aufzuhalten. Speziell in der modernen interkulturellen Literatur, die sich

mit Fluchterfahrungen aus Ländern wie dem Irak, dem Iran, Syrien oder dem Li-

banon nach Europa auseinandersetzt, wird daher die Grenzüberschreitung und die

illegale Anwesenheit ebenso wie das brüchige Selbstverständnis ortsgebundener

Zugehörigkeit zu einem eigenen ästhetischen Motiv (vgl. Hardtke, Kleine, Payne

2017: 9–20). Sara Steidl erkennt darin ein kritisches Potential der Literatur:

Hier werden sie statt als geographische Gegebenheiten als politisch konstruierte

Manifestationen vonMacht enttarnt. Literarische Fluchttexte fragen sowohl nach

derNotwendigkeit einer vonGrenzen durchzogenenWelt als auch nach dermora-

lischen Legitimität des ausschließenden Charakters von Nationalstaaten. (Steidl

2017: 306)

Ohne Frage ist dies eine berechtigte Beobachtung. Doch zugleich thematisieren li-

terarische Fluchttexte oftmals den Verlust der Heimat und die Suche nach einem

Ort, an dem man leben kann, und verbinden dies mit einer prinzipiellen Infrage-

stellung der Verortung des Subjekts in derWelt ebenso wie mit einer existenziellen

Frage nach dem Sinn.

In den folgenden Ausführungen soll dies anhand von Abbas Khiders preisge-

kröntem Debütroman Der falsche Inder aus dem Jahr 2008 mit Bezug auf die lite-

rarische Inszenierung des verbotenen Raums und dessen Implikationen für die Su-

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Mediterrane Räume

che nach einem sicheren Ort für das Individuum gezeigt werden. Die Flucht des

Protagonisten Rasul Hamid aus dem Irak über Jordanien, Libyen, die Türkei, Grie-

chenland und Italien nach Deutschland spannt im Roman einen weiten Bogen vom

arabischen bis zum westeuropäischen Raum und jedes Land, das der Protagonist

durchquert, jeder Raum, den er betritt, stellt sich durch die existenzbedrohenden

und leidvollen Erlebnisse als Durchgangsstadium einer nicht endenden Suche dar.

So verwebt sich dieUnmöglichkeit, an einemOrt zu bleiben,mit dem immerwieder

scheiternden Versuch einer Selbstverortung des Individuums

2.

Khiders Prosatext besticht durch eine Vielzahl an literarischen Eigenheiten in der

Konstruktion ebenso wie in Bezug auf intertextuelle Bezüge oder das Erzählverfah-

ren, die in der Forschung schon thematisiert und diskutiert wurden. Hanna Ma-

ria Hofmann bezeichnet die Verflechtung von Rahmen- und Binnenhandlung, in

der ein namenloser Ich-Erzähler die Memoiren des geflüchteten Irakers Rasul Ha-

mid im ICE von Berlin nachMünchen findet und beim Lesen seine eigene Fluchtge-

schichte als Erzählung eines Fremden wiederfindet, beispielsweise als »Verortung

als Flüchtling im Transit« (Hofmann 2017: 110)1. Die sich in acht Kapiteln immer

wieder wiederholende Fluchtgeschichte Rasul Hamids versteht sie als »Teil einer

(Schreib-)Strategie, sich einen eigenen Spielraum (in) der Literatur zu schaffen und

auf diese Weise produktiv und subversiv mit dieser Ohnmacht und Befangenheit

umzugehen« (Hofmann 2017: 116). Ganz in diesem Sinne erkennen Annika Jensen

und JuttaMüller-TamminderKonstruktiondesRomansdas erzählstrategischeMo-

ment der »Ermächtigung« einer Autorschaft und der literarischen Selbsterschaf-

fung (Jensen/Müller-Tamm 2013: 326).2 Auch die vielzähligen intertextuellen Bezü-

ge von Rilke über Homer bis Gottfried Benn, die Khider gekonnt in die Erzählung

einbindet, sind der interkulturellen Literaturwissenschaft nicht entgangen. Jensen

und Müller-Tamm verstehen dies als Beleg für die schon genannte Selbsterschaf-

fung des Autors, der sich so in die »deutsche Literaturgeschichte und die deutsche

1 Hofmann konkretisiert diesen Gedanken folgendermaßen: »Man kann sagen, dass dieser Le-

ser, der über das ›Finden‹ seiner ›eigenen‹ Geschichte erst zu einer bestimmten Person mit ei-

ner bestimmten Biographie wird, über dieses Manuskript im Zug, das ihn ›findet‹, gleichsam

seine Verortung als Flüchtling im Transit erfährt.« (Hofmann 2017: 110)

2 Jensen und Müller-Tamm begründen dies mit der Menge an intertextuellen Fragmenten:

»Das Selbst, das am Ende von Der falsche Inder steht, bedient sich zum Zwecke seiner literari-

schen Selbsterschaffung in erheblichem Maße der Intertextualität. Mithilfe von markierten

Zitaten kanonischer deutscher Schriftsteller, die neu kontextualisiert und damit aktualisiert

werden, schreibt sich der sich selbst erzeugende Autor in die deutsche Literaturgeschichte

und die deutsche Kultur ein.« (Jensen/Müller-Tamm 2013: 326)

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 103

Kultur« (ebd.: 326) einschreibe und Franziska Wolf, die dies ebenfalls als Konsens

der Forschung bezeichnet, bemängelt nur, dass diese Bezüge bisher nicht inhaltlich

untersucht wurden (vgl.Wolf 2021: 37).

Ähnliches lässt sich über das Moment der Sinnstiftung sagen. In vielen Studi-

en ist die Verbindung von Heimat, Identität und Zugehörigkeit als Thema erkannt

und intensiv besprochen wurden – so schreibt Hofmann, dass sich »die Suche nach

Identität und Zugehörigkeit sowie der Versuch einer neuen (Selbst)Verortung als

wichtigesMovens des Erzählens« (Hofmann 2017: 99) erweise. In seinem Beitrag er-

gänztWardaEl-Kaddouri, dass die Identität des namenlosenErzählerswie des Ver-

fassers derMemoiren Rasul Hamids »von Anfang im Irak bis zumEnde inDeutsch-

land instabil« (El-Kaddouri 2017: 41) bleibe. In diesem Zusammenhang wird eben-

falls die Relevanz des Raumes für das Thema von Khiders Erzählung in der For-

schung thematisiert. Hofmann erläutert, dass die Erzählungen der Flucht »die Re-

levanz der Kategorien von Raum und Bewegung für die Literatur in grundlegender

Weise« (Hofmann 2017: 100) belege, insofern der »Raum als eine für die individu-

ell-menschliche Selbstverortungund Identitätssuche existenzielle Kategorie« (ebd.:

100) angesehen werde könne. Abgesehen von wenigen konkreten Beispielen ist je-

doch eine ausführliche Befassung damit, wie die genannten Momente sich in Khi-

ders Erzählung ästhetisch manifestieren, bisher noch offen. Dem gilt es speziell in

Bezug auf die Identität und die Selbstverortung des Erzählers nachzugehen.

3.

Schon in der Rahmenhandlung kündigt sich das Thema des Romans – die Orien-

tierungslosigkeit des Erzählers und die Frage, wo er hingehört – an. Auf demWeg

zum Zug beschreibt der namenlose Ich-Erzähler auf den ersten Seiten des Romans

ein kurzes traumatisches Erlebnis:

Nichts, nur ich und der leere Bahnhof Zoo, das große Nichts ummich herum. Wo

bin ich eigentlich? Was mache ich hier? Wo sind die anderen? Solche Fragen wir-

belndurchmeinenKopfwie Trommeln auf einemafrikanischen Fest. Alles leerwie

eine endlose Wüste, nackte Berge oder klares Wasser. Aber auch unheimlich wie

der Wald nach einem gewaltigen Gewitter. Und meine Fragen laut und dennoch

leise, tönend und dennoch stimmlos. (Khider 2008: 7)

DieNaturvergleiche ästhetisieren die Leere derWelt, in der dieHauptfigur sich völ-

lig allein und verlassen sieht. Zugleich macht die Paradoxie seiner Stimme in der

kontradiktorischen Gleichzeitigkeit ihrer physikalischen Extreme den ohnmächti-

gen Versuch anschaulich, in dieser Leere Antworten zu finden und zugleich auf sich

selbst zurückgeworfen zu sein. Die so ästhetisch inszenierte Vereinzelung des Ich-

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Mediterrane Räume

Erzählers, der sich und seinen Platz in der Welt sucht, bildet das Leitmotiv des ge-

samten Romans. Dargestellt wird diese Suche in den Autobiografischen Erinnerungen

des Irakers Rasul Hamid, die der Ich-Erzähler im Zug findet und auf seiner Reise

nachMünchen liest. Diese gliedern sich in acht Kapitel, die nicht chronologisch er-

zähltwerden. JedesKapitel beginnt inBagdadund schildert einenAspekt der Flucht

von Bagdad über Jordanien, Libyen, Tunesien, die Türkei, Griechenland und Itali-

en nach Deutschland. Auf diese Art wird dieselbe Fluchtgeschichte immer wieder,

jedoch immer mit einem anderen Fokus erzählt und schildert damit ein je differie-

rendes Moment des Seins und der menschlichen Existenz, die für Rasul Hamid be-

ständig Gefahr läuft, ausgelöscht zu werden bzw. der beständig das Recht auf die

Möglichkeit einer Daseinsbehauptung bestritten wird.

Das erste Kapitelmit demTitelDer falsche Inder spielt das identitätsstiftende Po-

tential der Zugehörigkeit anhanddesAussehens derHauptfigur durch.Anschaulich

wird gezeigt, dass an jedemOrt und in jedemLand, inwelchemRasul sich befindet,

ihm eine Identität zugesprochen wird, was für ihn jedoch zugleich die Frage nach

dem eigenen Selbst umso prekärer macht: »Die Araber nannten mich den ›iraki-

schen Inder‹, die Europäer nur ›Inder‹. Es ist sicherlich erträglich, Zigeuner, Iraker,

Inder oder gar einAußerirdischer zu sein,wieso auchnicht! Aber es ist unerträglich,

dass ich bis heute nicht genauweiß,wer ichwirklich bin« (ebd.: 22). Von Beginn der

Erzählung an ist die Frage nach dem Sein in derWelt als prekäres Passungsverhält-

nis gefasst, was sich schon an den äußerlichsten Momenten zeigt. Die Zugehörig-

keit über Hautfarbe, ethnische oder auch familiäre Momente, die eine Identitäts-

stiftung ermöglichen könnte, erweist sich für Rasul als unzulänglich. Selbst in sei-

nerHeimat gilt er als Fremder undwird von den eigenen Landsleuten nicht als Iraker

betrachtet: »ich sehe so anders aus, dass man anmeiner irakischen Herkunft zwei-

felte« (ebd.: 15).AuchseinStammbaumist fragwürdig,dennseinVaterbehauptet,er

seiKindeinerZigeunerin,diemitdemVater eineLiaisoneingingundspäter vertrie-

ben wurde. Zwar bestreitet RasulsMutter diese Version der Geschichte, doch durch

die damit verbundene äußerliche Andersartigkeit erweist sich der Protagonist von

Geburt an als Ort- und Heimatloser.

Das zweite Kapitel Schreiben und Verlieren exerziert dasselbe Bedürfnis, sich po-

sitiv in der Welt zu verorten, anhand der künstlerischen Tätigkeit des Schreibens

und der damit verbundenen Möglichkeit, Erinnerungen schriftlich zu fixieren, sie

dadurch haltbar und objektiv zumachen.Das Schreiben selbst äußert sich bei Rasul

als innerer Trieb, ist zugleich jedoch instrumentell bestimmt und zwar alsMöglich-

keit, sich selbst besser zu verstehen.3 Der Versuch, die eigenen Erinnerungen und

3 Der Protagonist reflektiert diesen Triebmetaphorisch,wobei der Schreibprozess selbst einen

instrumentellen Charakter erhält: »Am Anfang schrieb ich und dachte, durch dieses Schrei-

ben könne ich meine Gefühle in Worte fassen. Wie eine Art Blitzableiter, der mich vor seeli-

schen Niederlagen schützen sollte. […] In der zweiten Phase glaubte ich, mit dem Schreiben

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 105

Gedanken über dieWelt und sich selbst schriftlich festzuhalten, scheitert jedoch an

seinem Erinnerungsverlust, an der Unmöglichkeit, Wirklichkeit und Fiktion aus-

einanderzuhalten, und daran, das Geschriebene zu bewahren. Denn immer wieder

gehenSchriftstücke verloren,werdenweggenommen,zerstört oder unleserlich.Ein

wesentlicher Grund dafür ist die staatlicheGewalt. Auf seiner Flucht wird Rasul im-

mer wieder von der Polizei aufgegriffen, so auch mehrmals in der Türkei, wobei er

mit seinem Rucksack auch das Geschriebene verliert: »[D]rei Jahre Lyrik zwischen

Asien und Afrika.Welch ein Verlust! Manchmal glaube ich, dass alles, was ich heute

schreibe,nichts anderes als das ist,was ichdamals geschriebenhabe.So als schriebe

ich all das Verlorene neu« (ebd.: 32).Der Akt des Schreibens dient zwar als künstleri-

scher Prozess, die eigenen Erfahrungen und damit ein Teil der eigenen Identität in

ästhetischer Form zu bewahren, dennoch geht mit jedem Verlust auch ein Teil des

Selbst verloren und muss immer wieder neu erschrieben werden, was das Schreiben

als bloß prekäre Möglichkeit der Selbstvergewisserung offenbart.

Kapitel drei, Priestertöchter, erzählt Rasuls triebhaftes Bedürfnis, erotische Ge-

danken auf künstlerische Weise zu bewältigen. Zum ersten Mal erfasst ihn das Zit-

tern als Kind beim Anblick von Fatima, einer blonden Nachbarin in Bagdad. Die-

ses Erlebnis führt in der kommenden Nacht zu einem Traum, der sich im Laufe der

Zeit mit unterschiedlichen Frauen wiederholt manifestiert. Darin beobachtet Ra-

sul halbnackte Frauen, die in einem Tempel beten. Von diesem Anblick fasziniert,

stiehlt Rasul vom Altar ein Stück Papier, um zu schreiben. Auf seiner Flucht erlebt

er diesen Zustand mehrmals, zum Beispiel beim Anblick von Suad, einer Fabrik-

arbeiterin, mit der Rasul in Amman in einer Seifenfabrik arbeitet: »Da fühlte ich,

dass ich schlagartig zu längst vergangenen Jahrhunderten zurückgekehrt war, zum

Tempel, zur Tochter des Priesters und zu deren Busen. Dasselbe Zittern, dasselbe

Beben in jedem Teil meines Körpers. DerWunsch zu schreiben stieg ins Unermess-

liche« (ebd.: 41). Die weibliche Körperlichkeit und die triebhafte Verbindung zum

Schreiben drücken denWunsch des Protagonisten nach und dessen Ideal von einer

haltbaren Liebe aus. Jedoch scheitert dies immerwieder an seinem illegalenAufent-

halt, an gesellschaftlichenUmständen oder religiösenwie kulturellen Sachzwängen

und machen Rasul damit eine Realisierung seines Wunsches unmöglich. Der Trieb

erlischt, nachdem Rasul mit einigen anderen in einer illegalen Wohnung durch ei-

ne Wand das Liebespiel zweier Töchter beobachtet und dies entdeckt wird: »Nach

diesem Vorfall lebte ich wie auf einem Geisterschiff. Ziellos irrte ich von einer Ar-

beitsstelle zur anderen, von einer Stadt zur anderen, von einem Land zum anderen

und von einer Flucht zur anderen. Frauen kamenund gingen,und selbst das Schrei-

ben verließ mich für lange Zeit« (ebd.: 49).

die Welt verändern zu können. Genau wie ein Revolutionär, aber eben nicht mit der Waffe,

sondernmit demBleistift. […] Letztlich gelangte ich zu der Überzeugung, dass ichmich durch

mein Schreiben selbst besser verstehen kann.« (Khider 2008: 25)

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Mediterrane Räume

Erst im griechischen Archaia kommen Traum und Trieb durch die romantische

Begegnung mit einer »Einheimischen« noch einmal auf und führen zu einem eine

Woche anhaltendem regelrechten »Schreibdurchfall« (ebd.: 52). Danach lebt Rasuls

Begierde erst wieder in Deutschland auf. In München, Rasuls letzter Station sei-

ner langen Reise, erlebt er im Sommer seinen Tempeltraum in voller Intensität und

gehtwieder aufPapierfeldzug.Dabei gerät auch seinedortigeFreundinSaraund ihr

wertvolles Papier in seinen Fokus, jedochwirdRasul von ihr auf frischer Tat ertappt:

Nach so vielen Jahren war ich zum ersten Mal in flagranti ertappt worden und

musste Sara alles von Anfang an erzählen, vom Tempel bis zu ihrem Koffer. Von

dieser Zeit an unterstützte sie meine schlechte Gewohnheit des Papierstehlens.

Natürlich auf ihreWeise, indem sie nämlich stillschweigend ihre Aktentasche auf

den Tisch legte und in ihr Schlafzimmer stolzierte, als wäre sie die Tochter eines

Priesters. (Ebd.: 57)

Die Verknüpfung vonWeiblichkeitmit dem schon zwanghaften Trieb zu schreiben,

der hyperbolisch dargestellt wird und damit schon groteske Züge annimmt, drückt

auf seine Art eine Bewältigungsstrategie des Protagonisten aus. Leid und Schmerz

ebenso wie Lust und Liebe sind für Rasul ausschließlich über einen künstlerischen

Ausdruck,demsichpathologischäußerndenBedürfnisdanachzuschreiben,bewäl-

tigbar. Insofern existiert Rasul Hamid nur durch und ist zugleich in seiner ganzen

Identität Ausdruck von Poesie und literarischem Schaffen. Die Sprache, das Mittel

für Rasuls künstlerischen Ausdruck, erweist sich im vierten Kapitel SprechendeWän-

de ebenfalls als bestenfalls unzuverlässiges Instrument einer Selbstbehauptung.Ne-

bendenErfahrungen,dieRasulmit schriftlichenErzeugnissenhat–sobeschmierte

er zum Ärger der Erwachsenen schon als Kind Wände und führt dies in der Schule

fort, wo er Diffamierungen aller Art an öffentlichen Gebäuden hinterlässt, weswe-

gen Mitschüler ins Gefängnis wandern –, erweist sich die Schrift als Medium des

Wunsches nach Rettung und damit als Spur der Geflüchteten, die sie auf Gefäng-

nismauern, Schiffswänden, an Bäumen und Brücken hinterlassen. Zugleich ist sie

Zeichen der Hoffnung und Liebe ebenso wie des Hasses der Menschen, was insge-

samt als unzuverlässige,weil disparate Art erscheint, das eigene Selbst in eine posi-

tive Sinnstiftung zu überführen. Ein Besuch Rasuls in Veronamit seiner Münchner

FreundinSara, sein ersterUrlaubüberhaupt, stellt dies eindrücklichdar.Hierfindet

er an der Casa di Giuletta unter dem Balkon Liebessprüche in allen Sprachen: »Die

Sprachen der Welt trafen sich wieder an einem anderen Platz, nämlich ganz genau

unter Julias Balkon. Nicht etwa, weil Gott erzürnt war, sondern wegen der Liebe«

(ebd.: 66). Doch unter diesen sprachlichen Belegen menschlicher Zuneigung findet

Rasul ebenso eine Hassbotschaft auf Arabisch: »Der Mund blieb mir offen vor Ent-

setzen. Ich stand starr, als hätte mich eine Schlange gebissen. Da stand es, in klarer

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 107

unddeutlicherHandschrift: ›Ihr Frevler,was für eineRückkehr steht euch bevor, die

Hölle ist eure Herberge und schrecklich die Fahrt‹« (ebd.).

Die Kapitel fünf bis acht unterscheiden sich von den ersten Kapiteln in der

Drastik der dargestellten Fluchtgeschehnisse. Während in der ersten Hälfte auf

eher metaphorischeWeise die erlebte Gewalt im Bagdader Gefängnis und während

der vier Jahre langen Flucht nach Europa dargestellt wird, stechen in der zweiten

Hälfte die genauen und verstörenden Beschreibungen der Fluchterlebnisse heraus.

Sie stellen unterschiedliche Varianten der Selbstbehauptung des Protagonisten dar

undmarkieren damit diverse Versuche, die Erfahrungen von Flucht,Gewalt, Trauer

und Schmerz auf jeweils eigene Weise zu verarbeiten. Im fünften Kapitel mit dem

Titel Rettet mich aus der Leere wird in einer Art Schlüsselkapitel Rasuls prinzipielle

Unmöglichkeit dargestellt, sich im Exil und mit dem Gefühl der Heimatlosigkeit

auf irgendeine Art und Weise positiv in der Welt zu verorten. Der Verlust beginnt

schon in Bagdad, da Gewalt und Krieg das Leben seiner Familie schon lange Zeit

bestimmen. Der Irak bietet Rasul demnach keine Heimat und spätestens durch

die leidvollen Erfahrungen, die er im Gefängnis machen muss, verliert er jeglichen

Halt:

Seitdem gab es in meinem Leben nur noch zwei Möglichkeiten: die Leere zu be-

kämpfen odermeinemLeben ein Ende zu setzen.Himmel und Erdewaren trostlos

und leer. Ich beschloss, aus dem Irak wegzugehen. Konnte es nichtmehr ertragen,

in der Leere der Heimat das Leben in den traurigen Straßen anzuschauen. (Ebd.:

72)

Die Leere, das Sinnbild für die Bezugslosigkeit des Subjekts zurWelt, stellt sich für

Rasul als erzwungene Suche ohne ein bestimmtes Ziel dar.Denn ohne einenOrt, an

dem er bleiben kann, steht für ihn jegliche Heimat und damit das eigene Selbst in

Frage:

Ich glaube, mein Problem bestand darin, dass ich nicht freiwillig gereist bin. Ich

war kein Tourist. Nur ein Flüchtling. Eine fliehende Taube, die vollkommen blind

war. Sie konnte zwar fliegen, wusste aber nicht genau, wohin. […] Der Eintritt ins

Exil war eine lange Straße in der Leere, die ich fast das ganze Leben bekämpfen

musste. Die Sehnsucht nach der Heimat wird im Laufe der Zeit schwächer. Je tie-

fer man im gegenwärtigen Leben in die Leere des Exils eindringt, desto mehr ver-

blasst die geschönte Vergangenheit. Die Leere aber ist das Einzige, was einem als

ewiger Begleiter bleibt. (Ebd.: 73)

Auf seiner FluchtwirdRasul immerwieder vonderPolizei aufgegriffenunddesLan-

des verwiesen und nach jedem Rückschlag wächst die Leere, die er nur temporär

durchGebete, Tanzen undSchreien bewältigen kann.Mehrere Jahre benötigt er, um

indie Türkei zu kommen,nur umdort auchwieder auf demWegnachGriechenland

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Mediterrane Räume

von der Polizei aufgegriffen und ins Gefängnis gesteckt zu werden. Doch auch als

es Rasul endlich gelingt, in Athen europäischen Boden zu betreten, verdrängt dies

nicht die Leere: »Auch hier verspürte ich die unendliche Leere,weil ich nichtwusste,

was ich tun sollte« (ebd.: 91).

Die fehlende Berechtigung, sich auf demTerritorium aufhalten zu dürfen, stellt

sich Rasul und allen anderen flüchtenden Menschen als eine Verweigerung ihrer

Existenz dar, denn ohne die substantiell erfüllte Bedingung, sich überhaupt auf ei-

nemStück Erde aufhalten zu dürfen,wird das Sein überhaupt in Frage gestellt.Und

so macht sich auch in Europa für den illegalen Geflüchteten Rasul negativ bemerk-

bar,was eineHeimat für das Subjekt ausmacht: die unhinterfragbare Zugehörigkeit

als Berechtigung des Daseins und der gesellschaftlichen Teilhabe. Daher stellt sich

nicht einmal das ungewollte Reiseende in Deutschland als das Ende der Suche her-

aus. Zwar erhält er hier einen Aufenthaltstitel und darf bzw. muss in Deutschland

bleiben, jedoch wird Rasul auch hier die Chance verwehrt, für sich selbst ein Leben

zu gestalten unddieMöglichkeit zu realisieren, einenSinnund so etwaswieHeimat

zu finden:

Ich versuchte alles Mögliche und Unmögliche, mein Leben in geordnete Bahnen

zu lenken, scheiterte aber oft an den zahlreichen Paragrafen und bürokratischen

Vorschriften, die dieses Land unter sich begraben. […] Immer wieder versuchte ich

neu anzufangen […] Ich gebe zu, ich stellte langsam fest, wie groß undmächtig die

Leere ist, die man überall antreffen kann. Sie ist so groß undmächtig, dass sie mir

die Luft zum Atmen nimmt. […] Und trotzdem habe ich meinen letzten großen

Wunsch nicht ganz verloren: Auf irgendeinem anderen Planeten Asyl zu erhalten.

(Ebd.: 99)

Drückt sich in diesemKapitel also derWunsch und die Unmöglichkeit des Protago-

nisten nach Asyl und einer Heimat aus, so stellt das folgende Kapitel Die Wunder

dieFluchtgeschichteRasuls alsAneinanderreihungvon»seltsamenEinmaligkeiten«

(ebd.: 100) dar. Zufälle wie ein geplatzter Autoreifen, der ihmdie Exekution imBag-

daderGefängnis erspart, ebensowie dieHilfsbereitschaft und Liebe vonMenschen,

dienichts haben,aber bereit sind,etwas zugeben,ermöglichenRasul dasÜberleben

und retten ihmmehr als einmal das Leben:

Ich schwöre bei der alten griechischenGöttin, ich kanndieWelt hassenundgleich-

zeitig lieben und dieMenschen ebenso. Es gab immerMörder und Retter, Hassen-

de und Liebende. Ich entschiedmich aber schon früh, dieWelt zu nehmen, wie sie

ist. Ichweiß, irgendwann tritt immer einWunder inmein Leben.Das istmein Trost

in dieser Welt. (Ebd.: 118)

So erweist sich für Rasul das Überleben per se als eine Strategie, die eigene Existenz

mit einem positiven Sinn zu versehen. Zwar füllt dies die Leere nicht, aber zumin-

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 109

dest verspricht sie ihm einen Trost. Denn wenn er über alle widrigen und das Le-

ben gefährdeten Situationen hinweg immer noch am Leben ist, müsse wenigstens

das doch für dieseWelt sprechen. Die entgegengesetzte Variante dieses Gedankens

wird im nächsten Kapitel durchgespielt.Waren es eben noch dieWunder, die Rasul

alle existenzgefährdenden Situationen haben überleben lassen, so werden im fol-

genden Kapitel Auf den Flügeln des Raben die inhumanen Verhältnisse der Welt, die

er auf seiner Flucht erfährt, als durch den Protagonisten selbst begründet dekla-

riert: Krieg, Revolution, Armut, Embargos, Erdbeben geschehen in dieser Varian-

te immer dann, wenn Rasul ein neues Land betritt: »Wo ich auch hinging, ließ das

Unglück nicht lange auf sich warten. Ohne es zu wollen, brachte ich meinen Mit-

menschennurKummerundElend.DaswarmeinSchicksal,meinganzpersönliches

Schicksal« (ebd.: 123). Selbst diese fatalistische Betrachtung der eigenen Fluchtge-

schichte erweist sich ex negativo als Bewältigungsstrategie. Wenn überhaupt kein

positiver Bezug zurWeltmöglich erscheint, stellt das diametrale Verhältnis zumin-

dest eineAlternative dar,die eigeneExistenz zubegründen,wennauchnegativ.Wo-

bei durch die offensiv herausgestellte Konstruktion deutlich hervorscheint, dass die

Ohnmacht, die Willkür und die Zufälligkeit der Geschehnisse ebenso wie ihre In-

kommensurabilität und der absurde Bezug zum Ich-Erzähler als ihr Auslöser auf

das Bedürfnis des Erzählers und seinen Willen verweisen, sich trotz allem in diese

Welt einzuschreiben.

4.

Im letzten Kapitel wird Rasuls Flucht unter dem TitelWiederkehr der Gesichtermit all

ihren schrecklichen Erfahrungen und Schicksalsschlägen noch ein letztes Mal ge-

rafft erzählt und ihre Bewältigung zugleich dadurch versucht, sie als Geschichte zu

Ende zu bringen. Dem entgegen stehen jedoch die Traumata erlebter Grausamkei-

ten, die Rasul nicht loslassen. Vor seinem inneren Auge erscheinen ihm all die Per-

sonen, denen er begegnete und die starben: »Gesichter und wieder Gesichter: Ge-

sichter, die imGefängnis starben,Gesichter, die imKrieg gefallenwaren,Gesichter,

die vermisst wurden« (ebd.: 135). Als ihm das Gesicht seiner Schwester Karima er-

scheint, läutet dies Rasuls letzten Schicksalsschlag ein. Zusammen mit drei ihrer

Kinder stirbt sie bei einem Bombenattentat in Bagdad. Mit dem tragischen Tod ei-

nesTeils seinerFamiliegehtRasul amEndeseinerErzählungeinwesentlicherBezug

zur Welt und damit ein weiterer Grund verloren, sein eigenes Leben wertzuschät-

zen. Er hat keine Angst mehr vor dem Tod:

Im Gegenteil, ich freue mich sogar darauf. Wenigstens wird es das erste Mal in

meinem Leben sein, wo ich nicht verliere undweine, sondernwo ich verloren gehe

undmeinetwegen geweint wird. DasWichtigste aber ist: Keine Gesichter werden

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Mediterrane Räume

mich mehr heimsuchen und in denWahnsinn treiben. […] Trotzdem will ich noch

ein besonderes Ziel in meinem Leben erreichen, und ich bitte alle Sterne, mir die

Zeit dazu zu geben. Ich will meine Geschichte endlich zu Ende schreiben. Von den

Gesichtern über die Wunder bis zur Geburt – oder umgekehrt. (Ebd.: 151)

Damit schließt die Geschichte Rasuls und im Folgenden endet die Rahmenhand-

lung, wie sie begonnen hat. Khider wählt exakt die gleiche Szenerie – ein Junge,

der mit einem Mädchen anbandelt, Tauben, die miteinander flirten – und wieder-

holt die Szene im Bahnhof ebenso wie die im Zug – diesmal im Café, in das sich die

Hauptfigur am Tag nach ihrer Ankunft in München setzt. Die Personen sind exakt

dieselben wie zu Beginn der Erzählung im Zug, ihre Handlungen sind identisch,

nur der Protagonist ist nichtmehr derselbe: »14:45 Uhr. Ich öffnemeinen Rucksack,

nehme das Manuskript heraus, stecke es in den leeren Umschlag und mache den

Umschlag zu« (ebd.: 157). Mit der Fertigstellung seiner Lebensgeschichte, die iden-

tisch ist mit der des Fremden Rasul Hamids,materialisieren sich die Erinnerungen

auf dem Papier und existieren damit nicht nur getrennt von der Hauptfigur, nach-

vollziehbar für die ganze Welt, sondern sind für den Ich-Erzähler abgeschlossen.

Offen bleibt jedoch, ob es sich bei der Zugfahrt nur um einen Traum des Protago-

nistenhandelt, der FunddesManuskripts unddas LesenderGeschichte imZug sich

damit als literarische Bewältigung der eigenen Lebensgeschichte darstellt. Nicht

nur in Bezug auf den Inhalt, sondern ebenso hinsichtlich der Form ist diese Of-

fenheit und Brüchigkeit charakteristisch für Khiders Roman. Folgtman Carola Hil-

mes, entspricht die »Hybridisierung des Genres, das Zerbrechen der Chronologie

und die Wahl eines fiktionalisierten autobiographischen Paktes […] einer Lebens-

geschichte, die von Unterdrückung, Flucht und Vertreibung erzählt« (Hilmes 2017:

142). Insofern ermöglicht die Erzählung aufgrund ihrer Literarizität die Auseinan-

dersetzung und Verarbeitung einer Sinnsuche. In ebendieser Funktion wird sie in

Form der Binnenerzählung selbst zum wesentlichen Bestandteil von Khiders Ro-

man, wodurch innerhalb der Erzählung ein Metadiskurs etabliert wird. Rahmen-

und Binnenhandlung erscheinen auf diese Weise ausweislich ihrer Konstruktion

als Bewältigungsstrategie: Indemder namenlose Ich-Erzähler die fremdeGeschichte

vonRasulHamid liest, eignet er sie sich als eigene an,verarbeitet so seineFluchtund

behauptet sich damit als Subjekt durch die literarische Existenz seiner Fluchtge-

schichte. Durch die Ineinssetzung von erzählter Wirklichkeit der Lebensgeschich-

te Rasul Hamids mit der Realität des Ich-Erzählers in der Rahmenhandlung ver-

schwimmen jedoch Realität und Fiktionalität. Sarah Steidl erkennt darin eine hei-

lende Wirkung, wenn sie meint, dass das Erzählen »als literarisch-therapeutisches

ProgrammderÜberwindung vonTraumata lesbar« (Steidl 2017: 311)werde. Insofern

könne dies verstandenwerden »als ein Versuch, sich ein brüchig gewordenes Ich zu

›erschreiben‹ und zugleichDistanz zumErlebten zu schaffen« (ebd.: 311). Die ästhe-

tische Inszenierung stellt demnach das Bestreben dar, durch die literarische Bewäl-

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nico Elste: Der verbotene Raum 111

tigung der eigenen Lebensgeschichte das Selbst in eine die Identität bewahrende

Sinnstiftung zu überführen, die eine Orientierung und die Gewissheit von Zugehö-

rigkeit zumindest poetisch ermöglichen. AlsMediumund ästhetischer Raumbietet

Literatur daher die Möglichkeit, eine Sinnsuche zu verarbeiten, um auf diese Wei-

se die Abwesenheit jeglicher Zustimmungsfähigkeit zur Welt zu bekämpfen. Diese

Strategie erscheint zugleich als einzige Alternative, die Erfahrungen und das Leid

so vieler Flüchtender zu dokumentieren, deren Geschichte sonst nie existierte, da

sie nicht erinnert werden kann. Insofern erweist sich, mit Hofmann gesprochen,

Literatur »als Konzept einer lebendigen Erinnerung an die Vielen (auf) der Flucht«

(Hofmann 2017: 119). Jedoch bleibt bei Khider im Ergebnis die brüchige Selbstbe-

hauptung des Subjekts bestehen, welches sich mit der eigenen Erzählung seiner

Existenz und Fluchterlebnisse zwar versichert, letztlich jedoch keine Heimat fin-

det. Für Sarah Fortmann-Hijazi ist daher das »[f]ragmentarische des Subjekts […]

paradigmatisch« (Fortmann-Hijazi 2019: 244). Zweifellosmacht dies den tragischen

Charakter von Abbas Khiders Roman aus.

Literatur

Bönisch, Dana/Runia, Jil/Zehnschetzler, Hanna (2020): Einleitung: Revisting ›Hei-

mat‹, in: Dana Bönisch/Jil Runia/Hanna Zehnschetzler (Hg.): Heimat Revisited.

Kulturwissenschaftliche Perspektiven auf einen umstrittenen Begriff. Berlin. S. 1–22.

El-Kaddouri, Warda (2017): »Gott, rette mich aus der Leere!« Verlust, Religiösität

und Radikalisierung in den Fluchtnarrativen von Abbas Khider und Sherko Fa-

tah, in: Thomas Hardtke/Johannes Kleine/Charlton Payne (Hg.): Niemandsbuch-

ten undSchutzbefohlene. Flucht-RäumeundFlüchtlingsfiguren in der deutschsprachigen

Gegenwartsliteratur. Göttingen. S. 39–51.

Fortmann-Hijazi, Sarah (2019): Gehen, um zu erinnern. Identitätssuche vor irakischem

Hintergrund: Sherko Fatah, Semier Insayif und Abbas Khider. Bielefeld.

Hardtke, Thomas/Kleine, Johannes/Payne, Charlton (Hg.) (2017): Niemandsbuchten

undSchutzbefohlene.Flucht-RäumeundFlüchtlingsfiguren inderdeutschsprachigenGe-

genwartsliteratur. Göttingen.

Hardtke, Thomas/Kleine, Johannes/Payne, Charlton (Hg.) (2017): Niemandsbuch-

tenundSchutzbefohlene.Flucht-RäumeundFlüchtlingsfiguren in der deutsch-

sprachigen Gegenwartsliteratur. In: Hardtke, Thomas/Kleine, Johannes/Payne,

Charlton (Hg.): Niemandsbuchten und Schutzbefohlene. Flucht-Räume und Flücht-

lingsfiguren in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Göttingen. S. 9–20.

Hilmes, Carola (2017): »Jedes Kapitel ein Anfang und zugleich ein Ende.« – Abbas

Khiders fiktionalisierte Lebensbeschreibung, in: Monika Wolting (Hg.): Identi-

tätskonstruktionen in der deutschen Gegenwartsliteratur. Göttingen. S. 135–146.

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Mediterrane Räume

Hofmann, Hanna Maria (2017): Erzählungen der Flucht aus raumtheoretischer

Sicht.AbbasKhiders ›Der falsche Inder‹ undAnna Seghersʼ ›Transit‹, in:Thomas

Hardtke/Johannes Kleine/Charlton Payne (Hg.): Niemandsbuchten und Schutzbe-

fohlene. Flucht-Räume und Flüchtlingsfiguren in der deutschsprachigen Gegenwartslite-

ratur. Göttingen. S. 97–121.

Jensen, Annika/Müller-Tamm, Jutta (2013): EchteWiener und falsche Inder. Strate-

gienundEffekte autofiktionalenSchreibens inderGegenwartsliteratur, in:Mar-

tineWagner-Egelhaaf (Hg.):Auto(r)fiktion.LiterarischeVerfahrenderSelbstkonstruk-

tion. Bielefeld. S. 315–328.

Khider, Abbas (2008):Der Falsche Inder. Hamburg.

Kumlehn, Martina (2017): Herkunft, Heimat und Identität narrativ erkunden: Der

Roman ›Herkunft‹ von Saša Stanišić in religionspädagogischer Perspektive, in:

Thomas Hardtke/Johannes Kleine/Charlton Payne (Hg.): Niemandsbuchten und

Schutzbefohlene. Flucht-Räume und Flüchtlingsfiguren in der deutschsprachigenGegen-

wartsliteratur. Göttingen. S. 376–393.

Oesterhelt, Anja (2021):Geschichte derHeimat. ZurGenese ihrer Semantik in Literatur, Re-

ligion, Recht undWissenschaft. Berlin.

Steidl, Sarah (2017): Der Flüchtling als Grenzgestalter? Zur Dialektik des Grenzver-

letzers in Abbas Khiders Debütroman ›Der falsche Inder‹, in: Thomas Hardt-

ke/Johannes Kleine/Charlton Payne (Hg.): Niemandsbuchten und Schutzbefohle-

ne. Flucht-Räume und Flüchtlingsfiguren in der deutschsprachigenGegenwartsliteratur.

Göttingen. S. 305–320.

Wolf, Franziska (2021): The Figure of the Exiled Writer in Comparison: Intertextu-

ality in Lion Feuchtwanger’s ›Exil‹ (1940) and Abbas Khider’s ›Der falsche Inder‹

(2008), in: Transit Vol. 13., No.1. S. 34–51.

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008 - am 12.02.2026, 21:42:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474075-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

