2. Literatur, Theorie, Methode

»Was ist ta 'ifiya?« Diese Frage steht nicht nur fir den irakischen Diskussionsbedarf.
Sie markiert auch eine Frage der wissenschaftlichen Literatur zum Irak. Konfessio-
nalismus hat sich als Konzept in der Vergangenheit fiir die Wissenschaft als eine
Herausforderung erwiesen. Kaum eine Untersuchung kommt ohne eine Neudefi-
nition von Konfessionalismus oder sectarianism aus. Dieser Diskussionsbedarf geht
Hand in Hand mit der Kritik am Konfessionalismus als dominierendem Deutungs-
muster fiir den Nahen Osten, wie sie in der Forschungsliteratur genauso wie in der
Region erhoben wird.

Zahlreiche Studien zum Konfessionalismus im Irak definieren konfessionelle
Identititen nach wie vor dariiber, dass sie substaatlich seien und daher in Konkur-
renz zu einer nationalen Identitit stiinden. Dabei wird die nationale Identitit jew-
eils positiv, die konfessionelle entsprechend negativ bewertet: »[T]o speak of an Iraqi
nation means that all other forms of belonging (including sectarian ones) should be
subordinate to loyalty to the nation.«' Angesichts derartiger Vereinfachungen und
evaluierender Zuginge iiberrascht es nicht, dass sich das Konzept Konfessionalis-
mus als analytischer Zugang oft als wenig produktiv erwiesen hat.

2008 stellte das International Journal of Middle East Studies folgende Frage: »How
useful has the concept of sectarianism been for understanding the history, soci-
ety, and politics of the Middle East?« Die eingereichten Antworten fielen allgemein
kritisch aus. Insbesondere die fehlende theoretische Tiefe in der Forschung wurde
beklagt. Die vier antwortenden Autorinnen und Autoren® forderten unisono, secta-
rianism als gesellschaftliche Erscheinung historisch zu kontextualisieren statt ihn

1 Dawisha, Adeed: National identity and sub-state sectarian loyalties in Irag, in: International
Journal of Contemporary Iraqgi Studies 4 (3), 2010, S. 243 — 256, S. 243.

2 Vgl. Davis, Eric: Pensée 3. A Sectarian Middle East?, in: International Journal of Middle East
Studies 40 (4), 2008, S. 555—558; Makdisi, Ussama: Pensée 4. Moving Beyond Orientalist Fan-
tasy, Sectarian Polemic, and Nationalist Denial, in: International Journal of Middle East Stud-
ies 40 (4), 2008, S. 559 — 560; Joseph, Suad: Pensée 2. Sectarianism as Imagined Sociological
Concept and as Imagined Social Formation, in: International Journal of Middle East Studies
40 (4), 2008, S. 553 — 554; Peteet, Julie: Pensée 1. Imagining the »New Middle Eastc, in: Inter-
national Journal of Middle East Studies 40 (4), 2008, S. 550 — 552.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

als primordiale, quasi-natiirliche Eigenschaft des Verhiltnisses zwischen den Kon-
fessionen darzustellen. Um das Phinomen zu verstehen, sei von einer Fokussie-
rung auf Konflikte und einer universalen Theorie abzusehen. Wichtig seien Fragen
nach der sozialen Ordnung, nach dem Charakter der konfessionellen Spaltung oder
nach der Natur der Integration. Davis brachte das allgemeine Bediirfnis nach einer
verbesserten analytischen Verortung des Konzepts folgendermassen auf den Punkt:
»Our understanding [of sectarianism, C. W.] suffers less from the lack of empirical
data than the poverty of the conceptual and theoretical frameworks through which
it is studied.«* Dem ist anzufiigen, dass auch die empirische Forschungsbasis nur
fiir den Libanon gut ist, wohingegen fiir die Irakforschung noch grosse Liicken be-
stehen.

Die hiufigste Kritik am Konfessionalismusbegriff richtet sich gegen primordiale
und instrumentalistische Deutungen konfessioneller Identititen. Primordiale Deutun-
genreduzieren die Identitit und das Handeln der einzelnen Subjekte aufihre jewei-
lige konfessionelle Zugehorigkeit. Damit geht eine Essentialisierung der konfessio-
nellen Identitit einher, die auch auf das Verstindnis des Verhiltnisses von Schia und
Sunna als grundlegend konflikttrichtig iibertragen wird. Die konfessionelle Spal-
tung wird aus dieser Perspektive als historisch stabil gedeutet und bis in die islami-
sche Frithzeit zuriickprojiziert. Instrumentalistische Sichtweisen dagegen sehen die
Verantwortung fiir konfessionelle Spannungen bei Regierungen und anderen Ak-
teuren, die diese Spannungen gezielt schiiren und fiir ihre Zwecke nutzen wiirden.
Wihrend eine solche »Nutzung« durchaus vorkommen mag, bedingt sie, so die Kri-
tik, meist eine Uberschitzung der Moglichkeiten der jeweiligen Regime und kann
gleichzeitig die erstaunliche Wirksamkeit dieses Vorgehens kaum erkliren.*

Mittlerweile regt sich aber auch Kritik an der Kritik. Demnach werde die Gegen-
iberstellung von primordialistischen und instrumentalistischen Deutungen der in
Wahrheit deutlich komplexeren akademischen Debatte kaum noch gerecht und die-
ne eher dazu, jeweils einen eigenen, dritten Weg zu legitimieren. Daraus sei eine
Pluralititan Ansitzen entstanden, an »dritten Wegen« sozusagen, die zwar Primor-
dialismus und Instrumentalismus hinter sich lassen, aber noch nicht in eine gefes-
tigte Theoriebildung gemiindet hitten.® Daher gehort es in der einschligigen For-
schung beinahe zum guten Ton, Ausserungen zur Theorie von Konfessionalismus
und daran angelehnten Konzepten mit einem Verweis auf die fehlenden theoreti-
schen Zuginge einzuleiten.

Derartige Klagen sind heute allerdings weit weniger berechtigt als noch vor
wenigen Jahren. Obwohl sich noch kein vereinheitlichter Umgang mit der Thematik

3 Davis: Pensée 3, 2008, S. 555.

4 Middle East Centre: Seeking to Explain Sectarian Mobilisation in the Middle East, 04.05.2020.

5 Valbjgrn, Morten: Studying sectarianism while beating dead horses and searching for third
ways, Blog, London 17.09.2018.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

durchgesetzt hat, zeichnen sich mittlerweile doch einige Tendenzen ab. So wird
in einer ersten Forschungstendenz vermehrt nach dem Ursprung dessen, was als
»Konfessionalismus« bezeichnet wird, gesucht. Mit den Studien von Ussama Mak-
disi und Max Weiss werden hier zwei der einflussreichsten Untersuchungen dieser
Ursprungssuche betrachtet.

Eine zweite Tendenz versucht, Beziige auf Konfession systematisch zu erfassen
und zu kategorisieren. Prominent vertreten wird dieser Ansatz durch Fanar Had-
dad. Der Begriff Konfessionalisierung bzw. sectarianization schliesslich verweist auf
eine zunehmend prozedurale Ausrichtung — wobei, wie sich zeigen wird, Konfes-
sionalisierung im Nahen Osten ausschliesslich im Sinne eines entstehenden Kon-
fessionalismus verstanden wird.

Ich werde in dieser Arbeit keiner dieser Vorgehensweisen direkt folgen und stre-
be auch keinen dritten Weg an. Der Ausdruck »Konfessionalismus« dient in mei-
ner Untersuchung nur als Ubersetzung des arabischen Wortes »ta ifiya«. Das Kon-
zept von Konfessionalisierung als Prozess werde ich von Konfessionalismus als Er-
gebnis loslésen und als Leitstruktur der Untersuchung nutzen. Dies alles geschieht
mit dem Ziel, die Bezugnahmen auf Konfession und Konfessionalismus zu unter-
suchen, die im Irak vorgenommen werden, aber nicht den Konfessionalismus kau-
sal zu erkliren oder als historische Kontinuitit darzustellen. Dieses Vorgehen fithrt
dazu, dass weder Konfessionalismus untersucht noch die irakische Gesellschaft an-
hand von Konfessionalismus erklirt wird. Mein Interesse gilt der Diskussion, die
im Irak unter Bezugnahme auf Konfessionalismus und Konfessionen gefiithrt wird.

Die unterschiedlichen Herangehensweisen an Konfessionalismus und an Kon-
fessionalisierung in der Forschungsliteratur bilden den ersten Teil dieses Kapitels.
Auf die Erliuterung der theoretischen Pfeiler dieser Arbeit und die Diskussion der
wichtigsten Begriffe folgt die Darstellung der Untersuchungsmethode.

Anhand dieser Auslegeordnung wird eine Schwierigkeit dieser Untersuchung
ersichtlich. Sie pendelt zwischen zeithistorischer Forschung und sozialwissen-
schaftlicher Deutung. Diese Ambivalenz entsteht aus dem Theoriedefizit im Um-
gang mit Konfessionalitit in der Forschung, die im Folgenden genauer betrachtet
wird. Anschliessend soll ein eigener theoretischer Ansatz entwickelt werden, um
die Auswertung der Quellen wie auch die Deutung der Ergebnisse zu strukturieren.
Kern dieses Ansatzes stellt eine Kontextualisierung dar, die sich an Uberlegungen
von Jacques Derrida zu Sprache, Iteration und Kontingenz orientiert.

2.1 Literatur: Vom Konfessionalismus zur Konfessionalisierung
Die Zahl der Publikationen zum Irak und zum Konfessionalismus im Nahen Osten

ist in der vergangenen Dekade sprunghaft angewachsen und heute kaum noch zu
tiberblicken. Ich werde daher meine Darstellung des Forschungsstandes auf die-

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

23


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

jenigen Werke beschrinken, die fiir die konzeptionelle Diskussion von Konfessio-
nalismus im Nahen Osten und spezifisch zum Irak massgeblich sind. Literatur zur
Konfessionalisierung in Europa wird im Anschluss gesondert behandelt.

Hartnickig hilt sich auch in Teilen der wissenschaftlichen Literatur die Praxis,
die Spaltung von Schia und Sunna in der Frithzeit des Islams zu verorten, genauge-
nommen in der Frage nach der legitimen Nachfolge des Propheten Muhammad als
Anfithrer der Muslime.® Diese Sichtweise ist nicht nur historisch ungenau, sie pro-
jiziert auch spitere Vorstellungen von Konfessionen auf einen spatantiken Kontext.
In Abgrenzung zu dieser Herangehensweise hat sich eine Beschiftigung mit Kon-
fessionalismus entwickelt, die diesen im Kontext der einsetzenden Moderne veror-
tet. Auf diese zweitgenannte Forschungsrichtung soll im Folgenden genauer einge-
gangen werden.

Eine der einflussreichsten Studien zur Genese von Konfessionalismus in der
Moderne lieferte Ussama Makdisi mit The Culture of Sectarianism.” Makdisi datiert
den Beginn des Konfessionalismus im Libanon, wie er heute anzutreffen ist, im
frithen 19. Jahrhundert. Damit grenzt er sich von der (auch von den untersuchten
Akteuren im 19. Jahrhundert vertreten) Position ab, Konfessionalismus sei Aus-
druck jahrhundertealter Konflikte. Er betont das Zusammenspiel zwischen lokalen
Eliten, regionalen Machthabern und dem Einfluss von Kolonialmichten in Liba-
non, das zusammen mit dem Aufkommen des Nationalstaats Konfessionalismus
entstehen liess. Mit der Verortung von Konfessionalismus in der Moderne stellt er
sich gegen die Wahrnehmung von Konfession als Hindernis auf dem Weg der Mo-
dernisierung. »[S]ectarianism as an idea draws meaning only within a nationalist
paradigm and hence [...] it belongs to our modern world.«® Die eigentliche »\DNA«
des Konfessionalismus stelle die Etablierung von Nationalismus und Staatsbiirger-
schaft (citizenship) dar, verstanden als politische Gleichheit ungeachtet religioser
Zugehorigkeit (wobei der Fokus hier primar auf der Trennung zwischen Muslimen
und Nicht-Muslimen liegt). Konfessionalismus ist nach Makdisi also nicht nur
modern, weil er sich in der Moderne herausgebildet hat, sondern weil die ihm
zugrundeliegende Logik inhdrent modern ist und sich genauso in Europa und
den USA (etwa in der Emanzipation der jiidischen und der afroamerikanischen
Bevélkerung) dusserte.” Makdisi bringt dieses Verhiltnis folgendermassen auf den

6 Vgl. beispielsweise Aghaie, Kamran Scot: The Origins of the Sunnite-Shi‘ite Divide and the
Emergence of the Taziyeh Tradition, in: TDR (1988-)49 (4), 2005, S. 42 — 47, S. 42.

7 Makdisi, Ussama: The Culture of Sectarianism. Community, history, and violence in nine-
teenth-century Ottoman Lebanon, Berkeley, Calif. 2000.

8 Ebd., S.13.

9 Vgl. Makdisi, Ussama: The Problem of Sectarianism in the Middle East in an Age of West-
ern hegemoniy, in: Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new
politics of the Middle East, London 2017, S. 23 —34, S. 23 — 26.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Punkt: »The sectarian belongs not to the peculiar, but to the particular. It is not
some medieval artifact but a product of modern forces and circumstances[.]«*°

Makdisi verweist auf die jeweilige historische Verfasstheit konkreter Beziige
auf Konfessionen anstelle der Verwendung von Konfessionalismus als itberzeitliche
analytische Kategorie:

»| do not, of course, deny the salience of sectarian affiliations in the Middle east.
But far too often, it seems to me, we allow a word —>Sunni<or>Shi’i<— to take the
place of a coherent, historically grounded argument, as if being Sunni or Shi‘a is
self-evident, as if it precludes other forms of identification, and as if it were a sin-
gular identity. The reality is that [...] there is no such thing as a transhistorical
sectarianism.«"

Historische Verortung bedeutet fiir Makdisi, die Identifikation an Sunna und Schia
in den Kontext der libanesischen Gesellschaft zu stellen und diese wiederum als
durch imperiale Machtstrukturen gestaltet zu betrachten: »To understand the his-
torical nature of sectarianism, to put it in its proper historical context, is first and
foremost to recognize the imperial nature of traditional Lebanese society.«"* Da-
mit ist auch klar, dass weder externe Akteure Konfessionalismus einer Gesellschaft
iiberstiilpen noch lokale, bereits ewig vorhandene Logiken von Zugehorigkeit und
Spaltung konfessionelle Konflikte perpetuieren:

»From the outset, therefore, itis imperative to dispel any illusion that sectarianism
is simply or exclusively a native malignancy or a foreign conspiracy. Sectarianism
can be narrated only by continually acknowledging and referring to both indige-
nous and imperial histories, which interacted — both collided and collaborated —
to produce a new historical imagination.«'

Konfessionalismus ist somit als neue Form lokaler Politik ein Produkt der politi-
schen Entwicklung und nicht ein Zeichen eines gescheiterten Nationalismus. Dass
Konfessionalismus aber als ein Ausdruck solchen Scheiterns (auch von Zeitgenos-
sen) gedeutet wurde und wird, stellt fiir Makdisi die zweite Bedeutungsebene von
sectarianism dar:

»[I] understand sectarianism to mean two fundamentally related things. First,
it is a practice that developed out of, and must be understood in the context of,

10 Ebd., S.34.

11 Ebd., S. 24.

12 Makdisi, Ussama: Revisiting Sectarianism, in: Scheffler, Thomas (Hg.): Religion between vi-
olence and reconciliation, Wiirzburg 2002, S.179 —191, S. 180.

13 Makdisi: The Culture of Sectarianism, 2000, S. 2.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

25


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

nineteenth-century Ottoman reform. Second, it is a discourse that is scripted as
the Other to various competing Ottoman, European, and Lebanese narratives of
modernization. Sectarianism emerged as a practice when Maronite and Druze
elites, Europeans and Ottomans struggled to define an equitable relationship
of the Druze and the Maronite stribes< and >nations< to a modernizing Ottoman
state. [...] Concomitantly, sectarianism also developed as a discourse — as the set
of assumptions and writings that describes this changing subjectivity within a
narrative of Ottoman, European, and Lebanese modernization.«'*

Diese Sichtweise, Konfessionalismus sowohl als Praxis als auch als Negativfolie
konkurrierender Diskurse zu verstehen, wird fir die vorliegende Arbeit itbernom-
men (mit der Erweiterung, dass die Praxis konfessionell orientierten Handelns
fiir die entsprechenden Diskurse wiederum konstitutiv ausfillt, wie sich in der
historischen Rekonstruktion in den Kapiteln 3 - 5 zeigen wird).

Ein weiterer Aspekt, den Makdisi hervorhebt, sind innerkonfessionelle Konflik-
te. Entgegen der Wahrnehmung von Konfessionen als seit Langem etablierten Bls-
cken, waren im Libanon Mitte des 19. Jahrhunderts die religisen Gruppen keines-
wegs homogen oder durchwegs mittels gefestigter institutionalisierter Strukturen
organisiert. Fiir Makdisis Untersuchung ist der Elitewandel zentral, den die Kon-
fessionen in dieser Zeit erlebten. Besonderes Augenmerk widmet er dem Aufstieg
lokaler Hindler als Konkurrenz zu etablierten Eliten. Die Orientierung an konfes-
sionellen Gruppen stellte eine Option dar, um sich gegeniiber bestehenden lokalen
Eliten zu positionieren.”

Die Frage nach der Wandelbarkeit von Konfessionalismus bleibt bei Makdisi of-
fen. Wihrend er tiberzeugend fiir die Historisierung von Konfessionalismus und
dessen Verortung in der Moderne plidiert, stellt sich die Frage, ob damit der Kon-
fessionalismus in der Moderne insgesamt beschrieben werden kann. Im Gegensatz
zum dynamischen Verhaltnis zwischen unterschiedlichen sozialen Gruppen inner-
halb der Konfessionen, erscheint Konfessionalismus bei Makdisi als eine sich her-
ausbildende, potentiell stabile Ordnung. Der Grund dafiir ist, dass er nach dem Ur-
sprung des libanesischen Konfessionalismus sucht und in der Folge Konfessionalis-
mus als ein Resultat der Moderne beschreibt. Dem steht allerdings seine Forderung
entgegen, Konfessionalismus weniger als selbstevidentes Phinomen zu sehen, als
danach zu fragen, was Konfessionalismus bedeute und wie er sich manifestiere.’

Max Weiss erginzt mit seiner Forschung zur Schia im Libanon Makdisis Sicht-
weise auf Konfessionalismus um den Blick auf die Diversitit verschiedener Wege
hin zum Konfessionalismus:

14 Ebd.,S.6-7.
15 Vgl.ebd., S.3.
16 Vgl. Makdisi: Revisiting Sectarianism, 2002, S.180.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

»[I]t is untenable to conclude that there has been one and only one inexorable
process of Lebanese sectarianization. Rather, there have been multiple histories
of Lebanese sectarianism, a plurality of Lebanese sectarianisms. As sectarianism
evolves over time, historians must consider how certain people, certain leader-
ships, and certain communities, indeed how certain sects have become sectar-
ian.«”

Weiss untersucht, wie sich die schiitische Bevolkerung im Libanon der Mandatszeit
als eigentliche Konfession (bzw. sect) herausbildete. Er beschreibt dabei das Perso-
nenstandsrecht (personal status law) als ein Mittel, mit dem der Staat ab den 1920er
Jahren versuchte, das Leben der schiitischen Bevilkerung unter der Kontrolle der
Verwaltung zu organisieren. Die neu etablierten ga‘faritischen Sari‘a-Gerichte
spielten eine zentrale Rolle in diesem administrativen Eingriff. Weiss zeigt die Be-
deutung auf, die diese Gerichte hatten, um eine schiitische konfessionelle Identitit
zu etablieren. Die Gerichte wurden von der Bevolkerung genutzt, um sich spezifi-
sche individuelle und kommunale Rechte zu sichern. Sie stellten die Schnittstelle
zwischen staatlichen Ressourcen und der Bevolkerung dar, die »von unten her«
Zugang zu solchen Ressourcen anstrebte. Dadurch trugen sie dazu bei, die Schia
als sect zu konstituieren: »The empowerment of certain sectors of Lebanese Shi‘i
society through this institutional transformation signals a broader process, still
in need of greater scholarly recognition, through which the Shi‘i community was
gradually transformed from a >sect-in-itself« to a »sect-for-itselfc.«*®

Weiss legt dar, dass diese Konfessionalisierung (die er als graduellen Transfor-
mationsprozess innerhalb des schiitischen Milieus definiert) paradoxerweise erst
im Schatten des (wie bei Makdisi beschrieben) schon im 19. Jahrhundert entstehen-
den Konfessionalismus stattfand. Natiirlich bildeten schiitische Gemeinschaften in
der Region schon vorher ihre religiosen, politischen und kulturellen Identititen her-
aus.” Aber erst die Entwicklungen der Mandatszeit machten die Schia im Libanon
auch konfessionell:

»The formal recognition of the Ja‘fari madhhab in Lebanon in January 1926 and
the subsequent development of a state-led court system by the French Manda-
tory authorities effectively reoriented Shi‘i society towards Beirut and dramati-
cally changed the character of relationships between the Shi‘aand other Lebanese
sectarian communities. Shi‘is in Jabal ‘Amil (South Lebanon), the Biga“ Valley and

17 Weiss, Max: In the shadow of sectarianism. Law, Shi'ism, and the making of modern Lebanon,
Cambridge 2010, S. 9.

18 Weiss, Max: Institutionalizing Sectarianism. The Lebanese Ja‘fari Court and Shi‘i Society un-
der the French Mandate, in: Islamic Law and Society 15 (3), 2008, S. 371 — 407, S. 407.

19 Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 4.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

27


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Beirut were broughtinto direct contact with the apparatus of the modern state for
the first time.«*°

»[Tlhe institutionalization of the Ja’fari madhhab [...] has had tremendous sig-
nificance in the Lebanese Shi’i community’s gradual sectarianization. As a state
creation with no substantial historical precedentin Lebanon or anywhere else, the
Ja'fari court represented an important innovation in the modern Shi’i historical ex-
perience, marking a turning point in the trajectory of the Lebanese Shi'a towards
sectarian modernity, in which newly bureaucratized and standardized norms of
legal procedure institutionally bound the Shi‘a to the state.<”’

Die schiitische Gemeinschaft begann durch den Anspruch auf Kontrolle iiber reli-
givsen Raum (Moscheen, Friedhofe und waqf -Eigentum), Konfessionalismus bzw.
das Konfessionell-Sein zu praktizieren.*” In Kontrast zu dramatischeren Momenten
konfessionellen Konflikts — insbesondere die eskalierende Gewalt 1840 — 1861 oder
1975 — 1991 — kdnnen somit Transformationen von Recht, Gesellschaft und religioser
Kultur im libanesischen schiitischen Milieu auch in der Folge hegemonischer Inter-
pretationen von Konfessionalismus erkannt werden.”

Die unterschiedlichen Konfessionalisierungen, in jeweils unterschiedlichen
Kontexten, legen auch die Grundlage fiir Weiss’ zentralen Punkt der Pluralitit von
Konfessionalismus, oder eben von Konfessionalismen. Diese Pluralitit bezieht sich
nicht nur auf die Konfessionalisierung verschiedener Konfessionen, sondern auch
etwa auf die Unterscheidung von politischem Konfessionalismus und Konfessiona-
lismus als Set von Uberzeugungen und Ubereinkiinften, welche familiire, lokale,
regionale Loyalititen und Zugehérigkeiten strukturieren.** Aus dieser Pluralitit
heraus argumentiert Weiss dafiir, Konfession nicht mit Religion gleichzusetzen:

»Historians need to distinguish >the religious<from»the sectarian,<taking care not
to conflate sthe sectarian< with religious nationalism. In this connection, Ayesha
Jalal makes a subtle yet helpful distinction in this regard, between sreligiously
informed cultural identity< and >the politics of cultural nationalism«. [...] But if
sectarianism and religion can be de-linked [...], then historical narratives of reli-
gious modernity and sectarian modernity need to be viewed as distinct. Not only
would this make religion and sectarianism more analytically comprehensible, but
it could also, in turn, prove essential to understanding the historical foundations
of sectarianism and other forms of political identity in the modern world.«*®

20  Weiss: Institutionalizing Sectarianism, 2008, S. 372.
21 Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29.
22 Vgl.ebd,S.35.

23 Vgl.ebd, S. 4.

24 Vgl.ebd., S.11—-12.

25 Ebd, S.18.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Religion und Konfession klar voneinander zu trennen, ist problematisch, auch
wenn die Unterscheidung zwischen Konfessionalismus und religidsem Nationa-
lismus hilfreich ist. Die religiése Ebene ist fiir die Diskussion iiber Konfession
relevant, da sie in Form Derrida’scher »Spuren« fiir die Konfessionen konstitutiv
bleibt oder zumindest bleiben kann. Tatsichlich stellt sich aber die Frage, ob im
Kontext einer Konfessionalisierung von einem stabilen Religionsverstindnis aus-
gegangen werden kann. Aus Sicht der betroffenen Gesellschaften ist zu erwarten,
dass das religiése Feld in entsprechenden Aushandlungsprozessen ebenfalls in
Bewegung gerit. Werden Konfessionalisierungsprozesse anhand ihrer histori-
schen Verfasstheit untersucht, stellt sich die Frage, ob angesichts dieses Vorgehens
ein ahistorisch stabiles Konzept von Religion als Kontrastfolie tauglich ist. Fir
meine Untersuchung werde ich daher mogliche Beziige zu Religion, aber auch zu
alternativen Kategorien wie ethnischer Zugehorigkeit als Teil des gegenseitigen
Konstitutionsprozesses integrieren.

Die Unterscheidung von Konfession und Religion braucht fir diese Untersu-
chung vorliufig nicht weiter prazisiert zu werden — wohl aber diejenige zwischen
(konfessionellen oder religiosen) Glaubensinhalten als Teilbereich von Konfessiona-
litit einerseits und dem gesellschaftlichen Prozess der Bezugnahme auf konfessio-
nelle Zugehorigkeit andererseits. Makdisi und (auf diesen Bezug nehmend) Weiss
historisieren Konfessionalismus als Produkt gesellschaftlicher Prozesse, um zu ver-
hindern, dass die Griinde fiir Konflikte auf die Uneinigkeit iitber Glaubensinhalte
reduziert werden. Gleichzeitig bleibt die Differenzierung zwischen Schia und Sun-
na konfessionell charakterisiert; Glaubensinhalte bilden somit einen (potentiellen)
Aspekt ihrer gegenseitigen Konstitution.

Makdisis Sichtweise auf Konfession wurde auch im Sammelband Sectarianizati-
onvon Nader Hashemi und Danny Postel rezipiert. Der Titel des Bandes steht fiir ei-
nen neuen Ansatz im theoretischen Umgang mit Konfessionalismus — und etabliert
auch gleich ein dem deutschen Ausdruck »Konfessionalisierung« entsprechendes
Pendant in der englischsprachigen Forschungsliteratur. Dieser neue Ansatz besteht
darin, die Starrheit des Begriffs Konfessionalismus durch eine stirkere Orientie-
rung an Prozessen zu erginzen — was durch den Fokus auf Konfessionalisierung
ausgedriickt werden soll. Postel und Hashemi zielen mit ihrer Publikation sicht-
lich darauf ab, an Konfession orientierte Analysekonzepte mit einem theoretischen
Fundament zu versehen. Die Notwendigkeit dieses Vorhabens ergibt sich fiir die
Herausgeber aus der essentialistischen Sichtweise auf Konfession, wie sie in der
internationalen Politik und in grossen Teilen der Wissenschaft nach wie vor vor-
herrschtund die sie als »neuen Orientalismus«bezeichnen. Im Zentrum ihres Inter-
esses steht zudem die Frage, weshalb in den letzten Jahren konfessionelle Konflikte
so stark zugenommen haben. Vor diesem Hintergrund liefern sie folgende Defini-
tion von Konfessionalisierung:

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

29


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

»A process shaped by political actors operating within specific contexts, pursuing
political goals that involve popular mobilization around particular (religious)
identity markers. Class dynamics, fragile states, and geopolitical rivalries also
shape the sectarianization process. The term sectarianism is typically devoid of
such reference points. It tends to imply a static given, a trans-historical force —
an enduring and immutable characteristic of the Arab world from the seventh
century until today.«*

Die Prozessorientierung und die instrumentalistische Ausrichtung treten als cha-
rakteristische Merkmale dieser Deutung hervor. Dem entspricht auch der an diese
Definition angefiigte Ansatz, in welchem »political authoritarianism« als fiir die Kon-
fessionalisierung bestimmend bezeichnet wird:

»Authoritarianism, not theology, is the critical factor that shapes the sectarian-
ization process. Authoritarian regimes in the Middle East have deliberately ma-
nipulated sectarian identities in various ways as a strategy for defecting demands
for political change and perpetuating their power. [...] To paraphrase the famous
Clausewitz aphorism about war as a continuation of politics by other means, sec-
tarian conflict in the Middle East today is the perpetuation of political rule via
identity mobilization.«*’

Dieser Deutung entsprechend stiitzen sich Hashemi und Postel denn auch auf die
Literatur zu ethno-politischer Mobilisierung, in welcher auf Identitits-Mobilisie-
rung abgestiitzte Politik eine zentrale Rolle spielt. Sie erfassen dabei muslimische
konfessionelle Macht-Diskurse und die zugrundeliegenden Paradigmen als »eth-
nisch«, da sie sich auf Gruppen-Identititen beziehen wiirden, wobei sich die je-
weilige Gruppe tiber eine spezifische Interpretation von Religion als bestimmendes
Merkmal definiere.?®

Hier zeigt sich die Schwierigkeit, welche sich aus den Unklarheiten im Umgang
mit den Konzepten Konfessionalismus und Konfessionalisierung ergibt. Denn der
Fokus bleibt auch bei Hashemi und Postel auf die aktuellen Konflikte gerichtet und
weniger auf die Konfessionalisierung selbst — das neue Konzept dient also auch hier
zur Erklirung von politischen Ereignissen, was am Ende wieder zur Frage nach der
Gewichtung von konfessioneller Zugehorigkeit zurtickfiihrt. In ihrem Fazit kom-
men Hashemi und Postel denn auch zu dem Schluss, dass der Blick auf die Region
durch ein Konfessionalismus-Prisma die komplexen Realititen der regionalen Poli-
tik eher verschleiere denn erhelle: »In short, sectarianism does not explain the cur-

26  Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid-
dle East, London 2017, S. 4 —5.

27 Ebd,S.s.

28 Vgl ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

rent turmoil in the Middle East — the toxic brew of authoritarianism, kleptocracy,
developmental stagnation, and state repression is far more salient.«*

Wie gesehen, verwendet auch Weiss den Begriff sectarianization (auch wenn er als
Konzept offenbar noch keine bestimmende Rolle spielt). Als Ausdruck und Antriebs-
faktor fir die Konfessions-Werdung der Schia im Libanon nennt er die Einrichtung
der ga‘faritischen Gerichte. Dadurch sei die Schia als madhab auf einer nationalen
Ebene institutionalisiert worden.*° Aus diesen Ausfithrungen lisst sich ein anderes
Verstindnis von Konfessionalisierung ablesen als dasjenige von Hashemi und Pos-
tel. Fir diese steht die Durchsetzung von Konfessionalismus durch autoritire Herr-
scher zur Sicherung ihrer eigenen Macht im Vordergrund; »Konfessionalisierung«
bezeichnet den Prozess dieser Durchsetzung. Im Gegensatz zu dieser offensichtlich
negativen Konnotation verwendet Weiss den Begriff Konfessionalisierung weitge-
hend neutral als einen Prozess, den die Konfessionen durchlaufen, um tiberhaupt zu
Konfessionen im Verstindnis des (nach Makdisi) modernen Konfessionalismus zu
werden. Allerdings sagt dieser Zugang nicht zwingend etwas dariiber aus, welche
Bedeutung eine so konfessionalisierte Konfession in der Gesellschaft erlangt bzw.
ob die konfessionelle Zugehorigkeit als Ordnungsvorstellung relevant ist.

Da st einerseits der Wandel der Konfessionen selbst, ihre Ausformung als Kon-
fessionen im genannten Sinn, der prigenden Institutionen der relevanten Akteure
und sozialen Schichten. Andererseits wandelt sich der Bezug, der durch Akteure auf
konfessionelle Zugehorigkeit hergestellt wird, und die Art, wie diese Zugehorigkeit
in gesellschaftliche Sinn- und Argumentationszusammenhinge eingewoben wird.

Fanar Haddad, der durch eine Reihe von Publikationen in den vergangenen Jah-
ren eine bedeutende Position in der Irakforschung eingenommen hat, bietet die bis
anhin systematischste Auseinandersetzung mit Konfession im Irak fir die Zeit nach
2003.%

Entgegen (auch im Irak) verbreiteter Sichtweisen sieht er die zunehmende Kon-
fessionalisierung nicht als der irakischen Gesellschaft komplett fremd an. Vielmehr
zeigt er auch die Kontinuititen gerade auf Seiten der schiitischen Oppositionspar-
teien auf, welche zur Bedeutungszunahme von konfessionellen Identititen gefithrt
haben. Damit stellt er sich genauso gegen eine essentialisierende Sichtweise auf
Konfession wie gegen die Annahme, Konfessionalismus sei im Irak ausschliesslich
von aussen implementiert worden.*

29 Ebd., S 21.

30  Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29.

31 Ichgehein Vielem mit Haddads Analysen einig. Wenn ich mich in der Folge von seinen Uber-
legungen abgrenze, dann dient das priméar der schirferen Herausarbeitung meines eigenen
Ansatzes und zielt nicht auf eine grundlegende Kritik von Haddads Arbeit ab.

32 Vgl. Haddad, Fanar: Sectarian Relations before »Sectarianization« in pre-2003 Iraq, in:
Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid-
dle East, London 2017, S.101—122, S.101—102.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

M


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Durch den Verweis auf verschiedene subtile Formen von Konfessionsbeziigen
ausserhalb von Konflikten macht Haddad deutlich, dass konfessionelle Differenzie-
rung nicht per se negativ sein muss. Tatsichlich liege die Problematik in der auf die-
ser Orientierung an Konfession basierenden Diskriminierung oder sogar Gewalt.
Hier verweist Haddad insbesondere auf die Selbstwahrnehmung der Schia als un-
terdriickte Gruppe, welche sich bis in die Gritndungszeit des Iraks als Nationalstaat
zuriickverfolgen lisst. In solchen Ressentiments sieht Haddad auch das Entstehen
konfessionell orientierter Parteien begriindet.*

Trotz der Frage nach dem Entstehen einer neuen sunnitischen Identitit nach
2003 konzentriert sich Haddad auf Konfessionen als Blocke. Darauf basierende
Identititen werden zwar keineswegs als starr verstanden, sondern als konstru-
iert und wandelbar beschrieben. Konfessionelle Marker bleiben aber im Zentrum
des Interesses. Haddad hat diese Sichtweise bereits 2011 in Sectarianism in Iraq
dargelegt und in spiteren Verdffentlichungen aufgegriffen, indem er beispielswei-
se anhand von Musik-Videos oder Postern spezifische Elemente konfessioneller
Identititskonstruktionen herausarbeitet.**

Kernelement der Deutung konfessioneller Identitit ist bei Haddad die Untertei-
lung von Konfessionalismus in »assertive, passive and banal sectarianism«.>

»Together these three categories act as a barometer of firstly the salience of sec-
tarian identity and secondly the space available and constraints surrounding its
mobilisation on an individual level [...]. These three broad categories should not
be treated as self-contained modes of sectarian identity. | would suggest that any-
one subscribing to a sectarian identity will fitinto all three categories but that the
emphasis on any single one will be dictated by context with the person oscillating
between all three.«*

Haddad spricht von der »Aktivierung« konfessioneller Identitit.*” »Like other forms
of self-identification, sectarian identity is not constantly activated in any single in-
dividual. Its salience and relevance (political or otherwise) fluctuate depending on
wider circumstances.«*®

Haddad beriicksichtigt dabei nicht nur die schiitische konfessionelle Identitit,
welche die wissenschaftliche Beschiftigung mit Konfession im Irak traditionell do-
miniert. Er geht auch auf die sunnitische Bevolkerung ein, welche als Konfession erst
im Kontext sich wandelnder konfessioneller Identititen Gestalt annahm:

33 Vgl.ebd, S 114.

34 Vgl ebd.

35 Haddad, Fanar: Sectarianism in Iraq. Antagonistic visions of unity, London 2011, S. 25.
36 Ebd.,S. 25-27.

37 Vgl.ebd, S.10.

38 Ebd.,S. 60.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

»It is particularly important to consider the changes that sectarian imaginations
have undergone since 2003 and how this will impact on sectarian relations in the
future. Whilst Shi’a identity has been examined in the past, its Sunni counterpart
has been overlooked. Perhaps this is inevitable given the weakness of any distinc-
tively Iragi Sunni myth-symbol complexes prior to 2003. This has changed since
the fall of the Ba’ath and Sunni identity today carries a victimhood complex ri-
valling that of the Shi‘a. Furthermore, the civil war will inevitably have an impact
on both Sunni and Shi’a conceptions of self and other.<*

Haddad pliddiert dafiir, doktrinire, subnationale, nationale und transnationale
Ebenen als sich gegenseitig tiberlappend zu verstehen, um ein komplexes Bild
zu erhalten von der Rolle, die konfessionelle Identitit spielt. Die konfessionellen
Beziehungen im Irak zwischen 2003 und 2018 betrachtet er folgendermassen:
»What emerges are ebbs and flows in the intensity and salience of sectarian compe-
tition in post-2003 Irag; or, put another way, the oscillations in what can be termed
the tension between Schi’a-centric state-building and Sunni rejection.«*°

Haddad verwendet einen betrichtlichen Teil seiner Publikation von 2020 darauf
zu widerlegen, dass sectarianism ein taugliches Konzept sei, um den Nahen Osten
und insbesondere den Irak zu erkliren. Er betont dabei, dass aus einer konfessio-
nellen Spaltung keineswegs eine Kausalitit hergeleitet werden konne, die zwangs-
laufig zum Konflikt fithren miisse.*

Gleichzeitig verweist Haddad auf den Umstand, dass Nationalismus im Irak oft
als inklusives, positives Gegenkonzept zum spaltenden Konfessionalismus gesehen
wird. Dabei wendet er sich gegen eine Dichotomie von nationalistisch gegeniiber
konfessionalistisch, indem er betont, dass konfessionelle Identitit durchaus ein
Element in der Konstruktion einer nationalen Identitit sein kann.**

Die Orientierung an Identitit gehe Hand in Hand mit einer Fokussierung auf
den Staat. Haddad setzt damit den Staat urspriinglich zu den sich gestaltenden
Identititen:

»[Societies] are dependent on, and a product of, the states to which they belong
[...]. This state-centeredness creates a national public sphere that encourages all
manner of claims and identities to be framed through the prism of the nation-
state and in terms of national belonging, ownership and entitlement [...]. The
unparalleled relevance of the nation-state to the people’s lives inevitably shaped

39  Ebd,S.209.

40 Vgl. Haddad, Fanar: Understanding>Sectarianism«. Sunni-shi'a relations in the modern Arab
world, London 2020, S. 266.

41 Vgl.ebd,, S. 219 —226.

42 Vgl.ebd., S.131-133.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

33


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

how collective identities — sect, religion, tribe, race and so forth — came to be
framed.«*

Dass der Konfessionalismus in seiner Entstehung eng mit dem modernen Nationa-
lismus verkniipft ist, ist eine der bedeutenden Korrekturen, die von der Forschung
gegeniiber primordialistischen Erklirungen konfessioneller Konflikte erbracht
wurde. Dabei ist diese Verbindung von der Forschung bisher allerdings eher ein-
seitig betrachtet worden. Der entstehende Konfessionalismus erscheint dabei als
das Resultat des modernen Staates. Haddad erwihnt aber bereits die umgekehrte
Richtung dieser Bewegung anhand der schia-zentrierten Staatsbildung und der
sunnitischen Ablehnung dieses Projekts.* Damit weist Haddad bereits auf einen
Aspekt hin, auf den in der vorliegenden Untersuchung noch genauer einzugehen
sein wird: Auch der Staat ist in Bewegung.

Azmi Bishara stellt sectarianization im osmanischen Reich in eine historische
Entwicklungslinie mit confessionalisation in Europa. Besonders relevant an seiner
Studie erscheint mir dariiber hinaus, dass er darauf insistiert, politische Aspekte
und Probleme nicht in soziale Analysen auszulagern, sondern ihren politischen
Charakter zu benennen:

»The problem of an authoritarian system is not sectarianism but authoritarianism.
And the answer to it is not an opposing sectarianism but democracy. [...] Because
of its victimhood rhetoric and its emphasis on mass participation in politics, at
some historical moment sectarian discourse might seem democratic. But exami-
nation of how political sectarianism functions in the structure of state, society, and
ethics —in particular its hollowing out of the social and ethical functions of local
ta’ifas, which it reduces to identities serving polarization of >uscand sthem<«—and
hinders the emergence of political pluralism and democratic citizenship shows
that it transforms from popular participation in politics into an obstacle to such
participation.«*

Diese Betonung des politischen Charakters eréffnet den Blick auf die Konstitution
von Beziigen auf konfessionelle Zugehoérigkeit innerhalb eines politischen Systems
und, dariiber hinaus, innerhalb einer politischen Offentlichkeit (und, wie ich ergin-
zen mochte, umgekehrt die Strukturierung dieser Offentlichkeit).

Weitere fir diese Untersuchung relevante Publikationen erginzen die bisheri-
gen Uberlegungen um Betrachtungen zur Kontextabhingigkeit und dem Wandel
von Konfessionalismus. Das Bewusstsein fiir die Wandelbarkeit von Konfessionali-
titist erstens die Grundlage fiir ein prozessorientiertes Verstindnis von Konfessio-

43 Vgl.ebd., S155—156.
44  Ebd.
45  Bishara: Sectarianism Without Sects, 2021, S. 388 —389.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

nalisierung. Zweitens bildet es die Voraussetzung fiir die Orientierung an Hetero-
genitit, wie sie im anschliessenden Kapitel dargelegt wird.

Toby Matthiesen geht auf die Wandelbarkeit konfessioneller Beziige ein, die er
in seiner Beschreibung eines »Sectarian Gulf« darlegt. Er grenzt den heutigen secta-
rianism von fritheren Erscheinungsformen ab, indem er ihn an politischem Handeln
und dem Verfolgen spezifischer Interessen orientiert und die Verbindung von poli-
tischem Konfessionalismus und politischer Okonomie aufzeigt.* Wihrend hier al-
so die Verinderung von Konfessionalismus beriicksichtigt wird, betrachten Brigit-
te Maréchal und Sami Zemni in ihrer Skizze einer globalen Sozio-Ethnographie der
Beziehungen zwischen Schiiten und Sunniten auch die konfessionellen Gruppen als
in ihrer Konstitution voneinander abhingig.*” Dadurch wird der Blick nicht nur auf
Konfessionalismus, sondern auch auf die Konfessionen selber gerichtet — und zwar,
indem verschiedene Gruppen in ihrer Relationalitit statt voneinander isoliert er-
fasst werden.

Zu den prononciertesten Kritikern konfessionalistischer Deutungen der iraki-
schen Gesellschaft gehort Reidar Visser. Er lehnt die Orientierung der Forschung
am »sectarian master narrative« ab.*® Oft wiirden regionale Beziige konfessionalis-
tisch gedeutet, was aber unzulissig sei, wie Visser eindriicklich am Beispiel Basras
darlegt.® Die Verantwortung fiir konfessionelle Spaltungen sieht Visser bei den zu-
riickkehrenden Exilparteien und der westlichen Unterstittzung fiir deren konfessio-
nalistische Politik. Die »Iraker selbst« dagegen seien daran »unschuldig«.”®

Diese Suche nach der Verantwortung fiir den als der irakischen Bevolkerung
fremd wahrgenommenen Konfessionalismus ist ein typisches Element der Konfes-
sionalismuskritik, das die arabischsprachige Literatur zum Thema wie auch die 6f-
fentliche Debatte im Irak dominiert. Sie teilen mit instrumentalistischen Ansitzen
die Problematik, die Wirkmaichtigkeit und die Durchsetzungsfihigkeit aufoktroy-
ierter Konfessionalismen erkliren zu wollen. Mit der Fragestellung der vorliegen-
den Arbeit und dem verwendeten Forschungsdesign ist allerdings keine Antwort

46  Vgl. Matthiesen, Toby: Sectarian gulf. Bahrain, Saudi Arabia, and the Arab Spring that wasn't,
Stanford, Calif. 2013; Matthiesen, Toby: The other Saudis. Shiism, dissent and sectarianism,
New York 2015 (Cambridge Middle East Studies 46).

47  Vgl. Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami: Introduction. Evaluating Contemporary Sunnite-Shiite
Relations: Changing Identities, Political Projects, Interactions and Theological Discussions,
in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia relationships. Doctrine,
transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S.1—8.

48  Visser, Reidar: The Sectarian Master Narrative in Iraqgi Historiography, in: Tejel, Jordi u.a
(Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hack-
ensack, New Jersey 2012, S. 47 —59.

49  Visser, Reidar (Hg.): AnIraqofits regions. Cornerstones of a federal democracy?, London 2007.

50 Visser, Reidar: The Western Imposition of Sectarianism on Iraqi Politics, in: The Arab Studies
Journal 15/16 (2/1), 2007, S. 83—199, S. 96.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

35


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

auf die Frage nach der Verantwortung méglich. Die Deutung von Konfessionalis-
mus als ein der irakischen Bevolkerung fremdes Element wird vielmehr in die Un-
tersuchung integriert, als ein Element der Konstitution von Konfessionalitit.

Eine weitere hiufige Form der Beschiftigung mit Konfessionalismus im Irak
stellt die Suche nach einer Moglichkeit dar, die als konfessionell definierten Konflik-
te auf theologischer Ebene beizulegen. Gemeinsame Erklirungen sunnitischer und
schiitischer Geistlicher zur Vereinbarkeit der beiden Konfessionen wurden mehr-
mals abgegeben.” In der wissenschaftlichen Literatur wird dieser Ansatz durch Be-
ziige auf den Westfilischen Frieden dominiert.” Dieses Vorgehen hat sich fiir mei-
ne Untersuchung als wenig anschlussfihig erwiesen. Es orientiert sich an den Dif-
ferenzen zwischen den Konfessionen und dem darauf aufbauenden Konflikt, fiir
den es eine Losung zu finden gelte. Ich mochte aber allfillige Konflikte genauso
wie friedliche Koexistenz als Elemente der Konstitution von Konfessionalitit be-
riicksichtigen. Dariiber hinaus liuft die Analogie zwischen europdischen Kriegen
des 17. Jahrhunderts und der Situation im Irak nach 2003 der konsequenten his-
torischen Kontextualisierung der Entwicklungen im Irak entgegen. Ohne diesem
Vergleich grundsitzlich jegliche Legitimation absprechen zu wollen, miissen Ana-
logieschliisse doch kritisch gesehen werden, die in erster Linie auf der Bezeichnung
unterschiedlicher Konflikte als »konfessionell« griitnden, welche durch Jahrhunder-
te und Kontinente voneinander getrennt sind.

Der Verweis auf den Westfilischen Frieden riickt die Beschiftigung mit Kon-
fessionalisierung in Europa in den Blick. Wihrend die umfangreiche Forschung in
diesem Bereich hier nicht dargestellt werden kann, profitiert mein Untersuchungs-
ansatz doch von einigen Publikationen aus diesem Feld. So hat sich insbesondere
die Forschung von Heinrich Richard Schmidt als anschlussfihig erwiesen. Das gilt
besonders fiir die Untersuchung der Konfessionalisierung anhand einer »Institu-
tionalisierung« der Konfessionen und dem Blick auf die »Lebensform« der betrof-
fenen Gesellschaften, wie Schmidt mit Verweis auf die von Konfessionalismus bei
Ernst Walter Zeeden vorschligt.® Schmidt hat mit seiner Losldsung von einer eta-
tistischen Fixierung bei der Untersuchung der Konfessionalisierung und der Hin-
wendung zu lebensweltlichen Kontexten einen komplexen analytischen Zugang zur
Konfessionalisierung entworfen, der sich fiir diese Untersuchung als produktiv er-

wiesen hat.**

51 Daswohl prominenteste Beispiel stellte die »Amman Message«dar. Vgl. Mu'assasat Al-al-Bait
li-I-Fikr al-Islami: The Amman message. (Risalat ‘Amman), Amman 2013.

52 Vgl. Milton, Patrick; Axworthy, Michael; Simms, Brendan: Towards a Westphalia for the Mid-
dle East, London 2018.

53 Vgl. Schmidt, Heinrich Richard: Konfessionalisierung im16. Jahrhundert, Miinchen 2010 (En-
zyklopadie deutscher Geschichte Bd. 12), S.1—2.

54  Vgl.ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

Allerdings verortet Schmidt den Prozess der Konfessionalisierung als historisch
an die Reformation anschliessenden Prozess, der bis zur Aufklirung andauerte. Soll
aber der Begriff Konfessionalisierung fiir die Beschiftigung mit der jiingsten iraki-
schen Geschichte fruchtbar gemacht werden, muss diese Anbindung an der Entste-
hung von Konfessionen im Sinne einer Aufspaltung einer zuvor »vereinigt« vorge-
stellten Religionsgemeinschaft aufgegeben werden.”

Was bei der Anwendung von Schmidts Ansatz auf den irakischen Kontext beson-
ders auffillt, ist das weitgehende Fehlen von theologischen, rituellen und sozialen
Aspekten von Konfessionalitit, sowohl innerhalb der Diskussion in der irakischen
Offentlichkeit als auch innerhalb der wissenschaftlichen Diskussion. So wird etwa
rituelle Praxis ausschliesslich anhand der ‘afira-Feierlichkeiten behandelt.*® Fra-
gen nach Territorialisierung, Sikularisierung und der Gegeniiberstellung von Sozi-
aldisziplinierungsansitzen mit dem Blick auf Konfessionalisierung »von unten« —
all diese Diskussionen der auf Europa bezogenen Konfessionalisierungsforschung
kénnten auch fiir den Irak fruchtbar gemacht werden.”” Ein erstaunliches Defizit
im 6ffentlichen irakischen Diskurs und der bestehenden wissenschaftlichen For-
schung zum Thema stellt die Auseinandersetzung mit der theologischen Ausdif-
ferenzierung von Schia und Sunna dar. Die konfessionelle Ausdifferenzierung er-
fahrt in der Erforschung der europiischen Konfessionalisierung erhéhte Aufmerk-
samkeit. Fiir das Fehlen einer solchen Ausdifferenzierung im Hinblick auf den Irak
konnten zwei Griinde geltend gemacht werden: Erstens die Auffassung, dass sich
die Schia bereits vor der Moderne als Konfession konstituiert habe (was zu hinter-
fragen ist angesichts inhaltlicher Debatten und Entwicklungen, wie sie fiir den Irak
thematisiert wurden).*® Zweitens kdnnte die gewollte Betonung konfessioneller Ni-
he zwischen Schia und Sunna eine Rolle spielen, die eine friedliche Koexistenz der
Konfessionen der Betonung inhaltlicher Konflikte gegeniiberstellt. Das Konzeptvon
Einheit (wahda) stellt sowohl mit Blick auf die Religion wie auf die Bevolkerung ein

55  Eine Diskussion, die von Olaf Blaschke mit seinen Uberlegungen zum 19. Jahrhundert als
zweitem konfessionellem Zeitalter auch fiir den europiischen Kontext angestossen worden
ist —wenn Blaschke auch nicht von einer neuerlichen Konfessionalisierung spricht, sondern
sich fir die Bedeutung konfessioneller Zugehorigkeit interessiert. Vgl. Blaschke, Olaf: Das19.
Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte und Gesellschaft 26 (1),
2000, S. 38 —-75.

56  Vgl. beispielsweise Haydari, Ibrahim: The Rituals of ‘Ashura: Genealogy, Functions Actors and
Structures, in: Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and
Social Movements in Iraq, London 2002, S. 101 —113; Ahmad, Jafar: The impact of Ashura rit-
uals Practiced by Shia Iragis on Iragi Nationalism, 21.09.2017.

57  Vgl. Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. 86 —122.

58  Vgl. beispielsweise die Beitrage von Peter Heine, Talib Aziz und Jawdat al-Qazwimi in Abdul-
Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Movements in
Irag, London 2002.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

37


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

(wohl angesichts der zu iiberwindenden Gewalt) kaum hinterfragtes Ideal dar. Der
hier gewihlte Ansatz, nicht nur konfessionalistische, sondern auch konfessionalis-
muskritische Positionierungen zu beriicksichtigen, greift dieses Defizit auf, indem
Einheitsvorstellungen als Teil der diskursiven Konstitution von Konfessionalitit be-
trachtet werden.

Im Gegensatz zum europdischen Kontext, wo die Spaltung der Kirche und die
Herausbildung einer katholischen und einer protestantischen Kirche zu diesem
Zeitpunkt noch naheliegt, sind Schia und (teilweise) Sunna in der Moderne bereits
bekannte Grossen.” Der Wandel, den Weiss als Konfessions-Werdung erfasst, l3sst
sich also kaum als Herausbildung im Sinne einer Neuentstehung bezeichnen. Aber
auch Weiss und Makdisi sind mit ihren Untersuchungen an einem Entstehungs-
moment interessiert, der Entstehung des spezifisch modernen Konfessionalismus.
Fiir den Irak nach 2003 kann zwar ein einschneidender Wandel im Umgang mit
Konfessionalitit festgestellt werden, aber kaum in dem Masse wie in der frithen Mo-
derne. Trotzdem muss die Pluralisierung von Konfessionalismus, d.h. die Annahme
verschiedener Konfessionalismen, welche Weiss mit Blick auf die verschiedenen
Gruppen im Libanon fordert, auch fiir unterschiedliche historische Kontexte be-
riicksichtigt werden — also auch innerhalb dessen, was von Weiss und Makdisi als
Moderne verstanden wird. Gerade der von diesen Autoren angewandte Blick auf
die zeitgendssischen Akteure, Institutionen und politischen und gesellschaftlichen
Entwicklungen zeigt, dass der jeweilige historische Kontext ausschlaggebend fiir
den Umgang mit Konfession ist. Soll Konfessionalisierung nicht auf einen spezi-
fischen Zeitpunkt der Herausbildung von Konfessionen beschrinkt bleiben, muss
die Moglichkeit fiir Wandel in die Analyse integriert werden.

In seinem energischen Plidoyer gegen die Verwendung von sectarianism als ana-
lytischen Begriff untersucht Fanar Haddad 125 Publikationen zum Thema Konfes-
sionalismus in nahéstlichen Kontexten (62 davon auf Englisch, 63 auf Arabisch) auf
ihren Umgang mit dem Begriff Konfessionalismus.*® Er beklagt die enorme Brei-
te der Gegenstinde, die anhand dieses Begriffs untersucht oder gar erklirt werden.
Ausdiesem Artikel geht ein Aspekt besonders deutlich hervor, auch wenn er fir Had-
dad nicht im Mittelpunkt seines Interesses steht. Es ist die gerade in arabischen
Publikationen beinahe durchgehend vertretene Haltung, Konfessionalismus (auch
wenn der Begriff nur vage definiert bleibt) als Krise zu betrachten und die »Lésung«

59  Zur Entwicklung hin zur Bezeichnung »Zwoélfer-Schiiten« vgl. Kohlberg, Etan: From Imamiy-
ya to Ithna-"ashariyya, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of
London 39 (3), 1976, S. 521 —534 Allerdings sind diese Formen nicht mit »modernen« Konfes-
sionen und deren konstitutiven Verbindung zum Nationalstaat gleichzusetzen.

60 Haddad, Fanar:>Sectarianism<and Its Discontents in the Study of the Middle East, in: Middle
East Journal 71 (3), 2017, S. 363 —382.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Literatur, Theorie, Methode

dieses Problems in der Uberwindung der jeweiligen Spaltung hin zu einer (nationa-
len oder religidsen) Einheit zu suchen.® Dieses oben schon bei Visser angesproche-
ne Phinomen dominiert die arabische wissenschaftliche und populirwissenschaft-
liche Literatur zum Thema derart, dass bisher kaum systematische Auseinanderset-
zungen mit konfessionellen Dynamiken oder gar einer Konfessionalisierung erfolgt
sind. Das gilt fiir die Literatur zum Irak genauso wie firr die wesentlich umfang-
reichere Literatur zum Libanon. Dagegen dominiert die Haltung, Konfessionalis-
mus anhand von externen Interventionen sowie korrumpierten Eliten zu erkliren
- im Irak spezifisch mit Bezug auf Saddam Hussein, die US-amerikanische Verwal-
tung oder die darauffolgenden Regierungen. Wird ein »Defizit« in der Bevolkerung
festgestellt, handelt es sich meist um das Fehlen von einer nationalen, patriotischen
Empfindung (muwatana).**

Aufgrund der bisherigen Uberlegungen in diesem Kapitel lisst sich Konfessio-
nalisierung folgendermassen begrifflich fassen: Konfessionalisierung bezieht sich
auf die Entwicklung der Konfessionen wie auch auf die Frage nach der Rolle, die
Beziige auf konfessionelle Zugehdorigkeit spielen. Die Untersuchung dieser beiden
Aspekete liesse sich auch fiir einen Zeitraum durchfiithren, in dem Beziige auf kon-
fessionelle Zugehorigkeit nur eine sehr untergeordnete Rolle spielen. Fiir einen sol-
che Zeitraum von »Konfessionalisierung« zu sprechen, ergibt wenig Sinn. Dage-
gen kann ungeachtet der konkreten Ausformung in jedem Fall von der Konstituti-
on von Konfessionalitit gesprochen werden. Somit ergeben sich folgende Defini-
tionen: Konfessionalitit referiert auf die Entwicklung der Konfessionen selbst wie
auch die Orientierung an konfessionsbezogenen Vorstellungen (wobei diese beiden
Aspekte anhand der fir die Quellenauswertung herzuleitenden Kategorien Ideal,
Interesse und Institution untersucht werden). Konfessionalisierung ist eine spezi-
fische Form der Konstitution von Konfessionalitit, welche durch die Ausgestaltung
der Konfessionen und die Durchdringung der untersuchten Bevolkerungsgruppe
mit an konfessioneller Zugehorigkeit orientierten Ordnungsvorstellungen charak-
terisiert ist.

Ein Begriff, der fir die vorliegende Untersuchung nicht beriicksichtigt worden
ist, ist Kommunalismus. Er ist entbehrlich, da er in der Irakforschung kaum mehr
verwendet wird. In seiner stark durch den indischen Kontext geprigten Form be-
diirfte er einer ausfiihrlichen Diskussion.®* So wie ihn Sami Zubaida 1991 und er-
neut 2005 fiir den Irak diskutiert hat, wiirde dieser Begriff allerdings ein hiufiges

61  Beispielsweise in Hamid, Basir Nazir: Al-Azma at-t2'ifiya. Dirasa fi ilm al-igtima’, 2017.

62  Vgl. Sinnd, ‘Abd-ar-Ra’Gf: Lubnan at-tawa'if fi daula ma ba‘d at-t2’if iskaliyat at-taayus wa-'s-
siyada wa-adwar al-harig, Wirzburg 2014' (BTS 135), S. 458.

63  Vgl.Rao, Ursula: Kommunalismus in Indien. Eine Darstellung der wissenschaftlichen Diskus-
sion tber Hindu-Muslim-Konflikte, Magisterarbeit Universitit Heidelberg, 1994, Halle (Saa-
le), Halle 2003 (Siidasienwissenschaftliche Arbeitsblatter 4).

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.

39


https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Problem der Irakforschung beheben, indem er im Gegensatz zu Konfessionalismus
oder beispielsweise Tribalismus keine spezifische Gruppenform benennt und daher
auf konfessionelle genauso wie ethnische oder gar soziale Gruppen anwendbar ist.
Zubaida bezeichnet mit dem Begriff die Orientierung an den Bevolkerungsgruppen
im spiten osmanischen Reich, was den Begriff insbesondere fiir die Beschiftigung
mit der einsetzenden Konfessionalisierung in den sich im Anschluss an die Aufls-
sung des osmanischen Reiches herausbildenden Nationalstaaten interessant ma-
chen kénnte.*

2.2 Konfessionalisierung und Heterogenitat

Um einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess in seiner Dynamik beschreiben
zu konnen, ist ein analytischer Zugang notwendig, der die Offenheit unabgeschlos-
sener Aushandlungen in Wert setzt. Daher orientiert sich die vorliegende Arbeit an
der Philosophie von Jacques Derrida, die explizit an Heterogenitat (also: Heteroge-
nitit aufallen Ebenen, innerhalb einer Gesellschaft, innerhalb einer Konfession, in-
nerhalb deren historischen Entwicklung, bis hin zum Individuum, selbst der Hete-
rogenitdt mit sich selbst) ausgerichtet ist und dadurch Differenzierungsprozesse zu
beschreiben hilft.

Um die Wirkmichtigkeit von Vorstellungen innerhalb einer Gesellschaft be-
schreiben zu kénnen, die sie trotz ihrer Unabgeschlossenheit und Umstrittenheit
auszuilben vermoégen, wird Derridas Denken durch das Konzept Postfundamenta-
lismus erginzt, wie es Oliver Marchart ausgearbeitet hat. Beide Elemente dienen
letztlich dazu, die Konfessionalitit in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen.
Wie dieser Zugang in der vorliegenden Untersuchung Anwendung findet und
welche Konsequenzen sich daraus fir das Verstindnis der Konfessionalisierung
ergeben, wird in den folgenden Unterkapiteln ausgefiihrt.

2.2.1 Heterogenitats-Orientierung als Untersuchungszugang

Bevor die Beschiftigung mit Konfession einsetzen kann, muss geklirt werden,
welche Voraussetzungen und Annahmen diese Beschiftigung enthalt. Die wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit Konfessionalismus im Nahen Osten trigt eine
besondere Verantwortung angesichts der Bedeutung, die dem Verhiltnis zwischen
den Konfessionen (nicht nur, aber insbesondere) im Irak nach 2003 zukommt. Es

64  Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqgi Politics, in: Fernea, Robert A.; Louis,
Wm. Roger (Hg.): The Iraqgi revolution of 1958. The old social classes revisited, London 1991,
S.197 —210; Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in:
Middle East Report (237), 2005, S. 8 —11.

hittps://dol.org/1014361/6783839408275-003 - am 12.02.2028, 18:48:55.



https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

