
2. Literatur, Theorie, Methode 

»Was ist ṭāʾifīya?« Diese Frage steht nicht nur für den irakischen Diskussionsbedarf. 
Sie markiert auch eine Frage der wissenschaftlichen Literatur zum Irak. Konfessio

nalismus hat sich als Konzept in der Vergangenheit für die Wissenschaft als eine 
Herausforderung erwiesen. Kaum eine Untersuchung kommt ohne eine Neudefi

nition von Konfessionalismus oder sectarianism aus. Dieser Diskussionsbedarf geht 
Hand in Hand mit der Kritik am Konfessionalismus als dominierendem Deutungs

muster für den Nahen Osten, wie sie in der Forschungsliteratur genauso wie in der 
Region erhoben wird. 

Zahlreiche Studien zum Konfessionalismus im Irak definieren konfessionelle 
Identitäten nach wie vor darüber, dass sie substaatlich seien und daher in Konkur

renz zu einer nationalen Identität stünden. Dabei wird die nationale Identität jew

eils positiv, die konfessionelle entsprechend negativ bewertet: »[T]o speak of an Iraqi 
nation means that all other forms of belonging (including sectarian ones) should be 
subordinate to loyalty to the nation.«1 Angesichts derartiger Vereinfachungen und 
evaluierender Zugänge überrascht es nicht, dass sich das Konzept Konfessionalis

mus als analytischer Zugang oft als wenig produktiv erwiesen hat. 
2008 stellte das International Journal of Middle East Studies folgende Frage: »How 

useful has the concept of sectarianism been for understanding the history, soci

ety, and politics of the Middle East?« Die eingereichten Antworten fielen allgemein 
kritisch aus. Insbesondere die fehlende theoretische Tiefe in der Forschung wurde 
beklagt. Die vier antwortenden Autorinnen und Autoren2 forderten unisono, secta
rianism als gesellschaftliche Erscheinung historisch zu kontextualisieren statt ihn 

1 Dawisha, Adeed: National identity and sub-state sectarian loyalties in Iraq, in: International 
Journal of Contemporary Iraqi Studies 4 (3), 2010, S. 243 – 256, S. 243. 

2 Vgl. Davis, Eric: Pensée 3. A Sectarian Middle East?, in: International Journal of Middle East 
Studies 40 (4), 2008, S. 555 – 558; Makdisi, Ussama: Pensée 4. Moving Beyond Orientalist Fan

tasy, Sectarian Polemic, and Nationalist Denial, in: International Journal of Middle East Stud

ies 40 (4), 2008, S. 559 – 560; Joseph, Suad: Pensée 2. Sectarianism as Imagined Sociological 
Concept and as Imagined Social Formation, in: International Journal of Middle East Studies 
40 (4), 2008, S. 553 – 554; Peteet, Julie: Pensée 1. Imagining the »New Middle East«, in: Inter

national Journal of Middle East Studies 40 (4), 2008, S. 550 – 552. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

als primordiale, quasi-natürliche Eigenschaft des Verhältnisses zwischen den Kon

fessionen darzustellen. Um das Phänomen zu verstehen, sei von einer Fokussie

rung auf Konflikte und einer universalen Theorie abzusehen. Wichtig seien Fragen 
nach der sozialen Ordnung, nach dem Charakter der konfessionellen Spaltung oder 
nach der Natur der Integration. Davis brachte das allgemeine Bedürfnis nach einer 
verbesserten analytischen Verortung des Konzepts folgendermassen auf den Punkt: 
»Our understanding [of sectarianism, C. W.] suffers less from the lack of empirical 
data than the poverty of the conceptual and theoretical frameworks through which 
it is studied.«3 Dem ist anzufügen, dass auch die empirische Forschungsbasis nur 
für den Libanon gut ist, wohingegen für die Irakforschung noch grosse Lücken be

stehen. 
Die häufigste Kritik am Konfessionalismusbegriff richtet sich gegen primordiale 

und instrumentalistische Deutungen konfessioneller Identitäten. Primordiale Deutun

gen reduzieren die Identität und das Handeln der einzelnen Subjekte auf ihre jewei

lige konfessionelle Zugehörigkeit. Damit geht eine Essentialisierung der konfessio

nellen Identität einher, die auch auf das Verständnis des Verhältnisses von Schia und 
Sunna als grundlegend konfliktträchtig übertragen wird. Die konfessionelle Spal

tung wird aus dieser Perspektive als historisch stabil gedeutet und bis in die islami

sche Frühzeit zurückprojiziert. Instrumentalistische Sichtweisen dagegen sehen die 
Verantwortung für konfessionelle Spannungen bei Regierungen und anderen Ak

teuren, die diese Spannungen gezielt schüren und für ihre Zwecke nutzen würden. 
Während eine solche »Nutzung« durchaus vorkommen mag, bedingt sie, so die Kri

tik, meist eine Überschätzung der Möglichkeiten der jeweiligen Regime und kann 
gleichzeitig die erstaunliche Wirksamkeit dieses Vorgehens kaum erklären.4 

Mittlerweile regt sich aber auch Kritik an der Kritik. Demnach werde die Gegen

überstellung von primordialistischen und instrumentalistischen Deutungen der in 
Wahrheit deutlich komplexeren akademischen Debatte kaum noch gerecht und die

ne eher dazu, jeweils einen eigenen, dritten Weg zu legitimieren. Daraus sei eine 
Pluralität an Ansätzen entstanden, an »dritten Wegen« sozusagen, die zwar Primor

dialismus und Instrumentalismus hinter sich lassen, aber noch nicht in eine gefes

tigte Theoriebildung gemündet hätten.5 Daher gehört es in der einschlägigen For

schung beinahe zum guten Ton, Äusserungen zur Theorie von Konfessionalismus 
und daran angelehnten Konzepten mit einem Verweis auf die fehlenden theoreti

schen Zugänge einzuleiten. 
Derartige Klagen sind heute allerdings weit weniger berechtigt als noch vor 

wenigen Jahren. Obwohl sich noch kein vereinheitlichter Umgang mit der Thematik 

3 Davis: Pensée 3, 2008, S. 555. 
4 Middle East Centre: Seeking to Explain Sectarian Mobilisation in the Middle East, 04.05.2020. 
5 Valbjørn, Morten: Studying sectarianism while beating dead horses and searching for third 

ways, Blog, London 17.09.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 23 

durchgesetzt hat, zeichnen sich mittlerweile doch einige Tendenzen ab. So wird 
in einer ersten Forschungstendenz vermehrt nach dem Ursprung dessen, was als 
»Konfessionalismus« bezeichnet wird, gesucht. Mit den Studien von Ussama Mak

disi und Max Weiss werden hier zwei der einflussreichsten Untersuchungen dieser 
Ursprungssuche betrachtet. 

Eine zweite Tendenz versucht, Bezüge auf Konfession systematisch zu erfassen 
und zu kategorisieren. Prominent vertreten wird dieser Ansatz durch Fanar Had

dad. Der Begriff Konfessionalisierung bzw. sectarianization schliesslich verweist auf 
eine zunehmend prozedurale Ausrichtung – wobei, wie sich zeigen wird, Konfes

sionalisierung im Nahen Osten ausschliesslich im Sinne eines entstehenden Kon

fessionalismus verstanden wird. 
Ich werde in dieser Arbeit keiner dieser Vorgehensweisen direkt folgen und stre

be auch keinen dritten Weg an. Der Ausdruck »Konfessionalismus« dient in mei

ner Untersuchung nur als Übersetzung des arabischen Wortes »ṭāʾifīya«. Das Kon

zept von Konfessionalisierung als Prozess werde ich von Konfessionalismus als Er

gebnis loslösen und als Leitstruktur der Untersuchung nutzen. Dies alles geschieht 
mit dem Ziel, die Bezugnahmen auf Konfession und Konfessionalismus zu unter

suchen, die im Irak vorgenommen werden, aber nicht den Konfessionalismus kau

sal zu erklären oder als historische Kontinuität darzustellen. Dieses Vorgehen führt 
dazu, dass weder Konfessionalismus untersucht noch die irakische Gesellschaft an

hand von Konfessionalismus erklärt wird. Mein Interesse gilt der Diskussion, die 
im Irak unter Bezugnahme auf Konfessionalismus und Konfessionen geführt wird. 

Die unterschiedlichen Herangehensweisen an Konfessionalismus und an Kon

fessionalisierung in der Forschungsliteratur bilden den ersten Teil dieses Kapitels. 
Auf die Erläuterung der theoretischen Pfeiler dieser Arbeit und die Diskussion der 
wichtigsten Begriffe folgt die Darstellung der Untersuchungsmethode. 

Anhand dieser Auslegeordnung wird eine Schwierigkeit dieser Untersuchung 
ersichtlich. Sie pendelt zwischen zeithistorischer Forschung und sozialwissen

schaftlicher Deutung. Diese Ambivalenz entsteht aus dem Theoriedefizit im Um

gang mit Konfessionalität in der Forschung, die im Folgenden genauer betrachtet 
wird. Anschliessend soll ein eigener theoretischer Ansatz entwickelt werden, um 
die Auswertung der Quellen wie auch die Deutung der Ergebnisse zu strukturieren. 
Kern dieses Ansatzes stellt eine Kontextualisierung dar, die sich an Überlegungen 
von Jacques Derrida zu Sprache, Iteration und Kontingenz orientiert. 

2.1 Literatur: Vom Konfessionalismus zur Konfessionalisierung 

Die Zahl der Publikationen zum Irak und zum Konfessionalismus im Nahen Osten 
ist in der vergangenen Dekade sprunghaft angewachsen und heute kaum noch zu 
überblicken. Ich werde daher meine Darstellung des Forschungsstandes auf die

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

jenigen Werke beschränken, die für die konzeptionelle Diskussion von Konfessio

nalismus im Nahen Osten und spezifisch zum Irak massgeblich sind. Literatur zur 
Konfessionalisierung in Europa wird im Anschluss gesondert behandelt. 

Hartnäckig hält sich auch in Teilen der wissenschaftlichen Literatur die Praxis, 
die Spaltung von Schia und Sunna in der Frühzeit des Islams zu verorten, genauge

nommen in der Frage nach der legitimen Nachfolge des Propheten Muḥammad als 
Anführer der Muslime.6 Diese Sichtweise ist nicht nur historisch ungenau, sie pro

jiziert auch spätere Vorstellungen von Konfessionen auf einen spätantiken Kontext. 
In Abgrenzung zu dieser Herangehensweise hat sich eine Beschäftigung mit Kon

fessionalismus entwickelt, die diesen im Kontext der einsetzenden Moderne veror

tet. Auf diese zweitgenannte Forschungsrichtung soll im Folgenden genauer einge

gangen werden. 
Eine der einflussreichsten Studien zur Genese von Konfessionalismus in der 

Moderne lieferte Ussama Makdisi mit The Culture of Sectarianism.7 Makdisi datiert 
den Beginn des Konfessionalismus im Libanon, wie er heute anzutreffen ist, im 
frühen 19. Jahrhundert. Damit grenzt er sich von der (auch von den untersuchten 
Akteuren im 19. Jahrhundert vertreten) Position ab, Konfessionalismus sei Aus

druck jahrhundertealter Konflikte. Er betont das Zusammenspiel zwischen lokalen 
Eliten, regionalen Machthabern und dem Einfluss von Kolonialmächten in Liba

non, das zusammen mit dem Aufkommen des Nationalstaats Konfessionalismus 
entstehen liess. Mit der Verortung von Konfessionalismus in der Moderne stellt er 
sich gegen die Wahrnehmung von Konfession als Hindernis auf dem Weg der Mo

dernisierung. »[S]ectarianism as an idea draws meaning only within a nationalist 
paradigm and hence [. . . ] it belongs to our modern world.«8 Die eigentliche ›DNA‹ 
des Konfessionalismus stelle die Etablierung von Nationalismus und Staatsbürger

schaft (citizenship) dar, verstanden als politische Gleichheit ungeachtet religiöser 
Zugehörigkeit (wobei der Fokus hier primär auf der Trennung zwischen Muslimen 
und Nicht-Muslimen liegt). Konfessionalismus ist nach Makdisi also nicht nur 
modern, weil er sich in der Moderne herausgebildet hat, sondern weil die ihm 
zugrundeliegende Logik inhärent modern ist und sich genauso in Europa und 
den USA (etwa in der Emanzipation der jüdischen und der afroamerikanischen 
Bevölkerung) äusserte.9 Makdisi bringt dieses Verhältnis folgendermassen auf den 

6 Vgl. beispielsweise Aghaie, Kamran Scot: The Origins of the Sunnite-Shiʿite Divide and the 
Emergence of the Taʿziyeh Tradition, in: TDR (1988-)49 (4), 2005, S. 42 – 47, S. 42. 

7 Makdisi, Ussama: The Culture of Sectarianism. Community, history, and violence in nine

teenth-century Ottoman Lebanon, Berkeley, Calif. 2000. 
8 Ebd., S. 13. 
9 Vgl. Makdisi, Ussama: The Problem of Sectarianism in the Middle East in an Age of West

ern hegemoniy, in: Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new 
politics of the Middle East, London 2017, S. 23 – 34, S. 23 – 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 25 

Punkt: »The sectarian belongs not to the peculiar, but to the particular. It is not 
some medieval artifact but a product of modern forces and circumstances[.]«10 

Makdisi verweist auf die jeweilige historische Verfasstheit konkreter Bezüge 
auf Konfessionen anstelle der Verwendung von Konfessionalismus als überzeitliche 
analytische Kategorie: 

»I do not, of course, deny the salience of sectarian affiliations in the Middle east. 
But far too often, it seems to me, we allow a word – ›Sunni‹ or ›Shi’i‹ – to take the 
place of a coherent, historically grounded argument, as if being Sunni or Shi’a is 
self-evident, as if it precludes other forms of identification, and as if it were a sin

gular identity. The reality is that [. . . ] there is no such thing as a transhistorical 
sectarianism.«11 

Historische Verortung bedeutet für Makdisi, die Identifikation an Sunna und Schia 
in den Kontext der libanesischen Gesellschaft zu stellen und diese wiederum als 
durch imperiale Machtstrukturen gestaltet zu betrachten: »To understand the his

torical nature of sectarianism, to put it in its proper historical context, is first and 
foremost to recognize the imperial nature of traditional Lebanese society.«12 Da

mit ist auch klar, dass weder externe Akteure Konfessionalismus einer Gesellschaft 
überstülpen noch lokale, bereits ewig vorhandene Logiken von Zugehörigkeit und 
Spaltung konfessionelle Konflikte perpetuieren: 

»From the outset, therefore, it is imperative to dispel any illusion that sectarianism 
is simply or exclusively a native malignancy or a foreign conspiracy. Sectarianism 
can be narrated only by continually acknowledging and referring to both indige

nous and imperial histories, which interacted – both collided and collaborated – 
to produce a new historical imagination.«13 

Konfessionalismus ist somit als neue Form lokaler Politik ein Produkt der politi

schen Entwicklung und nicht ein Zeichen eines gescheiterten Nationalismus. Dass 
Konfessionalismus aber als ein Ausdruck solchen Scheiterns (auch von Zeitgenos

sen) gedeutet wurde und wird, stellt für Makdisi die zweite Bedeutungsebene von 
sectarianism dar: 

»[I] understand sectarianism to mean two fundamentally related things. First, 
it is a practice that developed out of, and must be understood in the context of, 

10 Ebd., S. 34. 
11 Ebd., S. 24. 
12 Makdisi, Ussama: Revisiting Sectarianism, in: Scheffler, Thomas (Hg.): Religion between vi

olence and reconciliation, Würzburg 2002, S. 179 – 191, S. 180. 
13 Makdisi: The Culture of Sectarianism, 2000, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

nineteenth-century Ottoman reform. Second, it is a discourse that is scripted as 
the Other to various competing Ottoman, European, and Lebanese narratives of 
modernization. Sectarianism emerged as a practice when Maronite and Druze 
elites, Europeans and Ottomans struggled to define an equitable relationship 
of the Druze and the Maronite ›tribes‹ and ›nations‹ to a modernizing Ottoman 
state. [. . . ] Concomitantly, sectarianism also developed as a discourse – as the set 
of assumptions and writings that describes this changing subjectivity within a 
narrative of Ottoman, European, and Lebanese modernization.«14 

Diese Sichtweise, Konfessionalismus sowohl als Praxis als auch als Negativfolie 
konkurrierender Diskurse zu verstehen, wird für die vorliegende Arbeit übernom

men (mit der Erweiterung, dass die Praxis konfessionell orientierten Handelns 
für die entsprechenden Diskurse wiederum konstitutiv ausfällt, wie sich in der 
historischen Rekonstruktion in den Kapiteln 3 – 5 zeigen wird). 

Ein weiterer Aspekt, den Makdisi hervorhebt, sind innerkonfessionelle Konflik

te. Entgegen der Wahrnehmung von Konfessionen als seit Langem etablierten Blö

cken, waren im Libanon Mitte des 19. Jahrhunderts die religiösen Gruppen keines

wegs homogen oder durchwegs mittels gefestigter institutionalisierter Strukturen 
organisiert. Für Makdisis Untersuchung ist der Elitewandel zentral, den die Kon

fessionen in dieser Zeit erlebten. Besonderes Augenmerk widmet er dem Aufstieg 
lokaler Händler als Konkurrenz zu etablierten Eliten. Die Orientierung an konfes

sionellen Gruppen stellte eine Option dar, um sich gegenüber bestehenden lokalen 
Eliten zu positionieren.15 

Die Frage nach der Wandelbarkeit von Konfessionalismus bleibt bei Makdisi of

fen. Während er überzeugend für die Historisierung von Konfessionalismus und 
dessen Verortung in der Moderne plädiert, stellt sich die Frage, ob damit der Kon

fessionalismus in der Moderne insgesamt beschrieben werden kann. Im Gegensatz 
zum dynamischen Verhältnis zwischen unterschiedlichen sozialen Gruppen inner

halb der Konfessionen, erscheint Konfessionalismus bei Makdisi als eine sich her

ausbildende, potentiell stabile Ordnung. Der Grund dafür ist, dass er nach dem Ur

sprung des libanesischen Konfessionalismus sucht und in der Folge Konfessionalis

mus als ein Resultat der Moderne beschreibt. Dem steht allerdings seine Forderung 
entgegen, Konfessionalismus weniger als selbstevidentes Phänomen zu sehen, als 
danach zu fragen, was Konfessionalismus bedeute und wie er sich manifestiere.16 

Max Weiss ergänzt mit seiner Forschung zur Schia im Libanon Makdisis Sicht

weise auf Konfessionalismus um den Blick auf die Diversität verschiedener Wege 
hin zum Konfessionalismus: 

14 Ebd., S. 6 – 7. 
15 Vgl. ebd., S. 3. 
16 Vgl. Makdisi: Revisiting Sectarianism, 2002, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 27 

»[I]t is untenable to conclude that there has been one and only one inexorable 
process of Lebanese sectarianization. Rather, there have been multiple histories 
of Lebanese sectarianism, a plurality of Lebanese sectarianisms. As sectarianism 
evolves over time, historians must consider how certain people, certain leader

ships, and certain communities, indeed how certain sects have become sectar

ian.«17 

Weiss untersucht, wie sich die schiitische Bevölkerung im Libanon der Mandatszeit 
als eigentliche Konfession (bzw. sect) herausbildete. Er beschreibt dabei das Perso

nenstandsrecht (personal status law) als ein Mittel, mit dem der Staat ab den 1920er 
Jahren versuchte, das Leben der schiitischen Bevölkerung unter der Kontrolle der 
Verwaltung zu organisieren. Die neu etablierten ǧaʿfaritischen šarīʿa-Gerichte 
spielten eine zentrale Rolle in diesem administrativen Eingriff. Weiss zeigt die Be

deutung auf, die diese Gerichte hatten, um eine schiitische konfessionelle Identität 
zu etablieren. Die Gerichte wurden von der Bevölkerung genutzt, um sich spezifi

sche individuelle und kommunale Rechte zu sichern. Sie stellten die Schnittstelle 
zwischen staatlichen Ressourcen und der Bevölkerung dar, die »von unten her« 
Zugang zu solchen Ressourcen anstrebte. Dadurch trugen sie dazu bei, die Schia 
als sect zu konstituieren: »The empowerment of certain sectors of Lebanese Shiʿi 
society through this institutional transformation signals a broader process, still 
in need of greater scholarly recognition, through which the Shiʿi community was 
gradually transformed from a ›sect-in-itself‹ to a ›sect-for-itself‹.«18 

Weiss legt dar, dass diese Konfessionalisierung (die er als graduellen Transfor

mationsprozess innerhalb des schiitischen Milieus definiert) paradoxerweise erst 
im Schatten des (wie bei Makdisi beschrieben) schon im 19. Jahrhundert entstehen

den Konfessionalismus stattfand. Natürlich bildeten schiitische Gemeinschaften in 
der Region schon vorher ihre religiösen, politischen und kulturellen Identitäten her

aus.19 Aber erst die Entwicklungen der Mandatszeit machten die Schia im Libanon 
auch konfessionell: 

»The formal recognition of the Jaʿfari madhhab in Lebanon in January 1926 and 
the subsequent development of a state-led court system by the French Manda

tory authorities effectively reoriented Shiʿi society towards Beirut and dramati

cally changed the character of relationships between the Shiʿa and other Lebanese 
sectarian communities. Shiʿis in Jabal ʿAmil (South Lebanon), the Biqaʿ Valley and 

17 Weiss, Max: In the shadow of sectarianism. Law, Shi’ism, and the making of modern Lebanon, 
Cambridge 2010, S. 9. 

18 Weiss, Max: Institutionalizing Sectarianism. The Lebanese Jaʿfari Court and Shiʿi Society un

der the French Mandate, in: Islamic Law and Society 15 (3), 2008, S. 371 – 407, S. 407. 
19 Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Beirut were brought into direct contact with the apparatus of the modern state for 
the first time.«20 

»[T]he institutionalization of the Ja’fari madhhab [. . . ] has had tremendous sig

nificance in the Lebanese Shi’i community’s gradual sectarianization. As a state 
creation with no substantial historical precedent in Lebanon or anywhere else, the 
Ja’fari court represented an important innovation in the modern Shi’i historical ex

perience, marking a turning point in the trajectory of the Lebanese Shi’a towards 
sectarian modernity, in which newly bureaucratized and standardized norms of 
legal procedure institutionally bound the Shi’a to the state.«21 

Die schiitische Gemeinschaft begann durch den Anspruch auf Kontrolle über reli

giösen Raum (Moscheen, Friedhöfe und waqf -Eigentum), Konfessionalismus bzw. 
das Konfessionell-Sein zu praktizieren.22 In Kontrast zu dramatischeren Momenten 
konfessionellen Konflikts – insbesondere die eskalierende Gewalt 1840 – 1861 oder 
1975 – 1991 – können somit Transformationen von Recht, Gesellschaft und religiöser 
Kultur im libanesischen schiitischen Milieu auch in der Folge hegemonischer Inter

pretationen von Konfessionalismus erkannt werden.23 
Die unterschiedlichen Konfessionalisierungen, in jeweils unterschiedlichen 

Kontexten, legen auch die Grundlage für Weiss’ zentralen Punkt der Pluralität von 
Konfessionalismus, oder eben von Konfessionalismen. Diese Pluralität bezieht sich 
nicht nur auf die Konfessionalisierung verschiedener Konfessionen, sondern auch 
etwa auf die Unterscheidung von politischem Konfessionalismus und Konfessiona

lismus als Set von Überzeugungen und Übereinkünften, welche familiäre, lokale, 
regionale Loyalitäten und Zugehörigkeiten strukturieren.24 Aus dieser Pluralität 
heraus argumentiert Weiss dafür, Konfession nicht mit Religion gleichzusetzen: 

»Historians need to distinguish ›the religious‹ from ›the sectarian,‹ taking care not 
to conflate ›the sectarian‹ with religious nationalism. In this connection, Ayesha 
Jalal makes a subtle yet helpful distinction in this regard, between ›religiously 
informed cultural identity‹ and ›the politics of cultural nationalism‹. [. . . ] But if 
sectarianism and religion can be de-linked [. . . ], then historical narratives of reli

gious modernity and sectarian modernity need to be viewed as distinct. Not only 
would this make religion and sectarianism more analytically comprehensible, but 
it could also, in turn, prove essential to understanding the historical foundations 
of sectarianism and other forms of political identity in the modern world.«25 

20 Weiss: Institutionalizing Sectarianism, 2008, S. 372. 
21 Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29. 
22 Vgl. ebd., S. 35. 
23 Vgl. ebd., S. 4. 
24 Vgl. ebd., S. 11 – 12. 
25 Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 29 

Religion und Konfession klar voneinander zu trennen, ist problematisch, auch 
wenn die Unterscheidung zwischen Konfessionalismus und religiösem Nationa

lismus hilfreich ist. Die religiöse Ebene ist für die Diskussion über Konfession 
relevant, da sie in Form Derrida’scher »Spuren« für die Konfessionen konstitutiv 
bleibt oder zumindest bleiben kann. Tatsächlich stellt sich aber die Frage, ob im 
Kontext einer Konfessionalisierung von einem stabilen Religionsverständnis aus

gegangen werden kann. Aus Sicht der betroffenen Gesellschaften ist zu erwarten, 
dass das religiöse Feld in entsprechenden Aushandlungsprozessen ebenfalls in 
Bewegung gerät. Werden Konfessionalisierungsprozesse anhand ihrer histori

schen Verfasstheit untersucht, stellt sich die Frage, ob angesichts dieses Vorgehens 
ein ahistorisch stabiles Konzept von Religion als Kontrastfolie tauglich ist. Für 
meine Untersuchung werde ich daher mögliche Bezüge zu Religion, aber auch zu 
alternativen Kategorien wie ethnischer Zugehörigkeit als Teil des gegenseitigen 
Konstitutionsprozesses integrieren. 

Die Unterscheidung von Konfession und Religion braucht für diese Untersu

chung vorläufig nicht weiter präzisiert zu werden – wohl aber diejenige zwischen 
(konfessionellen oder religiösen) Glaubensinhalten als Teilbereich von Konfessiona

lität einerseits und dem gesellschaftlichen Prozess der Bezugnahme auf konfessio

nelle Zugehörigkeit andererseits. Makdisi und (auf diesen Bezug nehmend) Weiss 
historisieren Konfessionalismus als Produkt gesellschaftlicher Prozesse, um zu ver

hindern, dass die Gründe für Konflikte auf die Uneinigkeit über Glaubensinhalte 
reduziert werden. Gleichzeitig bleibt die Differenzierung zwischen Schia und Sun

na konfessionell charakterisiert; Glaubensinhalte bilden somit einen (potentiellen) 
Aspekt ihrer gegenseitigen Konstitution. 

Makdisis Sichtweise auf Konfession wurde auch im Sammelband Sectarianizati
on von Nader Hashemi und Danny Postel rezipiert. Der Titel des Bandes steht für ei

nen neuen Ansatz im theoretischen Umgang mit Konfessionalismus – und etabliert 
auch gleich ein dem deutschen Ausdruck »Konfessionalisierung« entsprechendes 
Pendant in der englischsprachigen Forschungsliteratur. Dieser neue Ansatz besteht 
darin, die Starrheit des Begriffs Konfessionalismus durch eine stärkere Orientie

rung an Prozessen zu ergänzen – was durch den Fokus auf Konfessionalisierung 
ausgedrückt werden soll. Postel und Hashemi zielen mit ihrer Publikation sicht

lich darauf ab, an Konfession orientierte Analysekonzepte mit einem theoretischen 
Fundament zu versehen. Die Notwendigkeit dieses Vorhabens ergibt sich für die 
Herausgeber aus der essentialistischen Sichtweise auf Konfession, wie sie in der 
internationalen Politik und in grossen Teilen der Wissenschaft nach wie vor vor

herrscht und die sie als »neuen Orientalismus« bezeichnen. Im Zentrum ihres Inter

esses steht zudem die Frage, weshalb in den letzten Jahren konfessionelle Konflikte 
so stark zugenommen haben. Vor diesem Hintergrund liefern sie folgende Defini

tion von Konfessionalisierung: 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»A process shaped by political actors operating within specific contexts, pursuing 
political goals that involve popular mobilization around particular (religious) 
identity markers. Class dynamics, fragile states, and geopolitical rivalries also 
shape the sectarianization process. The term sectarianism is typically devoid of 
such reference points. It tends to imply a static given, a trans-historical force – 
an enduring and immutable characteristic of the Arab world from the seventh 
century until today.«26 

Die Prozessorientierung und die instrumentalistische Ausrichtung treten als cha

rakteristische Merkmale dieser Deutung hervor. Dem entspricht auch der an diese 
Definition angefügte Ansatz, in welchem »political authoritarianism« als für die Kon

fessionalisierung bestimmend bezeichnet wird: 

»Authoritarianism, not theology, is the critical factor that shapes the sectarian

ization process. Authoritarian regimes in the Middle East have deliberately ma

nipulated sectarian identities in various ways as a strategy for defecting demands 
for political change and perpetuating their power. [. . . ] To paraphrase the famous 
Clausewitz aphorism about war as a continuation of politics by other means, sec

tarian conflict in the Middle East today is the perpetuation of political rule via 
identity mobilization.«27 

Dieser Deutung entsprechend stützen sich Hashemi und Postel denn auch auf die 
Literatur zu ethno-politischer Mobilisierung, in welcher auf Identitäts-Mobilisie

rung abgestützte Politik eine zentrale Rolle spielt. Sie erfassen dabei muslimische 
konfessionelle Macht-Diskurse und die zugrundeliegenden Paradigmen als »eth

nisch«, da sie sich auf Gruppen-Identitäten beziehen würden, wobei sich die je

weilige Gruppe über eine spezifische Interpretation von Religion als bestimmendes 
Merkmal definiere.28 

Hier zeigt sich die Schwierigkeit, welche sich aus den Unklarheiten im Umgang 
mit den Konzepten Konfessionalismus und Konfessionalisierung ergibt. Denn der 
Fokus bleibt auch bei Hashemi und Postel auf die aktuellen Konflikte gerichtet und 
weniger auf die Konfessionalisierung selbst – das neue Konzept dient also auch hier 
zur Erklärung von politischen Ereignissen, was am Ende wieder zur Frage nach der 
Gewichtung von konfessioneller Zugehörigkeit zurückführt. In ihrem Fazit kom

men Hashemi und Postel denn auch zu dem Schluss, dass der Blick auf die Region 
durch ein Konfessionalismus-Prisma die komplexen Realitäten der regionalen Poli

tik eher verschleiere denn erhelle: »In short, sectarianism does not explain the cur

26 Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid

dle East, London 2017, S. 4 – 5. 
27 Ebd., S. 5. 
28 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 31 

rent turmoil in the Middle East – the toxic brew of authoritarianism, kleptocracy, 
developmental stagnation, and state repression is far more salient.«29 

Wie gesehen, verwendet auch Weiss den Begriff sectarianization (auch wenn er als 
Konzept offenbar noch keine bestimmende Rolle spielt). Als Ausdruck und Antriebs

faktor für die Konfessions-Werdung der Schia im Libanon nennt er die Einrichtung 
der ǧaʿfaritischen Gerichte. Dadurch sei die Schia als maḏhab auf einer nationalen 
Ebene institutionalisiert worden.30 Aus diesen Ausführungen lässt sich ein anderes 
Verständnis von Konfessionalisierung ablesen als dasjenige von Hashemi und Pos

tel. Für diese steht die Durchsetzung von Konfessionalismus durch autoritäre Herr

scher zur Sicherung ihrer eigenen Macht im Vordergrund; »Konfessionalisierung« 
bezeichnet den Prozess dieser Durchsetzung. Im Gegensatz zu dieser offensichtlich 
negativen Konnotation verwendet Weiss den Begriff Konfessionalisierung weitge

hend neutral als einen Prozess, den die Konfessionen durchlaufen, um überhaupt zu 
Konfessionen im Verständnis des (nach Makdisi) modernen Konfessionalismus zu 
werden. Allerdings sagt dieser Zugang nicht zwingend etwas darüber aus, welche 
Bedeutung eine so konfessionalisierte Konfession in der Gesellschaft erlangt bzw. 
ob die konfessionelle Zugehörigkeit als Ordnungsvorstellung relevant ist. 

Da ist einerseits der Wandel der Konfessionen selbst, ihre Ausformung als Kon

fessionen im genannten Sinn, der prägenden Institutionen der relevanten Akteure 
und sozialen Schichten. Andererseits wandelt sich der Bezug, der durch Akteure auf 
konfessionelle Zugehörigkeit hergestellt wird, und die Art, wie diese Zugehörigkeit 
in gesellschaftliche Sinn- und Argumentationszusammenhänge eingewoben wird. 

Fanar Haddad, der durch eine Reihe von Publikationen in den vergangenen Jah

ren eine bedeutende Position in der Irakforschung eingenommen hat, bietet die bis 
anhin systematischste Auseinandersetzung mit Konfession im Irak für die Zeit nach 
2003.31 

Entgegen (auch im Irak) verbreiteter Sichtweisen sieht er die zunehmende Kon

fessionalisierung nicht als der irakischen Gesellschaft komplett fremd an. Vielmehr 
zeigt er auch die Kontinuitäten gerade auf Seiten der schiitischen Oppositionspar

teien auf, welche zur Bedeutungszunahme von konfessionellen Identitäten geführt 
haben. Damit stellt er sich genauso gegen eine essentialisierende Sichtweise auf 
Konfession wie gegen die Annahme, Konfessionalismus sei im Irak ausschliesslich 
von aussen implementiert worden.32 

29 Ebd., S. 21. 
30 Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29. 
31 Ich gehe in Vielem mit Haddads Analysen einig. Wenn ich mich in der Folge von seinen Über

legungen abgrenze, dann dient das primär der schärferen Herausarbeitung meines eigenen 
Ansatzes und zielt nicht auf eine grundlegende Kritik von Haddads Arbeit ab. 

32 Vgl. Haddad, Fanar: Sectarian Relations before »Sectarianization« in pre-2003 Iraq, in: 
Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid

dle East, London 2017, S. 101 – 122, S. 101 – 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Durch den Verweis auf verschiedene subtile Formen von Konfessionsbezügen 
ausserhalb von Konflikten macht Haddad deutlich, dass konfessionelle Differenzie

rung nicht per se negativ sein muss. Tatsächlich liege die Problematik in der auf die

ser Orientierung an Konfession basierenden Diskriminierung oder sogar Gewalt. 
Hier verweist Haddad insbesondere auf die Selbstwahrnehmung der Schia als un

terdrückte Gruppe, welche sich bis in die Gründungszeit des Iraks als Nationalstaat 
zurückverfolgen lässt. In solchen Ressentiments sieht Haddad auch das Entstehen 
konfessionell orientierter Parteien begründet.33 

Trotz der Frage nach dem Entstehen einer neuen sunnitischen Identität nach 
2003 konzentriert sich Haddad auf Konfessionen als Blöcke. Darauf basierende 
Identitäten werden zwar keineswegs als starr verstanden, sondern als konstru

iert und wandelbar beschrieben. Konfessionelle Marker bleiben aber im Zentrum 
des Interesses. Haddad hat diese Sichtweise bereits 2011 in Sectarianism in Iraq 
dargelegt und in späteren Veröffentlichungen aufgegriffen, indem er beispielswei

se anhand von Musik-Videos oder Postern spezifische Elemente konfessioneller 
Identitätskonstruktionen herausarbeitet.34 

Kernelement der Deutung konfessioneller Identität ist bei Haddad die Untertei

lung von Konfessionalismus in »assertive, passive and banal sectarianism«.35 

»Together these three categories act as a barometer of firstly the salience of sec

tarian identity and secondly the space available and constraints surrounding its 
mobilisation on an individual level [. . . ]. These three broad categories should not 
be treated as self-contained modes of sectarian identity. I would suggest that any

one subscribing to a sectarian identity will fit into all three categories but that the 
emphasis on any single one will be dictated by context with the person oscillating 
between all three.«36 

Haddad spricht von der »Aktivierung« konfessioneller Identität.37 »Like other forms 
of self-identification, sectarian identity is not constantly activated in any single in

dividual. Its salience and relevance (political or otherwise) fluctuate depending on 
wider circumstances.«38 

Haddad berücksichtigt dabei nicht nur die schiitische konfessionelle Identität, 
welche die wissenschaftliche Beschäftigung mit Konfession im Irak traditionell do

miniert. Er geht auch auf die sunnitische Bevölkerung ein, welche als Konfession erst 
im Kontext sich wandelnder konfessioneller Identitäten Gestalt annahm: 

33 Vgl. ebd., S. 114. 
34 Vgl. ebd. 
35 Haddad, Fanar: Sectarianism in Iraq. Antagonistic visions of unity, London 2011, S. 25. 
36 Ebd., S. 25 – 27. 
37 Vgl. ebd., S. 10. 
38 Ebd., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 33 

»It is particularly important to consider the changes that sectarian imaginations 
have undergone since 2003 and how this will impact on sectarian relations in the 
future. Whilst Shi’a identity has been examined in the past, its Sunni counterpart 
has been overlooked. Perhaps this is inevitable given the weakness of any distinc

tively Iraqi Sunni myth-symbol complexes prior to 2003. This has changed since 
the fall of the Ba’ath and Sunni identity today carries a victimhood complex ri

valling that of the Shi’a. Furthermore, the civil war will inevitably have an impact 
on both Sunni and Shi’a conceptions of self and other.«39 

Haddad plädiert dafür, doktrinäre, subnationale, nationale und transnationale 
Ebenen als sich gegenseitig überlappend zu verstehen, um ein komplexes Bild 
zu erhalten von der Rolle, die konfessionelle Identität spielt. Die konfessionellen 
Beziehungen im Irak zwischen 2003 und 2018 betrachtet er folgendermassen: 
»What emerges are ebbs and flows in the intensity and salience of sectarian compe

tition in post-2003 Iraq; or, put another way, the oscillations in what can be termed 
the tension between Schi’a-centric state-building and Sunni rejection.«40 

Haddad verwendet einen beträchtlichen Teil seiner Publikation von 2020 darauf 
zu widerlegen, dass sectarianism ein taugliches Konzept sei, um den Nahen Osten 
und insbesondere den Irak zu erklären. Er betont dabei, dass aus einer konfessio

nellen Spaltung keineswegs eine Kausalität hergeleitet werden könne, die zwangs

läufig zum Konflikt führen müsse.41 
Gleichzeitig verweist Haddad auf den Umstand, dass Nationalismus im Irak oft 

als inklusives, positives Gegenkonzept zum spaltenden Konfessionalismus gesehen 
wird. Dabei wendet er sich gegen eine Dichotomie von nationalistisch gegenüber 
konfessionalistisch, indem er betont, dass konfessionelle Identität durchaus ein 
Element in der Konstruktion einer nationalen Identität sein kann.42 

Die Orientierung an Identität gehe Hand in Hand mit einer Fokussierung auf 
den Staat. Haddad setzt damit den Staat ursprünglich zu den sich gestaltenden 
Identitäten: 

»[Societies] are dependent on, and a product of, the states to which they belong 
[. . . ]. This state-centeredness creates a national public sphere that encourages all 
manner of claims and identities to be framed through the prism of the nation- 
state and in terms of national belonging, ownership and entitlement [. . . ]. The 
unparalleled relevance of the nation-state to the people’s lives inevitably shaped 

39 Ebd., S. 209. 
40 Vgl. Haddad, Fanar: Understanding ›Sectarianism‹. Sunni-shi’a relations in the modern Arab 

world, London 2020, S. 266. 
41 Vgl. ebd., S. 219 – 226. 
42 Vgl. ebd., S. 131 – 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

how collective identities – sect, religion, tribe, race and so forth – came to be 
framed.«43 

Dass der Konfessionalismus in seiner Entstehung eng mit dem modernen Nationa

lismus verknüpft ist, ist eine der bedeutenden Korrekturen, die von der Forschung 
gegenüber primordialistischen Erklärungen konfessioneller Konflikte erbracht 
wurde. Dabei ist diese Verbindung von der Forschung bisher allerdings eher ein

seitig betrachtet worden. Der entstehende Konfessionalismus erscheint dabei als 
das Resultat des modernen Staates. Haddad erwähnt aber bereits die umgekehrte 
Richtung dieser Bewegung anhand der schia-zentrierten Staatsbildung und der 
sunnitischen Ablehnung dieses Projekts.44 Damit weist Haddad bereits auf einen 
Aspekt hin, auf den in der vorliegenden Untersuchung noch genauer einzugehen 
sein wird: Auch der Staat ist in Bewegung. 

Azmi Bishara stellt sectarianization im osmanischen Reich in eine historische 
Entwicklungslinie mit confessionalisation in Europa. Besonders relevant an seiner 
Studie erscheint mir darüber hinaus, dass er darauf insistiert, politische Aspekte 
und Probleme nicht in soziale Analysen auszulagern, sondern ihren politischen 
Charakter zu benennen: 

»The problem of an authoritarian system is not sectarianism but authoritarianism. 
And the answer to it is not an opposing sectarianism but democracy. [. . . ] Because 
of its victimhood rhetoric and its emphasis on mass participation in politics, at 
some historical moment sectarian discourse might seem democratic. But exami

nation of how political sectarianism functions in the structure of state, society, and 
ethics – in particular its hollowing out of the social and ethical functions of local 
ta’ifas, which it reduces to identities serving polarization of ›us‹ and ›them‹ – and 
hinders the emergence of political pluralism and democratic citizenship shows 
that it transforms from popular participation in politics into an obstacle to such 
participation.«45 

Diese Betonung des politischen Charakters eröffnet den Blick auf die Konstitution 
von Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit innerhalb eines politischen Systems 
und, darüber hinaus, innerhalb einer politischen Öffentlichkeit (und, wie ich ergän

zen möchte, umgekehrt die Strukturierung dieser Öffentlichkeit). 
Weitere für diese Untersuchung relevante Publikationen ergänzen die bisheri

gen Überlegungen um Betrachtungen zur Kontextabhängigkeit und dem Wandel 
von Konfessionalismus. Das Bewusstsein für die Wandelbarkeit von Konfessionali

tät ist erstens die Grundlage für ein prozessorientiertes Verständnis von Konfessio

43 Vgl. ebd., S155 – 156. 
44 Ebd. 
45 Bishara: Sectarianism Without Sects, 2021, S. 388 – 389. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 35 

nalisierung. Zweitens bildet es die Voraussetzung für die Orientierung an Hetero

genität, wie sie im anschliessenden Kapitel dargelegt wird. 
Toby Matthiesen geht auf die Wandelbarkeit konfessioneller Bezüge ein, die er 

in seiner Beschreibung eines »Sectarian Gulf« darlegt. Er grenzt den heutigen secta
rianism von früheren Erscheinungsformen ab, indem er ihn an politischem Handeln 
und dem Verfolgen spezifischer Interessen orientiert und die Verbindung von poli

tischem Konfessionalismus und politischer Ökonomie aufzeigt.46 Während hier al

so die Veränderung von Konfessionalismus berücksichtigt wird, betrachten Brigit

te Maréchal und Sami Zemni in ihrer Skizze einer globalen Sozio-Ethnographie der 
Beziehungen zwischen Schiiten und Sunniten auch die konfessionellen Gruppen als 
in ihrer Konstitution voneinander abhängig.47 Dadurch wird der Blick nicht nur auf 
Konfessionalismus, sondern auch auf die Konfessionen selber gerichtet – und zwar, 
indem verschiedene Gruppen in ihrer Relationalität statt voneinander isoliert er

fasst werden. 
Zu den prononciertesten Kritikern konfessionalistischer Deutungen der iraki

schen Gesellschaft gehört Reidar Visser. Er lehnt die Orientierung der Forschung 
am »sectarian master narrative« ab.48 Oft würden regionale Bezüge konfessionalis

tisch gedeutet, was aber unzulässig sei, wie Visser eindrücklich am Beispiel Basras 
darlegt.49 Die Verantwortung für konfessionelle Spaltungen sieht Visser bei den zu

rückkehrenden Exilparteien und der westlichen Unterstützung für deren konfessio

nalistische Politik. Die »Iraker selbst« dagegen seien daran »unschuldig«.50 
Diese Suche nach der Verantwortung für den als der irakischen Bevölkerung 

fremd wahrgenommenen Konfessionalismus ist ein typisches Element der Konfes

sionalismuskritik, das die arabischsprachige Literatur zum Thema wie auch die öf

fentliche Debatte im Irak dominiert. Sie teilen mit instrumentalistischen Ansätzen 
die Problematik, die Wirkmächtigkeit und die Durchsetzungsfähigkeit aufoktroy

ierter Konfessionalismen erklären zu wollen. Mit der Fragestellung der vorliegen

den Arbeit und dem verwendeten Forschungsdesign ist allerdings keine Antwort 

46 Vgl. Matthiesen, Toby: Sectarian gulf. Bahrain, Saudi Arabia, and the Arab Spring that wasn’t, 
Stanford, Calif. 2013; Matthiesen, Toby: The other Saudis. Shiism, dissent and sectarianism, 
New York 2015 (Cambridge Middle East Studies 46). 

47 Vgl. Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami: Introduction. Evaluating Contemporary Sunnite-Shiite 
Relations: Changing Identities, Political Projects, Interactions and Theological Discussions, 
in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia relationships. Doctrine, 
transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S. 1 – 8. 

48 Visser, Reidar: The Sectarian Master Narrative in Iraqi Historiography, in: Tejel, Jordi u. a 
(Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hack

ensack, New Jersey 2012, S. 47 – 59. 
49 Visser, Reidar (Hg.): An Iraq of its regions. Cornerstones of a federal democracy?, London 2007. 
50 Visser, Reidar: The Western Imposition of Sectarianism on Iraqi Politics, in: The Arab Studies 

Journal 15/16 (2/1), 2007, S. 83 – 99, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

auf die Frage nach der Verantwortung möglich. Die Deutung von Konfessionalis

mus als ein der irakischen Bevölkerung fremdes Element wird vielmehr in die Un

tersuchung integriert, als ein Element der Konstitution von Konfessionalität. 
Eine weitere häufige Form der Beschäftigung mit Konfessionalismus im Irak 

stellt die Suche nach einer Möglichkeit dar, die als konfessionell definierten Konflik

te auf theologischer Ebene beizulegen. Gemeinsame Erklärungen sunnitischer und 
schiitischer Geistlicher zur Vereinbarkeit der beiden Konfessionen wurden mehr

mals abgegeben.51 In der wissenschaftlichen Literatur wird dieser Ansatz durch Be

züge auf den Westfälischen Frieden dominiert.52 Dieses Vorgehen hat sich für mei

ne Untersuchung als wenig anschlussfähig erwiesen. Es orientiert sich an den Dif

ferenzen zwischen den Konfessionen und dem darauf aufbauenden Konflikt, für 
den es eine Lösung zu finden gelte. Ich möchte aber allfällige Konflikte genauso 
wie friedliche Koexistenz als Elemente der Konstitution von Konfessionalität be

rücksichtigen. Darüber hinaus läuft die Analogie zwischen europäischen Kriegen 
des 17. Jahrhunderts und der Situation im Irak nach 2003 der konsequenten his

torischen Kontextualisierung der Entwicklungen im Irak entgegen. Ohne diesem 
Vergleich grundsätzlich jegliche Legitimation absprechen zu wollen, müssen Ana

logieschlüsse doch kritisch gesehen werden, die in erster Linie auf der Bezeichnung 
unterschiedlicher Konflikte als »konfessionell« gründen, welche durch Jahrhunder

te und Kontinente voneinander getrennt sind. 
Der Verweis auf den Westfälischen Frieden rückt die Beschäftigung mit Kon

fessionalisierung in Europa in den Blick. Während die umfangreiche Forschung in 
diesem Bereich hier nicht dargestellt werden kann, profitiert mein Untersuchungs

ansatz doch von einigen Publikationen aus diesem Feld. So hat sich insbesondere 
die Forschung von Heinrich Richard Schmidt als anschlussfähig erwiesen. Das gilt 
besonders für die Untersuchung der Konfessionalisierung anhand einer »Institu

tionalisierung« der Konfessionen und dem Blick auf die »Lebensform« der betrof

fenen Gesellschaften, wie Schmidt mit Verweis auf die von Konfessionalismus bei 
Ernst Walter Zeeden vorschlägt.53 Schmidt hat mit seiner Loslösung von einer eta

tistischen Fixierung bei der Untersuchung der Konfessionalisierung und der Hin

wendung zu lebensweltlichen Kontexten einen komplexen analytischen Zugang zur 
Konfessionalisierung entworfen, der sich für diese Untersuchung als produktiv er

wiesen hat.54 

51 Das wohl prominenteste Beispiel stellte die »Amman Message« dar. Vgl. Muʾassasat Āl-al-Bait 
li-l-Fikr al-Islā mī: The Amman message. (Risālat ʿAmmān), Amman 2013. 

52 Vgl. Milton, Patrick; Axworthy, Michael; Simms, Brendan: Towards a Westphalia for the Mid

dle East, London 2018. 
53 Vgl. Schmidt, Heinrich Richard: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 2010 (En

zyklopädie deutscher Geschichte Bd. 12), S. 1 – 2. 
54 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 37 

Allerdings verortet Schmidt den Prozess der Konfessionalisierung als historisch 
an die Reformation anschliessenden Prozess, der bis zur Aufklärung andauerte. Soll 
aber der Begriff Konfessionalisierung für die Beschäftigung mit der jüngsten iraki

schen Geschichte fruchtbar gemacht werden, muss diese Anbindung an der Entste

hung von Konfessionen im Sinne einer Aufspaltung einer zuvor »vereinigt« vorge

stellten Religionsgemeinschaft aufgegeben werden.55 
Was bei der Anwendung von Schmidts Ansatz auf den irakischen Kontext beson

ders auffällt, ist das weitgehende Fehlen von theologischen, rituellen und sozialen 
Aspekten von Konfessionalität, sowohl innerhalb der Diskussion in der irakischen 
Öffentlichkeit als auch innerhalb der wissenschaftlichen Diskussion. So wird etwa 
rituelle Praxis ausschliesslich anhand der ʿ ašūra-Feierlichkeiten behandelt.56 Fra

gen nach Territorialisierung, Säkularisierung und der Gegenüberstellung von Sozi

aldisziplinierungsansätzen mit dem Blick auf Konfessionalisierung »von unten« – 
all diese Diskussionen der auf Europa bezogenen Konfessionalisierungsforschung 
könnten auch für den Irak fruchtbar gemacht werden.57 Ein erstaunliches Defizit 
im öffentlichen irakischen Diskurs und der bestehenden wissenschaftlichen For

schung zum Thema stellt die Auseinandersetzung mit der theologischen Ausdif

ferenzierung von Schia und Sunna dar. Die konfessionelle Ausdifferenzierung er

fährt in der Erforschung der europäischen Konfessionalisierung erhöhte Aufmerk

samkeit. Für das Fehlen einer solchen Ausdifferenzierung im Hinblick auf den Irak 
könnten zwei Gründe geltend gemacht werden: Erstens die Auffassung, dass sich 
die Schia bereits vor der Moderne als Konfession konstituiert habe (was zu hinter

fragen ist angesichts inhaltlicher Debatten und Entwicklungen, wie sie für den Irak 
thematisiert wurden).58 Zweitens könnte die gewollte Betonung konfessioneller Nä

he zwischen Schia und Sunna eine Rolle spielen, die eine friedliche Koexistenz der 
Konfessionen der Betonung inhaltlicher Konflikte gegenüberstellt. Das Konzept von 
Einheit (waḥda) stellt sowohl mit Blick auf die Religion wie auf die Bevölkerung ein 

55 Eine Diskussion, die von Olaf Blaschke mit seinen Überlegungen zum 19. Jahrhundert als 
zweitem konfessionellem Zeitalter auch für den europäischen Kontext angestossen worden 
ist – wenn Blaschke auch nicht von einer neuerlichen Konfessionalisierung spricht, sondern 
sich für die Bedeutung konfessioneller Zugehörigkeit interessiert. Vgl. Blaschke, Olaf: Das 19. 
Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte und Gesellschaft 26 (1), 
2000, S. 38 – 75. 

56 Vgl. beispielsweise Haydari, Ibrahim: The Rituals of ʿAshura: Genealogy, Functions Actors and 
Structures, in: Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and 
Social Movements in Iraq, London 2002, S. 101 – 113; Ahmad, Jafar: The impact of Ashura rit

uals Practiced by Shia Iraqis on Iraqi Nationalism, 21.09.2017. 
57 Vgl. Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. 86 – 122. 
58 Vgl. beispielsweise die Beiträge von Peter Heine, Talib Aziz und Jawdat al-Qazwimi in Abdul- 

Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Movements in 
Iraq, London 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(wohl angesichts der zu überwindenden Gewalt) kaum hinterfragtes Ideal dar. Der 
hier gewählte Ansatz, nicht nur konfessionalistische, sondern auch konfessionalis

muskritische Positionierungen zu berücksichtigen, greift dieses Defizit auf, indem 
Einheitsvorstellungen als Teil der diskursiven Konstitution von Konfessionalität be

trachtet werden. 
Im Gegensatz zum europäischen Kontext, wo die Spaltung der Kirche und die 

Herausbildung einer katholischen und einer protestantischen Kirche zu diesem 
Zeitpunkt noch naheliegt, sind Schia und (teilweise) Sunna in der Moderne bereits 
bekannte Grössen.59 Der Wandel, den Weiss als Konfessions-Werdung erfasst, lässt 
sich also kaum als Herausbildung im Sinne einer Neuentstehung bezeichnen. Aber 
auch Weiss und Makdisi sind mit ihren Untersuchungen an einem Entstehungs

moment interessiert, der Entstehung des spezifisch modernen Konfessionalismus. 
Für den Irak nach 2003 kann zwar ein einschneidender Wandel im Umgang mit 
Konfessionalität festgestellt werden, aber kaum in dem Masse wie in der frühen Mo

derne. Trotzdem muss die Pluralisierung von Konfessionalismus, d.h. die Annahme 
verschiedener Konfessionalismen, welche Weiss mit Blick auf die verschiedenen 
Gruppen im Libanon fordert, auch für unterschiedliche historische Kontexte be

rücksichtigt werden – also auch innerhalb dessen, was von Weiss und Makdisi als 
Moderne verstanden wird. Gerade der von diesen Autoren angewandte Blick auf 
die zeitgenössischen Akteure, Institutionen und politischen und gesellschaftlichen 
Entwicklungen zeigt, dass der jeweilige historische Kontext ausschlaggebend für 
den Umgang mit Konfession ist. Soll Konfessionalisierung nicht auf einen spezi

fischen Zeitpunkt der Herausbildung von Konfessionen beschränkt bleiben, muss 
die Möglichkeit für Wandel in die Analyse integriert werden. 

In seinem energischen Plädoyer gegen die Verwendung von sectarianism als ana

lytischen Begriff untersucht Fanar Haddad 125 Publikationen zum Thema Konfes

sionalismus in nahöstlichen Kontexten (62 davon auf Englisch, 63 auf Arabisch) auf 
ihren Umgang mit dem Begriff Konfessionalismus.60 Er beklagt die enorme Brei

te der Gegenstände, die anhand dieses Begriffs untersucht oder gar erklärt werden. 
Aus diesem Artikel geht ein Aspekt besonders deutlich hervor, auch wenn er für Had

dad nicht im Mittelpunkt seines Interesses steht. Es ist die gerade in arabischen 
Publikationen beinahe durchgehend vertretene Haltung, Konfessionalismus (auch 
wenn der Begriff nur vage definiert bleibt) als Krise zu betrachten und die »Lösung« 

59 Zur Entwicklung hin zur Bezeichnung »Zwölfer-Schiiten« vgl. Kohlberg, Etan: From Imāmiy

ya to Ithnā-’ashariyya, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of 
London 39 (3), 1976, S. 521 – 534 Allerdings sind diese Formen nicht mit »modernen« Konfes

sionen und deren konstitutiven Verbindung zum Nationalstaat gleichzusetzen. 
60 Haddad, Fanar: ›Sectarianism‹ and Its Discontents in the Study of the Middle East, in: Middle 

East Journal 71 (3), 2017, S. 363 – 382. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 39 

dieses Problems in der Überwindung der jeweiligen Spaltung hin zu einer (nationa

len oder religiösen) Einheit zu suchen.61 Dieses oben schon bei Visser angesproche

ne Phänomen dominiert die arabische wissenschaftliche und populärwissenschaft

liche Literatur zum Thema derart, dass bisher kaum systematische Auseinanderset

zungen mit konfessionellen Dynamiken oder gar einer Konfessionalisierung erfolgt 
sind. Das gilt für die Literatur zum Irak genauso wie für die wesentlich umfang

reichere Literatur zum Libanon. Dagegen dominiert die Haltung, Konfessionalis

mus anhand von externen Interventionen sowie korrumpierten Eliten zu erklären 
– im Irak spezifisch mit Bezug auf Saddam Hussein, die US-amerikanische Verwal

tung oder die darauffolgenden Regierungen. Wird ein »Defizit« in der Bevölkerung 
festgestellt, handelt es sich meist um das Fehlen von einer nationalen, patriotischen 
Empfindung (muwāṭana).62 

Aufgrund der bisherigen Überlegungen in diesem Kapitel lässt sich Konfessio

nalisierung folgendermassen begrifflich fassen: Konfessionalisierung bezieht sich 
auf die Entwicklung der Konfessionen wie auch auf die Frage nach der Rolle, die 
Bezüge auf konfessionelle Zugehörigkeit spielen. Die Untersuchung dieser beiden 
Aspekte liesse sich auch für einen Zeitraum durchführen, in dem Bezüge auf kon

fessionelle Zugehörigkeit nur eine sehr untergeordnete Rolle spielen. Für einen sol

che Zeitraum von »Konfessionalisierung« zu sprechen, ergibt wenig Sinn. Dage

gen kann ungeachtet der konkreten Ausformung in jedem Fall von der Konstituti

on von Konfessionalität gesprochen werden. Somit ergeben sich folgende Defini

tionen: Konfessionalität referiert auf die Entwicklung der Konfessionen selbst wie 
auch die Orientierung an konfessionsbezogenen Vorstellungen (wobei diese beiden 
Aspekte anhand der für die Quellenauswertung herzuleitenden Kategorien Ideal, 
Interesse und Institution untersucht werden). Konfessionalisierung ist eine spezi

fische Form der Konstitution von Konfessionalität, welche durch die Ausgestaltung 
der Konfessionen und die Durchdringung der untersuchten Bevölkerungsgruppe 
mit an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Ordnungsvorstellungen charak

terisiert ist. 
Ein Begriff, der für die vorliegende Untersuchung nicht berücksichtigt worden 

ist, ist Kommunalismus. Er ist entbehrlich, da er in der Irakforschung kaum mehr 
verwendet wird. In seiner stark durch den indischen Kontext geprägten Form be

dürfte er einer ausführlichen Diskussion.63 So wie ihn Sami Zubaida 1991 und er

neut 2005 für den Irak diskutiert hat, würde dieser Begriff allerdings ein häufiges 

61 Beispielsweise in Ḥamīd, Bašīr Nāẓir: Al-Azma aṭ-ṭāʾifīya. Dirāsa fī ʿilm al-iǧtimāʿ, 2017. 
62 Vgl. Sinnū, ʿAbd-ar-Raʾūf: Lubnān aṭ-ṭawāʾif fī daula mā baʿd aṭ-ṭāʾif iškālīyāt at-taʿāyuš wa-’s- 

siyāda wa-adwār al-ḫāriǧ, Würzburg 20141 (BTS 135), S. 458. 
63 Vgl. Rao, Ursula: Kommunalismus in Indien. Eine Darstellung der wissenschaftlichen Diskus

sion über Hindu-Muslim-Konflikte, Magisterarbeit Universität Heidelberg, 1994, Halle (Saa

le), Halle 2003 (Südasienwissenschaftliche Arbeitsblätter 4). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Problem der Irakforschung beheben, indem er im Gegensatz zu Konfessionalismus 
oder beispielsweise Tribalismus keine spezifische Gruppenform benennt und daher 
auf konfessionelle genauso wie ethnische oder gar soziale Gruppen anwendbar ist. 
Zubaida bezeichnet mit dem Begriff die Orientierung an den Bevölkerungsgruppen 
im späten osmanischen Reich, was den Begriff insbesondere für die Beschäftigung 
mit der einsetzenden Konfessionalisierung in den sich im Anschluss an die Auflö

sung des osmanischen Reiches herausbildenden Nationalstaaten interessant ma

chen könnte.64 

2.2 Konfessionalisierung und Heterogenität 

Um einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess in seiner Dynamik beschreiben 
zu können, ist ein analytischer Zugang notwendig, der die Offenheit unabgeschlos

sener Aushandlungen in Wert setzt. Daher orientiert sich die vorliegende Arbeit an 
der Philosophie von Jacques Derrida, die explizit an Heterogenität (also: Heteroge

nität auf allen Ebenen, innerhalb einer Gesellschaft, innerhalb einer Konfession, in

nerhalb deren historischen Entwicklung, bis hin zum Individuum, selbst der Hete

rogenität mit sich selbst) ausgerichtet ist und dadurch Differenzierungsprozesse zu 
beschreiben hilft. 

Um die Wirkmächtigkeit von Vorstellungen innerhalb einer Gesellschaft be

schreiben zu können, die sie trotz ihrer Unabgeschlossenheit und Umstrittenheit 
auszuüben vermögen, wird Derridas Denken durch das Konzept Postfundamenta

lismus ergänzt, wie es Oliver Marchart ausgearbeitet hat. Beide Elemente dienen 
letztlich dazu, die Konfessionalität in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen. 
Wie dieser Zugang in der vorliegenden Untersuchung Anwendung findet und 
welche Konsequenzen sich daraus für das Verständnis der Konfessionalisierung 
ergeben, wird in den folgenden Unterkapiteln ausgeführt. 

2.2.1 Heterogenitäts-Orientierung als Untersuchungszugang 

Bevor die Beschäftigung mit Konfession einsetzen kann, muss geklärt werden, 
welche Voraussetzungen und Annahmen diese Beschäftigung enthält. Die wissen

schaftliche Auseinandersetzung mit Konfessionalismus im Nahen Osten trägt eine 
besondere Verantwortung angesichts der Bedeutung, die dem Verhältnis zwischen 
den Konfessionen (nicht nur, aber insbesondere) im Irak nach 2003 zukommt. Es 

64 Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqi Politics, in: Fernea, Robert A.; Louis, 
Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social classes revisited, London 1991, 
S. 197 – 210; Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in: 
Middle East Report (237), 2005, S. 8 – 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003 - am 12.02.2026, 16:48:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

