ANTHROPOS

100.2005: 427-448

Du sacrifice en théorie

Claude Riviere

Abstract. — Whatever research was bent on trying to under-
stand all possible aspects of the sacrificial act could not avoid
a multiplication of various and diverging interpretations (of sac-
rifice) to the effect that by now the corrections applied to long
held viewpoints do indeed abound. Thus, we see that already
Mauss, Loisy, Griaule, Gusdorf, and others have scaled down or
modified E. B. Tylor’s thesis on sacrifice as a gift to the spirits,
yet serving the giver’s interests; or the thesis of W.R. Smith
according priority to sacrificial communion, or Frazer’s thesis
concerning the ritual murder of aging sovereigns. There are
those psychoanalytical approaches which envisage links either
to the violation of the murder taboo (Freud), or to a sacrificial
rite performed on the son instead of the father (Rosolato), or
to the fact that blood issues are power issues (Lempert), or to
the sacrifice of the libido and to the attachment to the mother
(Jung); they all are hung up in the air and remain unverifiable.
While trying to prove that the founding principle of the social
contract is born out by the exclusion of or the legitimate
checking of violence — these views, on the one hand, challenge
Girard and, on the other hand, they imply that violence is
not any more a founding element of the social order than the
sacrifice is of religion. [Theories of sacrifice, religion, totemism,
ritual, sacrificial communion, ritual murder, violence]

Claude Riviere est professeur émérite d’anthropologie a la
Sorbonne — Université de Paris V. Aprés avoir enseigné la
sociologie a I’Université catholique d’ Angers (1960-64), il de-
vient doyen de la Faculté des Lettres en Guinée (1964—68). En
Sorbonne a partir de 1968, il travaille aupres de Georges Balan-
dier, va fonder et diriger au Togo (1976—80) le département de
philosophie et sciences sociales de I’Université de Lomé, puis
tout en étant professeur a Paris V, il dirige les Etudes africaines
et le Laboratoire d’ethnologie de son université. Ses derniers
ouvrages développant une “Introduction a I’anthropologie” (Pa-
ris 1995), s’intitulent “Socio-anthropologie des religions” (Paris
1997) et “Anthropologie politique” (Paris 2000).

Que le sacrifice ait été initialement un don intéressé
aux esprits (congus comme susceptibles d’étre
achetés) unissant contractuellement hommes et

untersagt,

dieux (“Je te donne, tu me donnes, laisse-moi en
paix”, do ut des, énoncé par E. B. Tylor et repris
par G. van der Leeuw) ou une survivance d’an-
ciens meurtres des hommes-dieux, liée au cycle
de mort et de renaissance des végétaux et de
la société, le roi sacré apparaissant comme fi-
gure sacrificielle privilégiée (J. G. Frazer); que la
communion totémique ait été antérieure a 1’ob-
lation sacrificielle (W.R. Smith), ce sont autant
de spéculations invérifiables sur ’origine du sa-
crifice, chez des auteurs marqués par le courant
évolutionniste. On peut aussi ratiociner a I’infi-
ni sur les plausibilités fonctionnelles et psycho-
logiques. A I’argument selon lequel le sacrifice
primitif viserait a apaiser les fureurs inexpliquées
des dieux sanguinaires en leur donnant satisfaction
avec déférence pour qu’ils n’exigent pas davan-
tage, on peut répondre par une tout autre hy-
pothese: pourquoi ne serait-il pas aussi logique-
ment un don spontané destiné a remercier les es-
prits ou divinités?

Néanmoins chaque auteur, avant de construire
sa théorie du sacrifice, a procédé a des compa-
raisons portant évidemment sur les matériaux li-
mités de 1’époque et sur ceux qu’il connaissait.
Chacun a tenté, comme il arrive dans beaucoup
d’argumentations, de tirer la couverture a soi,
en privilégiant les arguments favorables a son
interprétation, la plupart du temps sans preuve
autre qu’une certaine vraisemblance. Mauss a été
a 'origine d’une révision radicale du probléme,
suivi en cela par plusieurs ethnologues. Des phi-
losophes se sont aussi essayés, pas toujours avec
preuves factuelles, a élaborer de brillantes théories
sur le sujet. Chacune de ces théories a été for-

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

428

tement influencée par la conception qu’avait son
auteur de I’origine et du développement des reli-
gions.

1 De faux problemes d’origine et d’évolution
Tylor: Le sacrifice comme don

Edward Burnett Tylor, I’auteur de “Primitive Cul-
ture” (1871), fut un des premiers théoriciens
a lancer I'idée que le sacrifice était un proto-
type de toutes les pratiques religieuses qui se
développeraient ultérieurement. Est aussi reprise
en compte la théorie ancienne du sacrifice, présente
chez Platon, selon laquelle cette pratique traduit
une soumission aux dieux par le biais d’un don.
Il s’agit en somme d’un don intéressé aux esprits,
hommage certes, mais dont on espere des avan-
tages en retour. Le commerce avec les esprits,
par le moyen de la nourriture qui lie et oblige
tout a la fois, s’opere en vue de se les rallier et
d’en obtenir quelque récompense. Tel est aussi le
point de vue de Richard Thurnwald dans “L’esprit
humain” ([1931] 1953).

Selon Tylor, I’évolution du sacrifice aurait
connu trois stades: 1) le don primitif: contrat utili-
taire entre hommes et entités surnaturelles, calqué
sur I’ offrande au chef; 2) ’hommage d’une victime
offerte a un dieu; 3) le sacrifice chrétien illustré par
le renoncement de I’asceéte. Du don intéressé, on
passerait au don sans retour, du don d’un avoir au
don de I’étre.

Du primitivisme a I’esprit du judéo-christia-
nisme, le chemin est sans doute mieux tracé que
n’est décrit le rite lui-méme, dont Tylor mini-
mise la victimisation. Faire dériver le sacrifice
d’une simple offrande, comme don gratuit ou
échange contractuel, c’est en effet omettre ce qui
le spécifie: I'immolation d’un vivant, homme, ani-
mal ou végétal; c’est le considérer comme une
simple transaction sans signification morale; c’est
aussi avoir foi en un schéma d’évolution linéaire
uniforme, partant d’'un animisme dans lequel les
esprits de la nature, a la sphére de pouvoir limitée,
se contenteraient de cet échange banal, pour en
arriver par étapes au monothéisme qui insiste sur la
relation personnelle de ’homme a son dieu et vise
un perfectionnement moral. On a aussi reproché
a Tylor de classer comme dérivés au sein d’une
évolution non prouvée, des phénomenes différents
de nature: offrande, sacrifice d’hommage, sacrifice
de soi, dont on observe d’ailleurs qu’ils peuvent
avoir la méme finalité et étre présents simul-
tanément au sein de la plupart des religions. Mauss

Claude Riviere

saura différencier nettement le sacrifice et le don
en en faisant les objets de deux essais magis-
traux.

Dans la lignée de Tylor, certains auteurs pri-
vilégient dans le sacrifice I’'idée de don: 1) don
généreux et sacralisateur opposé a une magie
maléfique (Jan van Baal), mais on sait qu’il existe
une magie bénéfique qui peut d’ailleurs, comme
la magie noire, comporter des sacrifices; 2) don
exprimant la réciprocité (Edmund Leach); 3) don
symbolique de soi-méme en vue d’un contact plus
étroit avec le divin (Georges Gusdorf). Mais la
encore, I’offrande ne differe-t-elle pas du sacrifice?
Si le modele du don-contredon domine dans les
structures de communication égalitaire, le modele
de I’hommage de soumission, dans les structures
de domination féodales, royales ou religieuses,
réclame une explication différente.

Le point de vue du Pére Wilhelm Schmidt
rencontre 1’idée tylorienne du sacrifice-don, mais
en concevant celui-ci chez les chasseurs-cueil-
leurs comme une action de graces a I’égard du
dieu supréme auquel tout appartient. Chez les
éleveurs I’offrande du premier-né d’un troupeau,
chez les agriculteurs le don des prémices serait
interprétable comme cadeau certes minime mais
significatif aux dieux et ancétres censés appor-
ter la prospérité. Une telle supposition historique
manque d’éléments de démonstration autres que
la plausibilité psychologique d’un sentiment de
dépendance et de reconnaissance.

Robertson Smith: La communion sacrificielle

William Robertson Smith (1848-1894), profes-
seur titulaire de la chaire d’hébreu a 1’Université
d’ Aberdeen, auteur de “Lectures on the Religion
of the Semites” (1889) a influencé fortement Fra-
zer tout comme Durkheim et Mauss, d’une part
en raison de sa méthode d’insertion de I’exégese
biblique dans I’histoire comparée des religions,
notamment de celles du Proche-Orient, d’autre
part en ce que son comparatisme s’appuie sur
des données linguistiques, sur des rapprochements
d’histoire économique et politique, pour tenter de
retrouver la religion premiére des Sémites et d’en
construire un type en partant de peuples parents a
institutions analogues. Ses chapitres 7 a 11 traitent
du sacrifice. Mais pour construire son entreprise
archéologique, il va hélas recourir a une hypothese,
celle de son ami McLennan, sur le totémisme, qui
séduit certes Durkheim, mais qui est désormais
critiquée comme le point le plus faible de son
raisonnement. Une autre hypothese, celle de la

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

primitivité du repas communiel, lui sera aussi re-
prochée séverement.

Au moins a-t-il le mérite, par rapport a Tylor, de
mettre en évidence la sacralité du sacrifice et son
role dans I’établissement et le maintien d’une com-
munauté. On reconnaitra aussi le retournement im-
portant qu’il fait subir aux systémes interprétatifs
en vogue alors, et qui s’appuyaient primordiale-
ment sur les dogmes et sur les mythes. “Il est
de la premiere importance de prendre clairement
conscience, des le début, que I'usage pratique et
rituel était le tout des religions antiques” (Smith
1889:21). La religion était une partie de la vie
publique du citoyen, ramenée a des formes fixes,
qu’il n’était pas obligé de comprendre et qu’il n’a-
vait pas la liberté d’expliquer. “Le systéme d’une
religion antique était partie intégrante de 1’ordre
social dans lequel vivait son adepte” (29). En bref,
la religion fait partie d’un tout: la coutume sociale
(ou la praxis traditionnelle) qui consiste en 1’ob-
servance, en temps et lieu donné, de regles fixes
de conduite traduites dans une activité corporelle.

Partageant 1’idée courante a I’époque, d’un
totémisme primitif a I'origine de la religion et
des rituels, Smith pense que les premiers Sémites
pratiquaient des cultes totémiques. Les fideles pen-
saient leur dieu comme de méme souche parentale
qu’eux. La fraternité de sang était le principe de
I’obligation morale. Dans le systeme tribal arabe
des Bédouins, les membres d’un méme clan se
pensaient, selon Smith, descendants de leurs dieux
liés a une image totémique. Des djinn arabes ont
encore les attributs des animaux. Le totem clanique
et le dieu sont de méme sang que leurs adorateurs,
le rite du sacrifice communiel entretient la vie
commune qui les anime. En mangeant exception-
nellement le totem, habituellement interdit, en se
I’assimilant, on s’allie a lui.

Clan, sang, parenté, solidarité, totem, religion,
apparaissent comme des termes quasi convertibles:
la parenté comme identité de sang se transmet par
les ancétres et se représente par le totem, lequel
fonde I’éthique clanique, la vengeance de sang
et la solidarité. Un lien est inviolable: celui du
sang, c’est-a-dire celui de la parenté, inviolable
parce que sacré, c’est-a-dire enserré de regles dont
la transgression est sanctionnée par la menace de
peines surnaturelles. Pour Smith, les dieux sont
secondaires et proviennent des totems, donc, selon
lui, Tylor avait tort de considérer comme premier
le don fait aux dieux, puisque ces dieux ne sont
apparus qu’ensuite. Il soutient méme que 1’impor-
tant n’est en fait ni le dieu, ni le don, mais bien
I’acte de nourrir, la nourriture, et le fait de manger
ensemble.

Anthropos 100.2005

429

“L’idée directrice dans les sacrifices sémites
d’animaux n’était pas celle d’un don fait aux
dieux, mais d’un acte de communion, dans lequel
le dieu et ses fideles s’unissent en partageant entre
eux la chair et le sang d’une victime sacrée” (Smith
1889:209). Les rites de sang scellent encore 1’al-
liance, comme institution faisant partie de la pa-
renté. L’efficacité du sacrifice provient moins de la
mise a mort de la victime que de la commensalité
et du surcroit de vie qu'on y gagne. Apporter au
fidele une particule de vie sacrée importe plus
que de laver les péchés. Corollaire (fallacieux): le
sacrifice d’expiation est plus récent que le sacrifice
de communion. Preuve (spécieuse): ce n’est qu’a
la fin de la royauté en Israél qu’ont pris leur
essor les sacrifices piaculaires et les holocaustes
(220). Est-ce a dire que le sens du péché était
initialement inexistant et que le lien unissant la
communauté était un phénomene particulicrement
sacré, tel qu’il se produit dans le zébah, sacrifice
de communion chez les juifs, différent du minha,
simple tribut? On peut le croire, mais rien n’ob-
lige le lecteur a entrer dans 1’idée de sacrement
totémique, quelque peu contradictoire en ce qu’il
fait manger ce qui est normalement interdit (mais
chacun connait les levées de tabous); rien ne le
convainc que le tabou primitif ne distingue pas
sainteté et impureté. Quelles preuves donner a
I’appui de I’idée selon laquelle “I’animal n’est pas
sacré parce qu’il est choisi pour étre victime, mais
c’est parce qu’il appartient a une espece sacrée
qu’il peut étre victime” (371)? Pourquoi admettre
que le meurtre d’une victime soit la condition du
maintien de I'unité d’une société et surtout que ce
soit le principe rituel premier de toute religion?
Jen frémis ou je refuse de croire! Néanmoins a
Smith s’impose 1’idée d’une tradition rigide, d’un
certain matérialisme du rite, d’un symbolisme a
prendre en son réalisme littéral: il faut nourrir les
dieux, par exemple.

Méme si Durkheim s’est fort inspiré de la vision
totémiste de Smith, méme si 1’aspect communiel
a tout autant d’importance que le sacrifice-don
dans un contexte d’absence relative de I'idée de
propriété, méme si la communion favorise une
solidarité de la communauté (Durkheim le dira
a propos de lintichiuma des aborigenes austra-
liens), méme si les dieux d’Homere se repaissent
de la fumée des viandes et si les divinités sou-
terraines sont supposées boire les libations qui
s’enfoncent dans le sol, on ne voit pas pourquoi
les hommes consommeraient la victime chargée
de maux avant mise a mort, selon une pseudo-lo-
gique totémique mise a mal par C. Lévi-Strauss.
Comme le soulignent Hubert et Mauss, “I’erreur

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

430

de R. Smith a été surtout une erreur de méthode.
Au lieu d’analyser dans sa complexité originaire le
systeme du rituel sémitique, il s’est plutdt attaché
a grouper généalogiquement les faits d’apres les
rapports d’analogie qu’il croyait apercevoir entre
eux” (Mauss [1899] 1968a: 198). Péril possible de
la comparaison!

Aussi stimulante que la lecture de W. R. Smith
ait été pour Camille Tarot, aussi agacante elle
lui parait dans ce que cet auteur décrit comme
I’illusion du primitivisme et la nostalgie de la
communauté: Il est tout a fait insoutenable qu’on
puisse, comme Smith, “ennomadiser les Sémites
et ensauvager les Bédouins” (Tarot 1999: 542). Et
quelle rude image des temps primitifs que celle
des Arabes du désert mangeant soi disant de la
chair crue pour communier ensemble! Et combien
fantasmagorique cette reconstitution des premiers
sacrifices du clan en Israél!

Que pense Mauss lui-méme en tant que lec-
teur de W.R. Smith? Certes il dit avoir, comme
Durkheim, mis a profit ce que Smith a dit du
sacré, du tabou, du pur et de I'impur, mais il
a rejeté son explication généalogique selon la-
quelle le sacrifice actuel dériverait de la commu-
nion totémique. D’une part, le sacrifice ne saurait
étre totémique s’il se pratique dans des sociétés
ou il n’y a pas de clan; d’autre part, la ou se
pratique le totémisme, le sacrifice n’existe pas
ou n’existe plus. Par ailleurs, “ce terme vague
de piaculum permet a Smith de décrire, sous la
méme rubrique dans les mémes termes, des pu-
rifications, des propitiations et des expiations, et
c’est cette confusion qui ’empéche d’analyser le
sacrifice expiatoire. Assurément, ces sacrifices sont
généralement suivis d’une réconciliation avec le
dieu; un repas sacrificiel, une aspersion de sang,
une onction rétablissant I’alliance. Seulement, pour
Smith, c’est dans ces rites communiels eux-mémes
que réside la vertu purificatrice de ces sortes de sa-
crifices; I’'idée d’expiation est donc absorbée dans
I’idée de communion” (Mauss 1968a: 197).

Tributaire de la pensée de Mauss, mais plus
encore de celle de Griaule, Joseph Chelhod, qui a
consacré la plupart de ses recherches aux Sémites
arabes, reproche aussi a Smith de rattacher le sa-
crifice arabe au totémisme (celui-ci, pas plus que le
matriarcat, n’existe dans ce contexte) et d’en faire
un repas communiel, alors que la viande entiere
peut étre totalement abandonnée a des nécessiteux
inconnus, et que la signification d’oblation dépasse
de beaucoup celle de communion (non prégnante
dans les formes sacrificielles de I’islam). Mais le
don ne saurait étre non plus, malgré ce que prétend
Tylor, la forme primitive du sacrifice, car la pro-

Claude Riviere

priété privée n’existe pas a 1’origine. En outre,
le simple don alimentaire peut provoquer sans
sacrifice la communion. Combien fragile aussi
I’idée que le sacrifice primitif est une communion
alimentaire, un repas de commensalité entre les
dieux et les hommes, apreés immolation d’animaux
considérés a ce stade comme étant eux-mémes des
puissances sacrées! D’ailleurs la commensalité ne
crée pas la fraternisation entre hommes, elle la
conditionne seulement. Et I’alliance se manifeste
moins par le fait de manger avec un autre que par
le fait de lui donner & manger.

Antérieurement au sacrifice communiel, n’y au-
rait-il pas eu des sacrifices de libération d’une
force, afin de I'utiliser, et n’existe-t-il pas des sa-
crifices, méme expiatoires, ol la victime émissaire,
chargée des impuretés du sacrifiant, est consommée
licitement, tels le chameau en Arabie, le chacal
dans une tribu chleuh du Maroc?

De telles critiques et bien d’autres ont désormais
fait perdre le long crédit accordé au travail de
W.R. Smith. On sait, aprés balayage de 1’évo-
lutionnisme, que la recherche d’une forme ori-
ginelle, notamment en histoire des religions ou
en anthropologie politique, est vouée a 1’échec.
Néanmoins, a la fin du XIXeme siecle, Frazer
reprend quelques idées de Smith en les exagérant
et en développant le sacrifice du dieu. Il rapproche
le sacrifice totémique du meurtre rituel des génies
de la végétation.

Frazer et le meurtre rituel

Il n’est point de développements théoriques sur
le sacrifice qui puisse occulter les apports riches,
bien que contestables, de James George Frazer.
Sacrifices humains, sacrifices des premiers rois,
simulacres de sacrifice, sacrifices par procuration
... constituent des themes récurrents dans “Le Ra-
meau d’or” ([1898—1935] 1981—-1984). Ce titre est
issu de la coutume locale romaine selon laquelle le
roi-prétre de la forét de Némi dans les monts Al-
bains, avait obtenu son pouvoir par 1’assassinat de
son prédécesseur. Avant de mourir par les mains de
son successeur, il cueillait un rameau d’ arbre sacré
que Frazer assimile au rameau d’or a pouvoir divin
qui ouvrait a Enée ’acces a I’empire des morts.
Le meurtre rituel du souverain par son peuple
a pour but d’éviter le déclin du groupe dont la
force se confond avec celle du roi. Que le roi
perde son efficacité de chef, ou qu’il utilise son
pouvoir selon un arbitraire insupportable, alors une
dégradation du royaume est censée provenir de
la dégradation des forces du roi et de son juge-

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

ment. D’ou les rites de régénération pour redonner
verdeur au pouvoir en rejouant sa genese. Les
interdits qui réglementent la vie sociale protegent
simultanément 1’dme du roi et la prospérité de la
communauté. Le culte bénéfique de la végétation
et la magie de la fertilit¢ (theme amplifié par les
folkloristes) ont pour verso le transfert sur un bouc
émissaire des forces maléfiques qui affectent le
groupe social. Les themes les plus exploités par
I’anthropologie religieuse ultérieure seront ceux de
la royauté sacrée, du meurtre sacrificiel, du dieu
qui meurt, du bouc émissaire. Frazer insiste en
effet beaucoup sur les idées de renaissance par
la mort. Afin de revivifier le monde, le person-
nel sacré doit opérer une mise a mort d’un dieu
pour que la divinité revive de la maniere dont la
nature se renouvelle annuellement. Le mime de
la renaissance des dieux (aprés meurtre rituel ou
rite du bouc émissaire) figure la renaissance de la
société, et est analogue au renouvellement de la
végétation.

L’idée forte de Frazer est que le politique est
inséparable du religieux, non parce que les rois
sacrés sont des dieux, mais parce que les premiers
rois ont vu leur destin incorporé a des mythologies
sacrificielles. L’humain s’articule ainsi au trans-
cendant. Le pouvoir qui régit la société et la nature
dépasse de beaucoup le corps du roi. Celui-ci se
dégrade et périt, ou subit une mort violente; on
le sacrifie, réellement ou symboliquement, pour
que ’ordre du monde soit rénové, mais le pouvoir
royal est maintenu quel qu’en soit le titulaire. Le
pouvoir circule, varie en intensité, mais il demeure.
Il y aurait danger a lier le destin de la société au
destin du roi.

Méme si ’on connait la désinvolture du com-
paratisme frazérien, il est tout de méme surprenant
que Hubert et Mauss aient fait tant de renvois
au “Rameau d’or” et que le chapitre V de leur
“Essai” (1968a) s’intitule “Le sacrifice du dieu” et
évoque si fort la problématique frazérienne du dieu
qui meurt, reprise aussi par Dumézil, de Heusch,
Tardits, Adler. .. Selon les mythes et Iégendes, en
effet, des dieux meurent pour renaitre, se suicident,
se combattent, sont tués par leurs parents. Ils sont
alternativement victimes et sacrificateurs. L’his-
toire divine justifie théologiquement la célébration
de sacrifices rituels. A Delphes, une tombe portait
Iinscription: “Ci-git Dionysos, fils de Séméle”,
mais il est vrai que Séméle était une mortelle
séduite puis foudroyée par Zeus qui coud I’enfant
dans sa cuisse jusqu’a la fin de la gestation, et
que par ailleurs les 1égendes ne concordent pas.
Adonis, un dieu syrien, meurt, est pleuré par son
amante, et ressuscite. Une liturgie pascale, bien

Anthropos 100.2005

431

plus tard célebre la mort du Christ pleuré par sa
mere et ressuscité.

Méme si, comme le pense Mauss, “le sacrifice
du dieu n’était ni au début des religions, ni au
début méme du sacrifice ” ([1906] 1968b: 12), il
n’en demeure pas moins qu’est paradoxale I’'idée
que meure un étre immortel. Les mythes veulent-
ils souligner le caractére inéluctable de la mort
en concevant les dieux selon I’image empirique
de I’humanité? Pourtant, note Nicole Belmont, “le
sentiment d’étrangeté que suscite I’'idée d’un dieu
qui subit la mort, et la mort violente, s’atténue un
peu lorsqu’on s’apercoit que cette mort n’en est
pas une: le dieu ressuscite, ou bien il vit pour tou-
jours dans 1’au-dela, ou bien encore au souverain
mort succede immédiatement un autre souverain
(‘le roi est mort, vive le roi!’), équivalent puisque
investi du méme caractere sacré (ainsi les pharaons
qui sont successivement autant d’Horus, premier
roi d’Egypte). Le mythe ne connaissant pas plus
la contradiction que I’inconscient — dont il émane
— n’hésite pas a représenter 1’inverse de la mort par
la mort et a élaborer des récits ou la mort violente
n’intervient peut-étre que pour mieux étre niée”
(Belmont 1983: 383).

On sait que selon la légende, Osiris, fils du
dieu de la terre, Geb, et de la déesse du ciel,
Nout, épouse sa soeur Isis. Il régne sur la terre
égyptienne ou il introduit 1’agriculture et le respect
des dieux. Mais son frere cadet Seth, jaloux de lui,
le fait mourir, le jette dans un coffre sur le Nil ou
il dérive jusqu’a la mer. Son épouse la magicienne
Isis le retrouve, le réanime pour une derniere union
sexuelle de laquelle nait Horus (qui vengera son
pere et qui est I’ancétre de tous les pharaons his-
toriques). Mais Seth averti retrouve Osiris dans
le delta du Nil fait dépecer son corps qu’lsis re-
constituera, sauf le sexe mangé par un poisson. En
Egypte, les sacrifices de taureaux, porcs, gazelles,
répetent le theme du dépecage et de la résurrection
d’Osiris. Les animaux sont mis a mort parce qu’un
de leurs congéneres a mangé le dieu et pour qu’ils
I’exhalent. Le sacrifice du dieu, selon Frazer, a son
origine dans le culte du blé. Il évoque la mort et
la renaissance annuelle de la végétation. Méme le
végétal est I’objet de sacrifice, tel le soma dans
I’hindouisme et le peyot/ dans 1’ancien Mexique.

Si Frazer ne semble pas avoir tort lorsqu’il
énonce le principe selon lequel le don de la vie
promeut et conserve la vie, il insiste par trop sur les
idées de renaissance de la vie dans la nature et de
garantie de vie de la collectivité humaine assurée
par le chef, alors que la résurrection des forces
végétales n’est liée, dans beaucoup de cultures
sans systeme politique centralisé et sans roi divin,

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

432

que fort rarement a un rituel magique de mise
a mort du chef ou des dieux. Rien n’atteste que
la mise a mort du roi sacré constitue une forme
évoluée du sacrifice animal, ou que 1I’immolation
du dieu soit un perfectionnement du sacrifice pri-
mitif, ou encore que le sacrifice de I’animal soit le
substitut d’un sacrifice humain, en prenant le cas
d’Isaac comme archétype. Tous les dieux primitifs
étaient-ils mortels comme les hommes? En quoi les
cultes d’Atys, d’Osiris et de Déméter, comportant
des mythes de mort et de résurrection peuvent-ils
étre considérés comme paradigmes universels, de
méme que le sacrifice sublimé d’un homme-dieu
dans le christianisme, le dieu et la victime ne
s’identifiant généralement pas?

Beaucoup d’interprétations de Frazer sont dou-
teuses et contestées. R. Girard entre autres n’est
pas tendre a I’égard de l’'auteur et il critique
ses déficiences de compréhension des phénomenes
relatés. Frazer “traite la substitution sacrificielle
comme s’il s’agissait d’une fantaisie pure, d’un
non-phénomene ... Comme pour prouver qu’il
n’est complice de rien, qu’il ne comprend abso-
lument rien, Frazer multiplie les interprétations
dérisoires de tout ce ‘fanatisme’ et de toute cette
‘grossiereté’ auxquelles il a allegrement consacré
le plus clair de sa carriere . .. Le sens véritable de
sa vaste convocation mythique et rituelle échappe
a cet auteur comme lui échappe le sens de sa
propre passion ethnologique” (Girard 1972: 441,
442, 445).

Et pourtant, Frazer a fait des adeptes. Quelques
interprétations de Arthur M. Hocart s’inspirent
en effet de lui: Toute organisation sociale dérive
du sacrifice humain, les premiers rois ayant suc-
combé comme victimes sacrificielles. Une telle
idée serait a étayer de preuves multiples et, méme
vérifié, I’argument ignorerait les fondements de
I’anthropologie politique concernant 1’apparition
tardive des sociétés étatiques. L’auteur de “Rois
et courtisans” ([1936] 1979), encore frazérien en
1936, a, en outre, la faiblesse de croire qu’une des
raisons d’étre du roi est de coordonner les rituels
et que l'origine de I’Etat est a chercher dans les
rites de vie et de fertilité. Méme si des cas grecs,
chinois ou africains semblent valider I’hypothese,
il faut bien d’autres exemples pour dégager une
constante. En fait les idées de Frazer et de Ho-
cart sont concomitantes a celles qu’élaborent des
sociologues francais a la méme époque dans des
perspectives différentes.

Claude Riviere

2 Dans orbe de Marcel Mauss
L’essai théorique de Hubert et Mauss

Un texte de I’Année sociologique ([1899] 1968a),
signé Henri Hubert et Marcel Mauss, intitulé “Es-
sai sur la nature et la fonction du sacrifice”, com-
plété par une “Introduction a I’analyse de quelques
phénomenes religieux” préfacant les “Mélanges
d’histoire des religions” (1906), (textes repris dans
Mauss 1968d), constitue une référence primordiale
en ce qui concerne notre sujet, au point qu’Evans-
Pritchard en parle comme d’une “grammaire du
rite sacrificiel”.

Cet essai a pour cadre la problématique de la
fin du siecle dominée en France par Durkheim,
oncle de Mauss, qui affirme que les phénomenes
religieux sont des phénomenes sociaux et que
la religion exprime la transcendance du groupe
sur I’individu. Hubert et Mauss s’appuient sur
la littérature disponible a 1’époque privilégiant
pour I’essentiel les références au monde sémitique
(W. Robertson Smith, “Lectures on the Religion
of the Semites”, Edimbourg, Adam and Charles
Black, 1889), au monde hindou (Sylvain Lévi,
“La doctrine du sacrifice dans les Brahmanas”,
Paris, Leroux, 1898) et partiellement a 1’antiqui-
té grecque et romaine encore mal connue. Quant
aux faits amérindiens et africains, on les ignorait
quasiment a I’époque.

La grande originalité de Mauss (par commodité
nous dirons Mauss au lieu de Hubert et Mauss)
tient a ce qu’il réoriente les perspectives jusqu’a-
lors admises par les historiens. Au lieu de “genése
et histoire”, le titre porte “nature et fonction”.
Il s’agit bien d’expliquer ensemble les variantes
plutdt que les variations du sacrifice, le synchro-
nique prévalant sur le diachronique. La question
centrale est celle-ci: quelles que soient les mani-
festations du sacrifice, celui-ci est produit selon
quel mécanisme?

Bien évidemment Mauss s’appuie sur la littéra-
ture existante. Méme s’il accepte de Tylor I'idée
que le sacrifice apparait assez tard dans 1’évolution
des religions et le fait que le don confére au fidele
des droits sur son dieu, il reproche cependant a cet
auteur d’avoir trop imaginé la genese des formes
sacrificielles selon la séquence: don (do ut des) —
hommage — sacrifice de soi..., et a Robertson
Smith, de faire dériver le sacrifice de la com-
munion totémique, de grouper généalogiquement
les faits d’apres seulement des rapports d’analo-
gie, d’exclure la prise en considération, dans cer-
tains sacrifices, du désir d’expulsion d’un élément
pathogene. Mauss délaisse les explications smi-

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

N

thiennes a propos du clan et du sang, de la pa-
renté et du totémisme, tout en reconnaissant 1’al-
liance communielle, mais sans donner a celle-ci
une primitivité d’ou dériveraient d’autres formes
sacrificielles. Au lieu de centrer I’analyse sur le
repas unificateur, Mauss se focalise sur 1’élément
d’auto-sacrifice et sur la victime de substitution.
A Salomon Reinach est adressée une observation
analogue en ce qui concerne le totémisme: les
sacrifices des dieux du monde gréco-romain et de
nombreux autres dieux de I’antiquité ne sont pas
totémiques.

Mauss s’inspire aussi de Frazer pour souligner
I’existence d’une chasse sacrificielle chez les Zuiii
du Nouveau Mexique. Il se distancie de I’auteur du
“Rameau d’or” pour montrer que, dans 1’intichiu-
ma australien, il y a abattage et consommation,
mais que manque 1’oblation adressée a des étres
sacrés. Il conteste en outre que, chez les babylo-
niens, juifs et chrétiens, I’archétype du sacrifice
soit le drame sacré de la végétation qui meurt a
une saison puis ressurgit a une autre.

L’apport de Sylvain Lévi, Mauss I’a non seule-
ment pris en considération mais médité longue-
ment au point que le sacrifice védique lui fournit
un fil conducteur qui lui permet d’une certaine
maniere de sacraliser le sacrifice. Dans le védisme,
“le sacrifice n’est pas seulement auteur des dieux,
il est dieu et le dieu par excellence. Il est le maitre,
le dieu indéterminé, I’'infini, I’esprit de qui tout
vient, mourant et naissant sans cesse. Il est le tout,
le futur Brahman de 1’Inde, de méme que sa fin est
le prototype du futur anéantissement bouddhique”
(Mauss [1900] 1968c: 353; compte rendu de Lévi
1898).

Et Camille Tarot, ’un des meilleurs connais-
seurs de Mauss, d’ajouter: “Les théories indiennes
confirment donc ce que Smith avait senti: le sacri-
fice n’est pas d’abord ou essentiellement religieux
si 'on met la définition de la religion dans la
relation au divin. Loin que ce soient les dieux qui
motivent le sacrifice ou qui le fassent fonctionner,
en Inde, comme Lévi I’a montré, c’est le sacrifice
qui est lui-méme un dieu et qui engendre les autres.
La foi efficace est la foi-confiance dans le sacrifice,
dans le rite, non dans le dieu. Lévi confirmait dans
son livre que le sacrifice en Inde fonctionnait sans
les dieux ou avant eux. ‘Le sacrifice a tous les
caractéres d’une opération magique, indépendante
des divinités, efficace par sa seule énergie et sus-
ceptible de produire le mal et le bien’. Il rejoignait
donc Frazer qui, apres avoir suivi Smith, affirmait
sa nature magique. Mauss au contraire se sert de
cette oscillation pour montrer que le sacrifice n’est
en soi ni magique ni religieux” (Tarot 1999: 548).

Anthropos 100.2005

untersagt,

433

On ne saurait nier la souplesse et la complexité du
sacrifice vu par I’hindouisme: on y ajoute ou re-
tranche des étapes rituelles, et ses finalités peuvent
étre religieuses ou simplement morales.

Mais qu’en est-il de la théorie elle-méme de
Mauss? Comment se définit le systtme sacrifi-
ciel? Les aspects de communication religieuse et
d’échange sanctificateur dominent dans les textes
suivants. Le sacrifice est un “procédé qui consiste
a établir une communication entre le monde sa-
cré et le monde profane par intermédiaire d’une
victime, c¢’est-a-dire d’'une chose détruite au cours
de la cérémonie” (Mauss 1968a: 302). Soulignant
I’aspect d’échange, ils notent: “Si le sacrifiant
donne quelque chose de soi, il ne se donne pas ...
s’il donne, c’est en partie pour recevoir . . . Au fond
il n’y a peut-étre pas de sacrifice qui n’ait quelque
chose de contractuel” (304 s.). Et ailleurs: “Le sa-
crifice est un acte religieux qui, par la consécration
d’une victime, modifie I’état de la personne morale
qui I’accomplit on de certains objets auxquels elle
s’intéresse” (205). “Le sacrifice implique toujours
une consécration; ... un objet passe du domaine
commun dans le domaine religieux” (200). “Le
point de départ est toujours, selon nous, 1’oblation
et la destruction d’une chose susceptible, en raison
des représentations qui s’y attachent, de devenir
divine entre toutes les victimes sanctifiées” (Mauss
1968b: 15).

Les hommes échangent donc la victime, qui est
le support d’un message, contre la bienveillance
des dieux qui sont censés présider a 1’ordre du
monde. La chose consacrée par le sacrifiant, indivi-
du ou collectivité, sert de médiation entre 1’homme
et la divinité, par une pénétration désirée et dange-
reuse dans le sacré. Pour le sacrifiant, le passage
consécratoire du profane au sacré comporte un
changement d’état. Mais le contact avec la victime
peut avoir lieu avant I'immolation pour que le
sacrifiant, par imposition des mains, se décharge
de sa souillure sur 1’animal a immoler, tout aussi
bien qu’au moment de I’immolation au paroxysme
du sacré, ou encore lors du repas communiel.

Le mouvement sacrificiel consiste a aller vers
le divin par la mort de la victime puis a revenir
au profane. Ce trajet profane-sacré-profane peut
s’opérer de deux facons: ou bien dans un premier
cas, la mise en contact avec le divin s’opere en vue
du pardon des péchés et de I’obtention de bénéfices
dans les rites dits “de sacralisation”, ou bien dans
un second cas, la communication avec le sacré vise
a faire cesser des contacts non désirés avec le sur-
naturel dans les rites “de désacralisation”. Dans les
deux cas, le sacrifice est envisagé comme traversée
de la frontiere sacré-profane, que Durkheim verra

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

434

plus imperméable. La victime n’est pas seulement
un communiqué et une voie de communication,
elle est également un communiquant (véhicule ou
substrat) ainsi que le contenu de cette communica-
tion. Plus généralement, le mouvement hors de la
vitalité, puis son retour, constitue 1’élément com-
mun 2 I’initiation et au sacrifice, ce qu’entérinera
Evans-Pritchard en étudiant le sacrifice nuer.

Dans de nombreux mythes qui évoquent la mort
et la renaissance des dieux, leurs combats, leur
place comme victime ou sacrificateur, visant ainsi
a justifier par un modele théologique les pratiques
cultuelles, le sacrifice est un theme récurrent. Rites
et mythes s’éclairent par quelques exemples choi-
sis dont on reparlera a propos de I’Inde et de la
Grece. Dans le sacrifice du soma de 1’Inde védique,
des fideles portent en triomphe une plante (soma)
représentant le corps du dieu que 1’on “presse” et
que I’on “tue” pour que ses bienfaits se répandent
sur le monde. Dans les Bouphonia, féte agraire de
juin pour les Athéniens qui commencent a battre le
blé, on offre a Zeus des gateaux sur un autel et on
lache des boeufs. Le premier de ceux-ci qui touche
a I’autel est abattu, dépecé et consommé sur place,
sauf par 1’auteur du coup qui doit s’enfuir et faire
pénitence. Ensuite on empaille la peau du boeuf et
on l’attelle a une charrue pour simuler le labour.
Mauss interpréte ce rite comme: 1) transfert sur
le sacrificateur de la faute liée a la profanation
des champs de blés murs; 2) communion des
bénéficiaires de la récolte; 3) propitiation pour les
moissons a venir, par ce simulacre de labour.

Apres examen des sacrifices agraires (sacrifices
au dieu), Mauss expose, en s’inspirant de Frazer,
la problématique du “dieu qui meurt” (sacrifice du
dieu).

Tout autant que ces interprétations, parait ori-
ginal le découpage du scheme sacrificiel en trois
phases successives et distinctes:

1) Les rites d’entrée visant a augmenter le
caractere sacré des agents du sacrifice: purifica-
tion des deux personnages actifs, sacrifiant et sa-
crificateur (abstinence, toilette rituelle, vétements
spéciaux, interdits), préparation du sacrificateur,
regles concernant le lieu, le temps, les instruments
du sacrifice et la victime que I’on arrache du
monde profane pour lui faire acquérir un premier
état de sacralité.

2) L’immolation. C’est le moment critique du
drame, celui de la dévitalisation de la victime.
Le meurtre dégage une force redoutable que 1’on
dompte par des onctions, des attouchements, que
I’on communique par des aspersions de sang, des
inhalations par les dieux d’éléments incinérés, une
consommation de la victime cuite. L.’anéantisse-

untersagt,

Claude Riviere

ment de la victime est censée procurer une renais-
sance sociale.

3) Les rites de sortie. 1l s’agit d’un processus
de désacralisation apres attribution de la victime
généralement, en partie au monde sacré et en partie
au monde profane. Des libations, un lavage a I’eau
lustrale, un changement de vétement permettent au
sacrifiant métamorphosé de revenir a la vie quoti-
dienne. Apres destruction partielle au moins de la
victime, comme offrande aux divinités, ont lieu le
partage, le don, la consommation du reste, ce reste
qui symbolise les bienfaits des retombées du sacré
sur le sacrifiant, sur la personne ou le groupe des-
tinateur, sur le sacrificateur et sur la communauté.
Lorsque sacrifiant et sacrificateur sont déja initiés,
les rites d’entrée sont réduits. De méme les rites
de sortie, quand le sacrifiant garde quelque chose
qu’il a acquis au cours du sacrifice. Le schéma se
propose comme grille pour I’analyse de cas variés.

Points faibles de la démonstration

Bien qu’on reconnaisse au travail de Mauss (et Hu-
bert, bien siir) une place centrale dans les exégeses
du sacrifice, il est en méme temps l’objet de
soupgons et de critiques radicales. Comme I’'ima-
gination chrétienne a bati le sacrifice du fils de
Dieu sur des plans antiques, remarquent Marcel
Détienne et Jean-Pierre Vernant (1979: 28, note 1),
les sociologues ont tendance a le batir sur des
plans chrétiens, trop évangéliques. Catégorie de la
pensée d’hier (comme le totémisme), le sacrifice
exerce une fascination sur I’exégese chrétienne au
point que celle-ci préleve dans le tissu symbo-
lique des sociétés, des éléments qui, rassemblés,
semblent justifier une focalisation théologique sur
I’idée méme d’éminence du sacrifice, lequel est
considéré comme I’apogée d’autres rites mineurs
(E. Cassirer, R. Girard).

L’africaniste Luc de Heusch, apres recherches
dans le cadre de son laboratoire d’ethnologie,
montre que beaucoup de sacrifices ne visent pas
une communication avec le sacré mais qu’ils
confirment ou restaurent la séparation du monde
des hommes de celui des dieux ou des ancétres.
Dans une brillante discussion de 1975, apres un ex-
posé de Jean-Paul Colleyn sur “Le sacrifice selon
Hubert et Mauss” (1976), il saisit chez Mauss deux
théories complémentaires: 1) I’interprétation du
sacrifice comme rite de passage subi par le sacri-
fiant, individu ou collectivité; 2) I’exposé de deux
mécanismes formels représentants deux fonctions
opposées du sacrifice: conjonctive et disjonctive,
mais il se refuse a accepter la corrélation établie

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

entre ces deux théories, la premiere étant d’un
faible secours interprétatif.

Si on admet la communication entre deux
mondes, on ne peut négliger le continuum entre
offrande et victime sacrificielle, remarque Alfred
Adler (Colleyn 1976: 39), I’altération ne supposant
ni participation de la victime, ni métamorphose de
I’objet, d’autant que la valeur de 1’offrande im-
porte peu en raison de la substitution par exemple
d’un morceau de peau a la place d’un boeuf,
d’un concombre au lieu d’un poulet. Et Danielle
Jonckers de souligner qu’un seul terme signifiant
“donner” désigne chez les Minyanka du Mali,
I’offrande et le sacrifice sanglant, bien qu’il y ait
des termes différents pour distinguer entre sacrifice
collectif et individuel, entre sacrifices de demande
et de remerciement.

Et les autres intervenants (J.-F. Vincent, G. Le
Moal, A. de Surgy, M. Cartry) de discuter avec
J.-P. Colleyn, de ce qu’il en est dans un monde
africain surtout agraire. D’évidence le sacrifice a
un caractere social; pour exemple: 1’offrande de
prémices, désacralisation collective accompagnée
de sacrifices, apres sacralisation de la premiere
récolte liée a 1’extraction d’une force sacrée (Col-
leyn 1976:40). Au Burkina Faso, cultiver c’est
violer la terre. Au Mali, c’est la purifier. Ici il faut
extraire I’ame de la graine pour la manger, la la
réintégrer pour les semailles. Et le meurtre dans
tout cela? Couper le mil, c’est le tuer; c’est libérer
son ame, dit Guy Le Moal; tout sacrifice recanalise
la force vitale. Que penser du sacrifice de guérison
d’une maladie? A-t-il pour seul but le retour a
I’état antérieur de santé ou une réinclusion dans
le groupe avec quelque chose de plus? Remise en
ordre ou passage? On n’en sait rien. Peut-étre les
deux.

Et puis, curieuse chez Mauss, 1I’abstraction faite
des dieux! Point question des forces auxquelles
s’adresse le sacrifice, mais seulement de I’acquis
pour le sacrifiant et la collectivité! Adoptant une
perspective différente, Griaule soulignait que le sa-
crifice, pour les sacrifiants, est censé augmenter les
pouvoirs de la divinité. Et puis la théorie de Mauss
se focalise sur le sacrifice sanglant alors qu’il est
dit que le sang n’est pas essentiel. Il faut donc
clarifier la notion de victime. Et Jeanne-Francoise
Vincent de préciser: il peut s’agir aussi bien de la
destruction d’un peu de biere ou de bouillie que
de I’'immolation d’un animal.

Mais le plus important n’est pas énoncé dans
ce débat entre africanistes. Méme si I’on apprécie
le progres fait par la théorie de Hubert et Mauss
par rapport aux travaux précédents, il n’empéche
que les auteurs ont attribué une prééminence dif-

Anthropos 100.2005

435

ficilement justifiable aux sacrifices védiques et
judéo-chrétiens. Ils ont présumé qu’on pouvait
construire une théorie générale a partir de ces
cas tout de méme particuliers qui supposent les
référents sacré-profane. Des textes sanskrits, a été
surtout retenue ’entrée du sacrificateur dans un
monde séparé, apres purification de lui-méme et
de la victime devenue objet sacré. Tout se passe
comme si Hubert et Mauss conféraient une valeur
paradigmatique au sacrifice védique dans I’'Inde
ancienne: purification des instruments, perfection
de la victime, immolation séparant 1’élément sacré
de I’animal de son corps profane, puis rites de
sortie.

De plus la théorie véhicule une certaine idéo-
logie du sacré et une métaphysique sociologique
peu convaincante. Qu’est-ce que rendre sacré? Qui
ou quoi est rendu sacré? Par quel processus de
passage du monde naturel au transcendant? Hu-
bert et Mauss privilégient indiment la significa-
tion latine de sacrificium: faire du sacré, rendre
sacrée la victime. Il ne s’agit que d’une explication
a partir d’'une langue spécifique et la pertinence
de I’explication se limite a la religion romaine.
Dans les langues indo-européennes, aucun mot
générique n’équivaut au terme de “sacré”. Selon
Emile Benvéniste, sanctus est 1’état résultant d’une
interdiction dont les hommes sont responsables,
d’une prescription appuyée d’une loi, la transgres-
sion de I’interdit entrainant sanctio. C’est dans le
christianisme que se développe 1’idée de souillure
consécutive a la faute, celle de chatiment de dieu
et de rédemption par la valorisation d’un seul type
de sacrifice, celui du Christ. I y a en outre erreur
a opposer le sacrifice religieux et le maléfice ma-
gique. La magie, souvent bénéfique, n’exclut pas
le sacrifice et il est des religions sans sacrifice.

Surtout, le théatre tragique du sacrifice n’est-il
pas de I'ordre du sacrilege, de la violation d’une
zone séparée, interdite? L’idée maussienne d’une
victime, substitut du sacrifiant, succombant dans le
domaine dangereux du sacré ou elle a pénétré, et
rachetant du coup le sacrifiant qui est resté a 1’abri,
suppose en effet une sorte de sacrilege qui devrait
appeler punition plus que satisfaction, 2 moins
que le sacré ne soit moins séparé du profane que
Durkheim et Mauss ne le prétendent en en faisant
le postulat des interprétations du sacrifice, de la
priere et de I'interdit. La séparation sacré-profane
n’existe pas en Afrique, dit Luc de Heusch, en
forcant peut-&tre 1’assertion. Par ailleurs, y a-t-il
bien toujours immolation ou destruction complete
de la victime? Enfin, le sacrifice ne differe-t-il pas
d’un don intéressé ou d’un contrat, et n’implique-
t-il pas un échange inégal admis comme tel?

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

436

Quant aux critiques de Détienne adressées a
Mauss, on les résumera brievement:

— absence d’unité essentielle entre différentes
formes de sacrifice;

— non pertinence de I’identification du sacrifica-
teur et de la victime;

— réticences quant a des interprétations par 1’ab-
négation ou la substitution.

Ajoutons des remarques maintes fois lues et qui
sont devenues notres sans que nous puissions les
affecter précisément a tel ou tel auteur. Il n’est
pas sir que 1’objet et les fins du sacrifice soient
partout semblables (mais Mauss ne 1’affirme pas),
ni que la chose consacrée doive étre absolument
détruite (absolument ou entiérement? animal tué,
oeuf pourrissant, végétal sectionné ou cuit et aban-
donné?), ni que la mise en scéne comporte trois
temps fondamentaux, ni que I’acquisition d’une
religiosité supérieure ne se méle a la finalité de
débarras d’une souillure.

En somme, il parait impossible de définir
le sacrifice interculturellement comme s’il avait
une unité substantielle malgré la diversité de ses
formes. Le sacrifice ne se limite pas a une mise
a mort et a une consommation; il peut ne pas
comporter d’identification avec des forces envahis-
santes; les matériaux ethnologiques ne permettent
pas non plus de dire qu’il y ait partout identifica-
tion du sacrifiant a la victime. Persuadés d’inventer
une théorie originale du sacrifice (ce qui était le
cas a I’époque), Hubert et Mauss, tributaires de
I’état du savoir il y a un siecle, ont seulement
méconnu la diversité culturelle et contextuelle des
pratiques et ont surinterprété sous prétexte d’ana-
lyse profonde. En affirmant que 1’animal sacrifi-
ciel est censé transférer au sacrifiant la marque
divine qu’il a regue, ils ne font qu’approcher la
signification du sacrifice par des images. Ou est
la marque? Quel est le processus de transfert?
Y a-t-il bien changement d’état et sacralisation
du sacrifiant par I’intermédiaire d’une victime?
Et sur quoi s’appuyer pour dire que les premiers
sacrifices auraient été des potlatch de destruction
pour libérer le hau, la force contenue dans 1’objet
donné ou sacrifié, et agir ainsi sur les esprits? Si
les croyances religieuses n’effacent pas celles en
la puissance magique du sang, peut-on opposer
le sacrifice au maléfice comme la religion a la
magie en ignorant I’association des deux dans la
préhistoire et méme dans I’histoire de 1’huma-
nité?

Claude Riviere

Le sacrifice totémisé dans I’oeuvre de Durkheim

Entre I’oncle Durkheim et le neveu Mauss, qui a
inspiré 1’autre? La question n’est pas simple. Il
se passe treize ans entre la publication de I’essai
de Mauss ([1899] 1968a) et celle de I’ouvrage
de Durkheim “Les formes élémentaires de la vie
religieuse” ([1912] 1968). L’essai du neveu traitait
déja du tabou et liait la sanctification a 1’efface-
ment de la souillure pour expliquer la pertinence
du sacrifice. On immole pour rendre hommage aux
dieux dont on a recherché le contact. Les choses
sacrées (Durkheim I’avait déja écrit dans “De la
définition des phénomenes religieux”, 1898) sont
des choses dont la société elle-méme a élaboré les
représentations. Elles ne sont pas des faits trans-
parents mais portent I’ambivalence du bienfaisant
et du repoussant, projeté hors des consciences qui
I’éprouvent.

Ce qu’affirme Durkheim en 1912, il I’éclaire en
prenant pour exemple le totémisme australien des
Aruntas (Aranda), comportant I’interdit alimen-
taire de 1’animal-totem sauf durant les festivités ou
chaque clan se revivifie périodiquement en com-
muniant dans la méme parenté de sang, comme
I’indique le sens du mot intichiuma: féconder,
mettre en bon état. L’important pour Durkheim
est de montrer, chez les dits primitifs, I’existence
de D'offrande sacrificielle et de la communion
pour s’incorporer un principe sacré. Pourtant les
cérémonies ne visent que la multiplication de 1’es-
pece et agissent a partir de métonymies: la partie
vaut le tout. Faut-il dire que 1’animal est naturel-
lement sacré et non pas sacré par I’opération du
rite? Durkheim ne se pose pas semblable question
mais prend le parti de W.R. Smith: “L’animal
immolé dans les sacrifices avait di étre considéré
comme quasi divin et comme proche parent de
ceux qui 'immolaient” (Durkheim 1968: 485). 11
ajoute a son inspirateur 1’idée suivante: L homme
“donne aux étres sacrés un peu de ce qu’il recoit
d’eux et il regoit d’eux tout ce qu’il leur donne”
(488). Le sacrifice est communion certes, mais
aussi don et acte de renoncement (490). Le sa-
crifice soutient la vie des dieux qui soutiennent
les hommes par leur puissance de fertilisation des
especes naturelles (492). “Les dieux ne sont que
I’expression symbolique [de la société qui] ne peut
pas plus se passer des individus que ceux-ci de
la société” (496). En fait, ce qui intéresse Durk-
heim c’est surtout de montrer que par 1’intermédi-
aire du divin dans un cadre sacrificiel s’opere un
échange spirituel entre la société et ses membres.
Il va méme plus loin en montrant que tout culte
religieux n’est rien d’autre que I’adoration que

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

N

la société se porte a elle-méme et qu’elle ma-
nifeste en des moments d’effervescence sociale
marquant la sortie du quotidien profane pour res-
taurer le temps fort de la cohésion communau-
taire.

Jean Cazeneuve tres influencé par les approches
durkheimiennes et maussiennes consacre le dernier
chapitre de sa thése “Les rites et la condition
humaine” (1958) au probléme du sacrifice. S’il
oppose le pur et I'impur et construit son argu-
mentation sur la distinction sacrifice-don/sacrifice-
communion, il s’éloigne de Durkheim en ce qu’il
raisonne en protestant marqué par R. Otto et qu’il
sait désimperméabiliser les frontieres entre sacré
et profane en soulignant combien 1’homme parti-
cipe a ce qui le transcende. En fait, la théorie du
sacrifice a déja été élaborée et assez solidement a
partir de I’histoire des religions dans I’oeuvre de
Loisy, mais point chez Freud qui réinterprete a sa
maniere les idées de totem et de tabou, auxquelles
s’attache encore Cazeneuve.

Approches psychanalytiques

Lorsque le fondateur de la psychanalyse s’engouf-
fre dans le totémisme de I’époque, on le sent
influencé par I'idée de repas communiel émise
par W.R. Smith. Dans le totem sacrificié (mais
habituellement tabou), Freud voit un succédané
symbolique, par déplacement refoulant, du pere
primitif assassiné et mangé par ses fils. Fantasmes
sans preuves s’appuyant en outre sur le postulat
que le totémisme serait a I’origine du sacrifice et
des formes complexes de la religion, et sur 1’autre
postulat qu’un cannibalisme initial expliquerait par
la suite les diverses manducations communielles.
Pour Freud, le probléme capital dans le sacrifice
est celui du meurtre posé par quelques mythes.
“Psychologie collective et analyse du moi”
([1921] 1951) donne les clefs du complexe d’Oe-
dipe avec deux thémes centraux: le parricide et
I’inceste, qui indiquent le destin tragique de 1’es-
pece humaine. On en sait le mécanisme: identifi-
cation du garcon au pere, penchant libidinal pour
la mere, désir de remplacer a tous égards le pere
méme aupres de la mere, deux injonctions contra-
dictoires (double bind): fais comme le pere, ne fais
pas comme le pére, et une attitude ambivalente.
Une fois les yeux ouverts, il reste a Oedipe a s’en-
gager dans un sacrifice individuel par rapport a la
communauté thébaine. Les trois grandes religions
refouleront le meurtre du pere, déifieront ce pere et
amplifieront la culpabilité humaine, laquelle dans
“Moise et le monothéisme” ([1939] 1948) est la

Anthropos 100.2005

437

conséquence d’un acte de révolte: Moise égyptien,
Moise tué, ce qui est comme dans le totémisme une
reconstitution pseudo-historique, appuyée ici sur
des allusions ésotériques absurdes consignées dans
“Le Zohar” (Ce “Livre de la splendeur”, ouvrage
fondamental de la Kabbale, a été écrit en araméen
au XlIIeme siecle par le juif espagnol Moise de
Leon.)

Dans “Totem et tabou” ([1912] 1947), quelques
indications, mais peu consistantes sont données a
propos du sacrifice présent autrefois dans toutes
les fétes (affirme Freud sans preuves) et concer-
nant I’excuse a l’animal égorgé parce qu’on
viole exceptionnellement le tabou du meurtre. Le
mécanisme curieux du sacrifice, c’est de faire virer
une action criminelle en action sainte. La trans-
gression d’un tabou totémique ne serait destruc-
trice socialement que si elle n’était pas 1’objet
d’une participation collective unanime. Le sacri-
fice pour Freud se situerait aux origines de la
religion comme le meurtre du peére aux origines
de la famille. Mais le raccord est impossible avec
des données ethnologiques stires.

Si “Le sacrifice” (1987) intéresse Guy Roso-
lato parce qu’il jette un pont entre psychologie
individuelle et structures sociales, il faut bien dire
que les structures sociales sont tres peu présentes
dans ses reperes psychanalytiques, sauf mythes
fondateurs des religions monothéistes, ol la mise
a mort du fils est plus importante que le meurtre
du pere analysé par Freud. Mais la psychanalyse
a des ressources explicatives: “Le Dieu du mo-
nothéisme est une idéalisation toute-puissante du
pere, et conjointement 1’opération sacrificielle sur
le fils est le déplacement d’une action qui vise
en premier le pere et qui a pour fonction essen-
tielle de détourner les désirs mortiferes a 1’égard
de son substitut idéalisé et de I’autorité supréme”
(Rosolato 1987:9). Retournement du meurtre du
pere en meurtre du fils! Tout aussi bien I’instinct
érotique peut se muer en thanatique, la pulsion
de mort engendrer des mythes d’immortalité parce
qu’intriquée avec les pulsions de vie (quand, com-
ment, pourquoi? Réponse: 1’inconscient, c’est-a-
dire I’invérifiable sauf parole de psychanalyste).
La logique du sacrifice pourrait étre “il faut mourir
pour vivre”, mais n’importe quel homme sensé
rétorquera: ceux qui vivent le mieux ne sont pas
ceux qui meurent tot.

Que la culpabilité pathologique pousse a des
comportements auto-destructeurs ne nous dit rien
sur le sacrifice dans tout le chapitre “Détruire”.
Dans celui intitulé “Fonctions du sacrifice”, il est
précisé que le sacrifice donne prise sur le mal et
sur la mort (Rosolato 1987: 66) en opérant une

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

438

régulation de la violence, mais I’auteur le voit
dans les fantasmes, les mythes et trés secondai-
rement dans des actes réels, en éliminant la ma-
jorité des rites sacrificiels, pour se concentrer sur
I’holocauste, résultat d’une paranoia collective au
XXeme siecle et sur la guerre comme engagement
sacrificiel de masse, tout en évoquant rapidement
les actes terroristes et les suicides collectifs. Les
psychanalystes préferent I’analyse des mythes a
celle des rites: “les mythes sacrificiels ont un effet
de protection a 1’égard du pouvoir et de 1’autorité
en renforcant le refoulement des désirs de destruc-
tion les concernant” (7).

La ou lauteur est convaincant, c’est lors-
qu’il s’applique a I’étude des sacrifices dans les
monothéismes juif, chrétien et islamique, lors-
qu’il souligne les roles du meneur, de la loi, de
la promesse, de la préfiguration: exorcisme du
meurtre du pere Abraham et renversement dans
une menace apparente de meurtre contre le fils;
mythe d’incarnation de Dieu qui fait du fils (le
dieu qui meurt) la victime émissaire des enfants
d’Adam tachés d’une culpabilité de long héritage.
Point n’est question de sacrifice d’animal, sauf
métaphoriquement d’agneau de Dieu! En Islam,
la féte commémorative du sacrifice d’Abraham
donne une valeur exemplaire au combat de la
foi. Aussi éclairante que soit la psychanalyse
dans I’éclairage des névroses et psychoses, aussi
ténébreuse elle est pour apporter une explication
globale a toutes les formes historiques de sacri-
fice. Attendons qu’elle sorte de son enfermement
dans la sphere pere-mere-enfant et qu’elle saisisse
les rites socio-culturels en évitant le réductivisme
psychologique et la fixation sur des processus men-
taux. Un meurtre n’est pas un sacrifice rituel; le
sacrifice n’est pas un meurtre méme s’il comporte
immolation. L’auto-sacrifice ne releve pas de la
méme féte que celle des Aruntas dont parle Freud
lui-méme. Je croirais que la haine du pere idéalisé
se fixe sur la victime s’il y avait haine de la victime
sacrificielle et si I’idéalisation du pére n’était pas
le processus suffisant de transmutation de la haine
en amour.

Tout en se distanciant de Freud, mais en em-
pruntant une démarche proche de la psychanalyse,
Vittorio Lanternari interprete le sacrifice comme
une réaction d’anxiété (1976). Selon lui, les culti-
vateurs du début du néolithique auraient considéré
que ce qu’ils faisaient était une violation de la
terre, un sacrilege, et qu’ils craignaient pour une
fertilité ultérieure méme si la récolte avait été
bonne. Cet auteur n’est pas le premier a cher-
cher au comportement religieux une explication
névrotique (Freud voit la religion comme systéme

Claude Riviere

projectif d’une frustration et comme névrose ob-
sessionnelle de I’humanité), mais il oublie que la
vie religieuse, méme quand elle cherche a sur-
monter les crises, s’insere dans telle tradition et
telle culture, et que les peuples, a I’'inverse des
névrosés, ne se placent pas en position de défaite
dans la vie quotidienne.

L’analyse du sacrifice par Carl Gustav Jung est
incomparablement plus documentée et plus fine
que celle-ci et que celle de Freud, avec pour idée
centrale: le sacrifice de la libido et de I’ attachement
a la mere. (Freud se focalisait davantage sur le rap-
port au pere mais pensait bien que 1’éros et la libi-
do constituaient des énergies entrant dans 1’élabo-
ration du sentiment religieux). Comme sa pensée
sur le theme dans “Métamorphoses de 1’ame et ses
symboles” ([1953] 1996) fait proliférer les images,
les analogies, les interprétations, nous y puiserons
seulement quelques éléments d’un florilege sur le
sacrifice 1ié a la libido et a ’inconscient.

“Il importe peu que soit sacrifié tel animal ou
représenté tel ou tel dieu; I’important c’est uni-
quement qu’un sacrifice ait lieu” (Jung 1996: 700)
agissant sur ’inconscient. “L’immolation de 1’ani-
mal signifie immolation de la nature animale,
c’est-a-dire de la libido instinctuelle” (687). “La
libido enfermée dans les liens familiaux doit sortir
du cercle étroit pour se porter vers un plus vaste”
(673). C’est le cheminement de I’enfance a 1’age
adulte, 1’“abandon de 1’attachement a la mere”
(504). “Le sacrifice de la libido aspirant au retour
vers le passé est a l'origine de la création du
monde” (674). “Dans le sacrifice, la conscience
renonce a la possession et a la puissance au
bénéfice de I'inconscient. Ainsi devient possible
une union des contraires qui a pour conséquence
un déclenchement d’énergie” (703). “Par le sa-
crifice on atteint une plénitude de puissance qui
touche a la puissance des dieux” (683). “Certes
I’homme est mortel, mais il y a des exceptions,
c’est-a-dire des hommes qui sont immortels, ou
bien il y a en nous quelque chose d’immortel”
(340). “Par le sacrifice on rachete 1’angoisse de
la mort et I’on se concilie I’hadeés aux aguets du
sacrifice” (701).

De nombreux sacrifices d’un dieu, d’un héros,
d’un homme, d’un animal (dragon, taureau, che-
val ...) sont donnés en exemples et interprétés
avec cette grille de lecture. On y voit I’homme
tantOt victime, tant6t sacrificateur. Et le sacri-
fice chrétien, rapproché du mithraisme, sert fré-
quemment de point de comparaison pour des ana-
lyses de mythes védiques, babyloniens ou grecs.
Hors de I’antiquité arrétée aux Azteques, point de
déchiffrage des mythes par I’auteur!

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

Disciple de Jung, mais psychanalyste original,
Pierre Solié congoit “Le sacrifice” (1988) comme
fondateur de civilisation et d’individuation, ayant
pour but d’entretenir la vie ici-bas en provoquant
une mort qui fait retrouver a la victime 1’Eden sa-
cré du Ventre maternel (12). Entre le cannibalisme
ritualisé des Azteques et la communion chrétienne
au “Ceci est mon corps” se subliment les pulsions
orales tout comme les pulsions sadomasochistes a
la racine de tout sacrifice. Plus que les exemples
puisés en Inde qui font assister a un processus d’in-
tériorisation progressive du sacrifice, ce sont les
cas grecs et hébreux qui permettent de confronter
des situations ou la victime était dévorée en en-
tier (Bouphonies athéniennes, fétes magnésiennes
d’ Anatolie) ou bien briilée totalement (holocauste
selon Homere, Olah hébreu archaique), ou encore
partiellement mangée et brllée (Thysia grecque,
Zevach hébreu).

Autant, dans I’ouvrage, le déroulement séquen-
tiel des rites est présenté avec rigueur, autant la
surinterprétation a tendance a gauchir les exposés
sur I’imaginaire mythique et les opérations symbo-
liques sacrificielles. P. Solié, le premier, a théorisé
le concept de Grande-Mere-Nature (Déesse-Terre,
antérieure pense-t-il a I’idée de pere) qui dévore
ses Fils-amants (dont le pauvre petit dieu-grain),
substituts des Fils oedipiens meurtriers du pere,
selon Freud. Mais quelques mythes de notre an-
tiquité occidentale ne permettent pas a notre avis
de dire qui a été premier: de 1’oeuf, du coq ou
de la poule? Puisque “I’orgiasme est le coeur
méme du sacrifice” (Solié¢ 1988:42), “c’est dans
les racines cannibales de I’étre humain que nous
verrons se dérouler les orgies religieuses de la
possession et de 1’extase (orgiasme et orgasme)
suscitant dmophagie (boire le sang fumant de la
victime sacrificielle) et diasparagmos (manger la
chair crue sur le vivant): retour a une oralité sau-
vage” (17). Folie d’Héracles, possédé par Lyssa,
tuant ses trois enfants et leur mere! Meurtre et
découpe de Penthée par sa mere Agavé, possédée
par Dionysos! Don de son fils par Tantale, pour
qu’il soit mangé par les dieux. Mort, morcelle-
ment, dévoration, résurrection, 1’histoire est celle
de la faim des dieux au commencement, puis
celle de I’apaisement, car on ne sait rien de la
fin des dieux. Mais le psychanalyste se plait dans
les transes et les carnages, les dévorations et les
crémations, les taureaux pour le péché, jusqu’a ce
qu’Eros (génital) ne délaisse pas Caritas (anal)
et s’entende avec Agape (oral) dans le christia-
nisme!

Il nous précise qu’il n’y a pas continuité du
sacrifice humain au sacrifice animal. Il aurait pu

Anthropos 100.2005

439

ajouter que les mythes de cannibalisme (méme di-
vins) ne justifient pas plus une reproduction rituelle
que I’inceste mythique n’autorise I’inceste réel, et
il aurait aussi pu éviter le délire verbal de ses pages
96-97, avant de gloser sur la monstruisation du
Minotaure crétois par refoulement et forclusion.
Il nous a bien dit que “le mot est le meurtre de
la chose” (Solié 1988:15), mais, dans le Verbe,
son verbe, il faut distinguer le logos hystericos,
double de la Mere, et le logos spermaticos, double
du Pere (109). (Ah!). Lorsque les Hébreux ren-
contreront les prétres cananéens, a la fois mages
et devins, alors la voix oraculaire des prophetes
juifs (hystericos) se substituera au verbe de la Loi
(spermaticos) monopolisé par les prétres sacrifica-
teurs (kohen) (124).

Méme si nous agacent parfois quelques inter-
prétations bourrées de jargon psychanalytique, au
demeurant brillantes et innovatrices, il faut recon-
naitre a Solié une connaissance approfondie de
ses dossiers touchant aussi bien a la mythologie
grecque qu’au sacrifice azteque, au forclos hébreu
qu’a I’Imaginaire Jésus (confondu avec le taureau
sacrificiel du style Baal et avec la Passion) a dis-
tinguer de 1’imaginal post-sacrificiel et post-pas-
sionnel du Christ-Dieu d’un royaume hors de ce
monde.

Bien d’autres travaux de psychanalystes tou-
chent par quelque biais, mais secondaires, a ce pro-
bleme du sacrifice, tel I’ouvrage de Marie Balma-
ry, “Le sacrifice interdit. Freud et la Bible” (1986).
Ils n’en révisent pas radicalement la théorie.

Tout-a-fait en marge de ces recherches psy-
chanalytiques et précédant les dernieres que nous
avons exposées, la recherche historique a relayé la
psychologie, la sociologie et la psychanalyse pour
réduire les spéculations et montrer le rite tel qu’il
fonctionnait dans les religions les plus connues de
I’antiquité a nos jours. Place a un historien des
religions!

L’“Essai historique sur le sacrifice” de Loisy

Sans ignorer Durkheim, Alfred Loisy s’appuie sur
le travail de Mauss qu’il révere, tout en formulant
quelques critiques: 1) le rituel n’est pas 1’essentiel
du sacrifice mais seulement un moyen d’action;
I’essentiel réside dans la victime; le rite oriente
et intensifie la vertu supposée de la victime. Il
la dirige sans la créer de toutes pieces (Loisy
1920: 22); 2) le sacrifice n’est pas primitif, il a
pour antécédent le don rituel et la reconnaissance
de I’absurdité de 1’action magique; 3) le sacrifice
n’a pas toujours existé et il n’y a aucune solution

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

440

de continuité entre le rite magique du sauvage et
le sacrifice commémoratif du chrétien.

L’important pour nous est de connaitre la
démarche et le gigantesque travail de Loisy par
rapport a ceux qui 'ont précédé en traitant de
ce theme. De 1909 a 1916, A. Loisy, au College
de France, consacre ses lecons a I’analyse des
transformations historiques opérées dans diverses
religions. Peu a peu il élabore son “Essai histo-
rique sur le sacrifice” (1920). Dans ce livre, des le
début, la définition est posée bien que I’auteur re-
connaisse les difficultés a 1’élaborer: “Le sacrifice
est une action rituelle — la destruction d’un objet
sensible doué de vie ou qui est censé contenir la
vie — moyennant laquelle on a pensé influencer
les forces invisibles, soit pour se dérober a leur
atteinte lorsqu’on les a supposées nuisibles et dan-
gereuses, soit afin de promouvoir leur oeuvre, de
leur procurer satisfaction et hommage, d’entrer en
communication et méme en communion avec elles
(Loisy 1920: 5). Notons les éléments: rite, destruc-
tion d’une vie, rapport avec l’invisible, finalités
de rejet d’un mal qui guette, de propitiation et
d’action de graces, communication, communion.
L’important est énoncé.

Rite parmi d’autres, le sacrifice varie dans I’his-
toire et selon les cultures. Il n’a pas partout le
méme sens et 1’on ne saurait en dégager un modele
qui soit unique. Si les lecons de Loisy ont porté
successivement sur le monde sémitique (1909-
1910), la Perse et la Gréce (1910-1911), Rome,
les cultes a mysteres, le christianisme (1911-
1912), I’Inde et la Chine (1912-1913), les non-
civilisés et I’Amérique précolombienne (1913-
1914), les matériaux ont été repensés et ordonnés
de 1914 a 1916, et I’ouvrage de 1920 s’organise,
apres trois chapitres sur les rituels, selon une clas-
sification typologique et non spatio-culturelle (qui
manque d’homogénéité et conduit a des recoupe-
ments): rites funéraires, rites saisonniers, magie
divinatoire, rites d’alliance et d’imprécation, rites
de purification et d’expiation, rites de fondation
et de consécration, rites d’initiation, service or-
dinaire des dieux, économies sacrificielles (c’est-
a-dire spécificités des rites sacrificiels et de leur
signification selon les religions).

Erudition et discernement constituent les qua-
lités majeures d’une pareille recherche, dépassée
désormais malgré tout, des points de vue de ’in-
formation et de I’interprétation, mais fort neuve a
I’époque en ce qu’elle quitte au moins partielle-
ment I’axe Athénes—Jérusalem privilégié par les
historiens des religions a cette époque, qu’elle
évite les syntheses philosophiques hatives, qu’elle
prend des distances a I’égard de 1’herméneutique

Claude Riviere

officielle du christianisme, et qu’elle s’appuie sur
une réflexion de logique scientifique laique cher-
chant a expliquer le “gaspillage insensé de biens
et de vies ... pour des objets chimériques”, en
essayant d’en comprendre 1’utilité pour les sociétés
qui ont chacune leur foi: “La foi au sacrifice a fait
commettre mille atrocités. Mais la foi au sacrifice
a ranimé souvent la confiance des peuples et les a
sauvés de la ruine” (Loisy 1920: 540).

Loisy, I’auteur de “La religion d’Isra&l” (1933),
connait les mondes antiques, mais aussi les Azte-
ques, les aborigénes australiens, les Mélanésiens a
travers Sahagun, Spencer et Gillen, Codrington.
Il a lu le “Li ki” chinois et les études sur les
Zuiii. Méme si I’époque veut cela, certains regret-
teront, parmi les catégories les plus fréquentes,
le magique et le moral, les non-civilisés et les
demi-civilisés. Mais il nous parait normal que le
sacrifice, dans une phase “prédéistique” ait été
considéré comme le transfert d’une force magique.
Gerardus van der Leeuw dit la méme chose a la
méme époque en 1920. Marcel Griaule insistera
pour I’Afrique sur ce transfert de force a travers
le rite. Par ailleurs, on sait que des sacrifices sans
destinataires sont considérés comme ayant une ef-
ficacité magique. Il est vrai qu’entre la magie et
le mystere, les frontieres demeurent mal définies.
Comment la parole du consacré réalise-t-elle une
transsubstantiation? Ex opere operato, disent les
théologiens catholiques! Et la spéculation brahma-
nique de concevoir le sacrifice comme continua-
tion d’un processus cosmique dont méme les dieux
seraient les sujets. En Indonésie c’est le corps
sacrificié des dema (Etres divins) qui fait vivre les
plantes. Il n’y a qu’a croire!

Une grande partie de 1’ouvrage de Loisy décrit
et interprete des cultes divers, sans qu’il y ait par-
tout rite sacrificiel. Mais I’auteur sait démystifier
les mysteres (et dogmes) chrétiens, comme les
autres. S’il manque parfois d’élaboration théorique
de notre point de vue, du moins satisfait-il les his-
toriens des religions de 1’époque au point de cho-
quer les fideles chrétiens tout en leur découvrant
des religions qu’ils avaient intérét & ignorer pour
ne pas avoir a justifier de leur propre foi en de
I’imaginaire élaboré en dogme apres des siecles
d’herméneutique qui dit rechercher le sens avant
qu’un pouvoir théologique ex cathedra ou non ne
I’impose.

Westermarck et les rites au Maroc

L’analyse de Edward A. Westermarck (1862—
1939) n’est pas non plus sans s’inspirer de celles

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

de Mauss et de Durkheim. Westermarck donne
pour finalité premiere au sacrifice 1’expiation et
le détournement des influences maléfiques. A mon
sens, bien d’autres rites font la méme chose! La
méme objection vaudrait a I’égard de Victor Turner
qui finalise le sacrifice par la purification et la res-
tauration de la communauté. Dans 1I’anthropologie
britannique, I’explication dominante des sacrifices
demeure de type fonctionnel, comme on le verra
a propos d’Evans-Pritchard. Si ’on admet que
chaque rite a plusieurs fonctions et que la méme
fonction se retrouve en divers types d’actions, on
ne saurait définir réellement un type de rite par
une fonction unique ou dominante, sans examiner
les particularités de ses processus: offrande seule
ou victimisation, repas et visée de mise en relation
entre communicants, hommes et esprits.

Etudiant le sacrifice dans le contexte spécifique
du Maroc (“Ritual and Belief in Morocco”, Lon-
dres 1926), Westermarck fait des mascarades ac-
compagnant le sacrifice une survivance d’un vieux
paganisme berbere. La féte paienne avec masques
s’oppose selon lui au sacrifice musulman et consti-
tue une sortie rituelle du sacré. A. Hammoudi, dans
son brillant ouvrage, “La victime et ses masques”
(1988:25), en critique les interprétations: “Pour
avoir laissé son analyse chevaucher la raison fonc-
tionnaliste, sans au préalable écouter ce qu’ils
disent et observer par quels moyens ils le disent,
Westermarck paradoxalement, se trouve assigner
une méme fonction au sacrifice et au théatre joyeux
qui lui succede: contact avec le sacré, expulsion
du mal, sortie du sacré, etc. Sa démarche, du coup,
souffre du méme formalisme que celle d’Hubert et
Mauss qu’elle prolonge. Car I’on pourrait, et avec
juste raison semble-t-il, se demander ce que signi-
fierait une telle ‘sortie du sacré’ pour une société
qui, au contraire, recherche le contact permanent
avec Dieu, ou en d’autres termes avec le sacré
bienfaisant qui tient sous contrdle toutes les forces
dangereuses”.

Evans-Pritchard et les Nuer
du Soudan britannique

Edward E. Evans-Pritchard lui aussi se focalise
sur I’expiatoire. Il insiste certes sur les fonc-
tions de communication avec le monde surnaturel,
de socialisation et de régulation de la commu-
nauté, comme I’a fait Mauss, mais plus encore sur
les fonctions de purification et d’expiation: 1’of-
frande d’un boeuf qui est son avoir, non son étre,
débarrasse le Nuer d’un esprit pathogene. Dans le
sacrifice du boeuf, le sacrificateur, qui est aussi

Anthropos 100.2005

untersagt,

441

la plupart du temps le sacrifiant, frotte de cendres
avec sa main droite le dos de I’animal. Ce mar-
quage parait étre a Evans-Pritchard “non seulement
une consécration de la victime a Dieu, mais aussi
I’identification de I’homme au boeuf” (1956: 208).
Luc de Heusch voit mal au nom de quoi on peut
alléguer une pareille identification (1986: 24). Dire
que le sacrifice est communication avec Dieu et
don de soi a travers la métaphore qu’est la vic-
time sacrificelle expiatoire et rédemptrice, c’est
appliquer indGiment la théologie chrétienne de la
transcendance, de la consécration et du rachat, aux
matériaux nuer qui ne sauraient justifier semblable
interprétation. Quoi qu’en dise Evans-Pritchard, il
n’y a pas identification de la victime au sacrifiant.
Et si une infraction au code symbolique provoque
un affaiblissement de 1’étre, traduit par une mala-
die, il ne s’agit pas d’une souillure comme nous
I’entendons. Les concepts chrétiens de Dieu, du
péché et du sacrifice comme expiation, ne sau-
raient étre transposables au monde nuer a moins de
lui construire, comme 1’a fait Evans-Pritchard, une
systématicité théologique tout a fait artificielle. En
fait, le sacrifice nuer ne conjoint pas I’homme et la
divinité, il disjoint le sacrifiant et I’esprit qui a nui
a ’homme par la maladie, la mort ou 1’adultere.

Griaule et les Dogon du Soudan francais

Ethnologue, comme Evans-Pritchard, et a la méme
époque, mais peu enclin a la pensée spéculative,
Marcel Griaule, qui dirige a partir de 1931 I’expé-
dition Dakar—Djibouti, devient le spécialiste des
Dogon comme Evans-Pritchard 1’est des Nuer.
Sans prétendre vouloir généraliser, il propose une
interprétation intéressante du sacrifice qui sera
mise a profit par de nombreux africanistes. Il
souligne notamment, a partir de son terrain de
recherche, 1’idée de redistribution d’énergie dans
le sacrifice. L’immolation libere la force contenue
dans le sang de la victime. Nourrie de ce sang,
la divinité fait en retour bénéficier I’homme d’une
part de sa force. Le sacrifice, sous diverses formes
allant de la libation a I’immolation d’animaux
suivie de consommation, a lieu dans le culte des
morts chez les Dogon et dans le service des puis-
sances surnaturelles. Selon les circonstances, il a
pour finalités: la purification, la consécration, la
divination, la propitiation, I’expiation, 1’entretien
d’une puissance divine ou de soi-méme (Griaule
1966: 124).

Un mouvement de forces est supposé se créer
dans un circuit composé du sacrifiant, de la
victime, de I’autel et de la puissance invoquée

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

442

(Nommo, Amma, ancétre ...). Le sacrifice ac-
tive le nyama des étres, c’est-a-dire les énergies
vitales répandues dans I'univers. Considérons le
mécanisme sacrificiel décrit dans le Journal de la
Societé des Africanistes (Griaule 1940). La force
vitale du sacrifiant, portée par sa priere, alerte
d’abord la puissance invoquée. Suit I’égorgement
de I’animal. En détruisant le corps de la victime,
support d’un nyama, le sacrifiant est supposé, par
les Dogon, libérer et diriger la force de I’animal.
La puissance destinataire du sacrifice, alertée par
ce nyama, et nourrie du sang de la victime, distri-
bue a son tour un peu de sa propre énergie au sacri-
fiant. L’échange de force se fait autour de I’autel.
“L’autel est un réservoir ou s’emmagasinent les
forces, ol I’homme puise le moment venu et qu’il
entretient. C’est aussi le point de rencontre de
I’homme et de I'invisible. Tandis que I’autel est
alimenté, que sa puissance est renovée par I’apport
frais, le Nommo alerté par la parole, vient s’a-
breuver, se fortifier, entretenir sa vie. Et de fait, le
mot dogon désignant le sacrifice vient d’une racine
signifiant ‘faire revivre’” (Griaule 1966: 124). Le
sacrifiant s’enrichit et du nyama de la victime et
de celui de la puissance, en mangeant le foie de
I’animal ou se trouve concentrée la force vitale. En
somme, le sacrifice suppose 1’utilisation complete
d’une force rendue libre par la destruction de son
support. Dans le sacrifice dogon, la réception de
la force entraine la diffusion de ses effets bien-
faisants a tous les membres de la société, car le
circuit sacrifiant-victime-autel-puissance n’est pas
fermé. Le sacrifiant s’est rempli de la force des
puissances surnaturelles et de celle des ancétres
qu’il communique ensuite par le nyama de son
bon verbe en parlant a tous.

Si le circuit est précisé par Griaule, il reste a sa-
voir comment s’ operent les échanges énergétiques,
si la priere accompagnant I’offrande guide bien le
transfert souhaité, de quelle maniere on congoit
que la circulation des forces mystiques rétablit
I’ordre social et ’ordre cosmique. Un spécialiste
du monde arabe, dont les analyses sémantiques
et ethnologiques valent comme document re-
marquable, Joseph Chelhod, a calqué beaucoup
de ses interprétations du sacrifice islamique sur
celles de Griaule: moyen d’approche du divin,
pouvoir rédempteur du sang, communion provo-
quée par le don plus que par le repas, contre-
poids au déséquilibre provoqué par les fautes hu-
maines, prévention de menaces, recharge d’éner-
gie créatrice, rétablissement de I’ordre normal des
choses (Chelhod 1955:199). C’est Griaule qui
d’ailleurs préface “Le sacrifice chez les Arabes”
(1955) de Chelhod, et qui note: “Le mécanisme

Claude Riviere

de la mise a mort illustrant un échange de forces
plutdt qu’une participation 2 un méme principe, un
systeme de rachat plutét qu’un renforcement des
liens de parenté, une oblation plutdt qu’une com-
munion” (Chelhod 1955: viii). La critique de 1’é-
poque soulignera évidemment le tribut de 1’éleve a
I’égard du maitre, mais le Pére Joseph Henninger,
qui a du mal a sortir de sa perspective christocen-
trique, reprochera a Chelhod de faire trop de cas
du pouvoir magique du sang, de ne pas distinguer
suffisamment entre magie et religion (mais a notre
avis aucune religion ne place la coupure au méme
endroit, s’il y a d’ailleurs coupure), d’interpréter
comme expiatoire ce qui est sacrifice de rachat
soit d’un mal physique ou d’'un manquement a une
regle (1963: 462-464).

De Heusch, Détienne, Vernant
en d’autres champs spécifiques

Examinant cette littérature d’ethnologues et spé-
cialement les matériaux africanistes, se situant aus-
si par rapport a Mauss, Luc de Heusch affirme
que le sacrifice ne se réduit pas a son apparence
d’offrande alimentaire, pas plus qu’a un rite de
passage utilisant la victime comme le lieu d’une
obscure sacralisation d’un étre vivant profane en
vue d’assurer la communication avec les dieux.
La séparation sacré-profane, telle qu’envisagée par
Mauss ne s’applique pas a I’ Afrique, ou il n’est pas
non plus de fronticre nette entre 1’€tre et I’avoir.
Si, dans ce continent, un fort contact s’établit entre
les hommes et le monde invisible peuplé de dieux,
de forces et d’ancétres, c’est par la transe, non par
le sacrifice.

Sur le méme ton que de Heusch niant I’intimité
homme-esprit dans le sacrifice africain, Marcel
Détienne et Jean-Pierre Vernant affirment chez les
Grecs la coupure entre les deux mondes visible et
invisible et critiquent la crypto-chrétienté qui est
sous-jacente aux interprétations de Mauss comme
d’Evans-Pritchard. Dans “La cuisine du sacrifice”
(1979), quelques idées nous paraissent centrales:
— Il n’est point d’unité telle, entre les différents
phénomenes qu’on désigne comme sacrifice, qu’on
en puisse dégager un schéma ou une théorie
unique. Et pourtant Détienne et Vernant insisteront
pour que leurs interprétations éclairent d’autres cas
que ceux du monde héllénique. Du moins ont-ils
le mérite de faire revoir a la baisse 1’ambition
théorique des philosophies du sacrifice.

— Il convient de ne pas s’enfermer dans I’inter-
prétation purement religieuse et d’estimer a sa
juste valeur I'importance politique des pratiques

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

N

sacrificielles. “C’est la participation a un groupe
social ou a une communauté politique qui autorise
la pratique du sacrifice et y trouve en retour de quoi
confirmer la cohésion du groupe et la cohérence
de I'image de la communauté en regard des puis-
sances divines” (Détienne et Vernant 1979: 25).

— La cuisine et la consommation (comme le
suggérait Smith; mais surtout la cuisine trans-
formant I’animal pour le faire consommer par
des humains) ont une importance centrale dans
le sacrifice, la centralité n’étant pas attribuée a
I’élément d’auto-identification du sacrifiant a la
victime comme chez Mauss. Les hommes ont faim
et réparent en mangeant I'usure de leurs forces,
tandis que les dieux immortels et toujours jeunes
n’ont point contact avec le monde corruptible. Les
dieux se repaissent d’un fumet d’os et de parfums
brilés sur 1’autel, ainsi que de la liqueur d’ambroi-
sie.

— Pour élucider le rite sacrificiel grec, un recours
est nécessaire au mythe de Prométhée. L’ancien-
ne commensalité rompue, dieux et hommes sont
désormais séparés. La coupure tragique s’affirme
dans le premier sacrifice animal de celui qui a volé
le feu au dieu pour le donner aux hommes, qui vont
cuisiner désormais.

Bien d’autres idées-forces a propos des sacri-
fices grecs vaudraient qu’on les développe. Par
rapport a Mauss, elles ont pris une énorme distance
et modifié les problématiques antérieures du don,
de I’immolation, de la communion, en évoquant
I’économie de la consommation et la politique de
la participation communautaire.

3 Quelques philosophies modernes
du sacrifice

Une perte pour un gain selon Bataille

Georges Bataille (1897-1962) se situe bien, com-
me 1l I'avoue lui-méme, dans 1’orbe de Mauss,
mais il apporte au sacrifice un éclairage tout a fait
personnel. Il affirme notamment que le sacrifice
“opere comme la mort, en ce qu’il restitue une
valeur perdue par le moyen d’un abandon de cette
valeur. Mais la mort ne lui est pas nécessairement
liée et le sacrifice le plus solennel peut n’étre
pas sanglant. Sacrifier n’est pas tuer, mais aban-
donner et donner” (Bataille 1973: 66). On recon-
naitra a I'auteur le mérite de quelques intuitions
développées dans “Théorie de la religion” (1973)
et dans “La part maudite” (1969): la victime est
arrachée au monde de 1’utilité; a 1’avance, le sa-
crificateur s’est séparé du monde des choses; la

Anthropos 100.2005

untersagt,

443

mise a mort de I’animal (pas nécessaire a la lettre)
est une maniere de révéler la vie dans sa plénitude
et de I’inscrire dans une durée qui, elle, ne semble
ne pas se consumer et qui est comme 1’antithése
de la production.

Sans doute Bataille exagere-t-il 1’effet angois-
sant du sacrifice et oppose-t-il indiment le sa-
crifiant (I’individu) et la chose (la victime) tout
en disant, dans une entourloupe aporétique, que
“Iindividu séparé est de méme nature que la
chose” (1973: 69); sans doute enfle-t-il la peur de
la mort (qui, 2 mon sens, ne touche pas le sa-
crifiant a chaque sacrifice) et érige-t-il I’ordre des
choses en un absolu tres philosophique; sans doute
dramatise-t-il a I’extréme en voyant le sacrifice
comme I’embrasement de la foudre (72), comme la
destruction propre a la féte; sans doute donne-t-il
le ton, en insistant sur I’attitude de gaspillage et
de munificence, a ceux qui orchestreront 1’orgie,
I’exces, le déchainement (Caillois), en se focalisant
trop sur les sacrifices d’esclaves congus comme
prolongements d’un combat guerrier; sans doute le
sacrifice de la divinité, pour arracher les hommes
a la violence et a ’ordre des choses, prend-il une
coloration chrétienne; mais apres tout, on peut
dire n’importe quoi, par exemple que le sacri-
fice est une destruction ostentatoire de richesses
condamnée par la pensée réfléchie (94), tant qu’on
n’a pas a le prouver par des données précises,
variées et concretes.

Le totémisme incompatible avec le sacrifice
selon Lévi-Strauss

Claude Lévi-Strauss donne des arguments de poids
pour montrer dans “La pensée sauvage” que le
lien établi par des théoriciens comme Smith entre
totémisme et sacrifice n’a pas de valeur logique:
— Le totem conjoint I’homme et son clan a un ani-
mal ou a un végétal éponyme tout a fait défini; le
sacrifice, lui, fonctionne sur le principe de la sub-
stitution: faute de boeuf, on sacrifie un concombre.
— Le totémisme repose sur une homologie de
structure postulée entre deux séries paralleles:
especes naturelles et segments sociaux (Lévi-
Strauss 1962:297); le sacrifice agit non par res-
semblance mais par contiguité, au moyen d’iden-
tifications successives: du sacrifiant au sacrifica-
teur, du sacrificateur a la victime, de la victime
sacralisée a la divinité, ou bien selon I’ordre in-
verse. Autrement dit, le totémisme confirme des
différences; le sacrifice instaure une contiguité.

— Le totémisme est un systeme de référence, il
élabore un schéma d’interprétation; le sacrifice est

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

444

un systeme d’opérations, il propose une technique
pour obtenir une efficacité symbolique.

— Le totémisme est un systeme linguistique clas-
sificatoire, un code en vue d’établir des sens;
le rite sacrificiel est un discours “dénué de bon
sens quoiqu’il soit fréquemment proféré” (Lévi-
Strauss 1962: 302), en somme un discours insensé
et adressé a un terme absent avec lequel on instaure
une contiguité vite rompue.

“Le scheme du sacrifice consiste en une opéra-
tion irréversible (la destruction de la victime) afin
de déclencher, sur un autre plan, une opération
également irréversible (1’octroi de la grace divine)
dont la nécessité résulte de la mise en communi-
cation préalable de deux ‘récipients’ qui ne sont
pas au méme niveau” (Lévi-Strauss 1962: 298): le
réservoir humain et le réservoir divin.

Le probléme de la communication, voila bien
I’axe majeur des interprétations de Lévi-Strauss,
lequel affirme que cette communication est la
fin premiére de ’homme. Mais cette communi-
cation lui parait logique dans le cas du totémisme
et imaginaire dans l’autre. Il est vrai que Lévi-
Strauss a accordé trés peu d’attention a 1’action
rituelle concrete. A. Hammoudi rétorque avec jus-
tesse au maitre plus logicien qu’ethnologue: “S’il
n’y a pas de distinction nette entre une action
aux conséquences objectives et une action sans
conséquences objectives mais qui n’a de valeur
que subjective, bref entre une action technique et
pratique et une action rituelle, pour la bonne raison
que la premiere est subjective quant a son prin-
cipe, centrifuge quant a ses conséquences, alors
que la seconde apparait a 1’acteur comme une
contribution a I’ordre naturel objectif, comment
Lévi-Strauss peut-il justifier, au nom de ce juste
principe, sa theése du sacrifice comme discours
insensé, parce que liant deux termes dont 1'un
n’aurait pas d’existence? On ne peut soutenir un
tel propos sans vider de son sens la valeur sub-
jective de I’acte sacrificiel et son orientation qui,
pour I’acteur, a une existence indiscutée et pour
I’anthropologue une objectivité aussi observable
que celle de I’acte technique” (1988:207).

Libre au lecteur de se gargariser comme L¢&-
vi-Strauss de combinatoire et de mécanismes de
la pensée. Si le totémisme est fort logique, tant
mieux, mais il est mort! Si le sacrifice est stu-
pide, tant pis, mais il continue d’exister depuis
des milliers d’années! Tandis que le positiviste
structuraliste fait la nique au croyant, René Girard,
lui, renvoie la balle, comme un jet de foi contre le
classificateur structuraliste qui repere partout des
différences. Pour Girard, “le sacré, c’est d’abord
la destruction violente des différences et cette non-

untersagt,

Claude Riviere

différence ne peut pas apparaitre dans la structure
en tant que telle” (1972: 335).

Un mécanisme sacrificiel selon René Girard

Pourtant, dans “La violence et le sacré” (1972),
René Girard développe une théorie, retentissante a
I’époque, qui fait du sacrifice, vu comme meurtre
victimaire, un mécanisme fondateur de la mise en
ordre du social. En bref, pour I’auteur (1972: 203—
207), 'homme est un €tre de désir, qui ne peut
désirer seul, mais dont I’objet de désir est toujours
désigné par un tiers. Au fond de la nature humaine
s’inscrit ce désir mimétique, la mimesis étant com-
prise comme force d’imitation qui pousse a désirer
ce que les autres désirent déja. D’ou une violence
originelle pour I’appropriation du rare et de 1’autre
dans son étre et son avoir. Il ne s’agit ni d’ex-
ploitation et d’aliénation marxistes, ni de rivalité
oedipienne entre pere et fils (ch. VII), mais bien de
violence réciproque pour la satisfaction des désirs
personnels, qui est la conséquence d’une imita-
tion, source d’apprentissage et de conformisme,
en méme temps que de rivalités pour le partage
de femmes, nourritures, armes, territoires. Lorsque
les interdits ne suffisent pas a freiner la violence,
un mécanisme de rechange est celui de la victime
émissaire (118). Le sacrifice d’un bouc émissaire
(étre sacrifiable tel qu’étranger, handicapé, enfant,
animal, bien ou objet), événement fondateur de la
communauté, permet rituellement a celle-ci de gar-
der sa cohésion. Il opere un transfert collectif des
problemes intérieurs sur une victime de substitut.
Il pose la violence du groupe a I’extérieur de lui-
méme, ce qui suppose, dans I’optique girardienne,
que les hommes ne sont capables de se réconcilier
qu’aux dépens d’un tiers. Ainsi se condense sur
un seul la démesure collective, selon le processus
métonymique consistant a prendre la partie pour
le tout.

Le sacrifice est donc une technique rituelle d’a-
paisement cathartique visant a éliminer des ten-
sions, rivalités et violences latentes en polarisant
sur une victime les germes de la discorde. Pour
Girard, la question de Lévi-Strauss: “Qui appar-
tient a la catégorie des victimes consommables?”
est sans grand intérét, puisque le probleme capital
n’est pas celui du repas sacrificiel. N’importe qui
ou n’importe quoi (prisonnier, animal) peut &tre
désigné comme victime a condition qu’il n’attente
pas a l'intégrité du groupe.

L’intérét de ce schéma est de faire comprendre
comment la paix peut succéder a la violence, et
comment le sacrifice opere un renversement des

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

valeurs en jouant sur I’ambivalence du sacré, la
victime, la pire hier, devenant éventuellement a
terme la meilleure. La victime était-elle coupable
ou innocente? La question surgit sans cesse en
refrain dans les textes prophétiques du monde juif,
puis de Jésus a Jeanne d’Arc en passant par les
martyrs. L’exégeése chrétienne dit la fécondité de
Ia mort pour la vie, la nécessité de la mort pour
la résurrection. Et les légendes antiques insistent
sur la purification obtenue par descente aux enfers.
En outre, on reconnaitra sans conteste 1’art de
la dramatisation chez R. Girard: I’entrechoc des
désirs et les rivalités aboutissent au désir de mort
de I’autre. Mais il vaut mieux qu’un seul meure
plutdt que tous. Par I’élimination de la victime, le
groupe prend corps. La violence disparait par une
sorte de magie pour que la société se ressoude.

Le modele de Girard ne pourrait-il s’appliquer
aussi au fonctionnement de 1’information particu-
lierement a la présentation de I’actualité, comme
le fait Jean Lambert? Sur fond de quotidien ba-
nal, un événement est épinglé: cyclone, séisme,
pollution ..., responsable de morts, ou bien un
individu, un peu bossu, un peu arabe, un peu noir,
ou juif, ou tordu, est facile a désigner comme
bouc émissaire. On fait monter le questionnement,
on varie le ton, on accroit le suspense, jusqu’au
moment ou une nouvelle actualité chasse tout sim-
plement 1’autre, a moins qu’un point final a la
pression interrogative ne soit trouvé, qui calme la
collectivité comme le fait le sacrifice. Toujours a
propos des médias, il semble bien que la mode,
la publicité, la propagande, aient pour résultat de
provoquer I’emballement des désirs et que ceux-ci,
méme apprivoisés, soient toujours latents.

Une autre idée présente chez Girard, tout
comme dans la thermodynamique moderne, c’est
qu’il faut saisir le désordre comme commencement
de I'ordre et qu'un peu de chaos se maintient
toujours, la formule mathématique la plus précise
n’arrivant jamais, dans I’humain, a tout ordonner
parfaitement. Raymond Boudon (1984) et Georges
Balandier (1988) ont orchestré sur d’autres re-
gistres ce que Roger Bastide avait énoncé concer-
nant I’accroissement des mélanges et fermenta-
tions comme producteurs d’ordres nouveaux.

Le mythe de la violence sacrée au pilori

A cet ensemble théorique, admiré un moment par
I’élite intellectuelle se piquant de philosophie mais
peu au fait de I’archéologie et de I’ethnologie,
bien des critiques d’importance ont rapidement été
adressées. René Girard cherche a réduire les rites

Anthropos 100.2005

untersagt,

445

a une explication unique et originelle, or 1’unicité
explicative séduisante (désir mimétique de ce que
les autres désirent déja, engendrant concurrence
et violence) est une banalité psychologique (désir)
et sociologique (mimesis), a signification approxi-
mative, expliquant certains cas seulement, et qui
se fonde sur trois inexactitudes: le postulat de la
rareté, focal dans 1’argumentation, le désir d’ap-
propriation non contenu, le struggle for life entre
hommes considérés surtout comme accapareurs de
femmes, de biens et d’espaces. L’auteur pense
que lorsque les interdits ne suffisent pas a freiner
la violence, un mécanisme de rechange est celui
de la victime émissaire chargée arbitrairement de
tous les maux du groupe. Il se méprend alors sur
la force des tabous et sur I’irrépressibilité de la
violence. Il érige en outre un cas rare comme
paradigmatique et général, alors que souvent le dit
bouc émissaire est seulement rejeté, éloigné, non
sacrifié. Ce phénomene n’a rien d’un événement
fondateur de la communauté, comme il le prétend,
méme s’il favorise sa cohésion. Il ne s’agit que
d’un rite parmi d’autres. Que cette victimisation
de substitut soit un remede curatif-préventif pour
résoudre ou empécher les explosions de violence,
soit! mais le propre de toute société, en ce que la
culture bride la nature, est justement, par toutes
ses regles, et non point par ce mécanisme seul de
bouc émissaire, de maitriser, grice a un pouvoir
1égitime, les risques de désintégration sociale.
Pour soutenir son raisonnement, R. Girard pos-
tule plusieurs idées erronées:
— La pensée mythique se réfere toujours au com-
mencement. C’est faux! Que le mythe se présente
comme atemporel n’est pas a généraliser absolu-
ment. Le in illo tempore n’est pas le in principio.
La plupart des sociétés africaines qui pratiquent
toutes le sacrifice n’ont aucun récit de genese.
Beaucoup de mythes chez nous ne sont pas plus
datés que ceux de Narcisse ou de Méduse, mais
pas plus initiaux.
— La victime émissaire est mise a mort (pas tou-
jours!) sous ’apparence d’un double monstrueux
(rarement!). Toute créature sacrée est monstrueuse
(erreur!) et joue successivement tous les roles dans
la violence (non prouvé!) (1972: 348 et ch. VI).
— Ily a a l’origine un meurtre dans tout rituel. Les
dieux et les héros présentent le jeu de la violence
dans son ensemble. Faux! Méme si les antiquités
grecque et romaine semblent accréditer ce schéma,
méme si les Evé croient en un dieu de la foudre,
en un dieu de la variole, en un dieu python et un
dieu du fer, on ne saurait généraliser 1’idée de la
violence initiale a toutes les religions. Les divinités
ne font souvent que représenter des forces de la

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

446

nature et non la violence en tant que telle. Certes
existe dans I’hindouisme un sacrifice initial de
Purusha Prajapati mais une interprétation a la Gi-
rard est totalement exclue. Des références juives et
islamiques au sacrifice non consommé d’Isaac ou
d’Ismaél par le pere des peuples sémites, une vi-
sion paulinienne et ecclésiale du sacrifice du Christ
ne permettent pas d’inférer dans les monothéismes
eux-mémes a une centralité rituelle du sacrifice.

— Penser le sacrifice comme rite central de toutes
les religions est une erreur. Bien des parties du
monde 1’ignorent, comme le prouve Alain Testart.

Machine a sublimation sociale certes, la reli-
gion n’a pas pour finalité, comme le pense Gi-
rard, de produire de la non-violence par un acte
violent. Les chamanismes sont relativement paci-
fiques. Et logiquement la fin ne saurait justifier
un moyen inverse, méme sublimé. Il est faux de
dire que I’impureté soit le contact avec la violence
et que la moindre violence entraine une escalade.
L’idée de violence fondatrice demeure totalement
indécidable. La fondation du lien social suppose,
méme logiquement, plutdt 1’exclusion de la vio-
lence.

Est-il bien vrai qu’il y ait, comme 1’énonce Gi-
rard contre Freud, une primauté de la violence dans
le désir et un impératif d’imitation plus fort que
le désir sexuel? Jusqu’ou peut-on affirmer que le
mimétisme et la violence sont naturels a I’homme?
Konrad Lorenz a bien montré que, méme chez
I’animal, existent des mécanismes régulateurs de
I’agressivité (soumission, fuite) tout autant que du
non-grégarisme. Que de spéculations fragiles sur
I’origine du déclenchement de la violence: instinct
irrépressible, bétise humaine, péché originel! Les
postulats girardiens sont a pondérer.

Le réductionnisme philosophique est a son
comble dans cet appétit de généralisation apodic-
tique a partir de présupposés seulement logiques
et insuffisamment étayés de données scientifiques,
qui cedent a I’habitude évolutionniste de tout ex-
pliquer par I’origine, comme si celle-ci n’était pas
hypothétique, et comme si le complexe trouvait
explication dans le simple, et ’actuel dans 1’ar-
chaique. De quel droit isoler le rite de ses di-
vers contextes socio-culturels, comme si un signi-
fié flottait hors des signifiants. Le sacrifice est-il
vraiment hiérophanique et originaire? L’origine
est-elle accessible et vérifiable? Peut-on résoudre
I’étiologie de la violence hors de I’éthologie et
de la préhistoire? La fonction du bouc émissaire
a-t-elle la méme efficacité reconnue partout et est-
elle la forme unique ou majeure de ritualisation
de la violence? Les religions (parfois meurtrieres
en Occident) sont-elles bien des remparts contre

untersagt,

Claude Riviere

la violence? Pourquoi le sacrifice n’expurge-t-il
que temporairement la violence, qui malgré le rite,
continue d’étre entretenue?

Au total, Girard donne trop d’importance a une
phylogénese imaginaire de la violence. Le principe
fondateur du pacte social est en fait 1’exclusion
de la violence. Le sacrifice n’est pas I’instrument
premier qui a permis de dériver la violence et de
la “tromper” (Girard 1972: 59). D’ailleurs qu’est-
ce que tromper la violence sinon prendre une
métaphore pour une réalité. Le sacrifice montre
seulement 1’association du sacré, du pouvoir et
du droit dans le rite. S’il était I’artifice culturel
pour évacuer la violence naturelle, il aurait di
diminuer en Grece et a Rome (ce qui n’a pas été
le cas) quand s’instaurait un systeme judiciaire qui
le rendait normalement caduc.

En bref, on ne saurait placer le sacrifice en
position centrale dans toutes les religions et dans
tous les rituels. Une interprétation globalisante des
sociétés et de leurs phénomenes religieux releve
d’une philosophie bavarde, non d’une induction
scientifique a partir de cas concrets et réels. Oc-
cidentalo-centrique et branché excessivement sur
le judéo-christianisme, Girard n’a visité ni le po-
lythéisme hindou ni les cultes africains.

La méme insouciance dans la recherche de
preuves variées se rencontre chez Burkert (1983).
Lorsque celui-ci affirme que I’auto-domestication
de I’homme provient d’un sacrifice réducteur de
violence, il ne considere pas 1’auto-domestication
comme un processus qui s’étend sur des siecles et
ne définit ni les formes sacrificielles ni les cultures
concernées par le sacrifice. Par contre Alain Testart
(1993) se souciera de ce probléme d’universalité
ou non du sacrifice, en procédant a un balayage
historique et géographique des formes de ce rite
dont rien ne prouve a priori qu’il soit essentiel
a toute religion, ni primitif. Rien non plus ne
permet d’en faire, sauf dans I’hindouisme et le
christianisme, un acte d’abnégation ou un syno-
nyme de renoncement, méme si Gusdorf (1948) a
la pensée subtile, aux matériaux riches et avec une
argumentation bien conduite mais dans un cadre
de pensée chrétien, voit dans le sacrifice le don
symbolique de soi-méme en vue d’un contact plus
étroit avec le divin. Comme Mauss parlant du hau,
il pense que la chose possédée n’est pas inerte,
qu’elle s’enrichit du mana de son possesseur, que
celui qui donne se donne en méme temps, et que
la partie du moi qui se prolonge dans 1’objet donné
tend a retourner a son point d’origine.

Toutes les théories jusqu’a présent évoquées se
prétendent induites a partir d’expériences connues.
Dans quelle mesure le sont-elles? Tel schéma

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

Du sacrifice en théorie

interprétatif ne s’appuie-t-il pas sur un modele
plus familier a I’auteur que les autres, parce qu’il
est chrétien, parce qu’il aime les Dogon, parce
qu’il a été fasciné par la culture hindoue ou
grecque. De toutes manieres, nulle théorie ne s’é-
labore sans I’examen d’une diversité de cas. Ceux
qui désormais discourent sur le sacrifice ne sont
généralement pas ceux qui pratiquent le rite et ceux
qui le pratiquent (mis entre parentheses le renon-
cement, 1’ascése et le don de soi) s’en remettent
au discours théologique ancien ou répetent leurs
rites sans les théoriser.

Références citées

Baal, Jan van
1976 Offering, Sacrifice, and Gift. Numen 23: 161-178.

Balandier, Georges
1988 Le désordre. Paris: Fayard.

Balmary, Marie
1986 Le sacrifice interdit. Freud et la Bible. Paris: Editions
Bernard Grasset.

Bataille, Georges
1969 La part maudite. Paris: Les Editions de Minuit.
1973 Théorie de la religion. Paris: Editions Gallimard.

Belmont, Nicole
1983 Introduction. In: J. G. Frazer, Le rameau d’or. Vol. 2:
Atys et Osiris. Paris: Laffont.

Boudon, Raymond
1984 La place du désordre. Paris: PUF.

Burkert, Walter

1983 Homo Necans. The Anthropology of Ancient Greek
Sacrificial Ritual and Myth. Berkeley: University of
California Press.

Caillois, Roger
1939 L’homme et le sacré. Paris: Editions Gallimard.

Cassirer, Ernst
1972  Philosophie des formes symboliques. Vol. 2. Paris: Les
Editions de Minuit. [leére éd. allemande 1923 —-1929]

Cazeneuve, Jean
1958 Les rites et la condition humaine d’apres des documents
ethnographiques. Paris: PUF.

Chelhod, Joseph

1955 Le sacrifice chez les Arabes. Recherches sur I’évolution,
la nature et la fonction des rites sacrificiels en Arabie
occidentale. Paris: PUF.

Colleyn, Jean-Paul
1976 Le sacrifice selon Hubert et Mauss. Systéme de pensée
en Afrique noire 2: 23—42. [Le sacrifice, 1]

Detienne, Marcel, et Jean-Pierre Vernant
1979 La cuisine du sacrifice. Paris: Editions Gallimard.

Durkheim, Emile

1898 De la définition des phénomenes religieux. Année so-
ciologique 2: 1-28.

1968 Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris: PUF.
[lere éd. 1912]

Anthropos 100.2005

447

Evans-Pritchard, Edward Evan
1956 Nuer Religion. Oxford: Clarendon Press.

Frazer, James George
1981-1984 Le Rameau d’or. 4 vols. Paris: Laffont. [1ére éd.
anglaise 1898—1935, 12 vols.]

Freud, Sigmund

1947 Totem et tabou. Paris: Payot. [1ere éd. allemande 1912]
1948 Moise et le monothéisme. Paris: Editions Gallimard.
[1ére éd. allemande 1939]

Psychologie collective et analyse du moi. In: S. Freud,
Essais de Psychanalyse; pp. 76—162. Paris: Payot. [1ere
éd. allemande 1921]

1951

Girard, René
1972 La violence et le sacré. Paris: Editions Bernard Grasset.

Griaule, Marcel

1940 Remarques sur le mécanisme du sacrifice dogon (Sou-
dan francais). Journal de la Societé des Africanistes 10:
127-129.

1966 Dieu d’eau. Entretiens avec Ogotemméli. Paris: Fayard.
[1ere éd. 1948]

Gusdorf, Georges
1948 L’expérience humaine du sacrifice. Paris: PUF.

Hammoudi, Abdellah
1988 La victime et ses masques. Essai sur le sacrifice et la
mascarade au Maghreb. Paris: Editions du Seuil.

Henninger, Joseph

1963 Deux études récentes sur 1’ Arabie préislamique. Anthro-
pos 58: 437-476.

1986 Sacrifice. In: M. Eliade (ed.), The Encyclopedia of
Religion. Vol. 12; pp. 544—-557. New York: Macmillan
Publishing Company.

Heusch, Luc de
1986 Le sacrifice dans les religions africaines. Paris: Editions
Gallimard.

Hocart, Arthur Maurice
1979 Rois et courtisans. Paris: Editions du Seuil. [lére éd.
anglaise 1936]

Hubert, Henri, et Marcel Mauss (voir Mauss, Marcel)

Jung, Carl Gustav
1996 Métamorphoses de 1’ame et ses symboles. Paris: Georg.
[1ere éd. allemande 1953]

Lanternari, Vittorio
1976 La grande festa. Vita rituale e sistemi di produzione
nelle societa tradizionali. Bari: Dedalo libri. [2éme éd.]

Leeuw, Gerardus van der
1955 La religion dans son essence et ses manifestations.
Paris: Payot. [lere éd. allemande 1933]

Lempert, Bernard
2000 Critique de la pensée sacrificielle. Paris: Editions du
Seuil.

Lévi, Sylvain
1898 La doctrine du sacrifice dans les Brdhmanas. Paris:
Leroux.

Lévi-Strauss, Claude
1962 La pensée sauvage. Paris: Librairie Plon.

Loisy, Alfred
1920 Essai historique sur le sacrifice. Paris: Nourry.
1933 La religion d’Israél. Paris: Nourry.

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

448

Mauss, Marcel

1968a Essai sur la nature et la fonction du sacrifice (avec Henri
Hubert). In: M. Mauss (1968d); pp. 193-307. [lere éd.
1899, Année sociologique 2: 29—138]

1968b Introduction a I’analyse de quelques phénomeénes re-
ligieux (avec Henri Hubert). In: M. Mauss (1968d);
pp-3-39. [lere éd. 1906, Revue de [’histoire des re-
ligions 58: 163-203]

1968c Notes a 1’“essai sur le sacrifice”. La doctrine du sacrifice
dans les Brahmanas. In: M. Mauss (1968d); pp. 352—
354. [1900, extrait de I’Année sociologique 3]

1968d Oeuvres (présentation de Victor Karady). Vol. 1: Les
fonctions sociales du sacré. Paris: Les Editions de
Minuit.

Riviere, Claude
2003 Réalité et leurre du sacrifice. Social Compass 50: 203 —
2217.

Rosolato, Guy
1987 Le sacrifice. Reperes psychanalytiques. Paris: PUF.

Claude Riviere

Solié, Pierre
1988 Le sacrifice. Fondateur de civilisation et d’individua-
tion. Paris: Albin Michel.

Smith, William Robertson
1889 Lectures on the Religion of the Semites. Edinburgh:
Adam and Charles Black.

Tarot, Camille
1999 De Durkheim a Mauss. L’invention du symbolique.
Paris: La Découverte.

Testart, Alain
1993 Des dons et des dieux. Paris: Armand Colin.

Thurnwald, Richard
1953  L’esprit humain. Paris: Payot. [1ere éd. allemande 1931]

Tylor, Edward Burnett
1871 Primitive Culture. London: Murray.

Westermarck, Edward A.
1926 Ritual and Belief in Morocco. London: Macmillan.

Anthropos 100.2005

216.73.216:111, am 12.01.2026, 05:28:40. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-427

