27

Lebenswissenschaften im Dialog

Leonie N. Bossert

. b,
o

.

ST I

RERSCNA LT L LTI
AT

RIS Lnibak TR
R A I A
. .-.o.-‘.o.ﬁ.....\...!..‘. .
.4%-‘.(... S
AL T U T AS
.. A.............ﬁ

VERLAG KARL ALBER

_
;
g
1
<
g
E
8
H
!
i
E
o

28, 15:31:1;

18.01.20:

https://doi.org/10.5771/9783485098868 - am



https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lebenswissenschaften im Dialog

Herausgegeben von

Kristian Kochy
Stefan Majetschak
Robert Meunier
Francesca Michelini

Band 27



https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leonie N. Bossert

Gemeinsame Zukunft
flir Mensch und Tier

Tiere in der Nachhaltigen Entwicklung

VERLAG KARL ALBER &

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leonie N. Bossert

A Common Future for Humans and Animals
Animals in Sustainable Development

Sustainable development (SD) and human-animal relationships are pres-
sing issues that are closely related, however, usually discussed separa-
tely. To bring them together, Leonie Bossert develops an animal-ethical
theory of SD. In doing so, she illuminates how the treatment of animals
contradicts the transformation towards more sustainable societies and
why there are moral obligations to preserve the earth for other living
beings as well. The author proposes new ways to shape a future worth
living for humans and animals.

The author:

Leonie N. Bossert is a postdoctoral researcher and lecturer at the Inter-
national Centre for Ethics in the Sciences and Humanities at the Univer-
sity of Tuibingen. Her research focuses on animal ethics, environmental
ethics, ethics of Sustainable Development and moral theory.

- am 18.01.2026, 15:31:12. @]


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leonie N. Bossert

Gemeinsame Zukunft fiir Mensch und Tier
Tiere in der Nachhaltigen Entwicklung

Nachhaltige Entwicklung (NE) und das Mensch-Tier-Verhiltnis sind
drangende Themen, die eng miteinander zusammenhéngen, jedoch meist
getrennt voneinander diskutiert werden. Um sie zusammenzubringen,
arbeitet Frau Bossert eine tierethische NE-Theorie aus. Dabei beleuchtet
sie, wie der Umgang mit Tieren der Transformation hin zu nachhaltigeren
Gesellschaften widerspricht und weshalb moralische Verpflichtungen
bestehen, die Erde auch fiir andere Lebewesen zu erhalten. Die Autorin
schlagt neue Wege vor, um eine lebenswerte Zukunft fiir Menschen und
Tiere zu gestalten.

Die Autorin:

Leonie N. Bossert ist Postdoktorandin in Forschung und Lehre am Inter-
nationalen Zentrum fiir Ethik in den Wissenschaften der Universitat
Tubingen. lhre Forschungsschwerpunkte liegen in der Tierethik, Um-
weltethik, Ethik Nachhaltiger Entwicklung und Moraltheorie.

18.01.2026, 15:31:12. Jdele JR—


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet Gber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Tibingen, Eberhard-Karls-Universitat, Diss., 2021
1. Auflage 2022
© Leonie N. Bossert

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-495-99985-1
ISBN (ePDF): 978-3-495-99986-8

Onlineversion
DOI: https://doi.org/10.5771/9783495999868 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
- Nicht kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

- am 18.01.2026, 15:31:12. @]


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Dieses Werk stellt eine iiberarbeitete Version meiner 2020 an
der Universitat Tiibingen eingereichten Dissertation »Gemeinsame
Zukunft fiir Mensch und Tier. Eine sentientistische Perspektive auf
Nachhaltige Entwicklung« dar. Fiir ihr jeweiliges Beitragen zum Vor-
anschreiten dieser Arbeit schulde ich vielen Menschen meine Dank-
barkeit. An erster Stelle mochte ich meinen beiden Betreuer_innen
Professor Thomas Potthast und Professorin Eve-Marie Engels herz-
lich dafiir danken, dass sie mir fachlich wie auch personlich in allen
Phasen der Entstehung dieser Arbeit zur Seite standen. Ich danke
Thomas Potthast und Eve-Marie Engels fiir die Begleitung in diesen
Jahren, die hilfreichen Riickmeldungen und die Méglichkeiten zum
Austausch, um die Arbeit weiter zu entwickeln. Thomas Potthast gilt
zudem mein Dank fiir die fachlichen Zwiegesprache, die mich bei
inhaltlichen Zweifeln weitergefiihrt haben.

Die Arbeit wurde zu einem grofien Teil durch ein Stipendium der
Heinrich-Boll-Stiftung finanziert, wofiir mein Dank an die Stiftung
und ihre hilfsbereiten Mitarbeiter_innen geht. Zu dieser Zeit war ich
Teil der Nachwuchsforschungsgruppe »Wissenschaftsethik der For-
schung flir Nachhaltige Entwicklung« und ich danke Simon Meisch
fiir das, nach wie vor anhaltende, anregende Zusammenarbeiten.

Mein kollegialer Dank geht auch an alle Teilnehmenden der
Lehrstuhl-Kolloquien des Lehrstuhls Ethik, Theorie und Geschichte
der Biowissenschaften der Universitit Tiibingen in der Zeit der Ent-
stehung meiner Arbeit (Ldszl6 Kovdcs sei hier namentlich genannt) —
die Diskussionen in diesem Rahmen waren immer gewinnbringend.

Bedanken mochte ich mich zudem herzlich bei Professor Konrad
Ott, Lieske-Voget-Kleschin und Barbara Muraca dafiir, dass sie in
Studienzeiten die groffe und anhaltende Begeisterung fiir die Umwelt-
ethik, die Tierethik und die Ethik Nachhaltiger Entwicklung bei mir
entfacht haben und mich in diesen Disziplinen gefordert haben.

Fiir viele wichtige, weiterfiihrende Diskussionen, hilfreiche
Riickmeldungen und eure Freundschaft danke ich Davina Ho6ll und
Markus Kurth. Auch bei den anderen Mitgliedern des Chimaira

7

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Arbeitskreis fiir Human-Animal Studies e.V. mochte ich mich bedan-
ken fiir inhaltlichen und Literatur-Austausch zu den spannenden
Themen der Human-Animal Studies. Fiir die schone Verbindung von
wissenschaftsbezogenem Austausch und freundschaftlicher Verbun-
denheit geht mein lieber Dank aulerdem an Robert Ranisch, Lena
Schlegel und Anna Wienhues.

Mein groler Dank gilt — last but not least und von ganzem
Herzen — meiner Familie. Tobias Klarmann fiirs stete Riicken-Star-
ken und viele inhaltliche Gespriche, Stefanie Schafer-Bossert und
Jiirgen Bossert fiir sehr wertvolles Feedback, Opa-Tage und fiir eine
Erziehung hin zum achtsamen Umgang mit anderen Lebewesen,
Anne-Christine und Ralph Klarmann fiir die Enkel_innen-Betreuung,
die fiir die Entstehung der Arbeit notwendig war, und euch, Karl und
Rahel, dafiir, dass ihr mich lehrt, was es bedeutet, die Natur und
andere Tiere mit staunenden, neugierigen Kinderaugen zu betrachten.

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

TEILI  Sozio-6kologische Krisen und das Mensch-Tier-
Verhdltnis . . . ... ... ... ... ...

1. Von der Notwendigkeit, nichtmenschliche Tiere in
eine Ethik Nachhaltiger Entwicklung zu integrieren

TEILIl  Nachhaltige Entwicklung und Tierethik: Wo
stehenwir? . . . . ..o oo

2. »Unsere gemeinsame Zukunft«: Wessen Zukunft
und auf welcher theoretischen Grundlage? Zur Ethik
Nachhaltiger Entwicklung . . . . . ... ... ...

2.1 Anndhrung an den Begriff der >Natur< . . . . . . .
2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit . . . . . .
2.3 Leitlinien Nachhaltiger Entwicklung . . . . . . . .

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen . . . . . . ..

2.4.1 Konrad Ott und Ralf Doring: Theorie und
Praxis starker Nachhaltigkeit . . . . . . ..
John Rawls in der Theorie von Ott und Doring
Martha Nussbaum in der Theorie von Ott und
Doring . . . . . .. ...
Nichtmenschliche Tiere in der Theorie von Ott
und Doring . . . . . ... ...

3. »Klimakiller< oder »gliickliche Weideganger«?
Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um
Nachhaltige Entwicklung . . . . . . ... ... ...

Zusammenfassung und ZwischenfazitI . . . . . . . ..

18.01.2028, 15:31:12.

15

17

25

27

33
37
45
47

56
60

61

65

67
79


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4,

10

Inhaltsverzeichnis

Vom tierlichen Selbstwert. Kontextueller
Sentientismus als tierethische Grundlage . . . . .

4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit . .

4.1.1 >Klassischer< Sentientismus . . . . . . . . .
4.1.2 Kontextueller Sentientismus . . . . . . . .
4.1.3 Gradueller und egalitdrer Sentientismus

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

4.2.1 Zusammenhang normativer Bewertungen
und empirischer Forschungsergebnisse

4.2.2 Empirische Grundlagen der
Schmerzempfindlichkeit . . . . . . . . . ..

4.3 Ansitze der gegenwirtigen Tierethik . . . . . . .

4.3.1 Moralischer Individualismus und moralischer
Relationalismus . . . . . .. .. ... ...
4.3.2 Verschiedene Ethiktheorien als Grundlagen
tierethischer Positionen . . . . . . . . . ..
Utilitarismus . . . . . . . . . . ... ...
Rechte- und Pflichtenansdtze . . . . . . . . .
Mitleidsethik . . . . . . .. ... ... ..
Fiirsorgeethik . . . . . . . .. ... ...
Ethik der Mensch-Tier-Beziehung . . . . . . .
Clare Palmers kontextsensitiver
Pflichtenansatz . . . . . . .. ... ...
Zentraler Kritikpunkt an Palmers
relationalem Ansatz . . . . . .. .. ..
Eudaimonistischer Ansatz: Tugendethik . . . .
Eudaimonistisch inspirierter Ansatz: Martha
Nussbaums Erweiterung des
Fihigkeitenansatzes auf nichtmenschliche
Tiere . . . . . . ..o
Zentrale Kritikpunkte an Nussbaums
Erweiterung . . . . . .. ... ... ..
4.3.3 Die verschiedenen Tierethik-Theorien im
Uberblick . . . ... ............
4.3.4 Tierschutz-, Tierrechts- und
Tierbefreiungstheorien . . . . . . ... ..
4.3.5 Fragen nach tierlicher Gestaltungs- und
Moralbefahigung . . . . . ... ... ...

18.01.2026, 15:31:12.

85

89

89
91
95

97

98

100
106

106
108
109
110
112
113
115
116

124
125

127

135

140

142

146


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik . . . . . . . . ..
4.4.1 Kontextabhdngige positive Pflichten . . . . .

4.4.2 Nichtmenschliche Tiere als Gesellschafts-
Mitglieder statt als >reine Naturwesenc

4.4.3 Beziehungen und Intersektionalitat . . . . .

4.4.4 Kontextsenstive Pflichtenethik im Verhaltnis

zum Fahigkeitenansatz . . . . . . . .. ..

4.4.5 Post-anthropozentrische Hybridposition

Zusammenfassung und Zwischenfazit II.. . . . . . . ..

TEIL Il Schritte zu einer Tier- und Nachhaltige
Entwicklungs-Ethik verkniipfenden Theorie

5. Nachhaltigkeitsrelevante Gerechtigkeitstheorien

auf nichtmenschliche Tiere angewandt . . . . . . .

5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang von

Gerechtigkeitstheorien . . . . . . ... ... ..

5.1.1 Der Ausschluss von nichtmenschlichen Tieren
aus Moral und Gerechtigkeit . . . . . . ..

5.1.2 Zur Bestimmung von Gerechtigkeit:
Verteilungsmuster, »Wihrung« und Umfang

5.2 Egalitare Gerechtigkeit auch fiir nichtmenschliche
Tiere? John Rawls” Gerechtigkeitsgrundsatze und

Tiere . . . . . . . . ..

5.2.1 Anwendung von Rawls’
Gerechtigkeitsgrundsatzen auf

nichtmenschliche Tiere . . . . . . ... ..
5.2.2 Die advokatische Perspektive bei Rawls . . .

Nichtkenntnis iiber die Spezies unter dem

Schleier des Nichtwissens . . . . . . . . . ..
Die paternalistischen Grundsdtze . . . . . . .

5.2.3 Egalitire Umsetzung der
Gerechtigkeitspflichten bei Einbezug von
nichtmenschlichen Tieren: Ein gangbarer

Weg? . . ... ..
Rawls” Gerechtigkeitsgrundsdtze . . . . . . .

18.01.2028, 15:31:12.

11


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Inhaltsverzeichnis

Das Differenzprinzip und nichtmenschliche
Tiere . . . . . . ...

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und
philosophisch betrachtet . . . . . . ... ... ..
5.3.1 Naturwissenschaftliche Beurteilung guten

tierlichen Lebens . . . . . . ... ... ..
Naturwissenschaftliche Kriterien fiir eine
Bewertung guten tierlichen Lebens . . . . . .
Beispiel: Das gute Leben eines Grizzly-Biren
aus naturwissenschaftlicher Perspektive . . . .
5.3.2 Kritischer Anthropomorphismus als fiir
Konzeptionen guten tierlichen Lebens
relevante Methode . . . . . . . . ... ..
5.3.3 Martha Nussbaums Erweiterung ihres
Fahigkeitenansatzes . . . . . . . .. .. ..
Differenzierung von Wohlergehen und gutem
Leben im aristotelischen Sinn . . . . . . . ..
Modifizierung der Fihigkeitenansatz-
Erweiterung Nussbaums . . . . . . . . . ..
5.3.4 Absoluter Standard nach Martha Nussbaum
fur nichtmenschliche Tiere . . . . . . . ..

Zwischenfazit III: Gerechtigkeitstheorien und tierethische
Erweiterungen . . . . . . .. .. ...

Eine tierethisch erweiterte normative Theorie
Nachhaltiger Entwicklung . . . . . ... ... ...

6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Ubergeordnetes Prinzip

6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption . . . . . . ..
6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien . . .
6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

6.4.1 Das Prinzip der Selbstverteidigung . . . . .
6.4.2 Das Prinzip des minimalen Ubels . . . . . .

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Handlungsfelder

18.01.2026, 15:31:12.

191

194

195

196

198

202

205

205

210

217

220

223
225
226
230

233

237
238

242


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritire Mafinahmen zur
Implementierung . . . . . ... ... ... ... 247

6.6.1 Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz . 248

6.6.2 Ausbau einer moglichst tierfreundlichen
Landwirtschaft, Weiterentwicklung des bio-
veganen Landbaus sowie Weiterentwicklung

veganer/ vegetarischer Nahrungsmittel . . . 260

6.6.3 Aufbau tierfreundlicher alternativer
Energiesysteme . . . . . .. .. ... ... 271
TEILIV Die Zukunft gestalten . . . . . . ... ... .. 277

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-
Gesellschaften als gesellschaftliche

Aufgabenstellung und Forschungsdesiderat . . . . 279
8. Zusammenfassung . .. ... ... ... .. .... 293
Literatur. . . . . . .. ... oo 301

13

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEILI
Sozio-6kologische Krisen und das Mensch-Tier-
Verhaltnis

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Von der Notwendigkeit, nichtmenschliche
Tiere in eine Ethik Nachhaltiger Entwicklung
zu integrieren

»We are in an era of unprecedented threats to biodiversity. The loss of
species is estimated to be running 500 times higher than background rates
found in the fossil record. Fifteen of 24 important ecosystems services are
assessed to be in decline. Livestock now account for about 20 percent of the
total terrestrial animal biomass, and 30 percent of the earth’s surface that
they now pre-empt once habitat for wildlife. Indeed, the livestock sector
may well be the leading player in the reduction in biodiversity, as it is
the major driver of deforestation, pollution, climate change, overfishing,
and sedimentation of coastal areas and facilitation of invasions by alien
species.« (Steinfeld et al. 2006, xxiii)

Zu Beginn des Jahres 2020 wurden die Auswirkungen des anthropo-
gen verursachten Klimawandels auf verheerende Weise demonstriert.
Wochenlang standen grofie Flachen Australiens in Flammen, der
Kontinent wurde mit den grofiten Branden seiner Geschichte kon-
frontiert (Flanagan 2020). In diesen Feuern kamen mindestens 32
Menschen und geschatzte 1,25 Milliarden nichtmenschliche Tiere!

! Ich verwende den Begriff >nichtmenschliches Tier« um die evolutionsbiologische
Nihe von Menschen und anderen (vor allem Sduge-) Tieren aufzuzeigen und die
kategoriale Abgrenzung von Menschen und Tieren in Frage zu stellen. Ich halte
diesen Sprachgebrauch fiir sinnvoll, vor allem solange eine derart gravierende Macht-
Asymmetrie zwischen Menschen und anderen Tieren besteht, die zahlreiches Tierleid
verursacht, wie es gegenwirtig global der Fall ist. Da Sprache und Kommunikation
in Gesellschaften wie der unseren eine sehr wichtige Rolle spielen, mochte ich es ver-
meiden, einen Sprachgebrauch zu reproduzieren, der problematische Implikationen
enthalt. So hebt auch Gwendellyn Earnshaw (1999, 144) die Bedeutung von Sprache in
Bezug auf nichtmenschliche Tiere hervor, indem sie auf Ludwig Wittgenstein verweist:
»Wittgenstein explains that our word choice plays an important role in the actions we
take. The first step in changing our bad habits is to first change our language. Language
concerning animals is archaic and euphemistic, likening them to inanimate objects.«
Den Begriff >nichtmenschliches Tier< (wie hier) fiir alle Tiere zu verwenden, ist dabei
nicht unproblematisch, da er eine begriffliche Nihe aller Tiere — zum Beispiel auch
von Schwiammen und Nesseltieren — zum Menschen herstellt. Dies zeigt die Proble-

17

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

ums Leben, darunter ca. 30 Prozent der weltweiten Koala-Popula-
tion.? Diese Brinde sind lediglich eines von zahlreichen bereits Wirk-
lichkeit gewordenen Beispielen, wie der Klimawandel bestehende
>Naturkatastrophenc verschlimmert bzw. neue hervorruft. Umwelt-
bezogene Konsequenzen des Klimawandels sind beispielsweise die
zunehmende Versalzung der Grundwasserressourcen, Verdnderun-
gen tropischer Niederschlagsmuster, héhere Diirre-Wahrscheinlich-
keiten, plotzlich eintretende Extremereignisse wie Flutkatastrophen,
eine zunehmende Haufigkeit und Intensitat von Wirbelstiirmen, ein
gestiegenes Risiko fiir Missernten und fiir Wasserknappheit (IPCC
2018; 2019).

Der — bis dato immer noch nicht weit fortgeschrittene — Verlauf
des Jahres 2020 brachte den Ausbruch einer Pandemie globalen
Ausmafles mit sich, welche auch zwei Jahre spater noch andauert
und Gesellschaften massiv beeintrichtigt. Ausgehend von Chinas
Metropole Wuhan verbreitete sich das die Krankheit COVID-19
verursachende Corona-Virus auf der ganzen Welt. Der tatsdchliche
Ursprung des Virus ist ungeklért, zahlreiche Wissenschaftler_innen
gehen jedoch davon aus, dass es sich um eine Zoonose handelt (vgl.
Andersen et al. 2020; Everard et al. 2020). Das Virus, wie auch immer
entstanden, ist wahrscheinlich von Wildtieren auf den Menschen
iibergegangen. Das vermehrte Auftreten von Zoonosen ist, wie der
Klimawandel, ebenfalls anthropogen verursacht, da die Wildtiere in
ihrem urspriinglichen Habitat immer weiter zurtickgedrangt werden,
der Mensch sich deren Lebensraume mehr und mehr erschlie3t (vgl.
Crist 2018), rdaumliche Distanz zwischen Menschen und wildleben-
den Tieren verloren geht und sie nach wie vor intensiv gefangen,
gehandelt und gegessen werden. Neben diesen Faktoren spielen aber
auch die stark verdnderte Landnutzung durch die Tierindustrie sowie
der Transport von nichtmenschlichen Tieren (so genannten Nutztieren
und Wildtieren) rund um den Globus eine Rolle fiir die Ausbreitung
von Zoonosen.3 Zudem entstehen viele Krankheiten, die zu Zoonosen

matik des Begriffs >Tier¢, der so unterschiedliche Lebensformen wie Schwdmme und
Bonobos zusammenfasst und gleichzeitig dem Menschen gegeniiberstellt, obwohl
Bonobos dem Menschen genetisch deutlich naherstehen als Schwdmmen. Diese
Problematik kann hier nicht aufgelést werden, im Bewusstsein ihres Bestehens halte
ich zum gegenwirtigen Zeitpunkt die Verwendung des Begriffs >nichtmenschliches
Tierc dennoch fiir iiberzeugender als lediglich von >Tier< zu sprechen.

2 Vgl. https://www.wwf.de/2020/januar/125-milliarden-tote-tiere-in-austral
ien/ (zuletzt gepriift am 25.02.2022).

18

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.wwf.de/2020/januar/125-milliarden-tote-tiere-in-australien
https://www.wwf.de/2020/januar/125-milliarden-tote-tiere-in-australien
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.wwf.de/2020/januar/125-milliarden-tote-tiere-in-australien
https://www.wwf.de/2020/januar/125-milliarden-tote-tiere-in-australien

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

werden konnen, in den Stallen der Tierindustrie — sogenannte Nutz-
tiere sind neben Wildtieren ebenfalls hdufig virale Ursprungswirte.*

Wie das in dieses Kapitel einfithrende Zitat aus dem Bericht
Livestock’s Long Shadow von Steinfeld et al. im Namen der Food
and Agriculture Organization (FAO) der Vereinten Nationen verdeut-
licht, trdgt die globale Tierhaltung einen enormen Teil dazu bei,
den Klimawandel sowie Biodiversitats-Verlust zu beschleunigen und
damit all jene negativen Konsequenzen, die mit diesen beiden sozio-
okologischen Krisen einhergehen (vgl. dazu neben Steinfeld et al.
2006 auch Blattner 2020; Boscardin 2017, 42—-52; Boscardin 2015a;
Gjerris 2015, 523; Kemmerer 2015, Heinrich-Boll-Stiftung et al.
2019, 44; Twine 2010a, 127-143; Twine 2021 oder bereits Earnshaw
1999, 136). Die globale Intensiv-Tierhaltung fiihrt zu zahlreichen
Umwelt- und C)kosystemschédigungen, wie beispielsweise — um nur
ein paar weitere Aspekte neben denen des einfiihrenden Zitats zu
nennen — extrem hohem Landverbrauch, Degradierung von Ackerbo-
den, Verbrauch sehr grofier Mengen an Siifiwasser, Verstarkung der
Ozeanversauerung und Verschmutzung von Gewdssern, Luft sowie
Béden durch Giille, Hormone, Antibiotika, und andere >Nebenpro-
duktecder Tierhaltung, womit zudem Auswirkungen auf die globalen
Stickstoff- und Phosphor-Kreisldufe einhergehen (Boscardin 2017,
48-50; Earnshaw 1999, 131-140; Gjerris 2015, 523). Zudem tragt
die Tierindustrie auch zur Entstehung und Ausbreitung von Zoonosen
bei, die auf lokaler Ebene haufig zahlreiches Leid verursachen und
durch globalisierte Markte auch globale Pandemien ausldsen konnen,
wie — wahrscheinlich — die, im Frithjahr 2020 beginnend, global
auftretende Covid-19-Pandemie.®

All diese Griinde sollten bereits ausreichen, um sich aus einer
Perspektive Nachhaltiger Entwicklung (vgl. zur Begriffsbestimmung
Kap. 2) dafiir einzusetzen, an der global praktizierten Art und Weise

3 Vgl. https://www.spektrum.de/news/ die-frau-die-coronaviren-jagt/1713320?ut
m_source=pocket-newtab; https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-c
oronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chao
s-stuerzt/25765860.html (zuletzt gepriift am 28.02.2022).

* Vgl. https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forw
ard-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics &site=farm-for
ward (zuletzt gepriift am 28.02.2022).

> Auch wenn das Covid-19 verursachende Virus wahrscheinlich von wildlebenden
Tieren auf den Menschen iibergegangen ist, kann man dies der Tierindustrie zurech-
nen, da der Handel und Schmuggel mit Wildtieren durchaus zum tierindustriellen
Komplex gezihlt werden konnen (vgl. zur Begriffserlduterung Fufnote 45).

19

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.spektrum.de/news/die-frau-die-coronaviren-jagt/1713320?utm_source=pocket-newtab
https://www.spektrum.de/news/die-frau-die-coronaviren-jagt/1713320?utm_source=pocket-newtab
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.spektrum.de/news/die-frau-die-coronaviren-jagt/1713320?utm_source=pocket-newtab
https://www.spektrum.de/news/die-frau-die-coronaviren-jagt/1713320?utm_source=pocket-newtab
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.tagesspiegel.de/wissen/woher-kommen-coronavirus-pandemien-wenn-ein-schuppentier-ploetzlich-die-ganze-welt-ins-chaos-stuerzt/25765860.html
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward
https://www.farmforward.com/#!/blog?blogid=in-the-guardian-farm-forward-highlights-connections-between-factory-farms-and-pandemics&site=farm-forward

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

der Tierhaltung grundlegend etwas zu dndern und sie in ihren Ausma-
fen stark einzuschranken.

Wie sehen aktuelle Bestrebungen, die negativen Auswirkun-
gen der globalen Tierhaltung einzuddimmen, aus? Viel Expertise
und monetares Kapital wird darin investiert, nichtmenschliche Tiere
mit technischen Mitteln zu >nachhaltigeren Produkten< zu gestal-
ten (Twine 2010a; vgl. Kap. 3). Ein Beispiel bietet die Universitat
Stuttgart-Hohenheim, an der Forschende Kiihe fistulieren (sie mit
verschlieffbaren Lochern im Bauch versehen, um direkten Zugang
zum Pansen zu bekommen), um zu erforschen, durch welche Nahrung
die Kiihe weniger klimaschéddliches Methan ausstoflen und dadurch
klimafreundlicher werden (Jacobs 2013). Das Beispiel der Universitat
Hohenheim ist kein singuléres (vgl. dazu Heinrich-Boll-Stiftung et
al. 2018, 42-43; ausfiihrlicher Twine 2010a). Forschungen wie diese
werden global mit steigender Tendenz durchgefiihrt und mit der
Begriindung gerechtfertigt, nachhaltigeres Fleisch bzw. nachhaltigere
Tierwirtschaft erzeugen/betreiben zu wollen. Dabei demonstrieren
sie in aller Deutlichkeit die rein anthropozentrische Ausrichtung der
Debatte um Nachhaltige Entwicklung (NE), in der nichtmenschliche
Tiere vor allem als >nachwachsende Ressourcen« aufgefasst werden,
die es moglichst nachhaltig zu nutzen gilt. Anstatt, allein mit Blick auf
die Umwelt- und Klimafolgen (s.0.), Bestrebungen voranzubringen,
das Ausmaf der Tierindustrie zu reduzieren und Alternativen zu
ihr zu untersuchen, werden die in dieser Industrie genutzten nicht-
menschlichen Tiere so modifiziert, dass ihre Nutzung weiter bestehen
bleiben und dabei moglichst >nachhaltig« funktionieren kann.

Bereits aus einer Perspektive, die allein auf menschliches Wohl-
ergehen fokussiert, mag das >Festhalten<an der globalen Tierindustrie
in Anbetracht der sehr negativen Umwelt-, Okosystem- und Klima-
auswirkungen und entsprechend auch negativer gesellschaftlicher
Folgen (Blattner 2020, 56; Boscardin 2017, 53-62), die mit ihr
einhergehen, verwundern. Aus tierethischer Sicht ist es eine verfehlte
und moralisch inakzeptable Herangehensweise. Fiir tierliche Indivi-
duen bedeutet diese Tierhaltung ein stark verkiirztes, oftmals sehr
leidvolles Leben, das mit der Totung endet. Das Ausmaf3, wie viele
tierliche Individuen betroffen sind, lasst sich durch Zahlen belegen:
laut den >Schlachtzahlen< des Statistischen Bundesamtes sind im
Jahr 2018 allein in Deutschland 771.229.836 nichtmenschliche Tiere
fiir die >Fleischproduktion< getétet worden. Darunter 709.657.566
Vogel (vor allem Hiihner, aber auch Puten, Enten und Ginse),

20

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

56.895.229 Schweine, 3.482.219 Kiithe und Kalber, 139.318 Schafe,
1.044.539 Lammer, 6.862 Pferde sowie 4.103 Ziegen.6 Dazu kommen
geschitzte 82.000.000 Landtiere, die aufgrund von Uberziichtung,
Krankheit und widrigen Haltungsbedingungen oder aufgrund fehlen-
der Wirtschaftlichkeit nicht fiir den Verzehr getotet werden, sondern
getotet und entsorgt werden (Heinrich—Béll—Stiftung 2014).

Auf globaler Ebene lag die Zahl der fiir den Fleischkonsum geto-
teten nichtmenschlichen Tiere laut der FAO der Vereinten Nationen
im Jahr 2017 bei 74.857.206.136 Individuen,” wobei hier ebenfalls
geschitzte 10.000.000.000 Landtiere hinzukommen, die das fiir sie
vorgesehene Ende >Schlachthof«<nicht erreichen. Die Anzahl getoteter
Fische ist so exorbitant hoch, dass sie nicht in Individuen erfasst wird,
sondern dass das Fanggewicht in Tonnen aufgezeichnet wird.

Hinter diesen extrem grofien Zahlen stehen nicht lediglich Pro-
dukte, wie beispielsweise Kiihlschranke, die es aus nachhaltigkeits-
relevanten Griinden effizienter und weniger umweltschadlich zu
gestalten gilt. Stattdessen handelt sich dabei um lebende Individuen,
im Fall der fiir die Tierhaltung genutzten nichtmenschlichen Tiere
tiberwiegend um empfindungsfahige Individuen (vgl. dazu Kap. 4.1).
Deren Interessen miissen gemaf einer tierethischen Perspektive mit-
einbezogen werden, wenn sie von Handlungen betroffen sind.

Nichtmenschliche Tiere sind, wie oben umrissen, von zahlrei-
chen NE-relevanten Handlungen betroffen. Daher wird hier die These
vertreten, dass nichtmenschliche Tiere direkt, d.h. als selbstzweck-
hafte Existenzen, in die Debatte um Nachhaltige Entwicklung und
daraus resultierende Handlungsempfehlungen einbezogen werden
sollten. Das Ziel dieser Arbeit ist es, eine tierethische Theorie
Nachhaltiger Entwicklung auszuarbeiten, wobei in der Struktur auf
einer bereits bestehenden NE-Theorie aufgebaut wird, der »Theorie
starker Nachhaltigkeit« von Konrad Ott und Ralf Déring (vgl. Kap.
2.4). Damit wird ein bestehendes Forschungsdesiderat geschlossen,
da eine solche tierethische Theorie Nachhaltiger Entwicklung bis-
her nicht existiert. Auch wenn vereinzelte Beitrdge existieren, die

¢ https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaf
t-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.
html;
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online?sequenz=statistikTabellen &selec
tionname=41331

(zuletzt gepriift am 25.02.2022).

7 http://www.fao.org/faostat/en/#data/QL (zuletzt gepriift am 25.02.2022).

21

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online?sequenz=statistikTabellen&selectionname=41331
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online?sequenz=statistikTabellen&selectionname=41331
http://www.fao.org/faostat/en/#data/QL
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Branchen-Unternehmen/Landwirtschaft-Forstwirtschaft-Fischerei/Tiere-Tierische-Erzeugung/Tabellen/gefluegelfleisch.html
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online?sequenz=statistikTabellen&selectionname=41331
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online?sequenz=statistikTabellen&selectionname=41331
http://www.fao.org/faostat/en/#data/QL

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

nichtmenschliche Tiere als Individuen (nicht Ressourcen) mit dem
Gedanken Nachhaltiger Entwicklung zusammenbringen (Vgl. Kap.
3) und in >oko-kritischen< Debatten die anthropozentrische NE-Aus-
richtung haufig kritisiert wird, so werden Nachhaltige Entwicklung
und Tierethik bzw. Human-Animal Studies nach wie vor tiberwiegend
getrennt voneinander beforscht und diskutiert.

Um das Ziel zu erreichen, arbeitet Teil II. (Kap. 2 und 4) zunachst
Positionsbestimmungen aus, die deutlich machen, welches Verstand-
nis von NE und welcher Tierethik-Ansatz dem gesamten Unterfangen
zugrunde liegen. Um das im Zwischenfazit I dargestellte eigene
NE-Verstandnis ins Verhiltnis zu anderen Perspektiven setzen zu
konnen, zeigen Kapitel 2.2 und 2.3 verschiedene NE-Positionen und
Leitbilder auf. Kapitel 2 gibt auflerdem einen Einblick in das hier
vertretene Naturverstandnis (Kap. 2.1) sowie einen Uberblick tiber
die bestehenden ethisch-philosophischen Ansitze in der NE-Debatte
(Kap. 2.4). Bisherige Unternehmungen, nichtmenschliche Tiere in
NE-Ansitze zu inkludieren, fithrt Kapitel 3 aus. Ankniipfend an den
Kurziiberblick tiber wichtige Aspekte der NE-Debatte aus Kapitel 2 —
und dem Umgang mit nichtmenschlichen Tieren in derselben (Kap.
3) — fiihrt Kapitel 4 in die Tierethik ein. Dabei wird der in dieser
Arbeit vertretene Sentientismus vorgestellt, zoologisch fundiert und
ein sogenannter kontextueller Sentientismus als neuer Begriff vorge-
schlagen (Kap. 4.1 und 4.2). Kapitel 4.3 gibt einen Uberblick iiber die
wichtigsten Ethiktheorien innerhalb der Tierethik, wobei der Fokus
auf denen liegt, die fiir die Zielsetzung der Arbeit relevant sind, auf
dem relationalen Ansatz Clare Palmers sowie auf Martha Nussbaums
Fihigkeitenansatz, der um nichtmenschliche Tiere erweitert wird. In
Kapitel 4.4 wird ein — auf diesen aufbauender — eigener Tierethik-
Ansatz vorgestellt.

Im Teil III. ergeben sich aus Kapitel 5 die Grundbausteine, auf
denen bei der in Kapitel 6 erfolgenden Entwicklung der Theorie aufge-
baut wird. Da Gerechtigkeit die zentrale ethische Grundlage Nachhal-
tiger Entwicklung ist (vgl. Kap. 2), widmet sich Kapitel 5.1 zentralen
Begrifflichkeiten von Gerechtigkeitstheorien sowie der Frage, mit
welchen Argumenten nichtmenschliche Tiere klassischerweise aus
diesen exkludiert werden. Kapitel 5.2 und 5.3 stellen Auseinanderset-
zungen mit und Modifikationen von konkreten Gerechtigkeitstheo-
rien dar, die als geeignet betrachtet werden, in einer NE-Theorie als
Grundlage zu dienen. Dies sind zum einen Elemente der Theorie der
Gerechtigkeit von John Rawls (Kap. 5.2), da diese Theorie — wie zu

22

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

zeigen ist — in Bezug auf Verteilungsgerechtigkeit tiberzeugend ist
und somit Antworten auf die im NE-Diskurs sehr wichtige Frage, was
wie verteilt werden sollte, geben kann. Zum anderen ist es Nussbaums
Fahigkeitenansatz (Kap. 5.3). Dieser kann als eudaimonistisch inspi-
rierte Gerechtigkeitstheorie helfen auszuloten, was Menschen und
nichtmenschliche Tiere fiir ein gutes Leben brauchen. Um sich der
schwierigen Auseinandersetzung mit einem guten tierlichen Leben
anzunadhern, wird Nussbaums Ansatz um eine naturwissenschaftliche
Perspektive erganzt (Kap. 5.3). All diese Untersuchungen fithren zur
Entwicklung einer tierethischen Theorie Nachhaltiger Entwicklung,
wie sie in Kapitel 6 anhand eines Mehr-Ebenen-Modells vorgenom-
men wird. Neben einem iibergeordneten Prinzip, einer Konzeption,
und zwei Leitlinien werden dabei auf den verschiedenen Ebenen Prin-
zipien fiir Konfliktfille, prioritdre Handlungsfelder sowie prioritére
Mafinahmen zur Implementierung erarbeitet.

Der Teil 1V. der Arbeit bietet einen Blick auf bestehende For-
schungsdesiderate, die sich aus solch einer Inklusion nichtmenschli-
cher Tiere in eine NE-Theorie ergeben (Kap. 7) und fasst die Ergeb-
nisse des Vorhabens zusammen (Kap. 8). Zusammenfassungen und
Zwischenfazits finden sich zudem zwischen einzelnen Kapiteln. Sie
rekapitulieren, welche ethischen Ansitze fiir das Darauffolgende
zugrunde gelegt werden, da die Zusammenfiihrung einer Ethik
Nachhaltiger Entwicklung mit einer Tierethik hier erstmalig durchge-
fihrt wird.

Diese Arbeit verortet sich in der akademischen Disziplin der
anwendungsbezogenen Ethik. Sie zeichnet sich dabei durch einen
gewissen »Methodenpluralismus« (Grimm et al. 2016, 85) und
eine interdisziplinare Vorgehensweise aus. Letzteres ist fiir eine
tierethische Arbeit von Vorteil, da innerhalb der anwendungsbezo-
genen Ethik empirisches und normatives Wissen besonders sorgfal-
tig miteinander verkniipft werden miissen, um {iberzeugende Argu-
mente auszuarbeiten.8 Fiir die Tierethik bedeutet dies, normative
Forschungsergebnisse mit Forschungsergebnissen der Zoologie, Tier-
okologie und Ethologie zu verbinden und auf Stimmigkeit zu iiber-
priifen. Mit Methodenpluralismus ist hier anschlieffend an Herwig
Grimm et al. (2016, 85) gemeint, dass die vertretene Ethiktheorie sich

8 Wobei damit nicht ausgedriickt werden soll, dass Empirie wertfrei und Normen frei
von empirischen Aspekten sei. Beides ist so vereinfachend und dichotom dargestellt
nicht der Fall. Vgl. Kap. 4.2 und Potthast 2015a und 2015b, 408ff.

23

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Von der Notwendigkeit, Tiere in eine NE-Ethik zu integrieren

nicht eindeutig in eine der >groflen Denktraditionen< Konsequentia-
lismus, Deontologie oder Tugendethik einordnen lasst, sondern auch
Aspekte anderer Traditionen enthilt. Der vertretene deontologische
Tierethik-Ansatz enthalt Elemente relationaler sowie eudaimonisti-
scher Ethiktheorien, die zentral fiir die hier ausgearbeitete Tierethik-
Theorie (Kap. 4.4) sind.

24

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEIL1I
Nachhaltige Entwicklung und Tierethik: Wo
stehen wir?

<<<<<<<<<<<<<<<<<


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. »Unsere gemeinsame Zukunft«:
Wessen Zukunft und auf welcher
theoretischen Grundlage? Zur Ethik
Nachhaltiger Entwicklung

»Sustainable development is development that meets the needs of the
present without compromising the ability of future generations to meet
their own needs.< [...] This is limited to present and future human
generations. Until today, nonhuman animals have been largely excluded
from the concept of Sustainable Development (SD), which is basically an
anthropocentric concept.« (Boscardin/Bossert 2015, 323)

Nachhaltigkeit ist in den letzten Jahren zu einem viel verwende-
ten umweltpolitischen Begriff geworden, der in wissenschaftlichen
Debatten, in politischen Strategien und in populdren Medien stark
an Bedeutung gewonnen hat — also inter- und transdisziplinar dis-
kutiert wird. Dieser Aufschwung des Begriffs hat zur Folge, dass
er oft, vor allem in popularwissenschaftlichen Arbeiten und der
medialen Aufbereitung, auf unreflektierte Weise verwendet wird
— wie beispielsweise in Bezug auf >nachhaltige< biotechnologisch
verdnderte nichtmenschliche Tiere (vgl. Kap.l) — oder als »Modewort«<
fiir vielerlei Konzepte oder Produkte herangezogen wird. Seine Ver-
wendung erscheint dadurch teilweise beliebig. Ebenso wird der Begriff
in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit sehr unterschied-
lichem Gehalt verhandelt, da verschiedene Disziplinen und verschie-
dene Akteur_innen unterschiedliche inhaltliche Verstindnisse des
Nachhaltigkeits-Begriffs zu Grunde legen. Zahlreiche wissenschaft-
liche Arbeiten zur Nachhaltigkeit und Nachhaltigen Entwicklung
berufen sich auf die Begriffsbestimmung der World Commission on
Environment and Development (WCED) aus dem Jahr 1987. Diese
wurde im sogenannten Brundtland-Bericht verdffentlicht, benannt
nach der damaligen norwegischen Ministerprasidentin Gro Halem
Brundtland. Durch diese Begriffsbestimmung riickten die Konzepte
von Entwicklung und Erhaltung in den Fokus, zwei Bereiche, die
davor in der Regel als kontrar zueinander behandelt wurden und die

27

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

fortan in der Beschiftigung mit Nachhaltigkeit als zusammengehorig
diskutiert wurden und werden:

»Sustainable development is development that meets the needs of the
present without compromising the ability of future generations to meet
their own needs. It contains within it two key concepts: the concept
of »needs, in particular the essential needs of the world's poor, to which
overriding priority should be given; and the idea of limitations imposed
by the state of technology and social organization on the environment's
ability to meet present and future needs.« (WCED 1987, Chapter 2,1.)

Eine gemeinsam zugrunde gelegte Begriffsbestimmung reicht jedoch
nicht aus, um die Unterbestimmtheit des Begriffs zu 16sen, zumal die
Bestimmung selbst stark im Vagen bleibt. Daher und aus der zum
Teil populistischen Verwendung lauft der Begriff Gefahr, eine »leere
Worthtilse« zu werden (Vgl. unter anderem Christen/Schmidt 2012;
O'Riordan/Voisey 1997; Steurer 2001, 559). Manche Autor_innen
postulieren entsprechend Nachhaltige Entwicklung (NE) sei ein Kon-
zept, gegen das niemand wirklich Einwande erheben wollen wiirde:
»Sustainable development is a neo-renaissance idea that covers the
whole of human endeavour and planetary survival. Who could pos-
sibly oppose it?« (O'Riordan/Voisey 1997, 4). Es existieren jedoch
Wege einer solchen Vagheit und Begriffsleere entgegenzuwirken (vgl.
Kap. 2.4).

Der in den Diskussionen am hiufigsten verwendete Begriff zur
Thematik ist der der Nachhaltigkeit. Dieser erweckt den — wohl
eher triigerischen — Eindruck, dass es ein erreichbares nachhaltiges
Stadium gibt, auf das es hinzuarbeiten gilt, damit wir in einer nach-
haltigen Welt leben. Ein solches Stadium wird jedoch nie vollstandig
erreicht werden, da der Prozess hin zu >mehr Nachhaltigkeit< stets
weitergefiihrt werden kann (Becker 2012, 67). Um den Prozesscharak-
ter hervorzuheben, empfiehlt es sich, den Begriff der Nachhaltigen
Entwicklung (NE) zu verwenden anstatt den der Nachhaltigkeit.9 Im

9 Die um den Begriff »Development« gefiihrte Debatte ist mindestens so umfangreich
wie die zum Nachhaltigkeits-Begriff. Auch hier liegen zahlreiche differente Begriffs-
bestimmungen und -verwendungen vor und der Kontext von »Entwicklung« wird in
der >Mainstream«-Debatte anders bewertet als zum Beispiel im postkolonialen (vgl.
fiir einen Uberblick zu postkolonialen Auseinandersetzungen mit dem Entwicklungs-
begriff Ziai 2010). Eine vertiefende Betrachtung der Diskussionen um Entwicklung
wiirde den vorliegenden Rahmen sprengen und ist hier nicht von Néten. Es wird aber
stets mitgedacht, dass es sich dabei um einen kontroversen Begriff handelt, den es bei
Versuchen der Implementierung néaher in den Blick zu nehmen gilt.

28

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

Folgenden findet daher der Begriff NE Verwendung, selbst, wenn
zitierte Autor_innen den Terminus Nachhaltigkeit verwenden.

Die WCED-Definition bringt die intra- und intergenerationelle
Ausrichtung von NE auf den Punkt. Nachhaltige Entwicklung verhan-
delt sowohl die Interessen heute lebender Menschen als auch die
zukiinftiger Generationen.!® Im Zentrum steht die Frage, wieviel
und welche Bestinde fiir zukiinftige Generationen erhalten werden
sollen und was in welchem AusmafS und in welcher Weise von heute
lebenden Generationen fiir ihre eigenen Interessen genutzt werden
kann. Statt von Bestdnden wird in der Literatur sehr haufig von
Kapitalien gesprochen. Dabei werden verschieden Kapital-Formen
identifiziert wie Natur-, Sach-, Human- oder Wissenskapital. Diese
Bezeichnung versuche ich auf Grund der impliziten 6konomischen
Konnotation zu umgehen. Wird diese Terminologie in der Literatur
verwendet, sind damit in der Regel Elemente (zum Beispiel der Natur)
gemeint, die von 6konomischer Bedeutung sind. Das trifft auf alle
Kapitalformen zu (Vgl. Steurer 2001, 546). In diesem Zusammenhang
die Begriffsbezeichnung >Bestand< zu verwenden, ist in der Literatur
uniiblich und in Bezug auf Humanbestand, sozialen Bestand oder
Wissensbestand nicht besonders geldufig. Zudem ist eine Irrefiihrung
moglich, in dem Sinne, dass der Begriff flir viele Leser_innen eher
auf Elemente der Natur verweist statt auf Elemente des Sozialen
oder Technischen. Dennoch ziehe ich ihn dem Begriff des Kapitals
vor, da ich keine Sprache verwenden mochte, die den 6konomischen
Fokus reproduziert.

Die erwdhnte Frage, was und wieviel von etwas fiir zukiinf-
tige Generationen erhalten werden soll, stellt sich erst durch die
Annahme, dass Verpflichtungen gegentiber zukiinftigen Generatio-
nen existieren. Argumente dafiir, dass solche Verpflichtungen beste-
hen, wurden von Philosoph_innen vielfach ausgearbeitet, selbst wenn
andere genau dies bestreiten. Konrad Ott (2004) argumentiert,
dass die sogenannten No-obligation-Argumente im Hinblick auf
zukiinftige Generationen nicht stichhaltig sind (zu den No-obliga-
tion-Argumenten vgl. auch Palmer 1994, 56-68). Diese No-obliga-

10" Einzelne Autor_innen verstehen NE auf eine Weise, dass ausschlieflich die
Interessen zukiinftiger Generationen Beachtung finden und die der gegenwirtigen
Individuen ignoriert werden. Ein solches Verstindnis wird hier, wie bei den meisten
NE-Forschenden, abgelehnt, da es den Gerechtigkeitsanspriichen, die als ethische
Grundlage von NE angesehen werden, nicht gentigt (vgl. Kap. 2.4).

29

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

tion-Argumente werden im Folgenden kurz umrissen sowie auch Otts
Widerlegung derselben.

Ein No-obligation-Argument ist beispielsweise das Future Indi-
vidual Paradox, welches unter anderem von Derek Parfit (1983)
ausgearbeitet wurde. Es besagt, dass Handlungen nur moralisch falsch
sein konnen, wenn Individuen dabei geschidigt werden, zukiinftige
Individuen aber in ihrer Individualitit noch nicht bestehen und
entsprechende Handlungen daher niemanden schddigen und nicht
moralisch falsch sind. Zudem konnten zukiinftige Individuen die
Umstande, die sie vorfinden, nicht monieren, wenn sie durch diese
Umstdnde erst zur Existenz gebracht wurden. Ott (2004, 86-88)
fithrt gegen dieses Argument an, dass eine unzuléssige Konfusion von
Individualitdt und Personenstatus zu Grunde liegt. Auch wenn die
konkrete Individualitét zukiinftiger Menschen noch nicht feststeht, so
kann man davon ausgehen, dass sie Personen sein werden. Pflichten
bestehen, so Ott, gegeniiber Personen, nicht gegentiber deren speziel-
ler Individualitdt."! Ferner ergeben sich auRerst kontraintuitive Kon-
sequenzen, wenn man zugrunde legt, dass eine Person die Umstéande,
unter denen sie zur Existenz kam, nicht moralisch verurteilen kann.
Beispielsweise konnten Jiidinnen und Juden, deren Eltern sich im Exil
kennengelernt haben, gemif3 solch einem Argument den Holocaust
nicht verurteilen. Auch hier wird eine Unterscheidung in spezielles
Individuum und moralischer Person unterschlagen.

Ein zweites No-obligation-Argument ist das sogenannte Igno-
ranz-Argument, wonach iiber zukiinftige Praferenzen nicht genug
bekanntist, um diesen gemafd zu handeln und wonach solches Wissen
notig ist, damit Verpflichtungen generiert werden kénnen. Das Argu-
ment ist laut Ott (ebd., 89) nicht stichhaltig, da davon ausgegangen
werden kann, dass Priferenzen zukiinftiger Generationen dhnlich
zu denen heutiger Generationen sein werden, speziell im Hinblick
auf die grundlegendsten Bediirfnisse. Zukiinftig lebende Menschen
werden anders sein als heute lebende Menschen, aber nicht grundle-
gend verschieden. Im Ignoranz-Argument wird Alteritit mit Alienitdit
verwechselt (vgl. Ott/Doring 2011, 63-64).

' Dies trifft in jedem Fall auf negative Pflichten zu. Im Hinblick auf positive Pflichten
kann die spezielle Individualitdt gemaf8 dem hier vertretenen Ansatz durchaus eine
Rolle spielen (vgl. Kap. 4.4). Da in Bezug auf zukiinftige Generationen aber tiberwie-
gend negative (Nichtschadigungs-) Pflichten in dem Sinn, die soziale wie natirliche
Lebensgrundlage nicht zu schadigen, im Vordergrund stehen, ldsst sich das Argument
hierauf anwenden.

30

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

Als weiteres No-obligation-Argument findet sich das sogenannte
Argument der nicht vorhandenen Anspriiche (No-claim argument). Es
besagt, dass zukiinftige Personen gegenwirtig (noch) keine Rechte
haben und darum keine Anspriiche geltend machen konnen, weshalb
auch keine Verpflichtungen ihnen gegentiber bestehen. Dagegen lasst
sich laut Ott (2004, 90) anfiihren, dass zukiinftige Personen Rechte
haben werden, sobald sie existieren, sofern man Menschen- und
nationalstaatlichen Grundrechten als kulturelles und moralisches
Erbe eine Langlebigkeit zugesteht, auf die es zu hoffen gilt. Nimmt
man an, dass zukiinftige Generationen bestehen und dass zukiinftige
Individuen Rechte haben werden, sobald sie existieren, verliert das
No-claim-Argument an Stichhaltigkeit (ebd., 90).

Diese Argumentationslinien gegen die No-obligation-Argu-
mente und fiir ein Bestehen von Verpflichtungen gegentiber zukiinf-
tigen Individuen werden hier als iiberzeugend angesehen und
zugrunde gelegt.

Wie im Fall von Verpflichtungen gegeniiber zukiinftigen Gene-
rationen setzt auch der Aspekt der Interessen-Berticksichtigung aller
heute Lebenden eine Pramisse voraus. Der Verantwortungsbereich
der Handlungen — die innerhalb von Institutionen angeordnet oder
von Individuen ausgefiihrt werden — gilt als tiber eine lokale Reich-
weite hinausgehend und als mit globalen Auswirkungen einherge-
hend. Damit gehen oftmals Theorien globaler Gerechtigkeit einher,
die tiber Gerechtigkeit auf nationalstaatlicher Ebene oder der Ebene
zwischenstaatlicher Beziehungen (die ebenfalls das Bild des unab-
hiangigen Nationalstaat reproduzieren), hinausgehen (Hahn 2009,
12). Gemifd den Vertreter_innen kosmopolitischer Theorien wirkt
das Modell unabhingig agierender Nationalstaaten, die vor allem
fiir Gerechtigkeit innerhalb ihrer Bevolkerung einstehen sollen, in
zunehmend globalisierten Gesellschaften tiberholt.!> Zudem haben
die NE betreffenden Handlungsfelder eine stark globale Ausrichtung
(vgl. Kap.1). Wichtige Argumente fiir die Existenz globaler Gerechtig-
keitspflichten sind nach Iris Marion Young (2006), dass wir an diver-
sen institutionellen Prozessen teilnehmen, die global strukturelle
Ungerechtigkeit hervorbringen. Thomas Pogge (1989) argumentiert,
dass die innerstaatliche Verteilung von Grundgiitern heute mehr

12 Kosmopolitische Theorien visieren globale Gerechtigkeitsordnungen an, womit sie
kontrdr stehen zu partikularen Theorien, die Gerechtigkeitspflichten auf nationaler
bzw. staatlicher Ebene ansiedeln (Hahn 2009, 19).

31

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

denn je von einer globalen Grundstruktur abhangt, und nach Charles
Beitz (1999) ihneln internationale Beziehungen zunehmend einer
innerstaatlichen Gesellschaft (fiir weitere Argumente fiir globale
Gerechtigkeit vgl. Broszies/Hahn 2013, 12; 21). Diese Annahmen
spiegeln eine der Hauptannahmen kosmopolitischer Positionen wie-
der. Sie besagen, dass Staaten nicht mehr autonom darin sein sollen,
Gerechtigkeitsgrundsatze allein national festzulegen und durchzuset-
zen.

In dieser Arbeit wird zugrunde gelegt, dass die Argumente
fiir globale Gerechtigkeitspflichten tiberzeugend sind. Mit Martha
Nussbaums Fihigkeitenansatz wird im Weiteren auf einem kosmopo-
litischen Ansatz aufgebaut. Beziiglich der hier ebenfalls bedeutenden
Theorie John Rawls’ ist eine globale Erweiterung notwendig und
plausibel (vgl. Kap.2.4).

Ein Weg, um der oben angesprochenen Beliebigkeit etwas ent-
gegenzusetzen, ist die Entwicklung einer moglichst umfassenden
Theorie Nachhaltiger Entwicklung. Solch eine Theoriebildung schafft
eine normative Grundlage Nachhaltiger Entwicklung, die es ermog-
licht, den Wirkungsbereich von NE zu spezifizieren, nachhaltige von
weniger und nicht-nachhaltigen Zustidnden auf transparentem Weg
zu differenzieren und NE-Ansitze fiir die praktische Anwendung
zu operationalisieren (Schultz et al. 2008, 470—471). Eine Auswahl
an Ansatzen, die als NE-Theorie ausgearbeitet wurden, umreifSt
Kapitel 2.4.

Die Wahl sowie die konkrete Ausgestaltung eines NE-Ansatzes
hingen dabei davon ab, welches Konzept von >Natur< zugrunde gelegt
wird (Rink et al. 2004, 12). Das Naturverstandnis hdngt zudem
eng zusammen mit dem Gesellschaftsverstandnis und damit, wie
bzw. ob man Menschen in der Natur verordnet. Da das vertretene
Naturverstiandnis (und auch das Gesellschaftsverstindnis bzw. die
Einbettung der Menschen im Natur — Kultur-Spektrum) sowohl fiir
die Debatte um NE als auch in der Tierethik grofe Bedeutung hat, wird
in Kapitel 2.1 das hier vertretene Naturverstandnis ausgefiihrt. Fiir die
Tierethik ist es insofern relevant, als dass wildlebende Tiere (oftmals
auch undifferenziert alle nichtmenschlichen Tiere) >der Natur« zuge-
rechnet werden.

Im Anschluss an das Naturverstindnis gibt Kapitel 2.2 einen
Uberblick iiber die Unterscheidung starker, schwacher und interme-
didrer NE-Positionen — wofiir eine Konkretisierung dessen, was
>Natur< (nicht) ist, ebenfalls von Bedeutung ist — sowie der jeweils

32

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Annahrung an den Begriff der >Natur¢

zugrundeliegenden Argumente. Dieser Kenntnisstand erméglicht
eine Einordnung der jeweiligen Ansitze (Kap. 2.4) in stark, schwach
oder intermediar, eine Differenzierung, die beim Einbezug nicht-
menschlicher Tiere relevant ist. Kapitel 2.3 eroffnet einen kurzen
Einblick in die wichtigsten Leitlinien, welche in der NE-Debatte
héufig besprochen und als zentral fiir die Umsetzung Nachhaltiger
Entwicklung angesehen werden.

Die Bedeutung nichtmenschlicher Tiere in den jeweiligen Theo-
rien wird bereits bei der Darstellung in Kapitel 2.4 hervorgehoben.
Kapitel 3 fasst diese zusammen und zeigt die wenigen Stimmen auf,
die bisher schon fiir eine Inklusion nichtmenschlicher Tiere in NE-
Ansatze argumentieren. Welche Theorie Nachhaltiger Entwicklungin
dieser Arbeit als Grundlage dient, wird im Zwischenfazit I begriindet,
das auch die vorhergehenden Unterkapitel zusammenfassend resti-
miert.

2.1 Anndhrung an den Begriff der »Natur¢

Angelehnt an Dieter Rink et al. (2004, 14) wird hier von Naturver-
standnis gesprochen, wenn die wissenschaftliche, theoretische und
konzeptionelle Betrachtung von Natur gemeint ist. Abgegrenzt davon
werden die Begriffe Naturbild als lebensweltliche Vorstellungen von
Natur und Naturverhdltnis, wenn der praktische Umgang mit Natur
besprochen wird. Es existieren eine Vielzahl an Ansétzen zur Syste-
matisierung und Typologisierung von Perspektiven auf Natur, sowohl
aus historischer, soziologischer, naturwissenschaftlicher als auch phi-
losophisch-ethischer Perspektiven. Gemeinsam ist ihnen vor allem
die Schwierigkeit, >die Natur< und das Mensch-Natur-Verhaltnis zu
bestimmen (Molders et al. 2004, 174), auch, weil die Frage, inwie-
fern der Mensch eher ein Natur- oder ein Kulturwesen ist, auflerst
komplex ist (vgl. zu anthropologischen Annahmen hierzu Engels
2001b, 101-105). Es ist Monika Wachter (2004, 67) zuzustimmen,
dass »die Frage danach, wie eine intakte Natur beschaffen sein sollte,
[...] genauso unmoglich zu beantworten [ist], wie die nach einer
intakten Gesellschaft«. Selbst, wenn es dabei gar nicht um intakte
Natur gehen soll, sondern lediglich darum, was >die Natur< ausmacht,
so fallen die Antworten darauf so divers aus, wie auf die Frage, was
»die Gesellschaft< ausmache. Dadurch ist auch die Begriffs-Bedeutung
des >Natiirlichen< duflerst schwierig. Sie ist abhangig vom jeweili-

33

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

gen Naturverstdandnis (vgl. Valsangiacomo 1998, 251). Aufgrund der
Schwierigkeit, sich auf einen Naturbegriff festzulegen, kann die hier
vorgenommene Begriffsbestimmung lediglich eine unvollstindige
Anndherung sein. Diese Annédherung ist jedoch wichtig, da es »keine
triviale Frage [ist], welche >Natur< oder welche >Umwelt« eigentlich
den Gegenstand ethischer Reflexion bildet« (Potthast 2011, 292).

Das in der Arbeit vertretene Naturverstandnis befindet sich zwi-
schen einem aristotelischen und einem naturalistischen Verstiandnis
in Bezug auf die Kontextualisierung des Menschen in der Natur. Natur
im aristotelischen Verstandnis umfasst alles, was nicht vom Menschen
gemacht wurde und stellt den Gegenpol zur menschlichen Kultur
dar (Vgl. Rink et al. 2004, 13; ein solches Naturverstindnis wird
zum Beispiel vertreten von Krebs 1997, 344). Demgegentiber setzt
ein naturalistisches Naturverstindnis der Natur alles Ubernatiirliche
entgegen und zahlt auch Menschen und ihre Artefakte zur Natur (vgl.
Rink et al. 2004, 13).

Ich gehe davon aus, dass >Natur< einen graduellen Begriff darstellt
mit den duflersten Polen Wildnis (bestimmt als weitgehend unbeein-
flusst von menschlichen Eingriffen) auf der einen Seite und stark iiber-
formten menschlichen Kulturlandschaften auf der anderen Seite (vgl.
Ott 2010; Palmer 2010). Wildnis wird als natiirlicher angesehen als
Elemente, die vom Menschen stark beeinflusst oder generiert wurden
wie beispielsweise begradigte Flusslaufe, Weinberge, Reisterrassen
oder mitteleuropdische Heidegebiete. Letztere Landschaftselemente
sind dabei jedoch nicht automatisch der Nicht-Natur zuzurechnen.
Ein exkludierender Natur-Kultur-Dualismus ist nicht haltbar (Som-
mer 2015a, 134) und auch der Mensch selbst sollte nicht vollstiandig
losgelost von Natur betrachtet werden. In dhnlichem Maf, wie die
Frage hochkomplex ist, ob der Mensch eher ein Natur- oder ein Kul-
turwesen ist, ist auch die Frage nach der Natiirlichkeit nichtmenschli-
cher Tiere diffizil. Sind Wildtiere natiirlicher als domestizierte Tiere?
Sollten domestizierte Tiere als Natur- oder als Kulturwesen angese-
hen werden? Wie sind sogenannte Kulturfolger einzuordnen? Es ist
nicht Aufgabe dieser Arbeit, diese Fragen abschliefend und eindeutig
zu beantworten. Festzuhalten ist jedoch, dass es als falsch angesehen
wird, nichtmenschliche Tiere lediglich unter Natur zu subsumieren.
Als teilweise empfindungsfihige Individuen mit zum Teil hochkom-
plexen Sozialgefligen oder auch als stark von Menschen geformte
Lebewesen stellen sie ebenso wenig lediglich ein Element der Natur
dar, wie dies bei Menschen der Fall ist (vgl. Kap. 4.4).

34

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21 Anndhrung an den Begriff der >Natur¢

Hinsichtlich der Frage, wie die Natur aus einem ckologietheo-
retischen Verstandnis beschaffen ist, wird einem individualistischen
Verstindnis von Natur Vorrang gegeben, dieses jedoch mit ganz-
heitlichen Annahmen kombiniert. Ganzheitliche 6kologische Natur-
verstindnisse gehen davon aus, dass alles in >der Natur< bzw. alle
Elemente eines Okosystems hochgradig miteinander vernetzt sind
und die Gesamtheit eines Okosystems entsprechend mehr ist als die
Summe seiner Einzelkomponenten (Potthast 1999, 58). Okosysteme
sind nach dieser Perspektive sehr verletzlich und menschliche Ein-
griffe stellen eine Bedrohung mit zum Teil katastrophalen Konsequen-
zen dar (Widchter 2004, 40; 67).13 Gemaf individualistischen dkologi-
schen Naturverstandnissen ist eine derart intensive Vernetzung nicht
gegeben, sondern lassen sich gemeinsame Artenvorkommen statt auf
gegenseitige Angewiesenheit auf die gleichen Standortbedtirfnisse
der Arten und ihrer Individuen zuriickfithren. Lebensgemeinschaften
werden als eine mehr oder weniger zufillige Arten-Kombination in
einem bestimmten Raum angesehen (Piechocki 2015, 45). Natur bzw.
Okosysteme werden aufgefasst als sich kontinuierlich verindernd
und menschliche Eingriffe gelten nicht kategorisch als Bedrohung,
sondern als analog mit ohnehin auftretenden natiirlichen Storungen'#
(wie Uberflutungen, Eiswinter, Stiirme etc.), deren Ergebnis keine
Verwiistung ist, sondern ein funktionsfahiger Naturzustand. Eine
trefflich zusammengefasste Unterscheidung der beiden Perspektiven

gibt Reinhard Piechocki (2015, 45):

»Der individualistische Ansatz unterscheidet sich vom holistischen durch
drei Aspekte: a) einen Begriff von schutzwiirdiger Landschaft hat nur
der holistische, nicht aber der individualistische Ansatz; b) im Gegensatz
zum holistischen Ansatz gibt es beim individualistischen keine Zwecke
der Okosysteme »an sich«, weil es keine Funktionen der Arten fiir den
gesamten Organismus gibt. c) Funktionale Zwecke kénnen daher nurvon
aufen, d.h. durch die menschliche Gesellschaft gesetzt werden.«

In dieser Arbeit werden Okosysteme als dynamische Systeme aufge-
fasst, die sich haufigim Wandel befinden. Es wird davon ausgegangen,

13 Dieser Perspektive liegt ein aristotelisches Verstindnis von Natur zugrunde,
wonach Menschen kein Teil der Natur sind, sondernim Gegenteil eher eine Bedrohung
fiir dieselbe darstellen. Der Naturbegriff wird dabei synonym zum Okosystembegriff
verwendet, wie es in Bezug auf Nachhaltige Entwicklung beispielsweise auch im
berithmten Brundtland-Bericht der Fall ist (vgl. Rink et al. 2004, 18).

4 Fiir eine ausfiihrliche Diskussion des Storungsbegriffs in der Okologie vgl. Potthast
1999, 72ff.

35

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

dass ein statisches Okosystem-Verstindnis veraltet ist (vgl. Potthast
1999, 119; Dierks 20164, 175). Das ist relevant fiir Bewertungen von
Okosystem-Anderungen innerhalb der NE-Debatte, da nicht jede
Okosystem—Stérung als zwingend negative Abweichung von einem
positiven Gleichgewichtszustand gesehen wird.

Eine Sicht auf C)kosysteme als >Superorganismen, innerhalb
derer die Individuen vor allem zum Wohl des Ganzen beitragen,
wird in dieser Arbeit abgelehnt. Diese ist sowohl aus naturwissen-
schaftlichen Griinden als auch aus Griinden der Weltanschauung
nicht haltbar!® und wire nicht im Einklang mit der hier vertretenen
Tierethik-Position. Dennoch sollte nicht iibersehen werden, dass
komplexe Vernetzungen von Arten in Form von zum Beispiel Symbio-
sen bestehen und die Zusammenhéange innerhalb von Okosystemen
teilweise so komplex sind, dass 6kologische Forschung sie nicht zur
Ganze durchdrungen hat.'®

Die Ereignisse, die sich in der Natur ohne menschliche Einmi-
schung abspielen, werden aus ethischer Perspektive (auch) in die-
ser Arbeit als neutral gewertet. Natur wird weder normativ zum
Sollens-Zustand erhoben, noch wird davon ausgegangen, dass Vor-
kommnisse, die, sofern sie die Handlung eines moral agents wiren,
negativ bewertet werden wiirden, zur Verpflichtung fiihren, etwas
gegen sie zu tun. Es kann Griinde geben, in die Natur einzugreifen,
um Ereignisse zu verhindern, die Menschen als negativ bewerten.
Dies ist aber im jeweiligen Einzelfall kontextsensitiv zu untersuchen.
Hierbei muss klar beleuchtet werden, wer aus welchen Griinden fiir
diesen Eingriff pladiert. Ein >policing nature< wird nicht verdammt,
aber genauso wenig als Pflicht fiir moralisch handlungsfahige Men-
schen angesehen.”

15 Zum Zusammenhang von Weltanschauung und 6kologischem Verstindnis vgl.
Piechocki 2015, 44—46; Potthast 1999, 57 und Wachter 2004, 43-44.

16 Auch halte ich das iiberwiegend naturschutzpolitische Argument fiir bedeutend,
dass ein (zu) individualistisches Okosystemversténdnis dazu fithren kann, menschli-
che Zerstorung zu leichtfertig hinzunehmen. Auch wenn Okosystem-Storungen auf
natiirliche Weise in Form von Uberflutungen, Stiirmen und anderen sogenannten
Naturkatastrophen schon immer Einfluss auf Okosysteme hatten, sind diese anders
zu bewerten als die durch menschliche Handlungen herbeigefiihrten Stérungen,
da Menschen fiir ihre Handlungen moralisch zur Rechtfertigung gezogen werden
konnen, ein Sturm nicht. Naturschutzpolitische Argumente werden an dieser Stelle
jedoch hintenangestellt, da dabei auch stark Naturbild und Naturverhdltnis diskutiert
werden, an gegebener Stelle jedoch auf Naturverstindnis fokussiert wird.

36

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit

Was fiir ein Verstandnis von >Natur< angenommen wird, hat auch
Einfluss darauf, ob innerhalb der NE-Debatte eine Position starker
oder schwacher NE vertreten wird. Die Unterschiede dieser Positionen
sowie ihre zugrundeliegenden Annahmen zur >Natur< behandelt das
néchste Kapitel.

2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit

Die Konzepte (sehr) starker und schwacher NE!® differieren in erster
Linie in Bezug auf die Frage nach der Substituierbarkeit nattirlicher
wie auch anderer Ressourcen und Bestande. Dies beinhaltet fiir die
theoretische Untermauerung von NE zum Teil grofle Unterschiede.
Bei einer Auseinandersetzung mit der Frage nach einer (un)mogli-
chen vollstindigen Substituierbarkeit muss jedoch bedacht werden,
dass eine intensive Auseinandersetzung damit auf eine theoretische,
ethisch-philosophische Auseinandersetzung hindeutet. Die Frage
nach vollstandiger Substituierbarkeit kann durchaus mit den in der
Philosophie oft bemiihten life boat cases verglichen werden.”” Sie
weisen einen hohen Abstraktionsgrad auf und sind vor allem in
Positionen starker Nachhaltiger Entwicklung dominant.?°

17" Die Thematik des policing nature wird unter anderem in der Umweltethik intensiv
diskutiert. Fiir weiterfithrende Literatur zur Debatte in Bezug auf das Leiden wilder
Tiere vgl. Cowen 2003; Horta 2010; Kirkwood/Sainsbury 1996; MacClellan 2012.
Die Frage, ab wann ein Naturereignis ohne menschlichen Einfluss stattfindet, ist in
Zeiten des anthropogen verursachten Klimawandels und der Schadstoffeintrage in
beispielsweise die Weltmeere eine duflerst schwierige. Der Versuch einer Antwort
wird hier nicht unternommen. Fiir die Arbeit relevant ist, dass eine Differenzierung
zwischen Naturereignissen und menschlichen Handlungen gemacht wird und nicht
davon ausgegangen wird, dass Menschen durch ihren ubiquitdren Einfluss fiir jedes in
der Natur auftretende Ereignis Verantwortung tragen.

18 Nach der Aufteilung von Kerry Turner (1993) besteht zusitzlich die Form sehr
schwacher Nachhaltiger Entwicklung. Da sich sehr schwache NE lediglich am kon-
tinuierlichen Wachstum des Brutto-Sozial-Produktes (BSP; zunehmend auch als
BIP, Brutto-Inlands-Produkt, bezeichnet) orientiert, ergibt es jedoch keinen Sinn,
bei einer solchen Position von Nachhaltiger Entwicklung zu sprechen, weswegen
sie im Weiteren auflen vor bleibt. Das BSP ist eine 6konomische Messgrofie, die
ausschliefSlich wirtschaftliche Aktivitdten misst und anhand derer keine Aussage
zur gesellschaftlichen Wohlfahrt getroffen werden kann, wenn das Verstindnis von
Wohlfahrt tiber rein 6konomische Faktoren hinausgeht.

19 Vielen Dank an Thomas Potthast fiir diese Anregung.

37

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

Im Hinblick auf Substituierbarkeit muss zudem unterschieden
werden zwischen der Frage danach, ob sie grundsitzlich moglich
wire und ob sie — sollte sie moglich sein — gewiinscht ist bzw. sein
sollte. Diese Differenzierung zwischen empirischer und normativer
Substituierbarkeitsfrage wird trotz bedeutender Implikationen im
Diskurs oftmals nicht deutlich gemacht.

Da ein grundlegender Kenntnisstand iiber die Differenzen
schwacher, (sehr) starker und intermediirer NE-Positionen eine Ein-
ordnung der jeweiligen Ansitze ermoglicht, und diese Unterschei-
dungin der NE-Literatur eine gewisse Prominenz erreicht hat, werden
die verschiedenen Positionen hier kurz umrissen. Dieser Uberblick
hilft zudem zu einem besseren Verstandnis, auf welchen theoretischen
Annahmen die einzelnen Positionen aufbauen und welche fiir einen
Einbezug nichtmenschlicher Tiere am fruchtbarsten sind.

Die Position schwacher Nachhaltiger Entwicklung wird geleitet
von der Annahme, dass nattirliche Ressourcen bzw. die nutzbaren
Teile der Biosphare vollstandig durch >Human<- und Sach-Bestiande
ersetzt werden konnen. Zentral ist hier das Substitutionsprinzip,
welches gekennzeichnet ist durch die Gleichrangigkeit der einzelnen
Bestande in Bezug auf ihre Fihigkeit zur Nutzenmaximierung bzw.
Steigerung der Gesamtwohlfahrt.?!’ Gemafl schwacher NE ist ein
System nachhaltig, solange der Gesamtbestand konstant bleibt oder
wichst (Steurer 2001, 551). Der nutzbare Teil der Biosphére kann ent-
sprechend abgebaut werden, solange er durch eine andere Bestands-
Form substituiert wird. Der durchschnittliche Nutzen zukiinftiger
Generationen soll dem heutigen Durchschnittsnutzen entsprechen
(oder gegebenenfalls ansteigen), damit von NE gesprochen werden
kann. Durch welche Art von Bestand dieser Nutzen gestiftet wird,
ist irrelevant, solange die Nutzensumme gleich bleibt und die Substi-
tution eines Bestandes durch einen anderen zur Maximierung des
gesellschaftlichen Wohlergehens fiihrt. Positionen, die bestimmte

20 Das deckt sich mit der Beobachtung, dass viele Positionen starker NE philoso-
phisch ausgerichtet sind, wohingegen die meisten Positionen schwacher NE in der
Okonomie zu verorten sind und intermedidre Ansitze verstirkt aus praxisnahen
Bereichen stammen.

21 Vertreter_innen der schwachen NE lassen sich hdufig in der utilitaristischen
Theorie und/oder Okonomik verorten, da sich der Ansatz gut in neoklassische
Wachstumstheorien integrieren ldsst und der Fokus auf Nutzenmaximierung auch
im Utilitarismus zentral ist. Fiir die 6konomischen Grundlagen, auf die Positionen
schwacher NE aufbauen, vgl. Ott/ Déring 2011, 108-145.

38

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit

Formen von Naturbestianden erhalten wollen und Grenzen der Sub-
stituierbarkeit sehen, gelten bereits als vermittelnde Positionen. Posi-
tionen der schwachen NE wohnt ein gewisser Technikoptimismus
inne. Es wird davon ausgegangen, dass technische Innovationen es
immer weiter ermoglichen, natiirliche Kreisldufe und Ressourcen
zu ersetzen.

Als Antwort auf die Frage, wieviel von welchen (natiirlichen
wie kiinstlichen) Bestinden zukiinftigen Generationen hinterlassen
werden soll, gilt: das intergenerationelle Vermachtnis sollte die
Form eines konstanten Gesamtbestands an Kapitalien haben, es wird
konzeptualisiert als »non-declining utility over time« (Schultz et
al. 2008).

Vertreter_innen schwacher NE, wie zum Beispiel David Pearce
(1991), argumentieren anthropozentrisch. Theoretisch wére es denk-
bar, schwache NE mit einer physiozentrischen Position in Einklang
zu bringen.??

»Man kann durchaus die Position vertreten, dass zwar alles Natiir-
liche, das fiir den Menschen irgendwie niitzlich ist, durch Artefakte
technisch substituiert werden kann, dass aber diese Substitution auf-
grund des Selbstwertes des zu Substituierenden moralisch unerlaubt sei.
Man kénnte dann zwar substituieren, diirfte aber nicht.« (Ott/Ddéring
2011,113)

In der Theorie konnen auch Positionen schwacher NE nichtmensch-
liche Tiere einbeziehen. Diese werden hier bisweilen unter Natur
subsumiert und gelten damit als vollstindig substituierbar. Menschen

22 In der Umweltethik werden diejenigen als physiozentrische Positionen bezeichnet,
in denen davon ausgegangen wird, dass nicht lediglich Menschen ein moralischer
Selbstwert zukommen sollte. Hierzu zahlen tierethische Positionen wie Sentientis-
mus (alle empfindungsfihigen Lebewesen haben einen moralischen Selbstwert),
Biozentrik (alle Lebewesen haben einen moralischen Selbstwert), Holismus (alles,
das existiert, hat moralischen Selbstwert) und Okozentrik (C)kosysteme, Arten und
Prozesse wie die Evolution haben moralischen Selbstwert). Mit Selbstwert ist ein
Wert gemeint, den jemand oder etwas an sich besitzt und der nicht daher riihrt,
dass er_sie oder es anderen irgendeine Form von Nutzen stiftet oder zu anderen in
irgendeiner Art von Beziehung steht (vgl. Bossert/Schlegel 2022). Selbstwert wird
differenziert vom Begriff des Eigenwerts, der einem Objekt zukommt, wenn es wegen
bestimmter ihm innewohender Charakteristika wertgeschatzt wird. In der Literatur
findet sich eine uneinheitliche Verwendung der Begriffe. Martin Gorke beispielsweise
verwendet in Eigenwert der Natur (2010) den Begriff Eigenwert fiir das hier vertretene
Verstidndnis von Selbstwert. Fiir eine kritische Kommentierung der Differenzierung
zwischen Selbst- und Eigenwert vgl. Engels 2001a, 71-72.

39

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

kommt ein Selbstwert zu, sie gelten nicht als substituierbar. Werden
nichtmenschliche Tiere zusatzlich zu Menschen in die Gemeinschaft
der moralisch Berticksichtigungswiirdigen aufgenommen, kann argu-
mentiert werden, dass sie nicht einfach substituierbar sind wie zum
Beispiel natiirliche Ressourcen. Es sind mir jedoch keine Autor_innen
bekannt, die eine Position schwacher NE vertreten und gleichzei-
tig nichtmenschliche Tiere als nicht-substituierbare Mitglieder der
Moralgemeinschaft auffassen. Mehr konzeptionelle Offenheit fiir den
Einbezug nichtmenschlicher Tiere bieten starke und sehr starke NE-
Positionen.

Positionen starker Nachhaltiger Entwicklung suchen, ausgehend
von der Annahme von Grenzen der Biosphdren-Inanspruchnahme,
nach einem vertretbaren Ausmaf$ fiir ressourcenbasierte 6konomi-
sche Produktionsprozesse. Hervorgehoben wird der starke Konnex
okonomischer und anderer gesellschaftlicher Systeme mit den Oko-
systemen sowie die Abhangigkeit von Technikentwicklung etc. von
natiirlichen Ressourcen. Es wird ein enger Zusammenhang zwischen
funktionierenden Gesellschaften und funktionierenden Okosystemen
mit ihren Leistungen (Ecosystem Services; vgl. Armsworth et al. 2007;
Chaudhary et al. 2015; zur ethischen Bewertung vgl. Jax et al. 2013)?3
angenommen. Entsprechend wird nicht wie in der schwachen NE von
einer vollstindigen Substituierbarkeit von natiirlichen Ressourcen
und funktionierenden Okosystemen durch andere Bestinde ausge-
gangen, sondern von einer grofflachigen (aber nicht vollstindigen)
Komplementaritat zwischen Naturbestinden und Sachbestanden.

Der Gesamtbestand an (nutzbarer) Natur sollte konstant gehal-
ten werden und ist nicht durch kiinstlich Generiertes oder durch
Wissensbestande substituierbar (sogenannte Constant Natural Capi-
tal Rule). Innerhalb der verschiedenen Formen von Naturbestinden
kann jedoch in einem gewissen Maf substituiert werden (Ott/Doring
2011, 181).

Fiir die Constant Natural Capital Rule konnen neben instru-
mentellen Wert-Argumenten auch euddmonistische umweltethi-
sche Argumente oder tierethische Habitatschutzargumente sprechen
(ebd., 151). Die Komplementarititsthese bezieht sich lediglich auf
instrumentelle Werte der Natur, die in dkonomischen Produktions-
prozessen eine Rolle spielen. Sie stellen jedoch nur eine Wertkategorie

23 Fiir die internationale Klassifizierung von Okosystemleistungen vgl. www.cices.eu
(zuletzt gepriift am 28.02.2022.).

40

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.cices.eu
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.cices.eu

2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit

neben vielen dar. Die Annahme, dass sich Naturbestinde nicht in
groflem Umfang durch kiinstliche Elemente substituieren lassen, lasst
sich ebenso aus Selbstwerten und eudamonistischen Werten ableiten.

Vertreter_innen starker NE argumentieren tiberwiegend anthro-
pozentrisch. Sie fithren dabei Griinde an, weshalb natiirliche Ressour-
cenund Okosysteme flir Menschen konstant erhalten werden sollten.
Diese Position ldsst sich jedoch iiberzeugend mit physiozentrischen
Ansitzen verbinden, da ausreichend Begriindungsflache gegeben ist,
um aus sentientistischer Perspektive fiir eine Umsetzung der Constant
Natural Capital Rule zu argumentieren, wie es beispielsweise Ott und
Déring (2011) stellenweise unternehmen. Eine solche Argumentation
ist auch aus biozentrischer oder holistischer Sichtweise denkbar. Je
mehr Entitdten allerdings ein Selbstwert zugeschrieben wird, desto
wahrscheinlicher ist es, dass eine sehr starke NE vertreten wird.

In Positionen sehr starker Nachhaltiger Entwicklung wird iiber-
haupt keine Moglichkeit zur Substitution zwischen Naturbestanden
und anderen Bestinden als gegeben angesehen.?* Begriindet wird
das hdufig normativ mit einem Selbstwert aller Lebewesen (Bio-
zentrik) oder aller Entitdten (Holismus)?® oder aber mit empirisch-
okologischen Argumenten wie einer vollstindigen Komplementaritait
zwischen funktionierenden Okosystemen und ihren natiirlichen Res-
sourcen und anderen Bestanden.

Vertreter_innen sehr starker NE wie zum Beispiel Livia Boscar-
din (2017), stellen die 6kologische Komponente der NE iiber andere
Dimensionen wie sozio-6konomische, da die Biosphare Grundlage
allen existierenden Lebens auf dem Planeten und somit aller Gesell-
schaften darstelle. Ein solcher Fokus auf die Okologie wird auch
fiir die starke NE hdufig proklamiert, wobei meist der Vorwurf mit-

24 Die Literatur hierzu ist uneinheitlich. Des Ofteren wird die starke NE als Ansatz
dargestellt, der von einer vollstindigen Komplementaritit ausgeht (zum Beispiel
bei Steurer 2001; Tremmel 2012). Sehr starke NE wird in diesen Ausfiihrungen
meist auflen vorgelassen. Positionen starker NE gehen nach dem hier vertretenen
Verstandnis jedoch nicht von einer vollstaindigen Komplementaritit aus, sondern
einer weitgehenden. Es lassen sich in ihnen iiberzeugende Griinde fiir Substitutions-
moglichkeiten benennen. Ansitze, die iiberhaupt Substitutionsmoglichkeiten von
Naturbestinden annehmen, wenn auch geringe, werden oftmals bereits als interme-
didre Position klassifiziert. Diese Klassifizierung wird den Positionen starker NE
jedoch nicht gerecht, die solche Substitutionsméoglichkeiten differenziert nach der
Uberzeugungskraft zugrundeliegender Argumente akzeptieren oder ablehnen.

25 Fiir die ethischen Begriindungsweisen, die Biozentrik und Holismus zugrunde
liegen, vgl. Engels 2016 und Dierks 2016b.

41

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

schwingt, die anderen Komponenten von NE zu vernachldssigen. Je
nach Ausrichtung des Ansatzes kann dieser Vorwurf zuriickgewiesen
werden. So kann in einer Position starker NE durchaus kohérent
daflir argumentiert werden, dass im Konfliktfall bestimmte soziale
Errungenschaften vorrangig vor bestimmten nattirlichen Ressourcen
erhalten und weiter ausgebaut werden sollten, beispielsweise wenn
die sozialen Errungenschaften fiir das Funktionieren einer Gesell-
schaft konstitutiv sind und die natiirlichen Ressourcen empirisch
belegt in gewissem Umfang durch technische substituiert werden
konnen. Ob dieser Vorwurf fiir die starke NE zutrifft oder nicht,
ist entsprechend von der Argumentationsausrichtung der jeweiligen
Autor_innen abhangig.

Positionen intermedidrer bzw. vermittelnder Nachhaltiger Ent-
wicklung verbinden Aspekte der schwachen und starken NE. Gemif3
diesen Positionen sind Sachbestinde, natiirliche Ressourcen und
okonomisch verwertbare Okosystemleistungen teilweise substituier-
bar und teilweise komplementar. »Diese vermittelnden Konzepte
wenden sich gegen Pauschalisierungen und plddieren fiir eine empiri-
sche Priifung im Einzelfall anhand unterschiedlicher Maf3stabe und
Ziele.« (Ott/Déring 2011, 155) Substitutionen gelten als zuldssig,
solange das sogenannte »kritische Naturkapital« nicht angegriffen
wird. Als »kritisches Naturkapital« wird der Teil derselben angesehen,
der fiir menschliche Wohlfahrt und funktionierende menschliche
Gesellschaften essentiell ist, wie die globalen Stoffkreisldufe und
wichtigsten Okosystemfunktionen. Dieser Teil ist fiir Vertreter_innen
intermedidrer Positionen, wie zum Beispiel Armin Grunwald und
Jiirgen Kopfmiiller (2012), nicht substituierbar, unabhéngig von der
Menge anderer Bestinde (Schultz et al. 2008, 469).

Da ein zwar naher zu bestimmender, aber nicht unerheblicher
Teil der Biosphére gemafl dieser Positionen als substituierbar gilt,
argumentieren Vertreter_innen eher aus anthropozentrischer Per-
spektive als aus physiozentrischer. Aus physiozentrischer Sicht ist
es nicht erlaubt, dass ein erheblicher Teil der Naturbestande substi-
tuierbar ist, da bestimmten Elementen der Biosphére entweder ein
moralischer Selbstwert zukommt oder selbstwerthaften Individuen
als Lebensgrundlage dient. Wie bei der schwachen NE ist es zwar
theoretisch moglich, dass Physiozentriker_innen einen intermedia-
ren Ansatz vertreten, entsprechende Autor_innen sind mir jedoch
nicht bekannt.

42

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit

Zur Veranschaulichung der Differenzen innerhalb der einzelnen
NE-Positionen dient die folgende Uberblicks-Tabelle (Abbildung 1).
Sie zeigt auch, welche Positionen fiir den Einbezug nichtmenschlicher
Tiere leichter zuginglich sind als andere. Welche Position entspre-
chend in dieser Arbeit favorisiert wird, fithrt der darauffolgende
Abschnitt dieses Unterkapitels aus.

Intermedidre NE-
Positionen

* Naturbestand vollstandig

Anthropozentrisch

substituierbar

Die konventionelle
Kosten-Nutzen-Analyse

findet Anwendung bzgl.

der Nutzung des
Naturbestands

Vertreter_innen zum
Beispiel Pearce 1991

(Schwach)
oOkorelational-
anthropozentrisch
Naturbestand teilweise
substituierbar,
teilweise
komplementar (dann
sog. ,kritisches
Naturkapital”)

Eine 6kologisch
erweiterte Kosten-
Nutzen-Analyse findet
Anwendung bzgl. der
Nutzung des

* (Stark) okorelational-
anthropo-

zentrisch, wenige
physiozentrische Ansatze
Naturbestand
lberwiegend
komplementar zu
anderem Kapital,
Substitution innerhalb
der Bestande des
Naturbestands moglich
Anwendung der
okologischen Kosten-
Nutzen-Analyse bzgl. der
Nutzung des

Physiozentrisch

Naturbestand vollstandig
komplementar zu
anderen Bestanden, auch
innerhalb der Bestande
des Naturbestands
Substitution
ausgeschlossen

Kontra Kosten-Nutzen-
Analyse bzgl. der
Nutzung des
Naturbestands

Vertreter_innen zum

Naturbestands

. eSS e GEs Beispiel Boscardin 2017
Vertreter_innen zum eingeschrankt
Beispiel Grunwald/ * Vertreter_innen zum

Kopfmiiller 2012 Beispiel Ott/Déring 2011

Abbildung 1: Vergleich der NE-Positionen (eigene Darstellung, modifiziert nach
Steurer 2001)

Abschliefend zum Uberblick {iber die Differenzierung in schwache,
(sehr) starke und intermediire NE werden wichtige Argumente darauf
hin bewertet, wie {iberzeugend sie sind, um daraus zu folgern, welche
der Positionen insgesamt als die vorziehungswiirdigste erscheint.

Ein wichtiger Kritikpunkt an der schwachen NE und dem Einrau-
men zu grofler Substitutionsmoglichkeiten in der intermedidren ist,
dass es — in Anbetracht der moglichen Folgen versagender Okosys—
temfunktionen — viel zu riskant ist, auf die Eventualitat technischer
Substitute fiir all die vielfdltigen Okosystemfunktionen zu vertrauen.
Die Multifunktionalitat 6kologischer Systeme erschwert eine techni-
sche Substitution und spricht gegen Substitutionsversuche. Gegen
intermediare Positionen lassen sich zudem Bedenken dufiern im Hin-
blick auf die Moglichkeit, kritische Naturbestinde von unkritischen
zweifelsfrei zu differenzieren und somit in der komplexen Interdepen-
denz 6kosystemarer Gefiige eine Grenze zwischen Notwendigem und
Uberfliissigem zu ziehen.

43

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

Gegen die sehr starke NE ldsst sich anbringen, dass die Annahme
einer vollstindigen Nicht-Substituierbarkeit von Naturbestinden
nicht notwendig und nicht sinnvoll ist. So ist es denkbar, dass
bestimmte nattirliche Ressourcen durch kiinstlich generierte ersetzt
werden konnen und zugleich weder tierethische noch euddmonisti-
sche oder andere Argumente dafiir sprechen, sie zwingend zu erhal-
ten. Von einer faktischen und normativen Nicht-Substituierbarkeit
alles Natiirlichen auszugehen, erscheint dogmatisch. Dogmatismen
gilt es duflerst kritisch zu betrachten und intensiv zu reflektieren,
da wenige bis keine Annahmen als unverdnderlich wahr angesehen
werden sollten (vgl. Chalmers 2007, 71, 96).

Ein bedeutendes Argument fiir die starke und sehr starke NE
ist zum einen die Tatsache, dass es nicht ausschliellich darum gehen
sollte, was substituiert werden kann, sondern immer auch darum, was
substituiert werden darf. Die tieferen Wertfragen, die hinter dieser
Problematik stecken, diirfen nicht aus der Debatte um Nachhaltige
Entwicklung ausgelagert werden, sie sind diesen immanent und
missen explizit behandelt werden (vgl. Ott/ Déring 2011, 151-152).

Zum anderen sind die starke NE und sehr starke NE offen(er)
fiir eine tierethische Erweiterung. Zwar sprechen auch aus einer aus-
schlieBSlich anthropozentrischen Perspektive die Argumente fiir starke
NE, da Naturbestande aus den vielschichtigen Griinden, die im nachs-
ten Abschnitt umrissen werden, fiir gegenwirtige und zukiinftige
Menschen erhalten werden sollten. Fiir eine Inklusion empfindungs-
fahiger nichtmenschlicher Tiere ist die konzeptionelle Offenheit fiir
deren Beachtung aber selbstverstandlich grundlegend. Es kann eine
Argumentationslinie ausgebaut werden, so dass in der Theorie auch
Positionen schwacher NE nichtmenschliche Tiere einbeziehen konnen
(vgl. oben). Ich mochte hier folglich nicht behaupten, dass es die
Positionen schwacher, und auch intermediarer, NE in der Theorie
nicht zulassen, tierethisch erweitert zu werden. Die Tatsache, dass
in bestehenden Ansitzen ausschlieflich starke (und sehr starke)
NE-Positionen iiber den Anthropozentrismus hinausgehen, spricht
jedoch dafiir, dass der konomische Hintergrund schwacher NE wenig
Raum fiir eine solche Erweiterung um nichtmenschliche Tiere lasst.

Auch fiihrt die Ungewissheit beziiglich der Priferenzen zukiinf-
tiger Generationen dazu, dass es ethisch angemessener scheint, mehr
der momentan noch existierenden >Bestédnde« der Biosphare zu erhal-
ten als weniger. Dadurch bleibt zukiinftig lebenden Individuen eine
grofiere Wahlfreiheit hinsichtlich dessen, welche ihrer Priferenzen

44

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3 Leitlinien Nachhaltiger Entwicklung

erfiillbar sind. Des Weiteren sprechen iiberzeugende Argumente
dafiir, bei bestehender Ungewissheit das Vorsorgeprinzip anzuwenden
(vgl. dazu Cranor 2004). Dieses Prinzip bezieht sich nicht ausschlief-
lich auf die Ungewissheit beziiglich der Priferenzen zukiinftiger
Generationen, sondern auch auf die Ungewissheit hinsichtlich der
Moglichkeiten technischer Substituierung natiirlicher Kreislaufe und
Ressourcen (Vgl. Ott/Déring 2011, 168). Dies entspricht in Teilen
dem Argument, welches bereits gegen die schwache NE genannt
wurde. Hinzu kommen die Kritikpunkte am Paradigma eines bestan-
dig weiterzufithrenden Wirtschaftswachstums (Vgl. Paech 2019;
2012), welche die Vorzugswiirdigkeit der intermedidren, starken und
sehr starken NE gegeniiber der schwachen NE untermauern. Die-
ses hiufig kritisierte Paradigma liegt der neoklassischen Okonomie
zugrunde, welche wiederum die Grundlagen schwacher NE stellt.

Die schwache NE hat entsprechend eine geringe Uberzeugungs-
kraft. Mit der starken NE geht einerseits die oben benannte Dogmatis-
mus-Gefahr einher. Andererseits ist die Annahme einer vollstandigen
Komplementaritdt von Naturbestinden und Sachbestinden - als
anderes Extrem zur schwachen NE — ebenso keinesfalls {iberzeugend.
Als iiberzeugendste Ansitze ergeben sich die intermedidren und
starken NE-Positionen, welche weder von einer vollstandigen Substi-
tuierbarkeit, noch einer vollstandigen Komplementaritit ausgehen,
sondern vermittelnde Positionen darstellen.

2.3 Leitlinien Nachhaltiger Entwicklung

Die eben aufgeworfenen Fragen nach mdoglicher Substituierbarkeit
von Naturbestdnden verweisen auf die Herausforderung, festzulegen,
wie gerechte intra- und intergenerationelle Verteilung verschiedener
Bestiande aussehen kann. Um mit dieser Herausforderung umzu-
gehen, sollen unter anderem gewisse Leitlinien eine Orientierung
bieten.?® Haufig werden dabei in der NE-Debatte die Trias Effizienz,
Suffizienz und Resilienz als wichtigste Leitlinien aufgefiihrt. Neben
diesen drei wird auch Konsistenz oftmals als Leitlinie genannt.

Mit Umsetzung der Leitlinie Effizienz wird danach gestrebt,
durch den Einsatz derselben Menge natiirlicher Ressourcen und Oko-

26 Das Unterkapitel 2.3 baut auf einem Ausschnitt aus einem mit den Kolleg_innen
Simon Meisch und Lieske Voget-Kleschin gemeinsam erarbeiteten Beitrag auf
(Meisch et al. 2020).

45

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

systemleistungen eine grofiere Menge an gewiinschten Ergebnissen
(in der Regel Giiter) zu produzieren bzw. die am heutigen Maf3stab
gemessene gleiche Menge an Giitern unter Einsatz einer geringeren
Menge natiirlicher Ressourcen und Okosystemleistungen Zu erzeu-
gen. Das Verhiltnis von eingesetzten Ressourcen und Okosystem-
leistungen zu Ergebnissen soll folglich im Sinne der NE verbessert
werden (Linz 2004, 8).

Die Leitlinie Suffizienz steht fiir Bemithungen um Lebensstile
mit nachhaltigerer Wirkung. Welche Lebensstile aus welchen Griin-
den als nachhaltiger gelten konnen, ist Frage einer kontroversen
Diskussion. Viele Forschungsarbeiten zur Suffizienz sind sich aller-
dings einig dariiber, dass Suffizienz sich nicht allein auf individuelles
(Nicht-)Handeln im Privaten beziehen kann, sondern dass Suffizienz
»auch oder sogar genuin politische Entscheidungen braucht und als
Grundlage einer gesamtgesellschaftlichen Entwicklung dienen kann
und soll« (Meisch et al. 2020, 13). Mit diesem Verstandnis fragt Suffi-
zienz ebenso danach, »wie das dominierende Wohlstandsverstandnis,
das eng an materielle Giiter gekntipft ist, modifiziert werden kann,
damit Gesellschaften einen Weg einschlagen (konnen), der schonend
und vorausschauend mit Lebensgrundlagen umgeht« (ebd., 13).

Durch den Einbezug der Leitlinie Resilienz in eine NE-Transfor-
mation soll eine Qualitdts-Verbesserung der natiirlichen Umwelt
erzielt werden, wobei hier vor allem auf die Aspekte der natiirlichen
Umwelt abgezielt werden, die Menschen zu Gute kommen und von
(irgendeinem) Nutzen sind. Klassischerweise wird zur Anwendung
dieser Leitlinie gefordert, Ressourcen aus einem Okosystem nur
soweit zu entnehmen bzw. das System zu Nutzungszwecken nur
soweit zu modifizieren, wie das System sich von alleine wieder
serholen< kann.

Konsistenz zielt in diesem Zusammenhang auf ein mdglichst
>harmonisches< Zusammenspiel von Natur und Technik ab. Mensch-
liche Produktionsprozesse sollen so gestaltet werden, dass negative
Folgen fiir die natiirliche Umwelt vermieden oder zumindest redu-
ziert werden. Die Entwicklung neuer, nachhaltigerer Methoden der
Warenproduktion gelten als erstrebenswert, sodass Technik keine
bzw. moglichst geringe Auswirkungen auf die natiirliche Umwelt
hat. »Industrielle Stoffwechselprozesse diirfen die natiirlichen nicht
storen. Beide sollen einander moglichst ergidnzen oder gar verstar-
ken. Sofern das nicht mdéglich ist, sollen Natur schiddigende Stoffe

46

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

storsicher in einem eigenen technischen Umlauf gefiihrt oder [...]
ausgemustert werden.« (Linz 2004, 9).

Zwischen den Leitlinien Effizienz und Suffizienz besteht ein
enger Zusammenhang. Effizienzmafinahmen versprechen nur in
Zusammenhang mit Suffizienzmafnahmen Erfolg (vgl. Linz 2004;
Ott/Déring 2011; Scherhorn 2008). Dies ist unter anderem auf
sogenannte Rebound-Effekte zurtickzufiihren.”” Um diese Effekte zu
reduzieren, miissen Menschen aufhoren, immer mehr zu konsumie-
ren, also der Forderung nach Suffizienz nachkommen (vgl. dazu
ausfiithrlich Meisch et al. 2018).

Die Leitlinien dienen als »zentrale Orientierungen« (Linz 2004,
7) dafiir, ob Handlungen, Gesellschaftsentwicklungen, Mafnahmen
etc. als fiir eine NE-Transformation forderlich (wenn sie den Leitlinien
entsprechen bzw. sie umsetzen) oder hinderlich (wenn sie kontrar zu
den Leitlinien stehen) angesehen werden konnen.

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

Ziel dieser Arbeit ist es, Schritt fiir Schritt eine tierethische NE-Theo-
rie auszuarbeiten. Daher ist die Untersuchung bestehender ethisch-
philosophischer NE-Ansétze, welche die normativen Grundlagen
explizit benennen und vertiefen, notwendig und zielfithrend. Obwohl
es eine untiberschaubare Fiille an wissenschaftlichen Arbeiten zur
Nachhaltigen Entwicklung gibt, sind Ansatze, die sich explizit mit
den ethischen Grundlagen derselben auseinandersetzen bzw. solche
entwickeln, eher selten. Ein exemplarischer Teil dieser Ansitze wird
im folgenden Unterkapitel beleuchtet: die Theorie starker Nachhal-
tigkeit von Konrad Ott und Ralf Déring (2011), die Theorie der
Generationengerechtigkeit von Jorg Tremmel (2012), der sogenannte
HGF-Ansatz von unter anderem Jiirgen Kopfmdiller (2001), die Per-

27 »Der Begriff Rebound-Effekt beschreibt, dass eine durch Effizienz erreichte Einspa-
rung des Ressourcenverbrauchs, der fiir die Produktion eines Gutes bendtigt wird,
durch einen Mehrkonsum dieses Gutes aufgezehrt wird (Santarius 2014). Typische
Beispiele sind, dass Automotoren immer effizienter, die Autos aber gleichzeitig
wesentlich grofler und schwerer geworden sind, so dass der Benzinverbrauch pro
Personenkilometer nicht gesunken ist (Proﬁjt 2018; kritisch dagegen Becker 2019),
oder dass der Energieverbrauch fiir die Heizung von Rdumen (zum Beispiel in privaten
Wohnungen) gesunken ist, die Rdume jedoch gleichzeitig auf eine hohere Temperatur
geheizt werden (De Haan et al. 2015).« (Meisch et al. 2020, 14).

47

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

spektive auf intra-und intergenerationelle Gerechtigkeit von Felix
Ekardt (2005) sowie der Vorschlag einer Nachhaltigkeitsethik von
Christian Becker (2012).28

Da — wie zu zeigen ist — die Theorie starker Nachhaltigkeit
von Ott und Doring fiir das hier vertretene tierethische Unterfangen
eine geeignete Grundlage darstellt, beschrankt sich die Darstellung
darauf, ihren Ansatz detaillierter auszufithren und die anderen ledig-
lich zu umreifien. Damit soll nicht die Rolle anderer Ethik-Ansétze
Nachhaltiger Entwicklung unterbewertet werden. Gerade auf Grund
der Raritdt sind gute normative Grundlagenevaluierungen von NE
bedeutend. Eine detaillierte Ausfiihrung all dieser Ansitze wire hier
aber nicht zielfiihrend.

Jorg Tremmel befasst sich in seinem Buch Eine Theorie der
Generationengerechtigkeit (2012) mit den Fragen, ob eine Generation
den nachfolgenden Generationen iiberhaupt etwas schuldig ist und
wenn ja, was und wieviel davon (ebd., 30). Diese drei Fragen sind
fiir NE-Theorien grundlegend, jedoch betont Tremmel, dass er eine
Gerechtigkeitstheorie entwirft und keine NE-Theorie. Nach Trem-
mels Auffassung stehen intra- und intergenerationelle Gerechtigkeit
miteinander in Konkurrenz. Die These vieler NE-Theorethiker_innen
(wie zum Beispiel Ott, Doring und Kopfmiiller), dass sie sich gegen-
seitig bedingen, zweifelt Tremmel an. Er sieht daftir weder einen
theoretischen noch einen empirischen Beweis gegeben und lastet dies
der NE-Debatte an. Aus diesem Grund mochte er explizit keine NE-
Theorie entwickeln. Verpflichtungen gegentiber zukiinftigen Gene-
rationen sieht Tremmel aber als gegeben an, wodurch eine Theo-
rie der Generationengerechtigkeit notwendig wird. Nach Tremmel
geben >klassische< Gerechtigkeitstheorien vor allem Antworten auf
Fragen intragenerationeller Gerechtigkeit. Daher ist die Entwicklung
einer neuen Gerechtigkeitstheorie von Noten, die intergenerationelle

28 Die im Folgenden diskutierten Beitrédge deutschsprachiger Autoren verarbeiten in
ihren Biichern auch den englischsprachigen Forschungsstand maf3geblich mit, so dass
hier kein Sprachen-Bias zu erwarten ist. Ein weiterer philosophischer NE-Ansatz in
Buchldnge ist Bryan Nortons Werk Sustainability. A Philosophy of Adaptive Ecosystem
Management (2005). Dieses ist vor allem in umweltethischen Kreisen viel bespro-
chen. Wie der Untertitel erwarten ldsst, stellt Norton in seiner Auseinandersetzung
mit NE die Umwelt stark in den Mittelpunkt und sieht »sustainability« an als »a
unifying normative idea for environmentalism« (ebd., 360). Auf Grund dieser thema-
tischen Einengung Nachhaltiger Entwicklung wird Nortons Ansatz an dieser Stelle
nicht dargestellt, ohne damit seine Relevanz, vor allem innerhalb der umweltethischen
Debatte um NE, in Abrede stellen zu wollen.

48

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

Gerechtigkeit mit in den Blick nimmt. Im Hinblick auf die Frage, was
erhalten werden soll, unterscheidet Tremmel einen kapitalorientierten
und einen wohlorientierten Ansatz (ebd. 119) und praferiert den
wohlorientierten Ansatz.

Am kapitalorientierten Ansatz kritisiert er, dass haufig unklar
ist, ob bestimmte »Kapitalien« wirklich nur einer »Kapitalart« zuge-
rechnet werden konnen, dass unklar ist, wie die verschiedenen »Kapi-
talarten« (zum Beispiel sogenanntes Natur-, Sach-, Finanz-, Sozial-
oder Wissenskapital) in der Gewichtung zueinanderstehen (sollten)
und dass die Kontroverse um die Substituierbarkeit von »Kapitalien«
schwer zu einer befriedigenden Losung zu fiihren ist.

Der wohlorientierte Ansatz argumentiert fiir den Chancen-Erhalt
von Bediirfnisbefriedigung. In der Befriedigung dieser Bediirfnisse
sieht Tremmel eine grundlegende Voraussetzung fiir das Erzielen
menschlichen Wohls. Dabei fokussiert er auf menschliche Grund-
bediirfnisse, die klar von Wiinschen und Praferenzen zu trennen
sind. Als Maf3stab, um menschliches Wohl zu messen, wahlt er den
Human-Development-Index der Vereinten Nationen. Um die Frage
»Wieviel soll fiir zukiinftige Generationen erhalten werden?« beant-
worten zu konnen, entwickelt Tremmel zwei an Rawls angelehnte
Gerechtigkeitsprinzipien (ebd., 252), die ihn zu dem Ergebnis fiihren,
dass eine Gleichbehandlung von Generationen nicht ethisch geboten
ist. Er geht davon aus, dass Generationen im Lauf der Zeit stets bes-
sere Startbedingungen erhalten haben und weiterhin erhalten wer-
den. Daraus folgert er, dass das Wohl von Generation zu Generation
gesteigert werden kann. Da dies moglich ist, besteht nach Tremmel
ein Gebot der Besserstellung zukiinftiger Generationen, verstanden
als Erhalt besserer Startchancen, wobei diese Besserstellung nicht auf
Kosten des Wohls heutiger Generationen gehen darf. Eine Gleichbe-
handlung der Generationen wiirde diese Forderung nach verbesserten
Startbedingungen unterlaufen und kann fiir Tremmel daher nicht
geboten sein.

Der sogenannte HGF-Ansatz wurde von Jiirgen Kopfmiiller et
al. (2001) entwickelt, institutionell eingebettet in die Helmholtz
Gemeinschaft Deutscher Forschungszentren. Das Ziel dieses Ansat-
zes ist es, eine theoretisch gut ausgearbeitete Basis fiir die Operatio-
nalisierung Nachhaltiger Entwicklung zu schaffen, und zwar in Form
eines analytischen Werkzeuges. Er hat nicht den Anspruch, eine
vollstandig ausgearbeitete NE-Theorie darzustellen. Die Autor_innen
benennen drei konstitutive Elemente Nachhaltiger Entwicklung:

49

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

—  Inter- und intragenerationelle Gerechtigkeit. Diese sind fiir sie
gleichrangig und zusammengehorig, im Fokus steht hierbei
die Verteilungsgerechtigkeit.

—  Globale Orientierung. Die NE-relevanten Probleme, wie bei-
spielsweise Biodiversitdtsverlust und Klimawandel, sind globa-
ler Natur und benétigen daher auch globale Bewaltigungsstrate-
gien.

- Aufgeklirter Anthropozentrismus. Menschen sollen riicksichts-
voll mit der Natur umgehen. Dies wird mit menschlichen Interes-
sen begriindet, nicht mit Selbstwerten nattirlicher Entitdten. Der
Tierethik und ihren Themenfeldern sprechen die Autor_innen
nicht ihre Bedeutung ab, fiir sie stellt sie jedoch ein anderes
Themenfeld dar, das nicht zur Debatte um NE dazugehort (vgl.
dazu Schultz et al. 2008, 477).

Fir die Operationalisierung dieser drei konstitutiven Elemente
besteht der erste Schritt in einer »Ubersetzung« in drei generelle
Ziele Nachhaltiger Entwicklung:

1. Sicherung der menschlichen Existenz
2. Erhaltung des gesellschaftlichen Produktivpotentials
3. Bewahrung der Entwicklungs- und Handlungsméglichkeiten

(Grunwald/Kopfmiiller 2012, 62)

Im zweiten Schritt werden diese allgemeinen Ziele spezifiziert,
indem minimale NE-Bedingungen identifiziert werden, die fiir alle
heutigen und zukiinftigen Generationen sichergestellt sein sollen.
Daraus ergeben sich »substantielle Nachhaltigkeitsregeln« (Grund-
wald/Kopfmiiller 2012, 63-64). Diese Regeln dienen als Leitorien-
tierung fiir kiinftige Entwicklungspfade und als Priifkriterien fiir
die Bewertung unter NE-Aspekten. Sie sind universell formuliert,
»ihre Konkretisierung und Kontextualisierung, in der Regel anhand
von Indikatoren, muss anhand der jeweiligen spezifischen Anfor-
derungen erfolgen.« (Grundwald/Kopfmiiller 2012, 62) Die Frage,
unter welchen generellen Pramissen sich eine Gesellschaft auf diese
Minimal-Bedingungen einlésst, fiihrt die Autor_innen zur Entwick-
lung »instrumenteller Nachhaltigkeitsregeln«, die die gesellschaftli-
chen Rahmenbedingungen fiir die Realisierung von NE beschreiben
(im Detail Kopfmiiller et al. 2001, Kap.6).

Die ersten fiinf der insgesamt zehn instrumentellen Regeln bezie-
hen sich auf Defizite (sozio-)okonomischen Handelns und die ande-
ren fiinf fordern bestimmte Fahigkeiten fiir Institutionen, damit diese

50

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

eine NE-Politik umsetzen konnen. Alle Regeln stellen Richtlinien
fiir Handlungen dar sowie Testkriterien, um nachhaltige von nicht-
nachhaltigen Entwicklungen unterscheiden zu kénnen. Sie sind die
normative Basis des HGF-Ansatzes. Auf einem Pfad Nachhaltiger
Entwicklung befindet man sich gemaft dem HGF-Ansatz nur dann
vollstandig, wenn allen Regeln nachgekommen wird, ohne dass auch
nur eine der Regeln aufler Acht gelassen wird. Bei Konflikten zwi-
schen Regeln muss in Bezug aufjede Regel zumindest ein Kernbereich
erfiillt sein, dariiber hinaus konnen Gewichtungen vorgenommen
werden (vgl. Schultz et al. 2008, 478). Im Hinblick auf die Frage nach
(un)moglicher Substitution stellt der HGF-Ansatz einen intermedia-
ren Ansatz dar.

Felix Ekardt begriindet in Das Prinzip Nachhaltigkeit. Generatio-
nengerechtigkeit und globale Gerechtigkeit (2005) die Notwendigkeit
einer NE-Theorie damit, dass westliche Lebensweisen nicht nachhal-
tig sind, da sie weder globalisierbar noch zukunftsfahig sind. Die
in westlichen Gesellschaften vorherrschende Freiheit und der hohe
Wohlstand bauen auf Verbrauch nicht-erneuerbarer Ressourcen,
hohem Schadstoffausstofy und aus globaler Perspektive auf sozialer
Ungerechtigkeit auf. Die westliche Lebensweise ist fiir Ekardt dabei
durch eine westliche Kultur des klassischen Liberalismus gekenn-
zeichnet (ebd., 17), der wiederum durch Anthropozentrismus und die
Forderung nach wirtschaftlicher Freiheit und Wirtschaftswachstum
gekennzeichnet ist. Den klassischen Liberalismus kritisiert Ekardt
stark, ebenso das bestehende Rechtssystem und eine Moral, die den
klassischen Liberalismus nahrt.

Seine zentrale These besagt, dass wir anders leben sollen und
dass wir dafiir ein vollig neues Gerechtigkeitskonzept brauchen (ebd.,
21). Ein solches mochte er ausarbeiten, da er alle bisher bestehenden
als ungentigend kritisiert. Dabei kann fiir Ekardt allein die normative
Vernunft die Basis einer gerechten Grundordnung sein. Diese fordere
neben gesellschaftlicher auch globale Gerechtigkeit und Gerechtigkeit
fiir die Zukunft. Entsprechend sieht Ekardt wie der HGF-Ansatz, aber
kontrir zu Tremmel, globale und intergenerationelle Gerechtigkeit
als verwoben an. Ein Ziel seines Werkes ist die universalistische
Neubestimmung von Gerechtigkeit innerhalb einer Gesellschaft, die
der Neubestimmung globaler und intergenerationeller Gerechtigkeit
vorangehen muss (ebd., 44). Damit sie universell sein kann, muss sie
liberal?? und normativ rational sein, nur so lasst sich Kontextabhan-
gigkeit und kulturelle Bedingtheit ausschliefSen. Ekardts Begriindung

51

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

erfolgt diskursethisch. Gerechtigkeit kann nur durch Nachdenken,
Argumentieren und Konsensbildung erlangt werden, sie lasst sich laut
Ekardt nur mittels Vernunft begriinden. Es muss im Diskurs festgelegt
werden, was gerecht ist. Dabei sind Wiirde, Unparteilichkeit und
Freiheit — die nach Ekardt nicht mit (sinnvollen) Griinden wiederlegt
werden konnen, dies wire ein Widerspruch, weil sie zum diskursiven
Argumentieren von Néten sind — fiir Ekardt handlungsbestimmende
Grundprinzipien, die allen Diskursteilnehmenden zukommen und
die diese achten miissen. Auf diesen Grundprinzipien baut er seine
suniversal-liberale Diskursethik« (ebd., 91) auf. Gerechtigkeit und
gutes Leben sieht er als voneinander getrennt an und halt dies fiir not-
wendig, um Paternalismus zu vermeiden. Die gerechte (nach Ekardt:
die verniinftige) Grundordnung sollte rahmengebend fiir ein gutes
Leben sein. Wie genau ein gutes Leben fiir die einzelnen aussieht, ist
jedoch deren Lebensentwurf zu tiberlassen.

Da Ziele der Nachhaltigen Entwicklung intra- und intergenera-
tionelle Gerechtigkeit sind, ist die Begriindung dieser unerlasslich,
will man eine Gerechtigkeitstheorie entwerfen, die im Bereich NE
Anwendung findet. Fiir Ekardt ist solch eine Begriindung inner-
halb einer Gerechtigkeitstheorie aber ohnehin zwingend, da soziale
Gerechtigkeit stets eine globale und intertemporale Entgrenzung
erfahrt. Fiir die Begriindung von intra- und intergenerationeller
Gerechtigkeit setzt Ekardt, wie auch bei seiner Begriindung von
Gerechtigkeit als Vernunft, bei einer starken Kritik bestehender
Ansitze an. Neben Jonas’ »Prinzip Verantwortung« und utilitaristi-
schen Theorien werden umweltethische Ansatze harter Kritik unter-
zogen, indem Ekardt postuliert, dass ihnen jedes haltbare Fundament
fehlt (ebd., 87). Dabei setzt er Umweltethiken mit nicht-anthropo-
zentrischen Ethiken gleich und spricht sich fiir einen gemifigten
Anthropozentrismus als Ausgangspunkt fiir NE aus. Jede andere
Position erachtet er als nicht sinnvoll, da ein »Schutz der Natur um
ihrer selbst willen [...] nur so [ginge], daff der Mensch willkiirlich
bestimmte Naturteile fiir »wertvoll« erklart. Das ware aber anthro-
pozentrisch« (ebd., 88). Ahnlich wertet Ekardt auch in Theorie der
Nachhaltigkeit (2011, 264) umweltethische Ansitze als untauglich zur
NE-Begriindung ab,3? da diese fiir ihn per se nicht-anthropozentrisch

29 Ekardt vertritt durchaus eine liberale Position, er kritisiert lediglich den >klassi-
schen« Liberalismus.

52

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

(physiozentrisch) sind, das Leitbild von NE laut Ekardt jedoch ersicht-
lich anthropozentrisch gemeint ist.

Auch den Umfang der Gerechtigkeit sieht Ekardt als anthropo-
zentrisch festgelegt an. Allen Menschen, heutigen und zukiinftigen,
soll das universelle Menschenrecht zukommen, welches Ekardt als
»Freiheit von Beeintrichtigungen in Leben, Gesundheit und Existenz-
minimumc (Ekardt 2005, 91, Hervorhebung im Original) bezeichnet.
Um das zu begriinden, baut er auf drei Argumenten auf:

1.  Dem Potentialititsargument: allen Teilnehmenden am Gerech-
tigkeitsdiskurs sind Achtung und Unparteilichkeit geschuldet.
Auch junge und kiinftige Menschen sind potentielle Teilneh-
mende und entsprechend sind auch ihnen diese sowie gleiche
Grundrechte geschuldet.

2. Dem Ewigkeitsargument: Liberale Verfassungen werden in der
Absicht verfasst, fiir immer und nicht nur fiir die heutigen
Biirger_innen zu gelten. Auch junge und zukiinftige Menschen
werden laut Ekardt in ihrem gesamten Leben Vernunft haben.
Diese Vernunft ist nicht naher bestimmt, weshalb auch sie die
Gerechtigkeit im Diskurs suchen miissen. Entsprechend werden
auch kiinftige Menschen zu achten und unparteilich zu behan-
deln sein und die gleichen Rechte haben.

3. Dem Ungewissheitsargument: Die Vernunft ist auch im Genera-
tionenverhaltnis alternativlos. So wie zunachst unbestimmt ist,
was heute inhaltlich gerecht ist, so ist auch unbestimmt, was
intertemporal gerecht ist. Auch das muss im Diskurs geklart
werden, da »vorab erst einmal ungewif? ist, wer die besten Argu-
mente haben wird.« (ebd., 94) Ein intertemporaler Diskurs kann
real nie stattfinden, aber er sollte mit Vertreter_innen fiir zukiinf-
tige Menschen gefiihrt werden. Wird er gefiihrt, kommt man
laut Ekardt zwangslaufig zu dem Ergebnis, dass auch zukiinftige
Menschen Grundrechtsschutz verdienen.

Ekardt lasst sich als Vertreter einer starken Position Nachhaltiger
Entwicklung einordnen, da er beim Abbau von Ressourcen die Mog-
lichkeit in Erwdgung zieht, dass dieser Abbau zur Beeintrachtigung
des Lebens, der Gesundheit oder des Existenzminimums junger und

30 Fiir eine wichtige Kritik an Ekardts Position vgl. Ott/Déring 2011, 351-352 sowie
Ott 2006.

53

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

zukiinftiger Menschen fiihrt und Ressourcen somit nicht vollstandig
durch etwas anderes substituierbar sind.

Christian Becker mochte mit seinem Werk Sustainability Ethics
and Sustainability Research (2012) dazu beitragen, die Bedeutung
von Nachhaltigkeit aus philosophischer Perspektive zu verdeutlichen
und die ethische Dimension des Begriffs hervorzuheben.3! Da diese
duflerst komplex ist, argumentiert Becker fiir die Entwicklung einer
Nachhaltigkeitsethik als eigene Bereichsethik. Die Entwicklung einer
solchen ist das Hauptziel seines Werkes.

Aus philosophischer Perspektive benennt Becker drei relevante
Charakteristiken von Nachhaltigkeit, die fiir den Begriff pragend sind.
Diese sind Kontinuitit, Orientierung und Beziehungen. Kontinuitdt
steckt hinter der wortlichen Bedeutung von Nachhaltigkeit im Sinne
von »etwas dauerhaft erhalten«. Laut Becker ist es dieser Aspekt
von Nachhaltigkeit, auf den die Naturwissenschaften fokussieren,
wenn sie zum Beispiel die Fahigkeit von Okosystemen untersuchen,
unter bestimmten Umstédnden weiterzubestehen. Der Orientierungs-
Aspekt bezeugt die inhédrente ethische Dimension von Nachhaltig-
keit. Zum einen gibt Orientierung eine bestimmte Richtung vor,
kann handlungsweisend sein und dazu beitragen, Richtiges von
Falschem zu unterscheiden. Zum anderen gilt es, in der akademi-
schen Auseinandersetzung nicht zu ignorieren, dass Nachhaltigkeit
in der bestehenden Debatte als orientierungsweisend eingesetzt wird,
da sie im breiten Feld (akademisch, politisch, alltagssprachlich) als
etwas Positives aufgefasst wird, als etwas, das wir anstreben sollten.
Diese normativen Komponenten konnen jedoch nur in Bezug auf
den relationalen Aspekt vollstandig begriffen werden. Nachhaltigkeit
behandelt fundamentale Beziehungen (ebd., 12). Becker benennt drei
sogenannte Nachhaltigkeits-Beziehungen:

1. Die Beziehungen zwischen Menschen und anderen gegenwirtig
lebenden Menschen

2. DieBeziehungen zwischen gegenwirtiglebenden Menschen und
zukiinftigen Generationen

3. Die Beziehungen zwischen Menschen und der Natur

31 Becker verwendet durchgingig den Begriff Nachhaltigkeit anstatt von NE zu spre-
chen. Bei der Darstellung seiner Position werde ich daher ebenso diese Bezeichnung
wihlen um nicht Gefahr zu laufen, mit der Verwendung eines anders konnotierten
Begriffs die inhaltliche Darstellung zu verzerren.

54

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

Eine Nachhaltigkeits-Ethik miisse entsprechend auf einer umfassen-
den Analyse aller drei Nachhaltigkeits-Beziehungen aufbauen. Um
der Komplexitdt eines solchen Unterfangens gerecht zu werden,
bedarf es laut Becker eines neuen Ethik-Typs (ebd., 19).

Fiir diesen neuen Ethik-Typ iibernimmt Becker einige Aspekte
der Tugendethik und der Fiirsorgeethik. An der Fiirsorgeethik iiber-
zeugt ihn der starke Fokus auf Beziehungen und die moralische
Bedeutung von Eigenschaften wie Abhdngigkeit, Verletzlichkeit und
Fiirsorglichkeit und an der Tugendethik der Versuch, eine ideale
tugendhafte Person zu beschreiben. Fiir Becker ist das Verstdandnis von
Personen als relationale, interdependente und tugendhafte Personen,
die im Kontext der Nachhaltigkeits-Beziehungen existieren, zentral
fiir die Nachhaltigkeits-Ethik. Eine solche Person bezeichnet er als
nachhaltige Person (ebd., 67). Im Hinblick auf jede der drei Nach-
haltigkeits-Beziehungen stehen andere Tugenden im Vordergrund,
wobei die grundlegenden relationalen Tugenden Achtsamkeit und
Empfanglichkeit fiir alle drei als fundamental angesehen werden
(Becker 2012, 68-78). Beckers Ansatz fokussiert auf die Rolle und
Moral(itit) der Person, nicht auf spezifische ethische Regeln oder
Pflichten. Er postuliert die Notwendigkeit, sich zu einer exzellenten
tugendhaften Person zu entwickeln, gemaf} der relationalen Tugen-
den, die fiir die Nachhaltigkeits-Ethik so zentral sind.

Eine umfassende Analyse der drei Nachhaltigkeits-Beziehungen
und ihrer Verwobenheit stellt fiir Becker nicht die einzige Herausfor-
derung der Nachhaltigkeits-Ethik dar. Ebenso muss sie die Struktu-
ren und Institutionen, die diese Beziehungen maf3geblich pragen,
ethisch evaluieren. Die zugrundeliegenden Strukturen kénnen die
Beziehungen entweder fordern oder behindern. Er bezeichnet diese
Strukturen als Meta-Strukturen und definiert Meta-Struktur als histo-
risch entwickelte Struktur, die aus vier Elementen zusammengesetzt
ist und die gesellschaftliches und individuelles Denken und Handeln
sowie gesellschaftliche und individuelle Beziehungen fundamental
beeinflusst. Die vier Elemente sind 1) grundlegende Annahmen, 2)
grundlegende Evaluationen, 3) Triebfedern und 4) Institutionalisie-
rungen (ebd., 41). Als globale Systeme, die als Meta-Strukturen gelten
konnen und die fiir Nachhaltigkeit von besonderer Relevanz sind,
fiihrt Becker Wissenschaft, Technologie und Okonomie an. Diese drei
formen ein komplexes Netz, welches zu einem spezifischen Verstand-
nis und einer spezifischen Realisierung der Nachhaltigkeits-Bezie-
hungen fiihrt. In der bestehenden Form verhindert jede einzelne der

55

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

drei Nachhaltigkeits-relevanten Meta-Strukturen die Entwicklung
hin zu einer exzellenten nachhaltigen Person. Um dies zu begriinden,
fithrt Becker intensive Kritiken an gegenwirtiger Wissenschaft, Tech-
nologie und Okonomie aus.

Becker ordnet sich selbst nicht in starke, intermedidre oder
schwache Positionen von NE ein. Aus seiner deutlichen Kritik am
bestehenden 6konomischen System und seiner Betonung der Rolle
von Mensch-Natur-Beziehungen geht jedoch hervor, dass er der
starken NE zuzuordnen wire, wenn man ihn diesbeziiglich kategori-
sieren mochte.

Nichtmenschliche Tiere spielen in Beckers Werk keine ausfor-
mulierte Rolle. Er erwdhnt allerdings, dass sein Ansatz kein anthro-
pozentrischer sein muss, da die Exzellenz einer nachhaltigen Person
die Exzellenz der drei Nachhaltigkeits-Beziehungen einbezieht, und
damit die anderen >Partien<. Entsprechend gehort zur Exzellenz (als
moralische Vortrefflichkeit) der nachhaltigen Person die Exzellenz der
Mensch-Natur-Beziehung und damit »nature’s excellence«.

Durch den tugendethischen Fokus auf die nachhaltige Person,
zu der alle Menschen sich entwickeln sollten, um eine nachhaltigere
Gesellschaft moglich zu machen, unterscheidet Beckers Ansatz sich
stark von den meisten anderen ethischen NE-Positionen. Die meisten
Autor_innen, die sich explizit mit der Ethik Nachhaltiger Entwicklung
auseinandersetzen, sehen — aufbauend auf dem Brundtland-Bericht
(WCED 1987) — inter- und intragenerationelle Gerechtigkeit als
Grundlage derselben an. So auch Ott und Doring, deren Theorie im
Folgenden detaillierter ausgefiihrt wird.

2.41 Konrad Ott und Ralf Doring: Theorie und Praxis
starker Nachhaltigkeit

Ott und Déring entwerfen in Theorie und Praxis starker Nachhaltig-
keit (2011) eine philosophisch fundierte Nachhaltigkeits-Theorie,3?
in der sie fiir Nussbaums Fdhigkeiten-Ansatz und Aspekte von
Rawls’ Gerechtigkeitstheorie als ethische Grundlagen von Nachhal-

32 Die beiden Autoren sprechen in ihrem Werk von Nachhaltigkeit, statt von Nach-
haltiger Entwicklung. Um inhaltliche Unstimmigkeiten zu vermeiden, nutze ich bei
der Darstellung ihrer Theorie ebenso diesen Begriff. In Otts und Doérings Werk
deutet jedoch nichts darauf hin, dass sie Nachhaltigkeit als ein erreichbares Stadium
auffassen, anstatt als einen prozesshaften Weg, den es stindig weiter zu gehen gilt. Ich

56

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

tigkeit argumentieren. Sie entwickeln ein Mehr-Ebenen-Modell und
argumentieren, dass jede Ebene inhaltlich bestimmt werden muss,
damit eine Theorie von Nachhaltigkeit vorliegen kann. Als Rahmen
fiir diesen Entwurf dient die Diskursethik: »Wir setzen [...] eine
diskursethische Rahmentheorie mitsamt einigen paradigmatischen
Anwendungen voraus, aus denen sich eine Grundkonzeption von
Moralitat ergibt« (ebd., 46). Ziel ihres Werkes ist es, zu jeder Ebene
eine konsistente und koharente Position auszuarbeiten. Die Ebenen
beziehen sich sowohl auf die ethischen Grundlagen von Nachhaltig-
keit als auch auf die praktische Umsetzung. Im Folgenden ist das
Mehr-Ebenen-Modell nach Ott und Doring vollstandig dargestellt:

1. »ldee: Fihigkeitenansatz, absoluter intragenerationeller und ega-
litarer intergenerationeller Standard, internationales Differenz-
prinzip

2. Konzeption: starke Nachhaltigkeit plus gradueller Sentientis-
mus, Naturkapitalien als kritische Besténde, insbesondere leben-
dige Fonds

3. Regelwerk: CNCR [Constant Natural Capital Rule, LB], Investiti-
onsregel, Managementregeln

4. Leitlinien:

—  Resilienz: Erhalt der Naturkapitalien

—  Suffizienz: Nachhaltiger Konsum plus »voluntary simplicity«

—  Effizienz: Dematerialisierung

5. Handlungsfelder: Landnutzungssysteme, Naturschutz, Gewds-
ser- und Meeresschutz, Klima- und Energiepolitik, Umweltme-
dien (Luft, Boden, Wasser), Mobilitit

6. Zielsysteme:

—  Erhalt des tiberwiegenden Teils des Bestandes an biologi-
scher Vielfalt einschlief}lich der Agrobiodiversitdt, Ausbau
eines Systems der Schutzgebiete, Ausbau der Agrarumwelt-
programme

— >Community-based<-Management im Rahmen sicherer
biologischer Grenzen, Reduktion der Gkologischen Folgen
der Fischerei, dauerhaft hohe Fangmengen

— 450 ppmv CO2-Aquivalente als tolerable Obergrenze an
THG-Konzentrationen, Verlangsamung des Temperaturan-
stiegs auf hochstens 0.2° C pro Dekade, Sicherung der Nah-

gehe daher davon aus, dass ihr Verstindnis von >Nachhaltigkeit< dem entspricht was
hier als NE bezeichnet wird.

57

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

rungsversorgung einschlief}lich der Trinkwasserressourcen
und der Anpassungsfahigkeit Gkologischer Systeme an
den Klimawandel
7. Spezialkonzepte:
— Differenzierte Landnutzung
- Sichere biologische Grenzen
— >Contraction and Convergence<”

(Ott/Doring 2011, 344, Hervorhebungen im Original)

In diesem Modell beziehen sich Ebene 1 und 2 auf die ethisch-
philosophischen Grundlagen ihrer Theorie, weshalb ich mich beim
Uberblick tiber ihren Ansatz auf diese Ebenen beschrinken werde.
Die Ebenen 3 und 4 stellen gewissermafSen »Briicken-Ebenen« dar
zwischen den Begriindungsebenen der Theorie und den Ebenen, die
konkrete(re) Ausarbeitungen zur Umsetzung darstellen (Ebenen 5
bis 7).

Da diese Arbeit eine Argumentationsstruktur fiir den notwen-
digen Einbezug nichtmenschlicher Tiere ausarbeiten mochte, sind
besonders die beiden Begriindungsebenen von Relevanz. Wurde eine
tiberzeugende Begriindung fiir die Inklusion nichtmenschlicher Tiere
in NE-Ansitze erbracht, und bezieht man nichtmenschliche Tiere ent-
sprechend ein, miissen auf der Umsetzungsebene zahlreiche Faktoren
neu iiberdacht und angepasst werden (vgl. Kap. 6.5; 6.6).

Nach Ott und Doring ist zur Entwicklung einer Nachhaltigkeits-
Theorie eine Theorie gerechter Giiter-Verteilung zwischen den Genera-
tionen und zwischen Individuen innerhalb einer Generation notig.
Eine intensive Auseinandersetzung mit Gerechtigkeitstheorien ist
also unumganglich.3® Folgende Definition von Gerechtigkeit legen
sie zugrunde:

»Gerechtigkeitist [ ...] der Inbegriff all der Prinzipien, Regeln und Verfah-
ren, die die Verteilung von Rechten, Pflichten, Chancen, Kompetenzen,
Giitern i.w.S. fiir alle hiervon direkt oder indirekt Betroffenen auf eine

33 Daraus lasst sich folgern, dass Ott und Déring Gerechtigkeit vor allem in Form
einer Giiterlehre begreifen. Dies wird hier als zu kurz gegriffen angesehen, und es
wird auch der inhaltlichen Ausrichtung des Fihigkeitenansatzes von Nussbaum nicht
gerecht, gemidfl dem die Gerechtigkeit verlangt, die Moglichkeit zum Ausleben von
Fihigkeiten gerecht zu verteilen und auf dem Ott und Déring in Teilen sowie diese
Arbeit aufbauen. Fiir das hier vertretene Gerechtigkeitsverstindnis vgl. Kap. 5.1, 5.2
und 5.3.

58

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

diskursrational annehmbare Weise regulieren. Dies ldsst gerechtfertigte
Ungleichheiten durchaus zu.« (ebd., 47)

Regeln und Grundsitze der Gerechtigkeit gehen dabei stets auf
Anspriiche zurtick, die jemand gegeniiber anderen geltend macht und
die von anderen als berechtigt anerkannt werden. Im Zusammenhang
mit Gerechtigkeit stellen diese in der Regel Anspriiche des Zukom-
mens dar (ebd., 60). Die NE-relevante Auseinandersetzung mit einer
gerechten Hinterlassenschaft fiir zukiinftige Generationen beruht auf
Annahmen tiber berechtigte Anspriiche zukiinftiger Generationen an
die gegenwartig Lebenden.3* Philosophische Nachhaltigkeits-Grund-
lagen miissen sich nach Ott und Doring mit distributiver Gerechtig-
keit in Gegenwart und Zukunft auseinandersetzen, wobei diese nicht
immer scharf von der korrektiven Gerechtigkeit zu trennen ist. Es
ist entsprechend davon auszugehen, dass eine Knappheit begehrter
Giiter besteht, da man sich nicht intensiv mit Fragen gerechter Vertei-
lung auseinandersetzen muss, wenn Giiter im Uberfluss existieren.
Ferner muss evaluiert werden, welche Verteilungsmuster gerecht
erscheinen. Sollten alle das gleiche erhalten oder gibt es Griinde
fiir ungleiche Verteilungen? Ott und Doring fassen in Bezug auf
Anspriiche des Zukommens zusammen:

»Anspriiche des Zukommens (Giiter, Dispositionen Wohlfahrt) werden
in Kategorien (politisch, distributiv, korrektiv) mit Zeitbezug (Vergan-

34 Es bestehen tiberzeugende Argumente, dass derartige Anspriichen existieren (vgl.
oben, einfiihrend in Kap. 2). Da Individuen zukiinftiger Generationen ihre Anspriiche
nicht selbst vortragen konnen, benétigen sie advokatorische Fiirsprecher_innen.
Ott und Déring sehen darin eine Art sanften Paternalismus, den sie allerdings fiir
unproblematisch halten. Prinzipiell kann gemafl Ott und Déring davon ausgegangen
werden, dass zukiinftige Menschen in ihrer Individualitdt einzigartig sein werden
und wir ihre konkreten Bediirfnisse (noch) nicht kennen konnen. Sie werden jedoch
nicht vollkommen fremdartig sein und die Wahrscheinlichkeit, dass sich ihre Bedtirf-
nisse grundlegend von denen aller bisher existierenden Menschen unterscheiden, ist
unwahrscheinlich. Ott und Déring fithren zur Veranschaulichung dieses Arguments
die Konzepte von Alteritdt und Alienitit ein: »Im Rahmen des Konzepts von Alteritt
kann die Andersartigkeit und Fremdheit der Anderen durchaus gewtirdigt werden;
aber die Anderen bleiben immer auch unseresgleichen, mit denen wir Grundgegeben-
heiten menschlichen Daseins [...] teilen. Im Rahmen des Konzepts von Alienitat wird
der/die Andere tendenziell unverstindlich, erratisch und opak. Ubertrégt man das
Konzept von Alienitdt in die fernere Zukunft, so scheint man der intergenerationellen
Gerechtigkeit [...] den Boden zu entziehen.« (Ott/Déring 2011, 63—64) Das Konzept
der Alienitdt in Bezug auf zukiinftige Menschen halten Ott und Doring nicht fiir
einleuchtend und ich stimme ihnen zu.

59

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

genheit, Gegenwart, Zukunft) gemdf einem Paradigma (paritdtisch,
proportional, prioritir) mit Bezug auf Verteiler, Empfinger Verpflichtete
geltend gemacht und diskursiv anerkannt oder nicht.« (ebd., 66)

John Rawls in der Theorie von Ott und Doring

Um eine Gerechtigkeitstheorie fiir Nachhaltigkeitsansitze fruchtbar
zu machen, bauen Ott und Déring auf elementaren Annahmen von
John Rawls (1979) auf. So wihlen sie zum Beispiel ein reflexives
Uberlegungsgleichgewicht nach Rawls, um das ihrer Theorie zugrun-
deliegende Regelwerk auf Konsistenz und Kohérenz zu priifen. Auch
Rawls’ fiktive Entscheidungssituation des Urzustandes hinter einem
Schleier des Nichtwissens spielt fiir Ott und Doring eine bedeutende
Rolle. Die Menschen, die sich hinter dem Schleier des Nichtwissens
befinden, kénnen tiber die zukiinftige Gesellschaftsordnung entschei-
den, wissen allerdings nichts iiber ihre eigene Position, die sie in der
Gesellschaft einnehmen werden. Rawls geht davon aus, dass die Men-
schen in diesem »Urzustand« gleich sind und keine aufeinander oder
gegeneinander gerichteten Interessen haben. Auf diese Weise werden
sie sich fiir unverfalschte Gerechtigkeitsprinzipien (vgl. Kap. 5.2) und
einen gerechten Gesellschaftsvertrag entscheiden. Der erste Gerech-
tigkeitsgrundsatz, den die Menschen hinter dem Schleier wéhlen
wiirden, fordert gemafd Rawls fiir alle die gleichen Grundfreiheiten.
Der zweite Gerechtigkeitsgrundsatz verlangt echte Chancengleichheit
und Gleichverteilung von Einkommen und Vermogen (Rawls 1979,
81). Ungleichheiten konnen gerechtfertigt sein, solange sie dazu
dienen, die Situation aller Betroffenen zu verbessern, vor allem der am
wenigsten Beglinstigten, und solange sie mit der gleichen Freiheit fiir
alle und Chancengleichheit vereinbar sind. Das stellt das sogenannte
Differenzprinzip dar.

Ott und Doring modifizieren den Urzustand in einer Weise,
dass die Personen, die sich in ihm befinden, {iber die allgemeine
Bedeutung kollektiver Giiter fiir die langfristige gesellschaftliche
Wohlfahrt informiert sind. Somit gehen sie vom Bestehen eines
allgemeinen Interesses am Erhalt kollektiver Giiter aus, wozu sie
auch Natur- und Umweltschutz zdhlen und woraus sie ein Interesse
der Menschen unter dem Schleier des Nichtwissens am Erhalt der
Biosphire herleiten. Auch erweitern Ott und Doring den Urzustand
so, dass sich in ihm Vertreter_innen aller Generationen befinden und

60

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

die Menschen hinter dem Schleier des Nichtwissens nicht wissen,
welcher Generation sie angehoren werden.

Das Differenzprinzip findet bei Rawls keine internationale
Anwendung, da die Staatenwelt (noch) keine echte Kooperations-
gemeinschaft darstellt. Ott und Doring pladieren dagegen fiir eine
internationale Giiltigkeit dieses Prinzips und fithren dafiir Argumente
von Thomas Pogge und Wilfried Hinsch an, die das Differenzprinzip
international erweitert haben. Nach Hinsch miissen drei Bedingungen
gegeben sein, um es international anzuwenden: 1. Eine Weltwirt-
schaft, 2. externe Effekte dieser Weltwirtschaft sowie 3. die gegen-
seitige Anerkennung der Volker als Kooperationspartner (Hinsch
2001, 69, zitiert nach Ott/Doring 2011, 75). Diese drei Bedingungen
gelten — so Hinsch, dem Ott und Doring zustimmen - als mittler-
weile erfiillt.

Ott und Doring nehmen am Differenzprinzip zudem die plausi-
ble Modifikation vor, dass sie der Unterschiedlichkeit, die im Rahmen
einer gerechten Gesellschaft bestehen kann, >nach obenc< eine Grenze
setzen. Die Differenz kann dann auch unter dem Vorbehalt, dass
sie den gesellschaftlich am schlechtesten Gestellten zu Gute kommt,
nicht unendlich grof sein (Ott/ Doring 2011, 76—77). In seiner
nicht-modifizierten Form fangt das Prinzip nicht die Intuition ein,
dass ein eigener Vorteil, der auf sehr grofSer Ungleichheit zum Nutzen
anderer basiert, nicht als gerecht wahrgenommen wird.

Martha Nussbaum in der Theorie von Ott und Doring

Fiir die NE-relevante Problematik einer gerechten Verteilung zwi-
schen Zeitgenoss_innen und einer gerechten Hinterlassenschaft fiir
zukiinftige Generationen ist die Frage danach zentral, was gutes
menschliches Leben ausmacht. Um argumentieren zu konnen, was
heute lebenden Menschen auf jeden Fall zukommen sollte und was
nachkommenden Generationen unbedingt erhalten bleiben sollte, ist
Wissen dariiber essentiell, was Individuen bendtigen, um ein gutes
Leben zu fiihren.

Um die Vagheit des Begriffs >gutes menschliches Leben< zu mil-
dern, ziehen Ott und Doring die Liste menschlicher Fahigkeiten von
Martha Nussbaum heran. Nussbaum fiihrt in dieser Liste die Fahig-
keiten auf, bei denen die Moglichkeit zur Ausfiihrung gegeben sein
sollte, damit ein menschliches Leben als gut gesehen werden kann
(ausfiihrlicher dazu Kap. 5.3). Die Liste umfasst 1. Leben, 2. Korperli-

61

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

che Gesundheit, 3. Korperliche Integritit, 4. Sinne, Vorstellungskraft
und Denken, 5. Gefiihle, 6. Praktische Vernunft, 7. Zugehorigkeit, 8.
Interaktion mit anderen Spezies, 9. Spiel und 10. Kontrolle tiber die
eigene Umwelt (Nussbaum 2010, 112-114). Die Fahigkeiten konnen
dabei von verschiedenen Kulturen und Individuen unterschiedlich
realisiert werden und miissen nicht gleich verteilt vorliegen, sondern
es soll allen Menschen (und nach Nussbaums Erweiterung auch
nichtmenschlichen Tieren, vgl. Nussbaum 2010, Kap. VI) gleicherma-
Ren die Austibung der Fahigkeit ermoglicht sein.3®> Ott und Doring
schlagen vor, den fiir die NE-Debatte bedeutenden Begriff der Lebens-
qualitdt anhand Nussbaums Liste zu beurteilen.

Eine zentrale Rolle spielt Nussbaums Fahigkeitenansatz fiir Ott
und Doring auch bei der Frage nach einer gerechten Hinterlassenschaft
und ob hierflir ein absoluter oder komparativer Standard gewahlt
werden sollte.

»Ein absoluter Standard sichert jeder Person und jeder Generation die
Bedingungen eines menschenwiirdigen Lebens. Ein komparativer Stan-
dard bestimmt die Anspriiche des Zukommens anhand von Vergleichen
zwischen Personengruppen (und Generationen), die unterschiedlich mit
Giitern ausgestattet sind. Ein komparativer Standard bestimmt das jedem
Zustehende also wesentlich dariiber, woriiber andere in welchem Ausmapg
verfiigen oder verfiigt haben.« (Ott/Déring 2011, 80)

Die Bedingungen fiir ein menschenwiirdiges Leben lassen sich gemaf3
Ott und Doring nach Rawls als Grundgiiter bestimmen und nach
Nussbaum den elementaren menschlichen Fahigkeiten zuordnen. Ott
und Doring argumentieren dafiir, dass in der Kategorie der distribu-
tiven Gerechtigkeit ein anspruchsvoller »humanitédrer Sockel« (ebd.,
88) eingefiihrt werden sollte, der bestimmt, worauf jeder lebende
und zukiinftige Mensch einen berechtigten Anspruch hat. Dieser

35 Die Ausiibung einzelner Fahigkeiten kann dabei, wenn iiberhaupt, nur in Grenzen
durch andere Fihigkeiten substituiert werden. Eine Gesellschaft, in denen zum
Beispiel Frauen nicht in der Lage sind, gewisse Fahigkeiten auszuiiben, weil ihnen das
Verlassen des Hauses ohne Mann nicht gestattetist, kann entsprechend mit Nussbaum
nicht als Gesellschaft angesehen werden, die allen Gesellschaftsmitgliedern ein gutes
Leben ermdglicht und entsprechend, je nach Auffassung des Zusammenhangs von
Gerechtigkeit und gutem Leben, nicht als eine gerechte Gesellschaft. Unter anderem
solcher Folgerungen wegen wurde Nussbaum ein (zu) westlich-paternalistischer
Blick vorgeworfen. Vertritt man allerdings die Auffassung, dass das Konzept der
Menschenrechte nicht lediglich eine westliche >Erfindung« darstellt (vgl. Hoffe 2015,
71ff), so verliert diese Kritik an Gewicht.

62

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

Sockel kann als absoluter Standard gewertet werden, den die Autoren
durch Nussbaums Fihigkeitenansatz kombiniert mit Rawls’ Liste der
Grundgiiter bestimmen. Daraus ergibt sich ein komplexer absoluter
Standard, der in Gegenwart und Zukunft gilt und den die Autoren fiir
unverzichtbar halten.

Ferner argumentieren Ott und Doring, dass keine Generation
in der Kette der Generationen eine Ausnahme darstellt (kontrar zu
Tremmels Einschdtzung) und somit keine Generation den Anspruch
darauf hat, besser gestellt zu sein als andere bzw. keine es verdient,
schlechter gestellt zu sein. Die Menschen unter dem Schleier des
Nichtwissens, den Ott und Doéring so modifiziert haben, dass sich
Vertreter_innen aller Generationen unter ihm befinden, wahlen daher
einen komparativen Standard. Intergenerationell soll nach Ott und
Déring daher ein komparativer Standard gelten (der einen im Sinne
des Fahigkeitenansatzes interpretierten komplexen absoluten Stan-
dard einschlieft). Diese Wahl begriinden sie wie folgt:

»Die Intuition, dass keine Generation in der Kette der Generationen etwas
Besonderes ist (1), in Verbindung mit dem Verbot primdrer Diskriminie-
rung (V) und der »presumption in favor of equality« (P) diirfte eine
hinreichend starke Pramissenbasis darstellen, um einen intergeneratio-
nellen komparativen Standard (K) (...) zu begriinden. So ergibt sich: 1 &
V & P — K« (ebd., 101, Hervorhebungen im Original)

Diese Ausfiihrungen stellen die theoretische Untermauerung von
Ebene 1 des Mehr-Ebenen-Modells dar. Auf Ebene 2 fiihren Ott und
Doring die Konzeption der starken Nachhaltigkeit®® in Kombination
mit der Position des graduellen Sentientismus ein sowie die Auffas-
sung der »Naturkapitalien als kritische Bestiande«. Letztere verstehen
sie wie folgt:

Ott und Doring betonen, dass es in ihrem Ansatz nicht darum
geht, die minimale »Naturausstattung« zu erhalten, die zum Uberle-
ben einer sehr anpassungsfahigen Spezies wie dem Menschen nicht
unterschritten werden darf. Ziel ist es stattdessen, die jeweils konkret
kritischen Bestdnde unterschiedlicher Elemente von Naturbestinden
(sowie sogenanntem kultiviertem Naturbestand) zu ermitteln, die zur
Erreichung eines Zielsystems starker Nachhaltigkeit notwendig sind,
das den von ihnen entwickelten Prinzipien und Regeln entspricht
(ebd., 184).

36 Einige ihrer Argumente fiir die starke Nachhaltigkeit und die damit einhergehende
Ablehnung schwacher und intermediarer Positionen finden sich in Kap. 2.2.

63

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

Um — wie sie es nennen — »Naturkapital« besser fassen zu kon-
nen, legen Ott und Déring die Theorie der Fonds zugrunde. >Natur«
sollte entsprechend nicht als blofler Bestand aufgefasst werden,
sondern als etwas intrinsisch Produktiv-Lebendiges. Entsprechend
konnen einige Elemente der Natur als Fonds aufgefasst werden, die
Ott und Doring, aufbauend auf Malte Faber und Reiner Manstetten,
als eine Art >Netzwerk< von Diensten ansehen, die Lebewesen fiir
andere Lebewesen ausfiihren (ebd., 219).

»Naturkapital setzt sich zusammen aus all den Komponenten der beleb-
ten oder der unbelebten Natur, darunter besonders den lebendigen Fonds,
die Menschen und héher entwickelten Tieren bei der Ausiibung ihrer
Fahigkeiten zu Gute kommen konnen oder die indirekte funktionale oder
strukturelle Voraussetzungen fiir Nutzungen iw.S. sind.« (Ott/Déring
2011, 227)

Nutzungen im weiteren Sinn werden von den Autoren ebenfalls auf
Grundlage des Fihigkeitenansatzes interpretiert. Neben »lebendigen
Fonds« (zum Beispiel Wildern) besteht »Naturkapital« aus »nicht-
lebendigen Fonds« (zum Beispiel Boden, Wasser) und »Vorriten«
(zum Beispiel fossilen Energietragern).

Um die Constant Natural Capital Rule der Ebene 3 des Mehr-Ebe-
nen-Modells zu spezifizieren, fiihren Ott und Doring ein Szenario ein,
wonach der Gesamtbestand des »Naturkapitals«, der zum Zeitpunkt
X existiert, nicht unterschritten werden darf. Wird allerdings von
einem Fonds etwas aufgebraucht, so kann dies im Sinne der Constant
Natural Capital Rule sein, wenn dafiir ein anderer Fonds entsprechend
aufgestockt wird. Wird ein Vorrat verbraucht, so muss ebenfalls
in entsprechendem Ausmaf in einen Fonds investiert werden. Die
Menge des einzelnen Fonds darf dabei eine gewisse Schwelle nicht
unterschreiten, der sogenannte kritische Bestand muss bestehen blei-
ben und darf nicht durch andere Fonds substituiert werden, ansonsten
ist eine Regeneration des Fonds nicht mehr moglich und er wird
wie ein Vorrat ganzlich aufgebraucht. Dies wire nicht im Sinne der
Constant Natural Capital Rule. Wo die Schwelle der Fonds liegt,
muss fiir jeden Fonds separat bestimmt werden. Ott und Doring
gehen davon aus, dass es niemals moglich sein wird, alle kritischen
Bestande von »Naturkapital« naturwissenschaftlich zweifelsfrei zu
identifizieren. Es sollten in jedem Fall Schwellen festgelegt werden,
bei deren Unterschreitung man mit unakzeptablen Verlusten von
»Naturkapital« rechnen kann, ohne davon auszugehen, dies sei die

64

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen

»0kologisch korrekte« kritische Schwelle des entsprechenden »Natur-
kapital«-Elements.

Nichtmenschliche Tiere in der Theorie von Ott und Déring

Auf Ebene 2 fithren Ott und Doring den graduellen Sentientismus
als zur Konzeption ihrer Theorie starker Nachhaltigkeit gehorend
ein.3” Sie erlautern, dass ihre Position einem »Sentientismus plus«
entspricht, wonach die

»vielen Details der Tierethik nicht nur am Phinomen von Schmerz und
Freude zu analysieren [sind], sondern vor allem anhand der Fihigkeiten,
die unterschiedliche Spezies von empfindungsfihigen Tieren in ihren
artspezifischen Umwelten ausiiben kénnen [...] Schmerzfreiheit ist daher
nicht das einzige Ziel einer Tierethik.« (Ott/Déring 2011, 175)38

Auch fithren Ott und Déring aus, dass sie gemiaf3 einer graduellen
Position Menschen in ihrer Bedeutung tiber Kithe und Sprotten stellen
diirfen (ebd., 175). Das ist richtig, dennoch wirken manche Stellen
ihrer Theorie eher anthropozentrisch als graduell-sentientistisch. So
werden Fische als lebendige Ressource bezeichnet (ebd., 180, Fulnote
2),3% ebenso wie Ott und Doring sogenannte Haustierrassen als
kultiviertes »Naturkapital« ansehen (ebd., 206) und »Viehherden« als
lebendige Fonds von kultiviertem »Naturkapital« (ebd., 22). Spricht
man Lebewesen einen moralischen Selbstwert zu und nimmt sie in
die moralische Gemeinschaft auf, so wirkt es kontraintuitiv, diese als
reine Ressource oder Fonds anzusehen.*? Das gilt unabhéngig davon,

37 Zur Erlduterung des graduellen Sentientismus vgl. Kap.4.1.

38 Ich stimme Ott und Déring hier zu. Die Bezeichnung als »Sentientismus plus« ver-
wende ich dennoch nicht, da ich zeigen werde, weshalb der >klassische< Sentientismus
zu kurz greift (Kap. 4.1). Um dieser Kritik gerecht zu werden, reicht der Zusatz »plus«
nicht aus.

39 Man konnte vermuten, dass das nicht aus anthropozentrischer Sichtweise
geschieht, sondern fiir Ott und Doring konsistent mit einer sentientistischen Position
ist, da sie an anderer Stelle schreiben, Fische seien lebendige Fonds, Wale hingegen
nicht (Ott/Déring 2011, 220). Gehen Ott und Doring davon aus, dass Wale empfin-
dungsfahige Lebewesen sind, Fische hingegen nicht, so sprechen neuere wissenschaft-
liche Erkenntnissen gegen diese Annahme, da empirische Untersuchungen ergeben
haben, dass Fische empfindungsfahig sind (vgl. Wild 2012).

40 Zugegebenermaflen trifft dieser Einwand nur dann zu, wenn die Lebewesen
ausschlieflich als verdinglichte Ressource angesehen werden. Dienstleistungen von
moralisch zu berticksichtigenden Individuen in Anspruch zu nehmen, ist nicht per

65

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung

ob andere Mitglieder der moralischen Gemeinschaft aus verschiede-
nen Griinden tiber sie gestellt werden oder nicht.

Wenn es tiberzeugende Griinde dafiir geben soll, bestimmte
Individuen als Mitglieder der moralischen Gemeinschaft schlicht bzw.
tiberwiegend als Ressource aufzufassen, andere Individuen (wie Men-
schen) wiederum nicht, so miissen diese Griinde erlautert werden.
Entsprechende Griinde fithren Ott und Déring nicht an. Das blofe
Argument, wonach Menschen einen héheren moralischen Wert als
nichtmenschliche Tiere und bestimmte nichtmenschliche Tiere einen
hoheren moralischen Wert als andere nichtmenschliche Tiere haben,
ist keine ausreichende Begriindung dafiir, bestimmte Mitglieder der
moralischen Gemeinschaft als bloffe nutzbare Ressource anzusehen.
Ottund Déring fassen Menschen zurecht nicht als (blofe) Ressourcen
auf, bestimmte empfindungsfihige nichtmenschliche Tiere wie Fische
hingegen schon. Soll das mit einer sentientistischen Position konsis-
tent sein, muss es begriindet werden. Der Einbezug nichtmenschlicher
Tiere in die Theorie von Ott und Déring ist entsprechend ein aus tiere-
thischer Perspektive sehr erfreulicher Vorstof, es bestehen jedoch ein
paar offene Fragen, die es zu beantworten gilt, um ihn befriedigender
in die Gesamttheorie einzubetten.*!

Ansitze, die nichtmenschliche Tiere ebenfalls in NE-Perspekti-
ven einbinden, fiihrt Kapitel 3 aus.

se kontraintuitiv, das geschieht in mannigfaltiger Weise auch unter Menschen.
Selbstverstindlich gilt es dabei zu unterscheiden, ob es sich um eine Form von
Dienstleistung handelt, die der Lebensqualitit der_des Dienstleistenden keinen oder
nur geringen Abbruch tut oder ob es dieses Leben stark beeintrdchtigt oder beendet
(vgl. zu Dienstleistungen von nichtmenschlichen Tieren Kap. 7).

4 Deutlich wird Otts sentientistische Position dagegen in anderen Beitragen (Ott
2008 bzw. 2015, 175; Kunde/Ott 2020).

66

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. »Klimakiller« oder »gliickliche Weideganger«<?
Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um
Nachhaltige Entwicklung

»Um die weitreichende Umweltbelastung der Tierindustrie terminolo-
gisch zu fassen, verwenden Wissenschaftler/-innen in Anlehnung an den
ecological footprint den Begriff des ecological hoofprint (Weis 2013a).
Dieser Problematik iiberwiltigenden Ausmafes steht indes ein fast
nichtiges Interesse am Thema im Rahmen der internationalen Bemiihun-
gen und Mafnahmen gegen den Klimawandel gegeniiber.« (Boscardin
2015b, 4)

Trotz der groflen Prominenz von Nachhaltiger Entwicklung in der
Wissenschaft, der internationalen Politik und den Medien wird die
Debatte ausschliefilich anthropozentrisch gefiihrt (Jamieson 1998,
184,191; Boscardin 2015b). Wie das einfithrende Zitat betont (ebenso
Blattner 2020; Twine 2021), klammert diese anthropozentrische
Debatte die stark negativen Auswirkungen der Tierindustrie weitest-
gehend aus, obwohl auch die lediglich auf Menschen bezogenen
Griinde ausreichen wiirden, um aufgrund ihrer desastrosen Konse-
quenzen eine grofmafRstibliche Anderung dieser Industrie zu for-
dern. Werden die negativen Konsequenzen doch aufgegriffen, so
findet dies im Rahmen einer Sichtweise statt, die bestimmte nicht-
menschliche Tiere — in der Regel Kiihe wegen ihres hohen Ausstofies
an klimaschadlichem Methan (vgl. Hall 2005; Twine 2021, 4)*> —
als »unnachhaltige Produkte« klassifiziert und somit als >Hindernisse«
auf dem Weg zu nachhaltigeren Gesellschaften ansieht, welche es
entsprechend zu modifizieren gilt (vgl. Kap. 1).

42 Dies spiegelt sich in der héufig anzutreffenden Paraphrase >Die Kuh als Klima-
killer«. Die ebenfalls oftmals anzutreffende Perspektive, >Tierprodukte« (vgl. zur
Begrifflichkeit Fuinote 47) seien nachhaltig, sofern sie aus artgerechter Tierhaltung
stammen (die nichtmenschlichen Tiere also »gliickliche Weideginger< sind oder
waren; vgl. z.B. Stockmann 2014) wird von Stanescu (2011) stark kritisiert, vgl. unten
in diesem Kapitel.

67

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Zum Einbezug nichtmenschlicher Tiere — als Individuen — in die
NE-Debatte gibt es bis heute wenig Beitrdge.*> Von diesen wenigen
Beitragen sind die Theorie starker Nachhaltigkeit von Ottund Doring,
der Beitrag Equity as a paradigm for sustainability: Evolving the process
toward interspecies equity von Gwendellyn Earnshaw bereits aus dem
Jahr 1999 und das Werk Animals as Biotechnology. Ethics, Sustaina-
bility and Critical Animal Studies von Richard Twine (2010a) die
einzigen mir bekannten, die aus explizit ethischer Perspektive fiir den
Einbezug nichtmenschlicher Tiere in NE-Ansdtzen argumentieren.**
Die anderen Beitrdge behandeln spezielle Fragestellungen wie die
angebliche Nachhaltigkeit von regionalem Fleisch aus artgerechter
Tierhaltung (Stanescu 2011), das Zusammenspiel von Religion und
Nachhaltiger Entwicklung bei der Kommodifizierung nichtmenschli-
cher Tiere (Narayanan 2016), das Potential, welches NE fiir eine recht-
liche Verankerung von Tierwohl-Gesetzen auf globaler Ebene bietet
(Verniers 2021; Verniers/Brels 2021; Nagy/Marinova 2019), und die
Notwendigkeit von vegetarisch/veganer Mahlzeiten-Bereitstellung
an Universititen, die einen NE-Pfad einschlagen wollen (Probyn—
Rapsey et al. 2016), oder sie stellen eine soziologische Untersuchung
des »tierindustriellen Komplexes«*> und seiner negativen Auswir-
kungen auf Umwelt und Gesellschaft dar (Boscardin 2017). Auf all

43 Es werden etwas mehr, wenn man die Beitridge miteinbezieht, die Nachhaltige
Entwicklung bzw. Nachhaltigkeit auf Grund der Aktualitdt und Beliebtheit der Begriffe
als Schlagwort nutzen, jedoch inhaltlich diesbeziiglich keine Auseinandersetzung
bieten. Ein Beispiel dafiir findet sich bei Dietz und York (2015), deren Beitrag Animals,
Capital and Sustainability den Begriff zwar im Titel trégt, die Autoren ihn dennoch
lediglich auf der ersten und letzten Seite des Artikels schlagwortartig einwerfen
und die Bezugsherstellung zur NE ansonsten der Interpretationsgabe der Lesenden
iiberlassen bleibt. Ahnlich verhilt es sich bei Bendl et al. (2019), deren Aufsatz
Vegaphobie: Ein Hindernis auf dem Weg zur Nachhaltigkeit einen duflerst gelungenen
wissenschaftlichen Beitrag zur gesellschaftlichen Stigmatisierung und Diskriminie-
rung von Veganer_innen darstellt, Nachhaltigkeit jedoch kaum thematisiert.

4 Auch Iris Bergmann (2019) méchte einen »theoretical framework for interspecies
sustainability« bereitstellen. Bergmann erarbeitet durchaus einen sehr wertvollen
empirischen Beitrag zur Untersuchung der Vollblut-Pferdesport-Industrie und wie
diese mit Bezug zu NE- und Tierwohl-Forderungen gedndert werden sollte. Fiir einen
theoretischen Rahmen fehlt jedoch meines Erachtens die Argumentationsgrundlage.
4 Der »tierindustrielle Komplex« (Noske 2008) fasst die verschiedenen Bereiche
und Dimensionen der Tierindustrie zusammen. Richard Twine (2012, 23) definiert
diesen Komplex als »partly opaque and multiple set of networks and relationships
between the corporate (agricultural) sector, governments, and public and private
science. With economic, cultural, social and affective dimensions it encompasses an
extensive range of practices, technologies, images, identities and markets.«

68

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

diese Beitrdge werde ich im Folgenden eingehen. Beitrdge, die ich
in diesem Kapitel nicht untersuche, sind Beitrage aus nicht-anthropo-
zentrischer Perspektive, die 6kozentrisch argumentieren. Speziell in
der Umweltethik gibt es Ansitze, die die anthropozentrische NE-Aus-
richtung kritisieren und stattdessen fiir Positionen argumentieren,
nach denen Okosysteme und die Funktionsfahigkeit ihrer Prozesse
auf Grund eines moralischen Selbstwertes derselben erhalten werden
sollen (sogenannte Okozentrik). Okozentrische Positionen werden
hier aufgrund ihrer Nicht-Beachtung von Individuen — die Beachtung
dieser ist fiir eine sentientistische Position essentiell (vgl. Kap. 4.1) —
und totalitdren Tendenzen einiger ihrer Vertreter_innen abgelehnt.46

Inwiefern Ott und Doring (2011) nichtmenschliche Tiere anhand
eines graduellen Sentientismus in ihre Theorie einbeziehen, zeigte
Kapitel 2.4. Dort wurde auch begriindet, weshalb diese Inklusion
wiinschenswert ist, aber aus einer tierethischen Position, wie sie hier
vertreten wird, noch einer Uberarbeitung bedarf.

Earnshaws (1999) Beitrag ist ein wichtiger Grundstein fiir die
ethische Begriindung einer Inklusion tierlicher Individuen in die
NE-Debatte. Sie moniert in diesem Artikel einen Zustand, der sich
auch tiber 20 Jahre spater nicht geandert hat: »To date, interspecies
equity has not been adequately addressed in legal instruments and
treatises on sustainabilty.« (Earnshaw 1999, 115) Earnshaw beanstan-
det das, da »interspecies equity« ein Kernkonzept von Nachhaltiger
Entwicklung darstellen sollte.

Das von ihr als »traditionell« bezeichnete NE-Verstandnis befiir-
wortet NE, um nattirliche Ressourcen auch in Zukunft verfligbar zu
haben und von Generation zu Generation weitergeben zu konnen.
Diese Auffassung von NE bezeichnet Earnshaw als »exploitation-
based sustainability« (ebd., 116), welche ausschlieflich das Wohlerge-
hen von Menschen im Blick hat. »Exploitation-based sustainability
regards all living and non-living systems other than human species as
means by which to maximize wealth.« (ebd., 116) Entsprechend wer-
den auch nichtmenschliche Tiere als blofle Ressourcen — d.h. lediglich

46 Zur Erlduterung der Okozentrik und ihrer (schwach ausgearbeiteten) ethischen
Grundlagen, die Individuen keinen moralischen Wert zuschreiben, sowie zu ihren
misanthropen und totalitiren Tendenzen vgl. Dierks 2016a. Fiir eine solche tendenzi-
ell totalitdre Position vgl. Callicott 1980. Callicott hat seine Position auf Grund dieser
Kritik tiberarbeitet, so dass diese Tendenz dem >frithen« Callicott vorgeworfen werden
kann, dem>spiten< dagegen nicht mehr. Fiir Kritik an Positionen, die Ganzheiten einen
moralischen Selbstwert zusprechen, vgl. auch Aitken 2004, 137ff.

69

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

mit instrumentellem Wert versehen — aufgefasst, was Earnshaw fiir
moralisch falsch halt, da auch andere Lebewesen ein Recht auf Leben
haben und sich dieses Recht in der Debatte um NE widerspiegeln
sollte. Sie begriindet dieses Lebensrecht damit, dass nichtmenschliche
Tiere ein Interesse an der Qualitat ihres Lebens haben und fordert
die Etablierung einer »equity-based sustainability«, um den Interessen
und aus ihnen folgenden Rechten anderer Lebewesen gerecht zu wer-
den. Mit Interessen bezieht sie sich auf grundlegende Interessen wie
den Wunsch weiterzuleben, frei zu sein von Schiadigung, Schmerzen
und Gefangenschaft und iiber sich selbst bestimmen zu kénnen. Das
Streben nach equity definiert sie als »doing the utmost possible to
fulfil the needs of different groups in such a way that the highest level
of happiness is sought for each respective group« (ebd., 123).

Um tatsichlich einen Pfad in Richtung einer nachhaltigeren
Gesellschaft einschlagen zu kénnen, miissen sich nach Earnshaw
die gesellschaftliche Haltung zur nichtmenschlichen Natur (zu der
sie nichtmenschliche Tiere ziahlt) und der menschliche Umgang mit
ihr dndern. Um zu untermauern, dass der vorherrschende Umgang
nicht-nachhaltig ist, fiihrt sie die stark negativen Konsequenzen aus,
die die intensive Nutzung nichtmenschlicher Tiere fiir die Umwelt, die
menschliche Gesundheit und die Gesellschaft haben (ebd., 131-143;
vgl. auch Kap. 1).

Earnshaws Beitrag stellt fiir die ethische Argumentation zuguns-
ten einer Einbeziehung nichtmenschlicher Tiere in NE eine Grundlage
dar, die berticksichtigt werden sollte und die umso wichtiger ist, da es
kaum Beitrage dieser Art gibt. Jedoch begriindet sie einige ihrer iiber-
zeugenden Annahmen kaum, so dass mehrere >Argumentec fiir die
vequity-based sustainability« eher Thesen statt Argumente darstel-
len. Zudem weist ihre Begriindungslinie eine undifferenzierte Vermi-
schung tierethischer, biozentrischer und holistischer Argumente auf.
So postuliert sie, der Weg zu einer nachhaltigeren Gesellschaft mache
folgendes notig:

»This requirement [Sustainability] necessitates upholding the welfare
of each individual person in addition to the welfare of the individual’s
culture; of each animal within a species in addition to the animal’s
species; of humans, birds, and reptiles in addition to the animal kingdom;
of forests, oceans, mountains, and animals in addition to the earth.«

(ebd., 124)

Auch wenn es in bestimmten umweltethischen Stromungen wie der
Tiefenokologie tiblich ist, vom Wohlergehen der Erde zu sprechen

70

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

und Holist_innen auch Ganzheiten wie menschlichen Kulturen und
Arten sowie Ozeanen und Bergen einen moralischen Selbstwert
zusprechen (und damit ein Wohlergehen, das aber nicht empfunden
werden muss, sondern in der Existenz selbst besteht), halte ich dies
fiir eine verfehlte Herangehensweise, um fiir eine (moralische wie
politische) Besserstellung nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren.
Solche Positionen werden dem Interessenbesitz einzelner Individuen
nicht gerecht und entsprechend auch nicht den tierlichen Interes-
sen (Vgl. Kap. 4.1). Das Anliegen von Earnshaws Beitrag ist die
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in ein neu entworfenes Verstandnis
von Nachhaltiger Entwicklung. Fiir diese ist ein Zuriickgreifen auf
tiefenokologische oder holistische Argumente nicht notwendig, bzw.
gegebenenfalls sogar kontraproduktiv, wenn dadurch Individuen mit
Ganzheiten auf eine Stufe gestellt werden. Earnshaws Bemiihung
sowohl tierethischer als auch biozentrischer, holistischer und tiefen-
okologischer Argumente, die zudem mehr fragmentarisch angerissen
werden anstatt in Form eines Arguments ausgearbeitet, wirkt daher
undifferenziert. Zudem liefert Earnshaw keine Begriindung fiir das
Heranziehen der biozentrischen, holistischen und tiefenokologischen
Annahmen fiir ihre tierethische Ausgangsthese.

Eine weitere ethische Auseinandersetzung mit Nachhaltiger Ent-
wicklung, bei der nichtmenschliche Tiere als Individuen mitbedacht
werden, gibt Richard Twine (2010a), der die Rolle nichtmenschlicher
Tiere in der NE-Debatte kritisch reflektiert. Er fokussiert dabei zum
einen auf die Frage, inwiefern Nachhaltigkeits-Begrifflichkeiten der
Tier(zucht)wissenschaft (animal science) als Rahmen dienen. Zum
anderen evaluiert er die Versuche, nichtmenschliche Tiere als eine
Form von Biotechnologie zu ziichten (ebd., 115), so dass ihre »Pro-
dukte” gestinder fiir Menschen sind, wenn sie konsumiert werden,
und die Zucht und Haltung dieser biotechnologisch modifizierten
Tiere okologisch unbedenklich sind, so dass sie im Rahmen einiger
NE-Ansitze als nachhaltig gelten. Diese Versuche bewertet er aus

47 Der Begriff Produkt ist in diesem Zusammenhang kritisch zu hinterfragen. Auf der
einen Seite ergibt es Sinn, ihn zu nutzen, da diese Erzeugnisse als Produkte vermarktet
werden. Auf der anderen Seite verschleiert eine unreflektierte Nutzung dieses Begriffs
die Tatsache, dass es sich bei Milch, Eiern und Fleisch um die von weiblichen Tieren
erzeugten Korpersifte und Fortpflanzungssysteme bzw. um tote Tierkorper handelt,
die zwar kulturell als zu vermarktendes Produkt betrachtet werden, die man aber
ebenso gut als nicht-vermarktbar klassifizieren kann. Die Problematik des Begriffs soll
hier durch die Verwendung der Anfiihrungsstriche gekennzeichnet werden.

71

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

einer tierethischen Perspektive, wobei er seine Position im Posthu-
manismus und intersektionalen Theorien verortet, die die Verwoben-
heit unterschiedlicher Diskriminierungsformen (wie Sexismus, Ras-
sismus, Homophobie oder Diskriminierung aufgrund korperlicher
Beeintrdchtigung) thematisieren (vgl. Kap. 4.4).

Er kritisiert an »der< Tierethik zwei Aspekte. Der erste verweist
auf den innerhalb der Tierethik und Human-Animal Studies vorherr-
schenden Disput, inwieweit man mit humanistischen Argumenten,
also Bezug nehmend auf Argumente, die aussagen, dass alle Men-
schen gleichermaflen moralischen Wert/Wiirde/Rechte besitzen, fiir
eine Tierethik argumentieren kann.*8

Der zweite beanstandet eine bestimmte Richtung der Tierethik,
die man im Deutschen am passendsten als Tierschutzethik bezeich-
nen kann (vgl. Bossert 2014; 2016b). Da innerhalb dieser das Leid
nichtmenschlicher Tiere zwar in Betracht gezogen wird, jedoch stets
mit dem Nutzen fiir Menschen abgewogen wird, versteht Twine eine
solche Ethik als nach wie vor anthropozentrisch. Dieses Verstand-
nis der Tierethik ist laut Twine als einziges in der Politik prisent,
wihrend Argumente der Tierrechts- und Tierbefreiungsethik (ebd.)
ignoriert werden, was Twine (20104, 26) als »domestication of animal
ethics« bezeichnet.

Das fiihrt unter anderem auch dazu, dass in der NE-Debatte die
Ziichtung und Nutzung nichtmenschlicher Tiere nicht grundsatzlich
in Frage gestellt wird. Die negativen Auswirkungen, die diese, wie
Twine ausfiihrlich darstellt (ebd., 127-143), auf die menschliche
Gesundheit und die Umwelt haben, werden zwar erkannt. Eine

4 So wird von jiingeren, oft feministischen, Ansétzen in der Tierethik oder den
Human-Animal Studies haufig proklamiert, dass Tierethiker wie Peter Singer oder
Tom Regan in den Konsequenzen und Forderungen ihrer Theorien zwar post-anthro-
pozentrisch sind, in ihrer Argumentation jedoch auf humanistische Argumente
zuriickgreifen. Dies tun sie beispielsweise dann, wenn sie die Ahnlichkeit nicht-
menschlicher Tiere zum Menschen als Grundlage eines Arguments heranziehen
oder wenn eine Begriindung auf Rationalitdt und dem >klassischen< Subjektbegriff
aufbaut (fiir letzteres vgl. Steiner 2010; 2013). Die Kritiker_innen fordern dagegen
posthumanistische Begriindungsweisen (vgl. Chiew 2014; Wolfe 2003). Im Hinblick
auf die Frage nach der Ahnlichkeit nichtmenschlicher Tiere zum Menschen besteht
in den Human-Animal Studies die Kontroverse, inwiefern eine solche Ahnlichkeit
wichtig sein darf oder ob nicht vielmehr das (oftmals posthumanistisch vorgetragene)
Argument stark gemacht werden sollte, dass Individuen in ihrer grundsitzlichen Ver-
schiedenheit trotzdem als gleichwertig angesehen werden sollten. Fiir eine umwelt-
ethische Auseinandersetzung mit der potentiellen Unvergleichbarkeit verschiedener
Lebensformen vgl. Wienhues 2021.

72

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Losung dieser Probleme wird allerdings nicht in Reduktion oder
Alternativen gesehen, sondern in Versuchen, die Nutzung umwelt-
freundlicher zu gestalten. Dies wird als nachhaltig gepriesen und ins
NE-Konzept integriert, so dass die Rede von »sustainable livestock
management, »sustainable animal breeding« und »sustainable bree-
ding and reproduction« in der Debatte um NE héufig anzufinden ist
(ebd., 125-126). Laut Twine fasst das vorherrschende Verstindnis
Nachhaltige Entwicklung als eine technische Herausforderung auf,
mittels derer stets effizientere Technologien entwickelt werden sollen.
An diesem Verstindnis kritisiert er stark, dass es davon ablenke,
Wert-Fragen zu stellen und zu beantworten, und gleichzeitig als
Entschuldigung daftir dient, dass diese Fragen auflen vorgelassen
werden. Twine beanstandet ferner, dass, sofern in dieser technophilen
NE-Debatte iiberhaupt Wert-Fragen gestellt werden, diese einen
einseitigen Rahmen fiir molekulare Ziichtungs-Technologien bieten.
Normative Fragen, die diese Ziichtungen und/oder Technologien
kritisch hinterfragen, werden nicht gestellt. »The biopolitical knowl-
edge practices performed around farmed animal bodies have become
part of the contemporary technoscientific answer to the >problem of
sustainability<.« (ebd., 123)

Fiir Twine hat die NE-Debatte damit einen falschen Weg ein-
geschlagen. Anders als andere Autor_innen verweist Twine darauf,
dass nichtmenschliche Tiere innerhalb von NE nicht lediglich als
blofle Ressourcen dargestellt werden, sondern zudem auch entweder
als Gefahr oder als Vehikel fiir NE wahrgenommen werden (ebd.,
145). Als Gefahr aus den bereits genannten Griinden, dass der Kon-
sum ihrer >Produktec sich negativ auf die menschliche Gesundheit
auswirken kann und ihre >Produktion< mit negativen Umweltfolgen
einhergeht. Als Vehikel fiir NE werden sie insofern wahrgenom-
men, als dass ihre Nutzung wichtige Strukturmoglichkeiten fiir den
landlichen Raum bietet und wildlebende Tiere dazu beitragen, die
Qualitit von Okosystemen hoch zu halten. Dem Verstindnis von
nichtmenschlichen Tieren als NE-Vehikel spricht Twine die Moglich-
keit vieler verschiedener Mensch-Tier-Beziehungen zu, auch wenn er
Beziehungen, die auf der Nutzung nichtmenschlicher Tiere aufbauen,
kritisch betrachtet. Um die oben benannte »domestication of animal
ethics« zu tiberwinden, ist es nach Twine notwendig, das Ethische als
etwas Komplexeres anzusehen, als es in den klassischen Ethiktheorien
beschrieben wird. Dies benétigt gemdf Twine eine interdisziplinére

73

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

und intersektionale Analyse sowie politische Anstrengungen, die
Analyseergebnisse umzusetzen (ebd., 32).

Twines Auseinandersetzung mit nichtmenschlichen Tieren in
der NE-Debatte sowie daraus folgende Forderungen sind ethischen
Charakters. Sein Fokus liegt dabei auf der Kritik, dass, sofern Tierethik
in der NE-Debatte tiberhaupt eine Rolle spielt, ausschliefSlich die
Tierschutzethik zum Tragen kommt, die Twine fiir unzureichend halt.
Twines Analyse ist aus der hier vertretenen Tierethik-Position (vgl.
Kap. 4.4) sehr tiberzeugend und sollte breiten Eingang in die NE-
Debatte finden. Sie kann dem Ziel dieser Arbeit mit iiberzeugenden
Argumenten dienen, ersetzt sie jedoch nicht, da Twine die bestehen-
den NE-Ansitze kritisiert, jedoch keine tierethische NE-Theorie ent-
wickelt.

Andere Autor_innen, die nichtmenschliche Tiere in ihren Unter-
suchungen zu NE inkludieren und aus nicht-anthropozentrischer
Perspektive argumentieren, behandeln spezielle Anwendungsfelder
von NE, ohne dabei detailliert auf ethische Begriindungen fiir die
Inklusion einzugehen.

Vasile Stanescu kritisiert in >Green< Eggs and Ham? The Myth
of Sustainable Meat and the Danger of the Local (2011) und zwei
weiteren Beitrdagen (Stanescu 2013; 2014) den im NE-Diskurs haufig
gemachten Vorschlag, tierliche sProdukte« aus artgerechter, kleinbau-
erlicher, regionaler Haltung zu konsumieren. Dies wird als Losung
des Problems propagiert, dass die Herstellung tierlicher sProdukte«
zu grofien Umweltschdden fiihrt und daher als nicht nachhaltig gilt.
Die sogenannte Lokavor-Bewegung mochte negative Umweltauswir-
kungen durch die Erndhrung verringern, indem sie fiir den Verzehr
regionaler Produkte wirbt, die keinen weiten Transportweg hinter
sich haben und somit durch geringe food miles geringe Mengen
des klimaschédlichen Kohlenstoffdioxids ausgestoffen werden. Da in
vielen Regionen zahlreiche Obst- und Gemiisesorten saisonal bedingt
nicht zur Verfligung stehen, nichtmenschliche Tiere dagegen schon,
baut die Bewegung stark auf den Verzehr tierlicher >Produkte< auf.*’

49 Selbstredend gibt es auch vegetarische und vegane Lokavore, aber der Teil der
Bewegung den Stanescu darstellt, steht einer vegetarisch/veganen Lebensweise
kritisch gegeniiber. Inwiefern Stanescu der Gesamtheit der Lokavor-Bewegung damit
gerecht wird und ob es Unterschiede zwischen den Bewegungen in Deutschland
und den USA - auf die Stanescu sich bezieht — gibt, kann an dieser Stelle nicht
beurteilt werden.

74

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Stanescus Kritik an der Locavor-Bewegung setzt bei deren poten-
tiell sexistischen, nationalistischen und fremdenfeindlichen Annah-
men an, die zwar kein zwingender Bestandteil der Idee sind, aber
sich laut Stdnescu in der Realitit haufig finden. »[...T]he tendency
of many in the [locavore] movement to unfairly and inaccurately
criticize feminists and immigrants as corrupting to an idealized,
romantic state of a local community is both deeply troubling and
potentially quite dangerous.« (Stanescu 2011, 255) Auch bemangelt
er, dass ein angestrebter Konsum von (durch die Lokavoren) als
nachhaltig bezeichnetem Fleisch zu einem Elitismus fiihrt, da nicht
ausreichend Land verfiigbar ist, um dieses in groffem Maf3stab zu
erzeugen, so dass dies nur wenigen, in der Regel wohlhabenden Men-
schen vorenthalten bleibt. Sein Hauptkritikpunkt am >nachhaltigen
Fleisch< ist jedoch die Nutzung und Totung der nichtmenschlichen
Tiere, die in der Lokavor-Bewegung, wie Stanescu sie darstellt, nicht
als problematisch angesehen wird.

»Indeed, it is hard to imagine how a locavore movement ever could
translate into an actual improvement of animals’ lives, since many
of its most famous proponents hold that animals lack souls and
accept »Man's« domination and consumption of them as the very defini-
tion of our humanity.« (ebd., 253)

Zudem fiihrt er an, dass umweltschddliche Auswirkungen der Tier-
haltung auch in den kleinbduerlichen Betrieben, die die Lokavoren
favorisieren, bestehen bleiben. Daher ist es fiir Stanescu unverstand-
lich, dass die Option der Ernahrungsumstellung hin zu einer stiarker
vegetarisch/veganen Erndhrung — die fiir ihn die ethisch vorzugswiir-
digste darstellt — innerhalb der Bewegung eher aulen vorgelassen
wird. Stanescu zeigt beispielsweise auf, dass die Ersetzung von rotem
Fleisch durch Gemdtise an einem Tag in der Woche mehr klimaschad-
liche Treibhausgase reduziert als die gesamte Erndhrungsumstellung
auf lokal produzierte Produkte (ebd., 242). Aufierdem widerspricht er
der Annahme, dass ein Produkt umso umweltschédlicher ist, je weiter
es transportiert wurde. Um die Klimabilanz eines Produktes ziehen
zu kénnen, muss der gesamte Energieaufwand zu dessen Erzeugung
einbezogen werden, nicht lediglich der Transportweg (ebd., 242).
Wie die Kommodifizierung von nichtmenschlichen Tieren durch
sowohl verschiedene Religionen als auch durch die internationale
NE-Politik reproduziert wird, zeigt Yamini Narayanan in Where are
the Animals in Sustainable Development? Religion and the Case for

75

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Ethical Stewardship in Animal Husbandry (2016). Der Beitrag zeigt
ebenfalls, wie die Verdinglichung empfindungsfahiger nichtmensch-
licher Tiere in der NE-Debatte ignoriert oder sogar gefordert wird,
und dass die NE-Debatte bzw. NE-Politik dabei eine »seemingly unli-
kely but highly productive partnership« (ebd., 173) mit Religionen
bildet. Es wird aufgezeigt, wie nichtmenschliche Tiere in verschie-
denen Religionen einerseits im Namen des Glaubens ausgebeutet
werden, andererseits die Religionen aber auch Grundlagen dafiir
bieten, nichtmenschliche Tiere respektvoll zu behandeln. Die letztere
Perspektive sollte laut der Autorin Eingang in die NE-Forschung und
-Politik finden, um NE nicht lediglich intergenerationell, sondern
auch nach einer Interspezies-Perspektive auszurichten. Narayanans
Beitragbietet durch den Fokus auf Religion und deren Bedeutung auch
fiir Nachhaltige Entwicklung eine interessante Perspektive, wobei sie
NE undifferenziert auf schwache Nachhaltigkeit engfiihrt (ebd., 175).

Die rechtliche Perspektive auf Nachhaltige Entwicklung im
Zusammenhang mit nichtmenschlichen Tieren bzw. einer rechtlichen
Verankerung von Tierwohl erarbeitet Elien Verniers in Bringing ani-
mal welfare under the umbrella of sustainable development: A legal
analyis (2021) und gemeinsam mit Sabine Brels in UNCAHP, One
Health, and the Sustainable Development Goals (2021). Beide Beitrige
verdeutlichen die mangelnde Beriicksichtigung nichtmenschlicher
Tiere im Konzept der Nachhaltigen Entwicklung, sehen die bestehen-
den rechtlichen Instrumente, welche NE implementieren, jedoch als
geeigneten Ausgangspunkt an, um auch das Tierwohl auf globaler
Ebene in Gesetzgebungen aufzunehmen. Dies ist notwendig, da
die Verankerung von Tierschutz-Konventionen oder dhnlichem auf
globaler Ebene noch aussteht und es bislang nicht einmal auf der
Ebene der unverbindlichen Rechtsempfehlungen eine global geltende
Ubereinkunft gibt (Verniers/Brels 2021). Um das moglich zu machen,
muss jedoch — neben verschiedenen gewichtigen rechtlichen und
politischen Herausforderungen (Verniers 2021) — Tierwohl als rele-
vantes Ziel fiir eine Nachhaltige Entwicklung anerkannt werden. Dies
betonen auch Alexis Nagy und Dora Marinova in ihrem Beitrag Leave
No One Behind, Not Even the Animals (2019), die Tierwohl (»Animal
Welfare«) auch tatsachlich als 18. Sustainable Development Goal for-
dern, um folgendem Anspruch an die Nachhaltigkeits-Agenda gerecht
zu werden:

»The sustainability agenda needs to counteract the institutional
speciesism of the legal system which is likely to continue to delay the

76

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

recognition of the status of body ownership or habeas corpus to nonhuman
animals. Without an overarching global agenda to improve the treatment
of nonhuman animals, livestock will continue to remain exactly this —
live stock, that is goods and merchandise for distribution and sale which
are alive [...]. The task of the sustainability agenda is to take on the
role of innovative governance with regards to animal welfare — not as a
commodity traded on domestic and global markets, but as sentient beings
with a purely intrinsiv value.« (ebd., 309-310)

Probyn-Rapsey et al. fordern in A Sustainable Campus: The Sydney
Declaration on Interspecies Sustainability (2016) eine Erweiterung der
Definition von Nachhaltiger Entwicklung um eine Interspezies-Ethik.
Sie halten es fiir notwendig, dass Fragen der sozialen Gerechtigkeit
auch nichtmenschliche Tiere einschlieffen, begriinden diese Forde-
rung jedoch kaum. Der Beitrag fokussiert stattdessen darauf, wie
Universitaten als Institutionen, die NE-Strategien umsetzen sollen,
eine vegetarisch/vegane Lebensweise stark machen und aus NE-
Griinden verstérkt vegetarisch/vegane Mahlzeiten anbieten sollten.
Die Autor_innen kritisieren, dass Universitaten einen Ausbau vege-
tarisch/veganer Praktiken bislang kaum in den Blick nehmen, obwohl
diese einer Nachhaltigen Entwicklung zutraglich sind. Gleichzeitig
beanstanden Probyn-Rapsey et al. die Zuweisung der Erndhrungs-
frage in den privaten Bereich, da Fleischkonsum in den Bereich der
»public justice« fallt (ebd., 125). Auch sie fithren wie Earnshaw, Twine
und Stanescu aus, inwieweit die Erzeugung tierlicher >Produkte«
negative Umweltauswirkungen hat.

Eine Anthropozentrismus-Kritik aus Perspektive der Nachhal-
tigkeits-Wissenschaften (sustainability science) bietet der Beitrag
Hybridizing sustainability: towards a new praxis for the present human
predicament von Benessia et al. (2012).59 Die Autor_innen zeigen
in dem Beitrag auf, was sie als die drei grofen Widerspriiche in der
gegenwartigen NE-Rahmung identifizieren: 1. techno-wissenschaft-
liche Kontrolle (der Zukunft), 2. Macht (NE-relevante Schiaden aus-
gleichen zu konnen) und 3. (Daten-)Evidenzen. Widerspriichlich sind
diese Punkte aus dem Grund, da sie als Losungswege fiir NE angese-
hen werden, aber nach Benessia et al. auf den westlichen, anthropo-
zentrischen Annahmen basieren, die erst in den nicht-nachhaltigen

50 Eine Anthropozentrismus-Kritik am Beispiel der anthropozentrisch konzipierten
Sustainable Development Goals bietet auch Helen Kopnina (2016), welche allerdings
auf »non-human nature« (ebd., 115) allgemein abzielt und damit nichtmenschlichen
Tieren meines Erachtens nicht gerecht wird.

77

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Zustand gefiihrt haben. Ihre These besagt, dass die westliche Kultur
Schuld tragt an der vorherrschenden Gewalt sowohl unter Menschen
als auch gegeniiber nichtmenschlichen Entitaten. Ein Losungsweg,
um die Widerspriiche aufzuheben, ist laut Benessia et al. der Einbezug
nichtmenschlicher Tiere in die Nachhaltigkeits-Wissenschaften und
die Entwicklung eines Lebensstils, der wieder stirker unseren tierli-
chen Vorfahren dhnelt: »Sustainability can only be attained if humans
emulate and live like animals« (ebd., 87)

Dabei legen die Autor_innen allerdings ein zu romantisierendes
Bild von sowohl indigenen Vélkern als auch von tierlichen Gesell-
schaften zugrunde, wenn sie proklamieren, ein Lebensstil dhnlich dem
indigener Volker oder Tier-Gemeinschaften wiirde zu Gewaltfreiheit
und tibergreifender Harmonie fithren.

Eine sehr umfassende Untersuchung der Negativ-Auswirkun-
gen des »tierindustriellen Komplexes« auf die Umwelt, Okosysteme
und menschliche Gesellschaften sowie des Zusammenhangs des in
einigen NE-Ansitzen beflirworteten Green Growth bzw. Green Capi-
talism und der Tierindustrie bietet das der Soziologie zuzuordnende
Werk Sustainable exploitation. The political ecology of the Livestock
Revolution von Livia Boscardin (2017). Boscardin fiihrt in ihr Werk
ein, indem sie zuerst die Auswirkungen der Tierindustrie auf nicht-
menschliche Tiere aufzeigt und anschlieffend daran die Konsequenzen
derselben fiir die Umwelt und Okosysteme. In Anlehnung an den pro-
minenten Begriff des 6kologischen Fulabdrucks verwendet sie hierfiir
den von Tony Weis (2013) iibernommenen Begriff des »6kologi-
schen Hufabdrucks« (»ecological hoofprint«). Nach dem Aufzeigen der
ebenfalls drastischen Negativfolgen der Tierindustrie auf das gesell-
schaftliche Zusammenleben bringt Boscardin dies in Verbindung mit
bestehenden NE-Ansitzen, die lediglich auf technologische Losungs-
ansitze fiir Probleme nicht-nachhaltiger Lebensweisen fokussieren
und dadurch dazu fiihren, dass NE-Forderungen auf Forderungen
nach Green Growth bzw. Green Capitalism reduziert wurden. Boscar-
din kritisiert ebenso wie Twine und Stanescu die Vermarktung tierli-
cher >Produkte< als nachhaltig und etabliert fiir diese in bestimmten
NE-Perspektiven hochgehaltene Praxis den Begriff der »nachhaltigen
Ausbeutung« (»sustainable exploitation«; Boscardin 2017, 64). Um
ihre Aussagen zu untermauern, fithrt Boscardin eine Diskursanalyse
durch, in der sie die sogenannte Livestock Revolution untersucht,
womit ein globaler Nachfrage-Anstieg tierlicher >Produkte< von 70
Prozent bis 2020 gemeint ist (ebd., 104).

78

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

Boscardin zeigt sehr detailliert den Stand NE-bezogener Politik
in Bezug auf die Tierindustrie auf und verdeutlicht damit gelungen
die anthropozentrische Ausrichtung Nachhaltiger Entwicklung und
die Verortung nichtmenschlicher Tiere darin. Der Fokus liegt (diszi-
plinbedingt) jedoch auf einer soziologischen Untersuchung, ethische
Argumente werden nicht entwickelt.

Die Untersuchung in diesem Kapitel hat gezeigt, dass es fiir die
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in Ansatzen Nachhaltiger Entwick-
lung bislang sehr wenige genuin ethische Argumentationen gibt. Die
wenigen, die die Literaturrecherche ergeben hat, fokussieren zudem
auf andere Aspekte als auf eine mafigebende Argumentation, warum
der Einbezug aus ethischer Perspektive unumgénglich ist im Hinblick
auf die ethischen Grundlagen von Nachhaltiger Entwicklung.

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

Bereits aus der prominenten Definition Nachhaltiger Entwicklung
des Brundtland-Berichts (WCED 1987) ergeben sich inter- und
intragenerationelle Gerechtigkeit als wichtigste ethische Grundlage
derselben. Um zu bestimmen, was gemaf3 verschiedener NE-Ansitze
intra- und intergenerationell gerecht verteilt werden soll, lIohnt sich
ein Blick auf das unterschiedliche Verstdndnis der Substituierungs-
moglichkeit natiirlicher Bestande, welches in den verschiedenen Posi-
tionen schwacher, (sehr) starker und intermediirer NE vertreten wird.
Schwache NE nimmt eine vollstindige Substituierbarkeit natiirlicher
Bestande in Sachbestande an, so dass theoretisch keinerlei nattirliche
Bestinde erhalten werden miissen, sofern sie auf angemessene Art
und Weise ersetzt werden. Sehr starke NE geht von einer vollstan-
digen Komplementaritit zwischen natiirlichen und Sachbestdnden
aus, so dass alle bestehenden natiirlichen Bestinde erhalten und
hinterlassen werden miissen. Starke und intermediare Positionen ver-
treten diesbeziiglich einen >Mittelweg¢, wobei innerhalb der starken
NE eine weitergehende Komplementaritit angenommen wird als in
intermediaren Positionen (Kap. 2.2). Diese Differenzierungen stellen
theoretische Grundlagentiberlegungen zu NE dar. Fiir die Operatio-
nalisierung relevant(er) sind Leitlinien. Die bedeutendsten Leitlinien
innerhalb der NE-Debatte sind Effizienz, Suffizienz und Resilienz
(Kap.2.3). Da eine Definition alleine nicht ausreicht, um einen Begriff
vor der Begriffsaushohlung zu >bewahreng, ist die Entwicklung einer

79

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

NE-Theorie unumginglich, wie sie von verschiedenen Autor_innen,
wie beispielsweise Ott und Doring, Tremmel und Ekardt ausgearbei-
tet wurde (Kap. 2.4). Schultz et al. (2008, 470-471) ist zuzustimmen,
dass eine solche NE-Theorie notwendig ist, um 1. nachhaltigere von
weniger nachhaltigen Zustanden unterscheiden zu konnen, um 2. zu
spezifizieren, was mit NE gemeint ist und was nicht, und um 3. NE fiir
die Praxis operationalisieren zu konnen.

Die vorliegende Arbeit beruht auf der Auffassung, dass nicht-
menschliche Tiere zwingend in eine NE-Theorie einbezogen werden
sollten. Dass ein solches Unterfangen ein Forschungsdesiderat dar-
stellt, zeigt die Untersuchung der (bisher kaum vorangebrachten)
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in die NE-Debatte (Kap. 3; zur
eigentlichen tierethischen Grundlegung der Position vgl. Kap. 4).

Der weitgehende Konsens unter NE-Ethiker_innen, dass inter-
und intragenerationelle Gerechtigkeit die ethische Grundlage von
NE darstellen, ist {iberzeugend und alternativlos. Entsprechend greift
Beckers alleinige tugendethische Ausrichtung im Hinblick auf die
ethischen Grundlagen von NE zu kurz bzw. verschiebt den Fokus in
eine weniger plausible Richtung.

Zwischen intra- und intergenerationeller Gerechtigkeit wird
hier ein enger Zusammenhang angenommen. Tremmels Perspek-
tive, wonach inter- und intragenerationelle Gerechtigkeit in syste-
matischer Weise miteinander in Konkurrenz stehen, wird entspre-
chend abgelehnt.

Auf Grund der hier vertretenen Uberzeugung, dass nicht-
menschliche Tiere in eine NE-Theorie einbezogen werden sollten,
besteht eine deutlich grofere Uberschneidung mit Ott und Dorings
Theorie — die mit dem Sentientismus auf konzeptioneller Ebene eine
tierethische Perspektive aufgreifen — als mit der Theorie Ekardts oder
dem HGF-Ansatz, die nichtmenschliche Tiere explizit aus der Debatte
um Nachhaltige Entwicklung ausschlieen.”! Auch Ott und Dérings
Mehr-Ebenen-Modell sowie ihre Konkretisierung von Gerechtigkeit
durch Nussbaums Fihigkeitenansatz und Rawls Differenzprinzip sind
iiberzeugend (ausfiihrlicher zu beiden Kap. 5.2 und 5.3). Um einen
geeigneten Maf3stab daflir zu finden, wie gerechte Gesellschaften
konstituiert sein miissen, benotigt es Wissen dartiber, was Menschen

51 Der HGF-Ansatz stellt abgesehen vom Ausschluss nichtmenschlicher Tiere eine
iiberzeugende Perspektive zur Operationalisierung von NE dar. Ekardts Theorie
ist dagegen auch jenseits dieses Ausschlusses einer Kritik zu unterziehen, vgl. Fufi-
note 30.

80

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

(und hier auch nichtmenschliche Tiere) fiir ein wirklich gutes Leben
benotigen. Nussbaums Fihigkeitenansatz bietet einen gelungenen
Ansatz, um diese Frage auszuloten.®?

Auch die Klassifizierung in eine Theorie starker NE bietet dem
Vorhaben dieser Arbeit eine geeignete Grundlage. Schwache und
sehr starke NE-Positionen werden abgelehnt. Die Annahme einer
weitergehenden Komplementaritat von Naturbestanden zu Sachbe-
standen in der starken NE verglichen mit intermedidren Positionen,
ist fiir die Inklusion nichtmenschlicher Tiere folgerichtig. Die meisten
Naturbestande dienen nichtmenschlichen Tieren als Habitat oder auf
andere Weise als Lebensgrundlage. Zieht man tierliche Individuen in
NE—Uberlegungen mit ein, muss dieser Umstand mitbedacht werden.
Die Moglichkeit der Substitution von tierlichem Habitat durch Sach-
bestdnde ist auBerst fragwiirdig.”3

Aus den eben benannten Griinden baut diese Arbeit auf Ott und
Dorings Theorie auf, um eine tierethische NE-Theorie auszuarbeiten.
Da sie trotz ihrer Uberzeugungskraft ein paar Schwachstellen auf-
weist, wird Ott und D6rings Theorie fiir dieses Vorhaben modifiziert.

Bei Ott und Doring kommt beispielsweise Kontexten und Bezie-
hungen fiir die normative Bewertung NE-relevanter Handlungen eine
zu geringe Bedeutung zu. Dadurch, dass in der tierethischen Position,
die dieser Arbeit zugrunde gelegt wird, — wie zu zeigen ist — Kontext-
sensitivitat eine wichtige Rolle spielt (Kap. 4.4), wird dieses Desiderat
behoben und eine stiarker kontextsensitive Perspektive entwickelt.

Auch scheinen Ott und Doring Gerechtigkeit vor allem als
Giiterlehre zu begreifen. Sie gehen davon aus, dass zur Entwicklung
einer Nachhaltigkeits-Theorie eine Theorie gerechter Giiter-Verteilung
zwischen den Generationen und zwischen Individuen innerhalb einer
Generation notig ist. Dies wird hier als zu kurz gegriffen angesehen
und wird der inhaltlichen Ausrichtung von Nussbaums Fihigkeiten-
ansatz nicht gerecht. Im Fahigkeitenansatz verlangt Gerechtigkeit,
die Moglichkeit zum Ausleben von Fihigkeiten gerecht zu vertei-
len. Diese stehen im Fokus,”* nicht nur eine gerechte Verteilung
von Grundgtitern.

52 Die Griinde, weshalb speziell Nussbaums Fahigkeitenansatz als iiberzeugend
gewertet wird, finden sich in Kap. 5.3. Sie werden daher hier nicht gesondert aufge-
fithrt.

53 Moglich wire in diesem Rahmen die Substitution eines Naturbestands durch einen
anderen. Diese Moglichkeit ist in der starken NE nicht ausgeschlossen.

81

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Ferner wird hier eine umfassende inter- und intragenerationelle
Gerechtigkeit so verstanden, dass diese soziale wie ¢kologische
Aspekte in gleichem MafSe einschliefit und beides als untrennbar mit-
einander verwoben aufgefasst wird. Ein Verstdndnis von >6kologischer
Nachhaltigkeit< und >sozialer Nachhaltigkeit« als etwas, das getrennt
voneinander betrachtet werden kann, wird als falsch angesehen. Auch
das separate Benennen einer >6konomischen Nachhaltigkeit< ist ver-
fehlt, da die Okonomie zum sozialen Bereich gehort und oftmals auf
natlirlichen Ressourcen aufbaut. Ein solches Verstandnis modifiziert
Otts und Dorings Theorie ebenfalls, da die beiden in den Ebenen fiinf
bis sieben (Handlungsfelder, Zielsysteme, Spezialkonzepte) so stark
auf 6kologische Aspekte fokussieren, dass es den Eindruck erweckt, es
handle sich um eine Theorie >6kologischer Nachhaltigkeit< statt um
eine, die soziale und 6kologische Aspekte einer NE-Transformation
gleichermaflen abdeckt® (fiir weitere Modifikationen vgl. Kap. 6).

Ott und Déring geben ihrer Theorie einen diskursethischen
Rahmen, den sie durch Rawls mit vertragstheoretischen Elementen
und durch Nussbaum mit einem neoaristotelisch inspirierten Ansatz
zusammenbringen. Auch in der hier durchgefiihrten Ausarbeitung
einer tierethischen NE-Theorie finden Elemente verschiedener Ethik-
theorien Anwendung (vgl. Kap. 1). Solch ein »Methodenpluralismus«
(Grimm et al. 2016, 85) ist von Vorteil fiir die Entwicklung eines
Ansatzes, der all den realen Problemfeldern, die in der anwendungs-
bezogenen Ethik auftreten, gerecht werden mochte. Die vertretene
Ethiktheorie verbindet entsprechend verschiedene Aspekte philoso-
phischer Traditionen. Es wird jedoch vorrangig ein deontologischer
Ansatz zugrundegelegt, welcher mit relationalen, kontextsensitiven

54 Allerdings im Rahmen einer kontextsensitiv und eudaimonistisch erweiterten
Rechte- und Pflichten-Perspektive (vgl. Kap. 4.4). Allen empfindungsfahigen Indi-
viduen ein moglichst gutes Leben nicht zu verwirken wird als Pflicht moralischer
Akteur_innen angesehen. Dies fiihrt im Rahmen der Tierethik schnell zur Frage, ob
ein Eingreifen in das Leben wildlebender Tiere nétig wird, welche an dieser Stelle
nicht vertiefend behandelt wird, auf die aus Kap. 4 jedoch Antworten hervorgehen.
Detaillierter gehe ich darauf in Bossert 2015a ein.

% Ott und Déring wiirden dem Vorwurf, eine &kologisch ausgerichtete Theorie
entwickelt zu haben, gewiss widersprechen. Der starke Fokus auf 6kologische Aspekte
in ihrer Theorie starker Nachhaltigkeit, die Vorrang vor anderen zu haben scheinen,
ist jedoch nicht von der Hand zu weisen. Eine mégliche Erklarung konnte sein, dass
die naturale Grundlage menschlichen Lebens als conditio sine qua non auf einer
empirischen (nicht systematischen) Ebene den sozialen und 6konomischen Fragen
vorgeordnet zu sein scheint.

82

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

und eudaimonistischen Elementen zusammengebracht wird. Damit
kann den kontroversen realexistierenden ethischen Problemen diffe-
renziert begegnet werden. Die Auffassung, die verschiedenen >kon-
kurrierenden< Ethiktheorien und damit die moralischen Grundori-
entierungen, die den Charakter moralischer Fragen prigen, seien
unvereinbare Alternativen, ist nicht iiberzeugend. Denn »[glerade
im Bereich der praxisorientierten Ethik zeigt sich [...] deutlich,
dass moralische Orientierung sowohl deontologischer als auch konse-
quentialistischer Elemente bedarf, dass Interessenmaximierung und
Tugenden eine Rolle spielen usw.« (Badura 2002, 202).

Inwiefern verschiedene solcher Elemente in einer iiberzeugen-
den Tierethik-Position zusammenkommen, zeigt Kapitel 4, welches
zudem einen Uberblick iiber die wichtigsten Annahmen und Argu-
mentationslinien dieser facettenreichen Ethik gibt.

83

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Vom tierlichen Selbstwert. Kontextueller
Sentientismus als tierethische Grundlage

»Anspruch und Aufgabe einer Ethik der Mensch-Tier-Beziehung ist es, zu
einer normativen Verstindigung iiber unseren ethisch wiinschbaren und
vertretbaren Umgang mit Tieren beizutragen sowie die Spielrdume und
Grenzen dieses Umgangs néher zu bestimmen.« (Engels 2001a, 68)

Die Tierethik fragt nach dem moralisch richtigen Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren. Zum einen dient die Erarbeitung von Antwor-
ten darauf dem wissenschaftlichen Interesse an Erkenntnisgewinn.
Zum anderen kann die gegenwirtige Tierethik aber auch als Reaktion
auf die menschliche Behandlung sogenannter Nutz- und Versuchs-
tiere angesehen werden, da in der Tierindustrie tierliche Individuen
wie Produktionsmittel genutzt werden und sich die Frage danach, wie
solch ein Umgang zu bewerten ist, aufdrangt.

Fir die gegenwirtige Tierethik sind die einflussreichen Werke
Animal Liberation von Peter Singer aus dem Jahr 1975 sowie Tom
Regans The Case For Animal Rights von 1983 nach wie vor zentral. Sin-
ger und Regan gelten als Begriinder der gegenwartigen Tierethik. Mit
ithren Werken setzen sich zahlreiche Autor_innen intensiv auseinan-
der und viele Tierethiker_innen bauen auf ihnen auf. Thre Theorien
werden aber auch stark modifiziert und bedeutende Tierethik-Theo-
rien auf anderer Grundlage entworfen (vgl. Kap. 4.3). Uber die
Fokussierung auf sogenannte Nutz- und Versuchstiere wurde tiber
Jahrzehnte eine (tier)ethische Evaluation des menschlichen Umgangs
mit Wildtieren und sogenannten Kulturfolgern vernachlassigt und
lediglich auf eine verkiirzte Behandlung der Frage, ob Menschen in
die Pradation eingreifen sollten, reduziert (Bossert 2015a, 49). Jiingst
wurde die Diskussion um einen moralisch angebrachten Umgang mit
wildlebenden und kulturfolgenden Tieren verstarkt aufgenommen,
insbesondere in Martha Nussbaums Die Grenzen der Gerechtigkeit
(2010; englische Erstausgabe 2006), Clare Palmers Animal Ethics in
Context (2010) und in Zoopolis (2013; englische Erstausgabe 2011)

85

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

von Sue Donaldson und Will Kymlicka. Diese drei Werke werden auch
hier eine bedeutende Rolle spielen (vgl. Kap. 4.4, 5.3 und 7).

Ebenso fokussierten tierethische Theorien, die sich mit Pflich-
ten gegentiber nichtmenschlichen Tieren auseinandersetzen, stark
auf negative Pflichten. Es wurde (und wird) fiir bestehende Unterlas-
sungspflichten gegeniiber nichtmenschlichen Tieren argumentiert.
Die Frage, obihnen gegeniiber auch positive Pflichten bestehen, wurde
(und wird) dabei hdufig hintenangestellt oder gédnzlich vernachlassigt.
Die Argumentation fiir die Existenz negativer Pflichten in Bezug
auf nichtmenschliche Tiere ist ein zentrales Element der Tierethik,
wenn man eine auf Rechte und Pflichten aufbauende Theorie fiir
sinnvoll hélt>®. Die Bedeutung einer solchen Argumentation ist
nicht zu unterschétzen. Dennoch ist auch die Begriindung positiver
Pflichten nichtmenschlichen Tieren gegeniiber relevant fiir einen
tiberzeugenden Tierethik-Ansatz. Sie ist die Grundlage fiir zahlreiche
Fragen des menschlichen Umgangs mit nichtmenschlichen Tieren.
Fiir eine umfassende Tierethik-Theorie kann es nicht ausreichend
sein, einen Schutz nichtmenschlicher Tiere vor Schadigungen durch
den Menschen zu fordern. Eine solche muss sich ebenso damit aus-
einandersetzen, in welchen Situationen Menschen nichtmenschlichen
Tieren zur Hilfe kommen sollten und ob die Pflicht besteht, diesen zu
einem besseren Leben zu verhelfen, als sie es ohne menschliche Hilfe
hatten (vgl. Petrus 2015). So gehen jiingere Werke inzwischen der
Frage nach positiven Pflichten gegeniiber nichtmenschlichen Tieren
nach, wobei die Arbeiten Palmers (2010) und Nussbaums (2010) an
prominenter Stelle stehen.>’

Vertreter_innen der gegenwartigen Tierethik lassen sich in ver-
schiedene »Generationen« unterteilen (DeGrazia 1996, 2-9). In der
Regel werden drei Generationen beschrieben (vgl. Petrus 2015, 182—

%6 Im umgangssprachlichen Bereich wird die Argumentation fiir eine Besserstellung
nichtmenschlicher Tiere in der Regel mit einem Einsatz fiir (moralische und juridische)
Tierrechte gleichgesetzt. Im Bereich der ethischen Theorien ist es nur der Rechte-
Ansatz, der tatsichlich moralische Rechte fiir nichtmenschliche Tiere fordert (aus
denen juridische Rechte folgen sollten). Ein tierethischer Utilitarismus beispielsweise
argumentiert fiir die gleiche Beriicksichtigung tierlicher Interessen, hélt moralische
Rechte aber fiir »Nonsens auf Stelzen« (Regan 2004, 296, Ubers. LB). Vgl. dazu
Kap. 4.3.

5 Anzumerken ist, dass Nussbaum die Unterscheidung zwischen negativen und
positiven Pflichten nicht fiir sinnvoll halt (Nussbaum 2010, 503ff.). Sie unterscheidet
folglich nicht zwischen diesen Kategorien, behandelt die Art von Pflichten, die in die
Kategorie >positive Pflichten« fallen wiirden, jedoch intensiv.

86

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

183). Die erste Generation der Tierethiker_innen zeichnet sich vor
allem dadurch aus, dass sie fiir eine Besserstellung nichtmenschli-
cher Tiere — zum Beispiel in Form von moralischen Rechten oder
der gleichen Berticksichtigung ihrer Interessen — argumentieren,
wobei sie tiberwiegend intrinsische tierliche Eigenschaften zugrunde
legen um fiir die Besserstellung zu argumentieren. Meist wird als
moralisch relevante Eigenschaft die Empfindungsfihigkeit angenom-
men (vgl. Kap. 4.1). Bei dieser Argumentation beschrank(t)en sich
die Autor_innen iiberwiegend auf negative Rechte bzw. eine Nicht-
schiadigung nichtmenschlicher Tiere. Sie vertreten individualistische
Positionen. Bei diesen liegt der moralische Fokus auf dem Indivi-
duum, welchem als empfindungsfahigem Individuum entweder im
Rechte-Ansatz Rechte zukommen oder das in einer utilitaristischen
Tierethik-Position als jemand gilt, dessen Interessen berticksichtigt
werden miissen. Die wichtigsten Vertreter dieser Generation sind
Tom Regan (2004) und Peter Singer (1996), aber auch Gary Francione
(2000) kommt nennenswerte Bedeutung zu.

Die Tierethiker_innen der zweiten Generation kritisieren die Eng-
fithrung moralischer Fragen auf eine rein rationale Argumentation fiir
universell gelten sollende Normen, in der Emotionen und Beziehun-
gen keine Rolle spielen. Sie fordern die Berticksichtigung von Emo-
tionen und sozialen Beziehungen bei Fragen der Moraltheorie, die
nichtmenschliche Tiere miteinschliefit. Als zentrale Vertreter_innen
dieser Generation sind Josephine Donovan und Carlo Adams (1996),
Mary Midgley (1998) sowie im deutschsprachigen Raum Ursula Wolf
(2004) zu nennen.

Fir die dritte Generation gegenwirtiger Tierethiker_innen ist
bezeichnend, dass die sozialen Beziehungen und Kontexte, die von
Vertreter_innen der zweiten Generation als zentral eingebracht wer-
den, starker in das politische Umfeld und den (politisch wie privaten)
Kontext gestellt werden. Relevant sind hier Clare Palmer (2010) und
das Autor_innen-Duo Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013).

Feministisch argumentierende Vertreter_innen der zweiten und
dritten Generation betonen zudem die Relevanz einer intersektiona-
len Perspektive. Diese beleuchtet die Verwobenheit unterschiedlicher
Diskriminierungsformen, um gleichzeitig Kritik an allen Herabset-
zungs-Mechanismen zu iiben. Aus intersektionaler Sichtweise sollten
die verschiedenen Diskriminierungsformen, wie Geschlecht, Ethnie,
Kultur, Alter, Schichtenzugehorigkeit, korperliche Befahigung oder
eben Spezies gleichrangig in den Blick genommen werden. Wichtige

87

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

(Pionier-)Arbeiten zur Intersektionalitit in der Tierethik bzw. in den
Human-Animal Studies stammen von Lynda Birke (2012), Andre
Gamerschlag (2011) und Lisa Kemmerer (2011), einschlagig sind
jedoch auch die Arbeiten von Kimberley Costello und Gordon Hodson
(2004), Iselin Gambert und Tobias Linné (2018), Richard Twine
(2010b) sowie von Sunaura Taylor (2017).

Es zeichnet sich also bereits ab, dass es »die< Tierethik als inhalt-
lich homogene nicht gibt. Neben den unterschiedlichen ethischen
Theorien, die fiir eine tierethische Argumentation zugrunde gelegt
werden, muss innerhalb der Tierethik ferner auch zwischen einer
Argumentation fiir 1. Tierschutz, 2. Tierrechte und 3. Tierbefreiung
unterschieden werden. Diese drei >Tierethiken< basieren auf zum Teil
sehr unterschiedlichen ethischen Begriindungsweisen und Folgerun-
gen fiir die Praxis.

Diese Differenzen zwischen Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbe-
freiungsethik ebenso wie die Unterscheidung des moralischen Indi-
vidualismus und Relationalismus innerhalb der Tierethik werden
in Kapitel 4.3 dargelegt. Kapitel 4.3 gibt auflerdem einen kurzen
Uberblick iiber die wichtigsten Ethik-Theorien, die in der Tierethik
zur Anwendung kommen. So kann der in dieser Arbeit vertretene
Tierethikansatz besser in die >Gesamtschau< der Tierethik eingeord-
net werden. Davor behandelt Kapitel 4.1 den Sentientismus, also den
Fokus auf die Empfindungsfahigkeit. Dieser findet sich sehr haufig in
der Tierethik. Zahlreiche Tierethik-Positionen beziehen sich tiberwie-
gend oder ausschliefllich auf empfindungsfahige nichtmenschliche
(e.nm.) Tiere, nicht auf alle nichtmenschlichen Tiere.>8 Die Griinde
daflir werden aufgezeigt. Sie sind fiir diese Arbeit zentral, da auch
hier eine sentientistische Tierethik vertreten wird, allerdings eine
ausdifferenzierte. Die hier vertretene Tierethik-Position, die in den
Kapiteln 5 und 6 als Grundlage fiir die Entwicklung einer tierethischen
Theorie Nachhaltiger Entwicklung (NE) dient, wird dann in Kapitel
4.4 hergeleitet und ausgearbeitet.

8 Dain dieser Arbeit vor allem der Umgang mit empfindungsfahigen nichtmensch-
lichen Tieren behandelt wird, dieser lange Begriff bei haufiger Wiederholung den
Lesefluss jedoch stért, kiirze ich ihn im Folgenden des Ofteren ab als >e.nm. Tierec. Ist
dagegen im Folgenden von nichtmenschlichen Tieren die Rede, sind alle Tiere gemeint.
Bei allgemeinen Darstellungen bestimmter Tierethik-Theorien oder -Positionen
verwende ich meist den alle Tiere umfassenden Begriff >nichtmenschliche Tiere,
um Undifferenziertheiten zu vermeiden. Auch wenn die meisten der dargestellten
Positionen sich auf empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere beziehen, gibt es stets
Ausnahmen, die auf alle nichtmenschlichen Tiere abzielen.

88

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

41 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1.1 sKlassischer« Sentientismus

Klassischerweise wird der Begriff Sentientismus fiir Theorien ange-
wandt, die die Empfindungsfahigkeit (lat. sentire — fithlen) als einzige
Eigenschaft ansehen, die relevant ist fiir den Einbezug in die morali-
sche Gemeinschaft (zur Begriindung vgl. Kap. 4.4). Die moralische
Gemeinschaft ist die Gesamtheit aller Individuen, die um ihrer selbst
willen, also direkt, moralisch zu berticksichtigen sind. Der Umgang
mit diesen ist stets moralisch relevant und Handlungen, die Auswir-
kungen auf Individuen der moralischen Gemeinschaft haben, sind
ethisch zu evaluieren.

Solche Theorien sind eindeutig dem moralischen Individualis-
mus zuzuordnen (vgl. Kap. 4.3). Thnen zufolge ist lediglich das Besit-
zen der Eigenschaft Empfindungsfahigkeit ausschlaggebend, ob ein
Individuum direkt moralisch berticksichtigungswiirdig ist oder nicht.
Andere Eigenschaften oder auch Kontexte spielen hierfiir in dem, wie
ich es nenne, >klassischen< Sentientismus keine Rolle. Zu bedenken
ist, dass die Befdhigung zum Empfinden nicht auf das Fiihlen von
Schmerz reduziert werden darf. Die Empfindungsfahigkeit schlief3t
sowohl das Erleben von Schmerz, das Leiden als auch das Erfahren
von Freude, Lust und anderen positiven Momenten mit ein (vgl.
Nussbaum 2010, 491).

Der hier als >klassischer< Sentientismus bezeichnete Sentientis-
mus ist vielfach kritisiert worden. Ein bedeutender Vorwurf ist der,
dass man mit solch einer Theorie argumentativ nichts gegen das
Ziichten empfindungsloser sogenannter Nutztiere einwenden kann.
Die meisten der vom Menschen in groflem Maf3stab genutzten nicht-
menschlichen Tiere sind empfindungsfihig, so zum Beispiel Kiihe,
Schweine, Schafe, Kaninchen, Mause, Ratten, Hithner, Puten und
Fische®®. Gemaf dem >klassischen< Sentientismus ist nur diese Eigen-
schaft ausschlaggebend dafiir, dass sie direkt moralisch zu berticksich-
tigen sind und ihre Nutzung und/oder das damit einhergehende
Leid sowie Vereiteln von Freude moralisch zu kritisieren ist. Wenn
Individuen dieser Tierarten nun aber so geziichtet werden konnten,

59 Fiir eine philosophische Auseinandersetzung mit der Empfindungsfahigkeit von
Fischen vgl. Wild 2012. Fiir naturwissenschaftliche Nachweise derselben vgl. Sneddon
2004 und Sneddon et al. 2003.

89

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

dass ihnen die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit fehlt, dann
kénne ihre Nutzung und/oder das damit einhergehende Leid sowie
Vereiteln von Freude nicht mehr moralisch zu kritisieren sein. Dieser
Einwand wird in der Tierethik meist als blind hen problem behandelt
(vgl. dazu Sandwe et al. 2014; Schmidt 2008).

So wurde gegen den >klassischen< Sentientismus eingebracht,
dass es aus solch einer Perspektive geradezu geboten sei, blinde statt
sehende Hithner zu ztichten, da die blinden Hithner in der intensivier-
ten Haltung (angeblich)®® ein weniger schmerzvolles Leben fiihren
wiirden, da sie weniger zu Federpicken und Kannibalismus neigen als
sehende Hithner. Dadurch konnte das schmerzvolle Schnabelkiirzen
entfallen und sie wiirden weniger unter Angriffen anderer Hiihner
leiden (Schmidt 2008, 538). Wichtig ist jedoch zu beachten, dass
dieser Vorwurf ausschliefllich sogenannten Tierschutz-Ethik-Posi-
tionen (vgl. Kap. 4.3) gemacht werden kann, innerhalb derer die
Vermeidung unnotigen tierlichen Leids das anzustrebende Ziel ist,
welches es im bestehenden System der Tiernutzung zu erreichen
gilt. Der Vorwurf kann nicht gegen sogenannte Tierrechts- oder
Tierbefreiungs-Ethik-Positionen (vgl. Kap. 4.3) angebracht werden,
nach denen die menschliche Nutzung (je nach Theorie aller oder
nur empfindungsfahiger) nichtmenschlicher Tiere und damit auch
deren Ziichtung fiir menschliche Zwecke grundsatzlich abgelehnt
werden. Bei der Evaluation des blind hen problem wird aus einer
kritischen tierschutzethischen Perspektive argumentiert, warum das
Ziichten blinder Hithner moralisch falsch ist (so bei Schmidt 2008).
Aus tierrechts- bzw. tierbefreiungsethischer Perspektive stellt sich
die Frage in dieser Weise nicht, da das Ziichten und Halten von
Hithnern zur Nutzung durch den Menschen per se als moralisch
falsch angesehen wird. Allerdings verschiebt sich dabei vor allem die
Ebene der Begriindungslast, denn Tierrechts-Ethiker_innen miissen
stichhaltig begriinden konnen, warum (bestimmten oder allen) nicht-
menschlichen Tieren Rechte zuerkannt werden sollen.®!

0 Dafiir, dass diese These nicht ausnahmslos richtig ist und einige Studien das
Gegenteil aufzeigen, vgl. Sandee et al. 2014, Kap. 3.

61 Die von Kirsten Schmidt (2008) in ihrer Argumentation beziiglich des blind
hen problem angefiihrten Kriterien der moralischen Relevanz von subjektivem wie
objektiven Wohlergehen sowie tierlicher Integritit und ein daraus resultierender Selbst-
wert (empﬁndungsféihiger) nichtmenschlicher Tiere konnten ebenso in einer tier-
rechtsethischen Argumentation fiir die Begriindung tierlicher Rechte herangezogen
werden. Schmidt (2008) folgert aus den Kriterien des subjektiven und objektiven

90

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

41 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1.2 Kontextueller Sentientismus

Tierethik-Theorien, die nicht den Fokus auf das Kriterium der Emp-
findungsfahigkeit legen und diese Fokussierung sogar kritisieren,
beziehen dennoch oftmals lediglich empfindungsfahige nichtmensch-
liche Tiere in ihre Theorien ein. So wird beispielsweise in der Fiirsor-
geethik die Berufung auf eine spezielle Eigenschaft stark kritisiert
und stattdessen Beziehungen und Kontexte ins Zentrum der Moral
gestellt, weshalb die meisten Fiirsorgeethik-Positionen dem morali-
schen Relationalismus zuzuordnen sind (vgl. Kap. 4.3). Dennoch
stehen auch hier die empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tiere im
Blickfeld, da selten die Rede von der Beziehung eines Regenwurms
zum Menschen ist.?2 Je nachdem, was fiir eine Definition von Bezie-
hung zu Grunde gelegt wird, ergibt es auch nur bei empfindungsfa-
higen nichtmenschlichen Tieren Sinn, tatsachlich von Beziehung zu
sprechen. Da folglich auch in solchen Theorien oft ausschliefllich
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere in den Blick genommen
werden, konnen diese Theorien dem Sentientismus zugerechnet
werden, sofern das Verstindnis von Sentientismus liber das des
>klassischen< Sentientismus hinausgeht. Fiir solche Positionen wird
hier der Begriff des kontextuellen Sentientismus eingefiihrt. In dieser
Arbeit wird Sentientismus nicht im Sinne des >klassischen< Sentien-
tismus verstanden. Sentientismus beschreibt keine monolithische
Denkschule. Die Komplexitit und Vielfaltigkeit der Begriindungsan-
sitze, die dem (kontextuellen) Sentientismus zugerechnet werden
konnen, darf nicht tibersehen werden.

Der Begriff kontextueller Sentientismus umfasst also alle Theo-
rien, die auf empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere fokussieren,
ohne, dass dabei die Eigenschaft der Empfindungsfihigkeit das ein-
zige relevante Kriterium fiir direkte moralische Berticksichtigung sein
muss. Zudem soll er dazu dienen, eine Abgrenzung zu anthropozen-
trischen und biozentrischen Positionen deutlich zu machen, die nur
Menschen moralischen Selbstwert zusprechen (Anthropozentrismus)

Wohlergehens sowie der tierlichen Integritit, dass auch aus einer tierschutzethischen
Perspektive, wie sie sie implizit vertritt, das Ziichten empfindungsloser Tiere als
moralisch falsch bewertet werden kann. Durch den Einbezug tierlicher Integritit als
Kriterium geht sie allerdings {iber einen >klassischen< Sentientismus hinaus.

62 Fiir eine interessante Ausfithrung zu menschlichen >Beziehungen«< zu Regenwiir-
mern und die Bedeutung dieser nichtmenschlichen Tiere fiir Gesellschaft und Okosys-
teme vgl. Meijer 2019, 92-99.

91

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

oder auch nichtempfindungsfahigen Tieren sowie Pflanzen, Pilzen,
Bakterien und Archaeen (Biozentrik).®> Genau genommen fehltin der
Differenzierung der physiozentrischen Positionen in sentientistisch,
biozentrisch und holistisch, die in der Umweltethik sehr gebrauchlich
ist, eine sogenannte zoozentrische Position. Zwischen einer Position,
die besagt, dass allen empfindungsfahigen Lebewesen moralischer
Selbstwert zukommt und einer, die dies auch Pflanzen zuspricht,
sollte eine Position etabliert werden, die fiir eine direkte moralische
Beriicksichtigung aller Tiere (nicht lediglich der empfindungsféihigen)
argumentiert, Pflanzen jedoch aus der moralischen Gemeinschaft
ausschliefit. Eine Auseinandersetzung zur Zoozentrik bietet Otts
Beitrag A Modest Proposal about How to Proceed in Order to Solve the
Problem of Inherent Moral Value in Nature (2008 bzw. auf deutsch
2015), in dem Ott nach einer Losung fiir das Inklusionsproblem
der Umweltethik sucht und Zoozentrik als eine potentielle Losung
auffiihrt, deren Begriindung es weiter auszuloten gilt. Ein Tierethiker,
der explizit aus zoozentrischer Perspektive argumentiert, ist Bernard
Rollin (2006).64

Das Vertreten einer sentientistischen Position wirft sodann die
duflerst schwierige Frage der Grenzziehung auf, da alle Lebewesen,
die als nichtempfindungsfahig gelten, aus dem Bereich der moralisch
direkt zu berticksichtigenden Lebewesen exkludiert werden.®® Es stellt

63 Wobei damit nicht ausgedriickt werden soll, dass es aus moralischer Perspektive
regalc sei, wie mit diesen umgegangen wird, vgl. Fufinote 65.

64 Schmidt (2008, 542) fasst den Zoozentrismus als die Position auf, die empfin-
dungsfihigen Lebewesen einen direkten moralischen Selbstwert zuschreibt. Eine
solche Einordung des Zoozentrismus ist sowohl inhaltlich als auch terminologisch
verfehlt. Schmidt ist nicht die einzige, die den Begriff so einordnet (vgl. Verhoog 2001,
zitiert in Schmidt 2008, 546), besonders héufig findet er sich in dieser Verwendung
jedoch nicht innerhalb der tierethischen Literatur.

5 Sehr wichtig ist hierbei, dass dies nicht gleichbedeutend ist mit einer moralischen
Ignoranz gegeniiber nichtempfindungsfahigen Tieren, Pflanzen und anderen Lebewe-
sen. Die meisten mir bekannten Tierethiker_innen unterstreichen die Annahme, dass
der Umgang mit Lebewesen moralisch anders zu gewichten und zu beurteilen ist, als
der mit Dingen oder Ganzheiten. Auch der Umgang mit nichtempfindungsfahigen
Lebewesen ist von moralischer Bedeutung, die Begriindung hierfiir riihrt in einer
sentientistischen Position allerdings nicht aus der Zugehorigkeit zur moralischen
Gemeinschaft, sondern baut auf anderen Begriindungsmustern auf. Empfindungs-
unfihige Tiere, Pflanzen, Pilze, Bakterien und Archaeen sind moralisch indirekt
zu berlicksichtigen, anstatt direkt. In der Praxis kann dies dennoch zu einem sehr
weitreichenden Schutz fithren. Die Schutzwiirdigkeit kann in manchen Fillen so hoch
eingestuft werden, wie wenn sie einen moralischen Selbstwert hatten, die zugrunde

92

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

41 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit

sich die Frage, welche nichtmenschlichen Tiere als empfindungsfahig
angesehen werden und welche nicht.

»We do not know at what point on the phylogenetic scale, or evolutionary
tree, sentience disappears, being replaced by more primitive, non-con-
scious neural mechanisms. But [...] there is strong evidence that at least
vertebrate animals are sentient and little or no evidence that the most
primitive invertebrates are sentient.« (DeGrazia 2002, 18-19)

Wie David DeGrazia beschreibt, ist es sinnvoll, von einer starren
Grenzziehung abzusehen. In Anbetracht sich schnell andernder
naturwissenschaftlicher Erkenntnisstinde ist es ohnehin schwer
moglich, pauschal und genau festzulegen, welche Lebewesen als
empfindungsfahig gelten konnen und welche nicht. Es muss bei den
jeweiligen Arten gepriift werden, ob man davon ausgehen kann, dass
sie empfindungsfahig sind oder nicht oder ob man es nicht weifs.
Wichtig ist, letzteres auch einzugestehen, sollten Unsicherheiten
vorliegen. Es gibt Arten, bei denen sicher davon ausgegangen werden
kann, dass sie empfindungsfahig sind (vgl. Kap. 4.2). Dazu gehoren
die Vertebraten (Wirbeltiere). Innerhalb dieses, taxonomisch gesehen,
Unterstamms spielen die Saugetiere, Hithnervogel und auch Fische
eine besondere Rolle in der Tierethik, da Arten dieser Klassen in
groflem Mafistab vom Menschen genutzt werden. Es ist zudem iiber-
wiegend die Klasse der Sdugetiere, von denen angenommen werden
kann, dass sie empathisch sind (Bekoff/Pierce 2009, 85-109), dass
sie in gewisser Weise ihre Lebensrealitaten mitgestalten konnen (vgl.
Kap. 4.4), und dass manche von ihnen gréfere kognitive Fahigkei-
ten aufweisen, als manche Menschen. So beispielsweise erwachsene
Schimpansen verglichen mit Kleinstkindern, dementen oder kognitiv
beeintrichtigten Menschen. Bei anderen Arten kann sicher davon
ausgegangen werden, dass sie nicht empfindungsfahig sind, da es
ihnen an den dafiir benotigten Kriterien (vgl. Kap. 4.2) vollkommen
mangelt. Dies gilt fiir zum Beispiel Porifera (Schwamme), Mollus-
ken wie Bivalven (Muscheln) und Gastropoden (Schnecken)®® oder

gelegte Argumentation dafiir ist jedoch eine andere. Diese Begriindungsmuster in
Bezug auf Koharenz und Konsistenz zu evaluieren und unterschiedliche Argumente
auf ihre jeweilige Uberzeugungskraft hin zu untersuchen, ist nicht Teil dieser Arbeit
und wird daher an dieser Stelle ausgeklammert.

66 Die ebenfalls zu den Mollusken zdhlenden Cephalopoden (Kopfﬁjﬂer) bilden
eine Ausnahme hinsichtlich ihrer kognitiven Fahigkeiten. Die kognitiven Fihigkeiten
der Mollusken sind generell als gering einzustufen, Kopffiifler dagegen sind zu

93

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Cnidarien wie Medusen (Quallen). Im Hinblick auf Invertebraten
gehen Wissenschaftler_innen von Unsicherheiten hinsichtlich ihrer
Empfindungsfahigkeit aus, einige argumentieren jedoch dafiir, dass
sie besteht. Zur Frage, ob beispielsweise Insekten empfindungsfahig
sind oder nicht gibt es wenig Literatur, sowohl eine vertiefende
empirische als auch ethische Evaluation steht aus (vgl. aber die viel-
faltigen Beitrdge der Ausgabe 29/2020 des Online-Journals Animal
Sentience®” ). Im Fall von Unsicherheit argumentieren zahlreiche Tie-
rethiker_innen dafir, vorteilhaft fiir das Individuum zu handeln, also
entsprechend als wire das betroffene Individuum empfindungsfahig
(Singer 1996, 282).

Um keine neuen Ungerechtigkeiten zu produzieren, muss die
festgelegte Gemeinschaft folglich hinsichtlich ihrer Mitgliedschaft
verhandelbar bleiben. Weisen neue empirische Erkenntnisse darauf
hin, dass Individuen empfindungsfihig sind, die bisher als nichtemp-
findungsfahig galten, so miissen diese in die Gemeinschaft mitauf-
genommen werden. Eine vollkommene Offenheit der moralischen
Gemeinschaft und Kritik an jeder Konkretisierung derselben, die
die Exklusion bestimmter Lebewesen mit sich bringt (so beispiels-
weise Derrida 2010), halte ich dagegen nicht fiir iiberzeugend. Ich
teile die Kritik Gary Steiners, dass solche Positionen sich schwer-
tun, handlungsorientierende Prinzipien fiir den Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren formulieren zu konnen, weshalb Kriterien fiir
die Inklusion (bestimmter) nichtmenschlicher Tiere in die moral com-
munity erarbeitet werden sollten (vgl. Steiner 2010, 9-10). Anders
als Derrida argumentiert Steiner nicht posthumanistisch, da er den
humanistischen Subjektbegriff nicht grundsétzlich in Frage stellt (vgl.
auch Fufinote 48) und in einem auf empfindungsfahige nichtmensch-
liche Tiere erweiterten Humanismus das grofite Potential fiir einen
geanderten Umgang mit diesen sieht.

Der eben dargestellte und begrifflich eingefiihrte kontextuelle
Sentienismus wird in dieser Arbeit vertreten (vgl. zur Begriindung
Kap. 4.4).

vergleichsweise aulerordentlichen kognitiven Leistungen fahig (vgl. Gotting 1996,
310; Semme 2005, 31).

7 Online verfiigbar unter: https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/anims
ent/vol5/iss29/ (zuletzt gepriift am 01.03.2022).

94

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29
https://www.wellbeingintlstudiesrepository.org/animsent/vol5/iss29

41 Moralische Relevanz der Empfindungsfahigkeit
4.1.3 Gradueller und egalitarer Sentientismus

Der Sentientismus ist eine Form der Antwort auf die in der umwelt-
ethischen Literatur als Inklusionsproblem bezeichnete Frage, welche
Individuen oder Entitaten Teil der moralischen Gemeinschaft sind.
Nach Schmidt (2008, 541) entspricht dies der Begriindungsebene
der Tierethik (weiter zu fassen auch der Umweltethik). Die auf die
Begriindungsebene folgende Ebene ldsst sich als Spezifizierungsebene
bezeichnen (ebd., 541). Auf dieser Ebene wird der moralische Status
spezifiziert, es wird gefragt, ob er graduell oder egalitar zwischen allen
Individuen bzw. Entitdten der moralischen Gemeinschaft vorliegt.
Differenziert wird folglich zwischen graduellem und egalitirem Senti-
entismus (und auch allen anderen Positionen zum Inklusionsproblem
in der Umweltethik).

Vertreter_innen des egalitdren Sentientismus gehen davon aus,
dass alle Individuen, die moralisch direkt zu berticksichtigen sind,
dies in gleichem Mafe sind. Moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
kann ihnen zufolge nicht auf Grund bestimmter Eigenschaften in
unterschiedlichem Maf vorliegen. Eine Gleichbehandlung aller Indi-
viduen ist dieser Sichtweise dennoch nicht implizit. Aus einer solchen
Perspektive kann folgen, dass alle Individuen, denen ein moralischer
Selbstwert zukommt, das Anrecht auf die gleiche Berticksichtigung
ihrer Interessen haben bzw. — je nach Ansatz — die gleichen Rechte
besitzen. Die Interessen der Individuen unterschiedlicher Spezies sind
allerdings verschieden, eine Ratte verfolgt andere Interessen als ein
Mensch und ebenso verhilt es sich mit Rechten. Ratte und Mensch
teilenim Rechte-Ansatz ein Recht auf Freiheit von Schiddigung, jedoch
nicht das Recht auf Religionsfreiheit. Es folgt entsprechend keine
egalitire Behandlung aller Individuen bei der Auffassung, dass ein
Individuum entweder direkt moralisch berticksichtigungswiirdig ist
oder nicht, und dass direkte moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
nicht in Abstufungen vorliegen kann.

Im graduellen Sentientismus dagegen werden Abstufungen vor-
ausgesetzt, mit denen manchen empfindungsfahigen nichtmenschli-
chen Tieren ein hoherer moralischer Selbstwert zugesprochen wird
als anderen. Dies wird etwa tiber kognitive, emotionale und soziale
Fahigkeiten und Komplexititen begriindet. Die Abnahme des mora-
lischen Selbstwerts geht einher mit der Abnahme der Komplexitat
der Organismen, so dass der moralische Selbstwert von Saugetieren
hoher angesehen wird als der von Fischen.

95

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Eine solche graduelle Position wird hier abgelehnt und eine
egalitdre Position vertreten. Mit DeGrazia (2002, 37) gehe ich davon
aus, dass die angebrachten Griinde fiir solche Abstufungen nicht iiber-
zeugend sind. Eine Graduierung im moralischen Selbstwert hat zur
Folge, dass beispielsweise die Leidzufiigung bei Individuen, die einen
hoheren moralischen Selbstwert haben sollen, schlimmer angesehen
wird als bei solchen mit angeblich geringerem moralischen Selbst-
wert. Verspiirt ein Lebewesen Schmerz, ist dieser Schmerz jedoch
nicht als weniger schlimm einzustufen als vergleichbarer Schmerz
eines anderen Lebewesens, weil dieses Lebewesen zum Beispiel zu
geringeren kognitiven Leistungen fahig ist. Ansonsten miisste auch
der Schmerz kognitiv eingeschrankter(er) Menschen als geringer
zahlen als der von kognitiv hoher befahigten Menschen.®

Dasselbe gilt fiir Begriindungsversuche, die auf emotionalen
oder sozialen Fahigkeiten aufbauen. Ursula Wolf (2008, 189) kriti-
siert an gradualistischen Tierethik-Positionen, dass e.nm. Tiere nicht
wirklich als Objekte der Moral betrachtet werden, wenn ihr Leiden
graduell abgestuft und als nichtiger betrachtet wird. Die von Wolf
beschriebene formale und motivationale Dimension der Moral sieht
eine solche Unterscheidung nicht vor. Zudem ist Martin Gorke (2010,
153) zuzustimmen, der darauf aufmerksam macht, dass es im Hinblick
auf viele Fahigkeiten sehr schwierig ist zu sagen, welche Spezies
hoher einzustufen ist. So haben Bienen hohere Komplexititsgrade
sozialer Ordnungals Tintenfische, Tintenfische sind Bienen allerdings
beziiglich der Lern- und Gedéchtnisfahigkeit tiberlegen (ebd., 153).
In der tierlichen Evolution fand bzw. findet nicht eine lineare Entwick-
lung von »schlechter< zu sbesser« statt, sondern Arten haben sich an
bestimmte Umweltbedingungen und 6kologische Nischen angepasst
(bzw. passen sich nach wie vor an) und diese Anpassungen zum Teil
perfektioniert (vgl. auch Engels 2015, 71 und Sommer 2015b, 374,
der aus diesem Grund den Begriff >Stammbaum des Lebens« kritisiert
und den Begriff >Netz< bevorzugt, vgl. Sommer 2012). Bestimmte
Fahigkeiten als moralisch wertvoller als andere zu deklarieren, wenn
die meisten davon in irgendeiner Art und Weise der Anpassung an

68 Im Gegenteil kann eine geringere kognitive Befdhigung dazu fiihren, dass der
Schmerz als deutlich schlimmer wahrgenommen wird, da das leidende Individuum
nicht weif, dass er bald endet oder einen sinnvollen Grund hat (vgl. Singer 1994,
88-89). Da hier aber dafiir argumentiert wird, dass vergleichbarer Schmerz bei allen
empfindungsfihigen Lebewesen gleich zu bewerten ist, spielt das an dieser Stelle
keine Rolle.

96

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

eine spezielle Umgebung dienen, erscheint daher ohne tiberzeugende
Argumentationsgrundlage beliebig.

Diese Argumente gegen den graduellen Sentientismus halte
ich fiir sehr gewichtig, so dass lediglich eine egalitare Position iiber-
zeugt.69 Es ist dabei von zentraler Bedeutung, zwischen zwei Ebenen
zu unterscheiden. Zum einen gibt es die Ebene der grundstzlichen
direkten moralischen Beriicksichtigungswiirdigkeit, die keine Abstu-
fungen zulésst, sondern einem >entweder — oder<-Prinzip entspricht,
um die Bedeutung von Moral nicht auszuhohlen. Zum anderen
besteht die Ebene der Moglichkeit zu Hierarchisierungen in Konflikt-
fallen, die Abstufungen nicht nur zulésst, sondern notwendig werden
lasst (Vgl. Kap. 6.4). Solche Abstufungen miissen auch im mensch-
lichen Fall vorgenommen werden, wenn ein Konfliktfall vorliegt,
in dem ein Individuum geschadigt werden muss. Wann die Rede
von >miissen< berechtigt ist und wann nicht, ist abhangig von der
Definition von Konfliktfall.

Das hier vertretene Verstiandnis von Konfliktfall sieht als Grund-
lage fiir einen solchen an, dass 1. die Interessen von Individuen
der moralischen Gemeinschaft betroffen sind und dass 2. die Inter-
essen vergleichbar sein miissen. So ist beispielsweise das (luxusori-
entierte) Interesse eines Menschen, bestimmte Kosmetikprodukte
zu verwenden nicht vergleichbar mit dem (basalen) Interesse eines
empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tieres, keine Schmerzen zu
erfahren, denen es zum Beispiel bei einem Draize-Test ausgesetzt
wire, der ein typisch angewandter Versuch am e.nm. Tier fiir die
Kosmetikindustrie darstellt(e).

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

»The nature of science is that it never (well, hardly never) yields answers
that are complete and unequivocal, but the consensus among scientists is

9 Es sei an dieser Stelle auf die Differenzierung von Kenneth Goodpaster (1978) zwi-
schen moralischer Beriicksichtigungswiirdigkeit (»moral considerability«) und morali-
scher Signifikanz (»moral significance«) hingewiesen. Auch wenn alle Individuen der
moralischen Gemeinsaft in gleicher Weise direkt moralisch berticksichtigungswiirdig
sind, so kann argumentativ dargelegt werden, dass sie sich in ihrer moralischen Signi-
fikanz unterscheiden. Meines Erachtens sollte jedoch auch die moralische Signifikanz
aller Mitglieder der Moralgemeinschaft erst einmal als gleich gelten und lediglich
im Falle von Konfliktfdllen unterschieden werden, wenn eine solche Unterscheidung
tatsidchlich notwendig wird — wie im verbleibenden Kap. 4.1 aufgezeigt wird.

97

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

that most, if not all the animals that we use for own purposes, whether for
food, for fun or for scientific procedures, are sentient.« (Webster 2006, 1)

Ziel des folgenden Unterkapitels ist es, den von Webster postulierten
Konsens mit empirischen Nachweisen zu untermauern. Dies ist in
einer Arbeit der anwendungsbezogenen Ethik wie der vorliegenden
notwendig, da sie in bestimmten Bereichen interdisziplinar aufgeklart
argumentieren muss. So ist fiir viele tierethische Argumentationsli-
nien die Einbeziehung empirischer zoologischer Forschungsstiande
notwendig, um ein kohérentes Argument entwickeln zu kénnen und
keine fragwiirdigen Annahmen vorauszusetzen.’? Das fiihrt zwangs-
laufig zur Frage nach dem Zusammenspiel normativer Wertungen
und Empirie in den Wissenschaften.

4.2.1 Zusammenhang normativer Bewertungen und
empirischer Forschungsergebnisse

Haufig wird angenommen — und oftmals auch als Ideal gefordert
- dass zoologische Forschungsergebnisse auf >neutralec Weise gene-
riert werden sollen und dann im Nachhinein ethisch bewertet wer-
den (konnen). Diese dualistische Aufteilung in Generierung von
naturwissenschaftlichen Forschungsergebnissen und ihrer ethischen

70 Zum Beispiel wird Regan hiufig vorgeworfen, dass er Annahmen iiber die kogni-
tiven Fahigkeiten nichtmenschlicher Tiere zugrunde legt, die, wenn iiberhaupt, nur
wenige Sdugetiere erfiillen und entsprechend weniger e.nm. Tiere in seine Theorie
einbeziehen wiirden, als Regan annimmt (VgL Kap. 4.3). An Regans Konzept von
animal minds kritisiert zum Beispiel Palmer (2010, 33), dass dieses nicht ausreichend
empirisch verifiziert und duflerst voraussetzungsreich sei. So geht Regan davon aus,
dass alle Sdugetiere zu introspektiver Wahrnehmungen fihig sind. Hierfiir fehlen
ausreichende empirische Belege. Auch Nussbaum geht in Grenzen der Gerechtigkeit
(2010) teilweise von empirischen Annahmen aus, die auf mangelnde Kenntnisse tiber
dieselben hindeuten. So evaluiert sie beispielsweise im Hinblick auf die Anwendung
des Fahigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere die Fahigkeit eines Pradators,
»kleinere Tiere« zu toten (ebd., 501). Entweder Nussbaum bewertet es unterschiedlich,
ob ein Pridator ein kleineres oder ein grofieres Tier totet. Dies wire aus moralphi-
losophischer Perspektive zu hinterfragen und ist im Kontext ihrer Argumentation
unwahrscheinlich. Wahrscheinlicher ist, dass Nussbaum davon ausgeht, dass Prada-
toren in der Regel nichtmenschliche Tiere erbeuten, die kleiner sind als sie selbst.
Diese Annahme ist nicht richtig, da es in sogenannten Riuber-Beute-Beziehungen
sehr hiufig vorkommt, dass nichtmenschliche Tiere im Rudel grofiere Tiere erlegen.
Beispiele sind Lowinnen, die Elefanten reiffen, Komodowarane, die Wasserbiiffel
erlegen, oder Hyénen, die auf Zebras Jagd machen.

98

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

oder politischen Bewertung findet sich so jedoch in den meisten
Fallen nicht. Naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse enthalten
oftmals implizite normative Grundannahmen.

So argumentiert zum Beispiel Thomas Potthast (2015a), dass
normative Wertungen und Empirie nicht auf eine Art und Weise
strikt trennbar sind, wie es in der Wissenschaftstheorie haufig
angenommen und gefordert wird. Er zeigt auf, dass in normativen
Wertungen empirische Annahmen und in der Empirie normative
Bewertungen versteckt sind. Diese in empirischen Forschungsergeb-
nissen impliziten Normen sind nach Potthast weder natur-, noch kul-
turwissenschaftlich auflosbar, sondern allein durch normative Ethik.
Entsprechend kann eine absolute Trennung der Forschungsergebnisse
verschiedener Disziplinen wie etwa der normativen Ethik als philo-
sophischer Disziplin und der Zoologie als naturwissenschaftlicher
Disziplin nicht sinnvoll sein. Fiir Potthast (2015b) stellt sich die
Frage nach einer angemessenen Verbindung von Werten und Fakten
und wie angemessene von unangemessenen Verbindungen unter-
schieden werden konnen. Unangemessene Verbindungen stellen zum
Beispiel naturalistische Fehlschliisse oder Sein-Sollen-Fehlschliisse
dar (vgl. dazu Engels 2008; Potthast 2015a; Potthast/Ott 2016).
Angemessene Verbindungen sind fiir die anwendungsbezogene Ethik
von Relevanz, »weil diese ausdriicklich die ethische Reflexion in den
Horizont bestimmter Sachlagen stellen und letztlich deskriptive und
evaluative/normative Elemente in Form »gemischter Urteile« zusam-
menfiihren muss« (Potthast 2015b, 405). Solche gemischten Urteile
kénnen nach Potthast in Form sogenannter epistemisch-moralischer
Hybride vorliegen. Diese beschreibt er als Zwischenposition zwischen
den »Extrempositionenc, dass Werte und Fakten untrennbar sind und
nicht auseinandergehalten werden konnen auf der einen Seite und
der postulierten Moglichkeit einer absolut strikten Trennbarkeit auch
in der Praxis auf der anderen Seite. Epistemisch-moralische Hybride
erlauben es, »die wechselseitige Bedingtheit bereits in den diszipli-
ndren Perspektiven zu erkennen und eine Diskussion jenseits der
Extremposition zu ermoglichen« (ebd., 409, Hervorhebung im Origi-
nal).

»Wissenschaftliche Konzepte und Forschungsfelder, in denen beschrei-
bende und bewertende Aspekte eng miteinander verwoben sind, konnen
als epistemisch-moralische Hybride bezeichnet werden. [...] Sie sind
hochkomplex, bestehen aber aus deskriptiven und normativen Elementen,

99

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

die sich im Prinzip identifizieren und auseinanderhalten lassen.« (Pott-
hast/Ott 2016, 58)

Da in der Tierethik beschreibende und bewertende Aspekte durchaus
eng miteinander verwoben sind, kann diese bzw. konnen viele inner-
halb dieser getatigten Urteile als solche epistemisch-moralischen
Hybride angesehen werden.”!

4.2.2 Empirische Grundlagen der Schmerzempfindlichkeit

Im Folgenden werden naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse
zur Schmerzempfindlichkeit bei nichtmenschlichen Tieren vorge-
stellt. Dabei, sowie in der gesamten Arbeit, wird das eben ausgefiihrte
Verstandnis zum Verhaltnis von Empirie und normativen Wertungen
stets mitgedacht. Die dargelegten empirischen Ergebnisse werden von
mir weiterer Bewertungen unterzogen, sie sind jedoch von vornerein
nicht >wert-neutral<.”> Das macht sie nicht zu geringwertigeren empi-
rischen Ergebnissen, da alle empirischen Forschungsergebnisse in
irgendeiner Art und Weise wert-geladen sind (vgl. Potthast 2015a).
Wichtig ist es, sich impliziter Wertungen bewusst zu werden, sie
moglichst explizit zu machen und der Frage nachzugehen, ob die
Verbindung als angemessen gelten kann oder nicht. Liegen oben
genannte Fehlschliisse vor, miissen diese kritisch evaluiert werden.

Ziel der meisten sentientistischen Argumente, wonach empfin-
dungsfahige Lebewesen Teil der moralischen Gemeinschaft sein sol-
len, ist es, diese fiir die Praxis umsetzungsfahig zu machen, unter
anderem indem deutlich wird, welche nichtmenschlichen Tiere dabei
auf jeden Fall gemeint sind, da sie empfindungsfahig sind. Dafiir
ist es notwendig, anhand zoologischer Ergebnisse aufzuzeigen, wel-
che Lebewesen als empfindungsfahig gelten und woran dies festge-
macht wird.

Um ein Verstdndnis von Empfindungsfahigkeit bekommen zu
konnen, muss man nach Marian Dawkins (2006) diesen Begriff ins

7L Fiir detailliertere Ausfithrungen zu epistemisch-moralischen Hybriden vgl. Pott-
hast 2015a. Fiir zusammenfassende Kriterien der epistemisch-moralischen Hybride,
die auf die Tierethik ebenfalls zutreffen, vgl. ebd., 144.

72 Vgl. zum Beispiel Grimm/Aigner 2016 zu impliziten Wertannahmen, welche in
naturwissenschaftlichen Ergebnissen verborgen sind, die von Vertreter_innen eines
sentientistischen moralischen Indivdiualismus zugrunde gelegt werden.

100

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

Verhiltnis zum Begriff des Bewusstseins setzen, da beide miteinander
zusammenhangen. Bewusstsein wird in unserem Sprachgebrauch in
einem teilweise sehr weiten Sinn verwendet, wobei er sowohl Pha-
nomene wie basale Beriihrungswahrnehmungen bis hin zu Zukunfts-
angsten umfasst. Dawkins fiihrt in Anlehnung an Ned Block die
Unterscheidung phianomenales Bewusstsein und Zugangs-Bewusst-
sein (»access consciousness«) ein. Phdnomenales Bewusstsein definiert
sie dabei als »the basic experiences of seeing, hearing, feeling pain,
etc., sometimes called qualia or >raw feels<. Qualia are the basic units
of experience — the hurt of a pain or the seeing of redness« (ebd.,
5, Hervorhebung LB). Unter Zugangs-Bewusstsein versteht sie kom-
plexere Befahigungen, wie die zum Nachzudenken oder um mentale
Zustinde anderer und sich selbst zu verstehen, sowohl gegenwartig
als auch in der Vergangenheit in Form von Erinnerungen.

Empfindungsfihigkeit ist fiir Dawkins (ebd., 5) die Befdhigung,
Qualia bzw. »raw feels« erleben zu konnen. Sie bezieht Empfindungs-
fahigkeit also auf das Besitzen eines phanomenalen Bewusstseins,
nicht eines Zugangs-Bewusstseins. Dieses Verstidndnis von Empfin-
dungsfahigkeit ist sehr tiberzeugend, da es die Empfindungsfahigkeit
von zum Beispiel komplexeren kognitiven Befdhigungen entkoppelt.
Wie John Webster in dem dieses Unterkapitel einfiihrenden Zitat
gehen auch Robert Elwood et al. (2009, 129) davon aus, dass die
Empfindungsfahigkeit von Sdugetieren allgemein akzeptiert ist und
in Bezug auf alle Wirbeltier-Taxa die Akzeptanz dieser Annahme
stetig wachst. Dawkins (2006) dagegen fiihrt auf, dass nach wie
vor etliche Wissenschaftler_innen die Empfindungsfahigkeit vieler
nichtmenschlicher Tiere anzweifeln. Sie selbst bezweifelt diese nicht,
mochte aber die Griinde fiir die Zweifel aufzeigen.

Der vermutlich wichtigste Grund fiir diese Skepsis liegt darin,
dass bis heute nicht gekldrt ist, wie Nervenzellen zu subjektiven
Empfindungen fithren. Dawkins (ebd., 6) bezeichnet das als »Liicke
zwischen Gehirn und Empfindungsfihigkeit« und ebendiese Liicke
als schwierigstes Problem der (Neuro—)Biologie. Es ist nach wie vor
nicht geklart, wie Empfindungsfahigkeit aus Gehirnzellen entsteht
und ob Gehirne empfindungsfahiger Lebewesen anders funktionieren
als Gehirne nichtempfindungsfahiger Lebewesen. Entsprechend ist
unklar, wonach in anderen Spezies zu suchen ist, um tierliche Empfin-
dungsfahigkeit nachzuweisen. Weiterfithrend konnen nach Dawkins
die Untersuchungen tierlicher Kognition und tierlicher Emotionen

101

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

sein. Beide spielen auch fiir die Belegfiihrung tierlichen Schmerzemp-
findens eine Rolle. Dieses werde ich nun vertiefend behandeln.

Die gegenwirtige Tierethik ist vor allem als Reaktion auf den
Umgang mit nichtmenschlichen Tieren im sogenannten tierindustri-
ellen Komplex (vgl. Noske 2008; vgl. Fufinote 45) iiberwiegend
westlicher Industrieldndern entstanden. Da dieser Umgang meist
qualvoll war und ist und angenommen wurde und wird, dass er e.nm.
Tieren ein erhebliches Mafl an Schmerzen zufiligt, war es speziell
die Fahigkeit zum Schmerzempfinden, die in den letzten Jahrzehnten
intensiv beforscht wurde. Schmerzempfinden bei e.nm. Tieren ist
folglich deutlich intensiver erforscht als das Empfinden positiver
Zustande und Gliicksmomente (vgl. Duncan 2006), sowohl in der
Philosophie als auch in naturwissenschaftlichen Disziplinen wie der
Zoologie, Verhaltensbiologie oder den Animal Welfare Science. Die
folgende Fokussierung auf Schmerzempfindung ist diesem Umstand
geschuldet und nicht der Annahme, Schmerzreduzierungsolle (allein)
im Fokus einer Tierethik stehen.

Der Besitz bestimmter Nervenfasern, sogenannter Nozizepto-
ren, stellt in der Regel eine notwendige Bedingung fiir Schmerz-
empfinden dar, jedoch keine hinreichende.”> Auch wenn sie zusam-
menhangen, gilt es, Schmerz von Nozizeption zu unterscheiden.
Als Nozizeption wird die Fahigkeit bezeichnet, schadliche Reize zu
lokalisieren (Aaltola 2016), wobei dies im Gegenteil zu bewusst
empfundenem Schmerz in der Regel unbewusst geschieht. Die Inter-
national Association for the Scientific Study of Pain definiert Schmerz
als »unangenehme sensorische und emotionale Empfindung, die
mit tatsdchlichen oder moglichen Gewebeverletzungen assoziiert ist
oder mit entsprechenden Begrifflichkeiten beschrieben wird« (IASP
1979 zitiert nach Elwood 2011, Ubersetzung LB). Nozizeption ist
zentral fiir Konzepte von Schmerz, allein allerdings nicht ausreichend,
da eine nozizeptionelle Reaktion auch lediglich einen Reflex darstel-
len kann, um dem Ausléser der Gewebe-Schiddigung zu entgehen
(Elwood 2011, 175). Wie Elwood (ebd.) und Elisa Aaltola (2016)
betonen, fiihrt erst die emotionale Komponente zu etwas anderem
als einem Reflex. Im Unterschied zu Nozizeption besitzt Schmerz
also »eine sowohl sensorische als auch affektive Dimension. Erstere

73 Anzumerken ist, dass Nozizeption in bestimmten Ausnahmefillen auch keine not-
wendige Bedingung ist, da zum Beispiel manch chronische Schmerzen bei Menschen
auch ohne noxische Reize ausgelost werden konnen.

102

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

bestimmt die Schwere und Herkunft der physischen Verletzung, Letz-
tere die Bedeutung, die das Subjekt der Verletzung beimisst« (Aaltola
2016, 312). Zusammenfassend konnen zwei Kernkomponenten von
Schmerz aufgefiihrt werden:

a) Nozizeption als Fahigkeit, schadliche Stimuli zu erkennen und
sich bzw. den beschadigten Korperteil in Folge dessen mit
reflexmafiigem Reagieren von der Schiadigungsquelle wegzube-
wegen und

b) eine emotionale Interpretation dieser Erfahrung, die zentral ist,
um »Schmerz< von alleiniger Nozizeption zu differenzieren.

Nozizeptoren konnen laut Lynne Sneddon (2004) in allen Tier-Taxa
gefunden werden und sind entsprechend schon friih in der Evolution
entstanden. Wissenschaftliche Studien zur Frage, welche Tierarten
tiber Nozizeptoren verfiigen, gibt es zahlreiche (vgl. ebd.). Um
dartiber hinaus von Schmerzempfindungsfahigkeit ausgehen zu kon-
nen, werden der Besitz bzw. das Ausfiihren folgender Kriterien ange-
fithrt:

1. Ein zentrales Nervensystem und entsprechende Rezeptoren,

2. Entwicklung von Vermeidungsstrategien,

3. Protektive Reaktionen, wie beispielsweise die reduzierte Nut-
zung betroffener Stellen, Reiben oder Autotomie,

4. Physiologische Anderungen,

5. Trade-offs zwischen Stimulus-Vermeidung und anderen motiva-
tionalen Bediirfnissen,

6. Opioid Rezeptoren und Nachweise fiir reduziertes Schmerzemp-
finden bei Anwendung von andsthetischen oder analgetischen
Mitteln und

7. Hohe kognitive Fahigkeiten

(Elwood et al. 2009, 129; shnlich auch bei Elwood 2011; Sned-
don 2004)

Saugetiere gelten als die im Hinblick auf diese Kriterien am
besten erforschte Klasse, bei der davon ausgegangen wird, dass sie
die aufgefiihrten >Schmerz-Bedingungenc« erfiillt (vgl. Bateson 1991).
Auch zu Vogeln, Reptilien und Amphibien gibt es zahlreiche Studien,
die das Vorkommen der Kriterien in diesen Klassen belegen (vgl.
Machin 2001; Machin 1999; Gentle 1992). Sneddon (2004) zeigt
auf, dass die Kriterien auch von Fischen erfiillt werden. Teleostier
(Echte Knochenfische) erfiillen alle sieben Kriterien, bei den Elas-

103

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

mobranchiern (die Teilgruppe der Knorpelfische, zu der Haie und
Rochen gehéren) sind manche rudimentdrer angelegt. Die Frage,
inwieweit neben all diesen Vertebraten auch Invertebraten empfin-
dungsfahig sein konnen, ist noch weitgehend unbeantwortet, findet
jedoch immer mehr Aufmerksamkeit in den Wissenschaften. Ausfiih-
rungen zu bestehenden Studien zu Insekten finden sich bei Lauritz
Semme (2005).7¢ Elwood et al. (2009) fiihren aus, dass die oben
genannten sieben Kriterien bei Crustaceen (Krebstiere) erfiillt sind.
Die Autor_innen argumentieren entsprechend, dass auch Crustaceen
Schmerz empfinden konnen.

Als Herausforderung fiir die Erforschung von Schmerzempfin-
den bleibt bestehen, dass es keine unmittelbaren Beweise fiir nega-
tives Erleben bei einem anderen Lebewesen gibt. Forscher_innen
konnen nur versuchen, aus verschiedenen Quellen mittelbare Beweise
dafiir zu sammeln, dass ein e.nm. Tier leidet. Dawkins (1986, 52)
nennt drei Hauptquellen fiir solche Beweise: 1. die physische Gesund-
heit eines e.nm. Tieres, 2. die physiologischen Symptome wie zum
Beispiel der Ammoniakgehalt der Muskeln oder der Hormonspiegel
und 3. das Verhalten des e.nm. Tieres. Die Anzeichen fiir intensiven
Schmerz sind gemafl Dawkins bei vielen nichtmenschlichen Tieren
unverkennbar (Winseln, Sich-Winden, Zuckungen usw.). Um innere
Zustande bei e.nm. Tieren auszuloten, wird haufig das Argument der
Analogie angewendet. Dieses besagt in Bezug auf Schmerz, dass wenn
ein e.nm. Tier auf einen schidlichen Stimulus in einer Art und Weise
reagiert, wie es auch als menschliche Reaktion auf solch einen Stimu-
lus zu erwarten wire, mit guten Griinden davon ausgegangen werden
kann, dass das e.nm. Tier eine analoge (schmerzhafte) Situation erlebt
hat, wie es ein Mensch in derselben Situation getan hatte (Elwood

2011, 176).

74 Wissenschaftler_innen gehen davon aus, dass bestimmte Insektenarten beispiels-
weise lernfahig sind und entsprechend situationsabhdngige Handlungen ausfiihren,
nicht lediglich ein reflexgesteuertes Verhalten besitzen. Als Beispiele werden Grab-
wespen der Gattung Philanthus genannt, die Orientierungsfliige unternehmen, um
sich die Umgebung ihres Nestes zu merken, bestimmte Schmetterlings-Arten, die
erlernen konnen, welche Bliiten tiber hoheren Nektargehalt verfiigen und als pro-
minentestes Beispiel die Honigbiene Apis mellifera. Honigbienen lernen Nahrungs-
quellen durch Farbe oder Geruch zu lokalisieren, sie konnen trainiert werden, ihr
Nahrungssuchverhalten zu dndern, konnen Formen und Muster erlernen und verfii-
gen tber ein langwirkendes Gedichtnis, so dass sie nach drei Besuchen bei einer
Zuckerquelle den Ort derselben bestindig erinnern (Semme 2005).

104

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus

Dabei gilt es zu hinterfragen, ob von einer Analogie durch Homo-
logie oder Konvergenz ausgegangen wird und es sollte im Hinterkopf
behalten werden, dass auch letzteres moglich ist. Konvergenz bezeich-
net die Entstehung analoger Merkmale bei nicht naher verwandten
Arten. Entsprechend kann ein gemeinsames Merkmal vorgefunden
werden, ohne dass die Strukturen (wie zum Beispiel der Aufbau des
Gehirns) gleich sein miissen, wie es bei Homologien haufig der Fall
ist. Homologien weisen darauf hin, dass gemeinsame Merkmale von
einem gemeinsamen evolutionsbiologischen Vorfahren stammen.
Elwood (2011) macht auf solche Konvergenzen aufmerksam und
argumentiert, dass bei Lebewesen, die dem Menschen sehr uniahnlich
sind, nicht gefolgert werden sollte, dass diese zwangslaufig keinen
Schmerz empfinden konnen.

Beispielsweise empfinden Menschen Schmerz im zerebralen
Cortex. Folgt daraus, dass nichtmenschliche Tiere, die einen solchen
nicht besitzen, keinen Schmerz empfinden konnen? Elwood argumen-
tiert dagegen, indem er aufzeigt, dass Invertebraten (wie Crustaceen),
die tiber keinen zerebralen Cortex verfiigen, dennoch die sieben
oben genannten Kriterien erfiillen und man entsprechend von ihrer
Schmerzempfindung ausgehen sollte. Ferner betont er, dass Men-
schen beispielsweise auch andere visuelle Systeme als Crustaceen
haben und dennoch nicht daraus folgt, dass Krebstiere blind sind.
Dieselbe Funktion kann in verschiedenen Taxa durch unterschiedliche
morphologische Strukturen entstanden sein. Als Beispiel fiir eine
Entstehung durch Konvergenz kann das hochentwickelte Cephalopo-
den-Gehirn genannt werden. Dieses wird als analog zum zerebralen
Cortex >hoherer< Vertebraten angesehen, obwohl die Wirbeltiere und
die Kopffiifier evolutionsgeschichtlich ungefahr 500 Millionen Jahre
trennen (Elwood et al. 2009, 129). Diese hochentwickelten Gehirne
sind folglich nicht auf einen gemeinsamen Vorfahren mit Gehirn
zurlickzufiihren, sondern konvergent zueinander entstanden.

Die Ausfiihrungen dieses Unterkapitels haben gezeigt, dass
etliche Studien inzwischen die Schmerzempfindungsfahigkeit von
Invertebraten untersuchen, wiahrend sehr viele Forscher_innen die
(Schmerz)Empfindungsféhigkeit von Vertebraten trotz der Schwie-
rigkeiten, die Dawkins benennt, als gesichert ansehen. Eine sentien-
tistische Tierethik kann sich — zumindest fiir einen grofien Teil von
Tiergruppen — entsprechend auf solide Forschungsergebnisse beru-
fen.

105

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

4.3.1 Moralischer Individualismus und
moralischer Relationalismus

Die Tierethik stellt eine ausdifferenzierte und facettenreiche Bereichs-
ethik dar. Der Facettenreichtum dieser Ethik soll nun tiberblicksartig
moglichst umfassend dargestellt werden, unter anderem um die
Ausarbeitung der hier vertretenen tierethischen Position besser ein-
ordnen und die verschiedenen Aspekte einer Zusammenfiithrung
von NE- und Tierethik besser ausloten zu konnen. In dieses Unter-
kapitel einfithrend wird die Differenzierung zwischen moralischem
Individualismus und moralischem Relationalismus aufgezeigt.”® Diese
Positionen entsprechen zwei verschiedenen Typen von Griinden, die
herangezogen werden, um fiir direkte moralische Berticksichtigungs-
wiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren.

Die Kernidee des moralischen Individualismus sagt aus, dass die
Frage, wie ein Individuum behandelt werden sollte, »sich nicht iiber
die Zugehorigkeit zu einer Gruppe (zum Beispiel einer biologischen
Art) bestimmen [ldsst], sondern nur {iber die individuellen Fahigkei-
ten und Eigenschaften« (Grimm et al. 2016, 84). Ausschlaggebend fiir
die moralische Berticksichtigung von Individuen sollte lediglich eine
den Individuen intrinsische Eigenschaft sein, deren Wahl tiberzeu-
gend zu begriinden versucht wird und fiir Vertreter_innen des mora-
lischen Individualismus als weniger beliebig gilt als beispielsweise
Gruppenzugehorigkeiten. Letztere werden von einigen moralischen
Individualist_innen als fiir die Moral ganzlich irrelevant angesehen
(zum Beispiel von Peter Singer). Als Grund fiir den Einbezug in
die moralische Gemeinschaft wird der Besitz einer entsprechenden
Eigenschaft aufgefiihrt. Innerhalb tierethischer Argumentationen gilt
als moralisch relevante Eigenschaft in aller Regel die Empfindungsfa-
higkeit.”® Eine Ausnahme stellt Bernard Rollin (2006) dar, der seine

75 Fiir detailliertere Uberblicksartikel zur Differenzierung zwischen moralischem
Individualismus und moralischem Relationalismus in der Tierethik vgl. Grimm/
Aigner 2016 und May 2014.

76 Selbstverstiandlich konnte man auch argumentieren, dass der Besitz der Eigen-
schaft Empfindungsfahigkeit die Grundlage einer Gruppenzugehorigkeit ist, der
Gruppe der empfindungsfahigen Lebewesen. Diesem Einwand entgegnet Jeff McMa-
han mit Verweis auf den moralischen Individualisten James Rachels: »Intrinsic
properties are, of course, bases of group membership. For example, the capacity for

106

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

zoozentrische Position auf einem allen Individuen innewohnenden
Telos aufbaut.””

Der zweite Typus begriindet die moralische Berticksichtigungs-
wiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere durch bestimmte Beziehungen,
Néhe- und Abhingigkeitsverhaltnisse und zum Teil, wie Cora Dia-
mond (2004), mit der realexistierenden Praxis. Todd May (2014, 155)
definiert den moralischen Relationalismus als »the view that the moral
status of a living being is determined not by solely its particular char-
acteristics but more importantly by the relations it has with human
beings«. Er unterscheidet zwischen, wie er es nennt, Wittgensteinian
relationalism und assistance relationism. Wittgensteinian relationalism
benennt die Position, dass moralische Beziehungen zu nichtmensch-
lichen Tieren sich aus den moralischen Beziehungen zu anderen
Menschen ableiten. Diese Position wird prominent von Diamond
und Alice Crary (2011) vertreten. Assistance relationalism dagegen
ist ndher am moralischen Individualismus und geht davon aus, dass
Beziehungen nichtmenschlicher Tiere zum Menschen nur im Hinblick
auf assistance (Hilfestellungen) von moralischer Bedeutung sind,
nicht im Hinblick auf ein Lebensrecht oder Unterlassungspflichten.
Dies entspricht der Position Clare Palmers (2010) sowie der von
Elisabeth Anderson (2004).

Auch wenn May (2014, 156) die Nahe des assistance relatio-
nalism zu Argumenten des moralischen Individualismus betont,
mochte ich argumentieren, dass eine Einordnung Palmers zum
moralischen Relationalismus nicht tiberzeugend ist. Palmers Posi-
tion entspricht eher einem erweiterten moralischen Individualismus,
da Beziehungen nur beziiglich positiver Pflichten eine moralische

sentience is an intrinsic property but is also necessary and sufficient for membership
in the group of sentient beings. Rachels would say that it is the intrinsic property of
sentience that is morally significant and that membership in the group of possessors
of the property is morally epiphenomenal.« (McMahan 2005, 354).

77 In der Umweltethik wird in der Regel ein Teleologie-Verstindnis vorausgesetzt,
wie Eve-Marie Engels (1982, 205) es beschreibt: »Dabei wird ein Verstindnis von
Teleologie vorausgesetzt, das sich nicht mehr am Paradigma einer [...] intentionalen
Subjektivitat orientiert, sondern Finalitdt vielmehr als objektive Struktureigenschaft
von Systemen bzw. Prozessen definiert, die nicht an bestimmte Trdger gebunden ist.
Finalitdt ist dieser Auffassung zufolge sowohl ein Merkmal bewuf3ten menschlichen
Handelns als auch eine Eigenschaft lebendiger und maschineller Systeme, d.h. sie
ist weder von bestimmten materiellen noch von bestimmten bewuf8tseinsmafligen
Voraussetzungen abhingig. Auf dieser Grundlage soll die Legitimitit teleologischer
Erklarungen in der Biologie fundiert werden.«

107

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Rolle spielen und Palmer die moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
nichtmenschlicher Tiere sowie sich daraus ergebende Unterlassungs-
pflichten an die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit kniipft. In
dieser Arbeit wird Palmers Ansatz daher als Hybridposition des mora-
lischen Individualismus und Relationalismus bezeichnet (so auch
Grimm et al. 2016).

Hybridpositionen bzw. Positionen, die tendenziell eher einer der
beiden Grundpositionen zuzuordnen sind, aber auch Elemente der
anderen beinhalten, sind héufig, und starre Abgrenzungen oftmals
schwierig. Jeff McMahan (2005) beispielsweise vertritt einen mora-
lischen Individualismus, rdumt speziellen Beziehungen wie denen
zwischen Eltern und ihrem Kind aber dennoch moralische Bedeutung
ein. Um dieser Mixtur gerecht zu werden, pladiert May (2014) dafiir,
die Unterscheidung zwischen »eigenschaftsbasierten Griinden« und
»beziehungsbasierten Griinden« zu etablieren. Diese ist gemaf} May
klarer als die Differenzierung zwischen moralischem Individualismus
und Relationalismus, da einige Autor_innen sich auf beide Arten
von Griinden beziehen. Ich stimme May zu, denke aber, dass eine
Kategorisierung in Hybridpositionen dem ebenso gerecht wird.

4.3.2 Verschiedene Ethiktheorien als Grundlagen
tierethischer Positionen

Wie in jeder Bereichsethik bauen auch in der Tierethik verschiedene
Ethiker_innen auf unterschiedlichen Ethik-Theorien auf oder kombi-
nieren Elemente verschiedener Theorieschulen. In der gegenwirtigen
Tierethik prominent vertretene Ethik-Theorien sind der Utilitaris-
mus, der Rechte-und Pflichten-Ansatz und die Mitleidsethik. Jiingst
gewinnen die Fiirsorgeethik sowie die Ethik der Mensch-Tier-Bezie-
hungen an Bedeutung. Auch eudaimonistische Tierethik-Positionen
wurden ausgearbeitet und diskutiert. Uber all diese Ansitze bietet
das folgende Unterkapitel einen Uberblick. Da es auch innerhalb der
einzelnen Theorien divergierende Positionen gibt und einige wichtige
Tierethik-Ansidtze Elemente verschiedener Ethik-Theorien vereinen
(wie zum Beispiel Palmer), kann eine iiberblicksartige Darstellung
schwerlich vollstindig sein. Es erfolgt eine Beschrankung auf die
>klassischen< Positionen der Tierethik, denen jeweils eine Fiille an
weiter ausdifferenzierten und zum Teil kontroversen Ansétzen gefolgt
ist. Dabei werden die Positionen, denen im weiteren Verlauf der

108

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

Arbeit eine gewichtige Relevanz zukommt, detaillierter dargestellt
als die anderen. Das sind der kontextsensitive Ansatz Palmers (der
einen Rechte- und Pflichtenansatz erweitert) und Martha Nussbaums
Erweiterung ihres Fahigkeitenansatzes auf empfindungsfahige nicht-
menschliche Tiere.

Utilitarismus

Der Utilitarismus hat als eine der wenigen Theorien nichtmenschliche
Tiere schon friih in seine Fragestellungen einbezogen. Gemeinsam
mit der Mitleidsethik gilt er als diejenige klassische Ethiktheorie, die
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere unmittelbar einbeziehen
kann, da es zentral um die Eigenschaft der Leidensfihigkeit geht. Ent-
sprechend sind utilitaristische Tierethik-Ansédtze dem moralischen
Individualismus zuzuordnen. Bereits der Begriinder des Klassischen
Utilitarismus, Jeremy Bentham, sprach sich fiir ein Umdenken im
menschlichen Umgang mit e.nm. Tieren aus. Die Frage, ob Lebewesen
moralisch zu beachten sein sollten oder nicht, ist laut Benthams
beriithmtem Zitat”8 nicht abhangig davon, ob sie denken oder sprechen
kénnen, sondern ob sie leiden konnen, sprich empfindungsfahig sind.

Allgemein gilt im Utilitarismus die Handlung als moralisch
richtig, die den grofitmoglichen Nutzen und das kleinstmogliche
Leiden fiir alle von der Handlung Betroffenen erzeugt. Dabei gibt es
verschiedene Auslegungsméglichkeiten von Nutzen: Dieser kann als
Maximierung der Bilanz positiver minus negativer Empfindungen, als
Befriedigung von Wiinschen oder als Befriedigung von Préferenzen
aufgefasst werden. Gemaf} der ersten Interpretation von Nutzen
kann als moralisch richtige Handlung die gesehen werden, die das
Leiden aller von der Handlung Betroffenen am meisten minimiert.
Da e.nm. Tiere leiden konnen, werden ihre Leiden in die Kalkulation

78 »The day may come when the rest of the animal creation may acquire those rights
which never could have been witholden from them but by the hand of tyranny. The
French have already discovered that the blackness of the skin is no reason a human
being should be abandoned without redress to the caprice of a tormentor. [...] What
else is it that should trace the insuperable line? Is it the faculty of reason or perhaps
the faculty of discourse? But a full-grown horse or dog, is beyond comparison a more
rational, as well as a more conversable animal, than an infant of a day or a week or even
amonth, old. But suppose the case were otherwise, what would it avail? The question is
not, Can they reason? nor, Can they talk? but Can they suffer?« (zitiert nach Nussbaum
2011, 235).

109

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

einbezogen. Geht man davon aus, dass e.nm. Tiere auch Wiinsche
und Préferenzen besitzen, werden sie auch in priferenzutilitaristische
Uberlegungen einbezogen. So beim bekanntesten utilitaristischen
Tierethiker Peter Singer, der mit seinem Prinzip der gleichen Interes-
sensberiicksichtigung ein klassisches utilitaristisches Argument fiir die

Tierethik entwickelt hat (Singer 1996, Kap. 1; Singer 1994, Kap.3)

Rechte- und Pflichtenansatze

Tierrechts-Ansdtze gehen davon aus, dass (mindestens empfin-
dungsfahigen) nichtmenschlichen Tieren moralische Individualrechte
zukommen, aus denen juridische Rechte folgen sollten, wie auch
Menschen Triager_innen von moralischen Rechten sind, die im jeweils
nationalen Recht (teilweise) verankert sind.”® Im Folgenden werden
moralische Rechte diskutiert, wobei dabei bedacht werden muss, dass
alle Tierrechts-Vertreter_innen fordern, dass die moralischen Rechte
mittels juridischer Rechte verankert und umgesetzt werden.

Der bekannteste und meist diskutierte Vertreter von Rechten fiir
e.nm. Tiere ist Tom Regan. Weitere bekannte Vertreter_innen von
ethischen Tierrechts-Positionen sind unter anderem Gary Francione
und Evelyn Pluhar, die beide, wie Regan, eine starke Auffassung von
Tierrechten vertreten. Als starke Auffassung wird hier die Position
bezeichnet, dass den Rechte-Trager_innen der Besitz ihrer Rechte als
sogenannter Trumpf tiber Nutzenkalkiile dient. So darf das Recht
eines Individuums nicht untergraben werden, weil dadurch fiir eine
groRere Menge an Individuen Nutzen entstehen wiirde. Des Ofteren
wird der Begriff Tierrechte auch von Positionen vereinnahmt, die dar-
unter lediglich den Besitz von moralischem Selbstwert ansehen oder
die gleiche Berticksichtigungswiirdigkeit von Interessen, wie es einem
utilitaristischen Argument entspricht (vgl. DeGrazia 2002). Wenn in
dieser Arbeit von Tierrechten bzw. dem Tierrechts-Ansatz die Rede
ist, wird darunter stets ein starkes Verstandnis verstanden. Nur dieses
Verstandnis, wonach ein Recht einen Vorrang vor Nutzenkalkiilen
darstellt, entspricht einem sinnvollen Verstdndnis von Rechten.

Als Beispiel fiir eine Argumentationsstruktur fiir Tierrechte
sei die von Regan (2004) zusammengefasst. Rechte kommen allen

79" Die Forderung nach Tierrechten ist dabei nicht analog zu Menschenrechten. Ver-
schiedene Vertreter_innen fordern verschiedenes. So sehen viele in Tierrechten etwas
Anderes als in Menschenrechten, da es bei Letzteren vor allem um Selbstbestimmung
gehe, bei Tierrechten dagegen vor allem um Schutz (vgl. Benton 2014, 494).

110

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

Individuen zu, die inhérenten Wert besitzen, den er als analog
zur selbstzweckhaften Existenz in Immanuel Kants Theorie ansieht.
Rechte generieren sich nach Regan aus berechtigten Anspriichen.
Alle Individuen, die inharenten Wert besitzen, haben ihm zuzfolge
einen berechtigten Anspruch auf respektvolle Behandlung. Das nennt
Regan Respekts-Prinzip (ebd., 248), welches sich fiir ihn aus dem
Gerechtigkeitsprinzip ergibt. Das Gerechtigkeitsprinzip erfordert, dass
jedem Individuum das gegeben wird, was ihm zusteht. Allen Indi-
viduen, die inharenten Wert besitzen, kommt also ein Recht auf
respektvolle Behandlung zu. Ein weiteres Recht, das diesen Indi-
viduen zukommt, ist das prima facie Recht, nicht geschidigt zu
werden. Dieses Recht ergibt sich wiederum aus dem sogenannten
Schidigungs-Prinzip (harm principle), welches in Regans Sinn ein
Derivat des Respekt-Prinzips ist und bei Bestehen guter Griinden
verletzt werden kann (ebd., 264; 328).

Unter dem Begriff des inharenten Werts versteht Regan einen
Wert, der von allen anderen Werten, die einem Individuum zukom-
men konnen, zu unterscheiden ist, zum Beispiel vom intrinsischen
Wert. Letzterer bezieht sich laut Regan auf die Erfahrungen von Indi-
viduen, die >gut an sich« sind. Ein Leben, welches mehr Erfahrungen,
die >gut an sich<sind, mit sich bringt als ein anderes, kann eine hchere
Qualitdt haben. Jedoch hat das Individuum, das dieses Leben fiihrt,
keinen hoheren inharenten Wert als jedes andere Individuum, das
solch einen Wert besitzt. Inharenter Wert ist fiir Regan nicht gradu-
ierbar. In seiner Theorie kommt inhédrenter Wert allen sogenannten
Subjekten eines Lebens zu. Subjekt eines Lebens definiert er wie folgt:

»Individuals are subjects-of-a-life if they have beliefs and desires; percep-
tion, memory, and a sense of the future, including their own future; an
emotional life together with feelings of pleasure and pain; preference - and
welfare — interests; the ability to initiate action in pursuit of their desires
and goals; a psychophysical identity over time; and an individual welfare
in the sense that their experiential life fares well or ill for them, logically
independently of their utility for others and logically independently of
their being the object of anyone else’s interests.« (ebd., 243)

Diese Definition ist so voraussetzungsreich, dass sie — wie eine
hiufige Kritik an Regan moniert — nicht alle empfindungsfahigen
nichtmenschlichen Tiere einschliefit. Regan kann dennoch aufgrund
seiner Argumentationen im Hinblick auf die menschliche Praxis im
Umgang mit e.nm. Tieren dem Sentientismus zugeordnet werden.

111

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Fir die praktische Anwendung seiner Theorie sind zwei wei-
tere Prinzipien wichtig, das sogenannte minimize overriding principle
(miniride principle) und das sogenannte worse-off-principle. Beide
Prinzipien sind nur im Konfliktfall anzuwenden. Aus dem miniride
principle geht hervor, dass die Anzahl der Betroffenen in gewissen
Fillen zu berticksichtigen ist, wenn die Schiden, die den Betroffenen
zugefiigt werden, gleich bzw. vergleichbar sind. Dem worse-off-prin-
ciple zufolge darf die Anzahl der Betroffenen dann nicht zdhlen, wenn
die Schéiden, die der kleineren Anzahl zugefiigt werden, schlimmer
sind, als die, die der grofleren Anzahl dadurch erspart bliebe. In so
einem Fall sollte der groferen Anzahl das kleinere Ubel zugefiigt
werden. Beide Prinzipien relativiert Regan mit dem Zusatz »special
considerations aside«. Durch diesen Zusatz bietet Regan die Mog-
lichkeit, in seiner deontologischen Theorie auch Beziehungen und
Kontexten eine gewisse moralische Bedeutung einzuraumen.

Mitleidsethiks?

Die Mitleidsethik zdhlt, neben dem Utilitarismus, zu den Ethiktheo-
rien, die e.nm. Tiere unmittelbar miteinbeziehen (konnen), da in
beiden Ansitzen die Leidensfahigkeit eine zentrale Rolle spielt. Dies
galt dem bedeutendsten deutschsprachigen >Mitleidsphilosophenx
Arthur Schopenhauer als ein grofler Vorteil seiner Theorie gegentiber
anderen Theorien: »Die von mir aufgestellte moralische Triebfeder
bewahrt sich als die echte ferner dadurch, daff sie auch die Tiere in
ihrem Schutz nimmt, fiir welche in den anderen européischen Moral-
systemen so unverantwortlich schlecht gesorgt ist« (Schopenhauer
1977,169, Hervorhebung im Original). Vertreter_innen der Mitleids-
ethik gehen davon aus, dass das moralische Bewusstsein im Gefiihl
wurzelt. Dabei spielt das Mitleid in den verschiedenen Theorien in
unterschiedlichen Bereichen der Moral eine Rolle. Es lassen sich der
inhaltliche Standpunkt der Moral, eine formelle Moraldefinition und
eine motivationale Komponente der Moral differenzieren (Vgl. Wolf
2012, 15). Dem Mitleid kann dabei auf jeder dieser drei Ebenen
eine zentrale Bedeutung zukommen. So kann es entweder als berech-
tigte Grundlage fiir geltende Normen gesehen werden (inhaltlicher
Standpunkt)/ als addquate Form, wie dieser Inhalt vertreten werden

80 Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung der Genese und Bedeutung der Mitleidsethik
in der Tierethik vgl. Bossert 2018a.

112

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

soll oder als das, was Menschen zu moralischem Handeln motiviert.
Unabhéngig davon, auf welcher Ebene sie dem Mitleid Bedeutung
zusprechen, eint alle Philosoph_innen, die der Mitleidsethik zugeord-
net werden, die These, dass die Vernunft nicht das einzige ist, das fiir
moralisches Handeln relevant ist.

Fiirsorgeethik®!

Die Fiirsorgeethik (auch care-Ethik) stellt, anders als utilitaristische
und deontologische Ethiktheorien, keine Individualethik dar, sondern
sieht Individuen als in Kontexte und Relationen eingebundene Enti-
taten an. Entsprechend sollten auch moralische Urteile nicht auf
das Handeln einzelner Individuen fokussiert werden, sondern auf
Sozialgefiige, denen — gemaf einer tierethischen Flirsorgeethik — auch
nichtmenschliche Tiere zuzurechnen sind. Grundlegend fiir die Inte-
gration nichtmenschlicher Tiere in die Fiirsorgeethik sind die Posi-
tionen von Carol Adams, Josephine Donovan und Marti Kheel, die
mafigeblich an der Entwicklung und Verteidigung einer tierethischen
care-Ethik beteiligt waren und sind (Donovan/Adams 1996; Kheel
2007). Aus fiirsorgeethischer Sicht wird kritisiert, dass Ethiktheo-
rien, die nach rational begriindeten allgemeingtiltigen Normen und
Prinzipien suchen, den Verstand und abstrakte Regeln in den Fokus
stellen. Dabei wiirden Emotionen, Kontexte und Beziehungen aus der
Sphidre der Moral ausgeklammert. Vernunft und Abstraktionsfahig-
keit wiirden ferner als typisch mannliche Eigenschaften angesehen
und Frauen teilweise sowie nichtmenschlichen Tieren zur Géinze
abgesprochen. Emotionen hingegen wiirden der weiblichen Sphare
zugerechnet und auch einigen empfindungsfiahigen nichtmenschli-
chen Tieren zugestanden. Sie werden dabei hierarchisch unterhalb der
Rationalitdt angesiedelt. In der care-Ethik sollen nicht im Umkehr-
schluss Gefiihle tiber den Verstand gesetzt werden.®? Es wird vielmehr
die Auffassung vertreten, dass Emotionen und Ratio zusammenwir-

81 Der folgende Abschnitt wurde dhnlich in Bossert 2018b verdffentlicht.

82 In der bekannten >Kohlberg — Gilligan-Kontroverses, die zwei unterschiedliche
Modelle zur Entwicklung der Moral beim Menschen aufzeigt, wird dies von Carol
Gilligan fiir >weibliche Moral< gewisserweise getan. Sie kritisiert das Modell von
Lawrence Kohlberg, der in seine Studie nur wohlhabende Ménner einbezog und zum
Schluss kam, dass die hochste Stufe der Moralentwicklung die sei, in der der Mensch
Entscheidungen aufgrund von universellen, rationalen und abstrakten Prinzipien
trifft. Gilligan entwarf dagegen ein Modell fiir die Moralentwicklung bei Frauen,

113

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

ken, auch in der Moral und somit der Ethik (Adams 1996, 173;
Donovan 2008; Luke 2014, 410). Der Versuch, Gefiihle aus der
theoretischen Ethik auszuklammern, wird als selbstwiderspriichlich
und artifiziell angesehen. Anstatt abstrakte Normen zu entwickeln
und zu befolgen, soll die Fahigkeit zur Fiirsorge ausgebaut werden.
Statt um allgemeingiiltige Aussagen tiber Gerechtigkeit soll es um
Aufmerksamkeit anderen gegentiber gehen.®3 Dieses Konzept von
Anderen schlie8t nichtmenschliche Tiere mit ein. Zur Entkriftigung
einer haufig angebrachten Kritik an der Fiirsorgeethik (aber auch an
der Mitleidsethik) argumentiert Donovan (2008), dass das Mitgefiihl
kein rein subjektiver Affekt und nicht irrational und unberechenbar
ist. Es benotigt kognitive Komponenten, um fremdes Leiden zu
erkennen. Mitfiihlen ist somit ein komplexer intellektueller, aber auch
emotionaler Akt.

Beziehungen zwischen Menschen und nichtmenschlichen Tie-
ren sind in der tierethischen Fiirsorgeethik von grofler Bedeutung.
Die sogenannte Ethik der Mensch-Tier-Beziehung wird im Folgen-
den jedoch separat verhandelt. Grund dafiir ist, dass diese relativ
neuen Ansitze dezidiert die Beziehungen zwischen Menschen und
nichtmenschlichen Tieren in den Blick nehmen und genuin tierethi-
sche Positionen darstellen. Eine Fiirsorgeethik dagegen kann wie
Utilitarismus, Deontologie, Mitleidsethik und Tugendethik vertreten
werden, ohne nichtmenschliche Tiere zu inkludieren®* und wurde
urspriinglich entwickelt, ohne nichtmenschliche Tiere in die Theorie

wonach Frauen Entscheidungen aufgrund »weiblicher Charakteristiken« wie Fiirsorge,
Verantwortung und Liebe treffen (Gilligan 1988). Dieser Dualismus von ménnlicher
und weiblicher Moral(entwicklung) wird in gegenwirtigen feministischen Diskursen
verworfen, Gilligans Aufzeigen >anderer< Moralititen in der Fiirsorgeethik jedoch
weiter ausgebaut (vgl. Bossert 2018b, 117).

83 Manche Fiirsorgeethiker_innen verstehen Gerechtigkeit und Fiirsorge als zwei
distinkte Bereiche (Gilligan 1988; Luke 1996, 77), andere sehen sie als miteinander
verwoben an. So argumentiert Donovan in Aufmerksambkeit fiir das Leiden (2008,
111), dass das Mitgefiihl der Gerechtigkeit logisch vorausgehe und es iiberhaupt erst
Gerechtigkeitsforderungen geben konne, wenn Mitgefiihl empfunden werden wiirde.
8¢ Zwar haben Utilitarismus und Mitleidsethik e.nm. Tiere schon friih in ihre Theo-
rien miteinbezogen, dennoch gibt es Utilitarist_innen und Mitleidsethiker_innen, die
diese in ihren Theorien nicht mitdenken, wie zum Beispiel David Hume (2002) und
Adam Smith (1994). Hume und Smith gelten als Begriinder der sogenannten Gefiihls-
ethik (vgl. Bossert 2018a). Diese ist nicht gleichzusetzen mit einer Mitleidsethik, da
dort das Mitleid nicht das einzige moralisch relevante Gefiihl ist. Dennoch spielt das
Mitleid auch bei ihnen eine bedeutende Rolle.

114

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

zu integrieren. Es wire daher unpassend, die Fiirsorgeethik unter der
nun folgenden Theorie-Klassifizierung zu subsumieren.

Ethik der Mensch-Tier-Beziehung

In der Ethik der Mensch-Tier-Beziehung spielen Beziehungen zwi-
schen Menschen und nichtmenschlichen Tieren sowie Kontexte eine
zentrale Rolle. Eine explizit so benannte >Ethik der Mensch-Tier-
Beziehung« findet sich nicht hiufig in der Fachliteratur. Der Begriff ist
jedoch sprechend und nimmt das zunehmende Interesse an solchen
Beziehungen innerhalb der Tierethik auf. Daher tibernehme ich diese
Bezeichnung von Wolf (2012), die ihre neue tierethische Position so
tituliert und damit ihren zuvor vertretenen mitleidsethischen Ansatz
revidiert. [ch verwende diese Bezeichnung fiir (Tier-)Ethiktheorien, in
denen Beziehungen eine moralisch relevante Rolle zukommt. Dabei
spielen sie allerdings lediglich eine moralisch relevante Rolle neben
anderen Faktoren. Mir ist keine tierethische Position bekannt, die
ausschliefflich auf der Basis von bestehenden Beziehungen zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Tieren fiir die direkte moralische
Berticksichtigung nichtmenschlicher Tiere argumentiert.

Die meines Erachtens iiberzeugendste Tierethik-Position, die
Beziehungen als moralisch relevant einbezieht, ist der Ansatz Pal-
mers. Daher wird in der folgenden Darstellung auf Palmer fokus-
siert.8> Palmer legt fir ihren kontextsensitiven Ansatz Regans
Rechte-Ansatz zu Grunde und entwickelt eine ausdifferenzierte tie-
rethische Pflichtenethik. Die Einordnung ihrer Position unter >Ethik
der Mensch-Tier-Beziehung« mag daher etwas unpassend scheinen.
Sie unter Rechte- und Pflichtenansitzen aufzufiihren wire jedoch
zu kurz gegriffen, weil Kontexten und Beziehungen in ihr eine zen-
trale Rolle zukommen. Da ihre Position Annahmen unterschiedlicher
Ethiktheorien vereint, ist eine eindeutige Zuordnung schwierig. Die
Fokussierung auf Kontexte und Beziehungen ist sehr zentral fiir ihren
Ansatz und unterscheidet diesen in besonderem Mafle von ande-
ren Rechte- und Pflichten-Ansatzen, weshalb sie hier unter >Ethik
der Mensch-Tier-Beziehung« aufgefiihrt wird, anstatt beispielsweise
unter >erweiterte Pflichtenethik«.

85 Die Position Wolfs habe ich an anderer Stelle ausfiihrlicher dargestellt (vgl. Bossert
2015a, 42-47).

115

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
Clare Palmers kontextsensitiver Pflichtenansatz

Palmer baut ihren Ansatz auf einer Pflichtenethik auf, die sie im Hin-
blick auf positive Pflichten um kontextsensitive, relationale Elemente
erweitert. Die zentrale These in Palmers Animal Ethics in Context
(2010) ist die, dass unterschiedliche positive Pflichten gegeniiber
nichtmenschlichen Tieren bestehen, abhidngig vom Kontext, in dem
sich die nichtmenschlichen Tiere befinden. Negative Pflichten beste-
hen geméfl Palmer gegentiber allen Individuen, die zur moralischen
Gemeinschaft gehoren, gleich. Zur moralischen Gemeinschaft zahlen
alle empfindungsfahigen Individuen. Entsprechend kniipft Palmer
das Bestehen negativer Pflichten an eine Eigenschaft®, die Empfin-
dungsfahigkeit. Positive Pflichten werden dagegen durch Beziehun-
gen und moralisch relevante Kontexte generiert. Hieraus ergibt sich
die Kategorisierung ihres Ansatzes in eine Hybridposition zwischen
moralischem Individualismus und moralischem Relationalismus. Die
Empfindungsfahigkeit wihlt sie, da Individuen, die Schmerz emp-
finden kénnen sowie andere aversive und positive mental states,
ein Wohlergehen haben und »that having a well-being is sufficient
for moral considerability« (ebd., 11). Schmerzempfinden und das
Empfinden aversiver Zusténde tritt nach Palmer bei allen Sdugetier-
und Vogelarten auf, auf die sie ihren Ansatz in erster Linie bezieht.
Dabei mochte sie die anderen Wirbeltierklassen nicht ausschliefien,
sie halt das Vorkommen dieser Eigenschaften bei ihnen fiir plausibel,
jedoch fiir nicht so gesichert wie bei Mammalia und Aves.

Negative Pflichten bestehen gemafd Palmer allen empfindungs-
fahigen nichtmenschlichen Tieren gegentiber gleich. Eine solche Posi-
tion wurde in der Tierrechtsethik schon von diversen Autor_innen
ausgearbeitet (Vgl. Regan 2004; Francione 2000; Rollin 2006; Plu-
har 1995). Palmers Ansatz unterscheidet sich von anderen durch die
intensive Auseinandersetzung mit den Fragestellungen, ob gegeniiber
allen e.nm. Tieren, gegentiiber denen Pflichten bestehen, die gleichen
Pflichten bestehen oder ob es gerechtfertigt sein kann, unterschiedli-
che Pflichten anzunehmen ohne eine Art Diskriminierung innerhalb
der moralischen Gemeinschaft vorzunehmen. Palmer geht nur bei
positiven Pflichten davon aus, dass diese nicht allen e.nm. Tieren
gegeniiber gleich bestehen. Daher fokussiert sie in ihrem Werk auf

86 Palmer unterscheidet zwischen Eigenschaft und Fahigkeit, wobei Eigenschalft fiir
sie etwas eher Passives darstellt und Fahigkeit etwas eher Aktives (Palmer 2010, 168).

116

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

positive Pflichten und daher stehen diese auch in der folgenden Aus-
fihrung im Mittelpunkt.8” Unter negativen Pflichten versteht Palmer
Unterlassungspflichten, also Pflichten, aus denen hervorgeht, dass
bestimmte Handlungen unterlassen werden sollten. Positive Pflichten
dagegen sind Pflichten, aus denen hervorgeht, in einer bestimmten
Art und Weise handeln zu sollen, in der Regel, um anderen zu helfen
(Palmer 2010, 67). Positive Pflichten werden daher auch héufig als
Hilfspflichten bezeichnet. Da »die gewisse Art und Weise, in der
gehandelt werden soll« jedoch auch Wiedergutmachung einschlieflen
kann, ist diese Bezeichnung zu kurz gegriffen. Ich werde im Folgenden
entsprechend entweder bei der Terminologie negative und positive
Pflichten bleiben oder von Unterlassungspflichten und Hilfs- und
Wiedergutmachungspflichten sprechen.®8

Die Gruppen von e.nm. Tieren, die Palmer im Hinblick auf das
Bestehen von positiven Pflichten unterscheidet, sind domestizierte
Tiere, Tiere in der Kontaktzone und Wildtiere.8 Unter Tieren in
der Kontaktzone versteht Palmer Hemerophile wie zum Beispiel
Haussperlinge, Haus- und Wanderratten, Amseln, Rabenkrahen oder
Stadttauben, also nichtmenschliche Tiere, die von anthropogenen
Landschaftseinfliissen profitieren und daher in oder nahe bei mensch-

87 Anders als zum Beispiel Nussbaum (2010, 503) halt Palmer die Unterscheidung
zwischen negativen und positiven Pflichten fiir plausibel und pladiert fiir eine Auf-
rechterhaltung dieser Differenz. »In harming, we change someone’s situation for the
worse. In failing to aid, we just do not change it for the better.« (Palmer 2010, 75).
88 Wiedergutmachungspflichten implizieren, anders als Hilfspflichten, stets eine
retrospektive Komponente. Vgl. zu Wiedergutmachungspflichten in Bezug auf ver-
gangene Umweltschadigungen Caney 2006; dazu, dass unser gegenwartiger Umgang
mit e.nm. Tieren in Zukunft Grund fiir Wiedergutmachungsforderungen sein konnte
Von Platz/Reidy 2006, 370; und dazu, wie schwierig es ist, Opfer und Schuldige fiir
Reparationen auszumachen Kukathas 2006.

89 Eine dhnliche Unterscheidung nehmen Sue Donaldson und Will Kymlicka in ihrem
Werk Zoopolis (2013) vor. Sie entwickeln eine Theorie, nach der domestizierte Tiere
wie Staatsbiirger_innen behandelt werden sollen, wildlebende Tiere wie Biirger_innen
eines souverinen anderen Staates und enm. Tiere im Schwellenbereich (welcher
Palmers Kontaktzone entspricht) wie Einwohner_innen des eigenen Staates ohne
Staatsbiirgerschaft. Zoopolis stellt ein fiir die Tierethik und Human-Animal Studies
sehr wichtiges Werk dar, da es eines der ersten ist, in dem neben einer Kritik des
vorherrschenden Umgangs mit e.nm. Tieren auch ein Szenario entworfen wird, wie es
stattdessen sein konnte — etwas, das in der Tierethik und den Human-Animal Studies
bisher zu kurz kommt (vgl. Kap. 7). Der Ansatz von Donaldson und Kymlicka weist
einige Ahnlichkeiten zu dem Palmers dar. Dennoch begrenze ich mich hier darauf, die
Position Palmers darzustellen, da ich ihren Ansatz fiir ethisch in seiner Argumentation
ausgereifter halte.

117

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

lichen Siedlungen leben. Um deutlich zu machen, was sie unter
Wildtieren versteht, legt sie ein ausdifferenziertes Verstandnis von
Wildheit (wildness) zu Grunde. So sieht sie Wildheit nicht als Teil
eines wildness — culture-Dualismus an, sondern als Ende eines Spek-
trums, wonach Individuen mehr oder weniger wild sein konnen.
Palmer differenziert drei Auffassungen von Wildheit (ebd., 64):

—  Konstitutive Wildheit: Wild wird hier als Teil eines >domestiziert
— wild<- Spektrums verstanden. Beispielsweise ist ein Przewal-
ski-Pferd wilder als ein Shetland Pony, da es weniger stark
domestiziert ist.

—  Standortbedingte Wildheit: Wild wird hier als Teil eines >ent-
wickelt — wild¢, bzw. >urbanisiert — wild<-Spektrums angesehen.
Es geht hier entsprechend um Lokalitit. Am wildesten Ende
dieses Spektrums befinden sich nichtmenschliche Tiere, die in
von Menschen méglichst unbeeinflussten Umwelten leben, wie
Eisbaren oder Kaiserpinguine. Nichtdomestizierte Tiere, die in
menschlichen Siedlungen leben wie Haussperlinge oder Stadt-
Eichhornchen, gelten nach diesem Verstdndnis nicht als wild.

—  Dispositionelle Wildheit: Wild gilt hier als Teil eines >zahm —
wild<- Spektrums. Ein zahmes Tier zeigt wenig Furcht vor und/
oder Aggressivitat gegeniiber Menschen (interpretiert anhand
des Fluchtverhaltens). Wilde Tiere dagegen reagieren mit Furcht
und/oder Aggression auf Begegnungen mit Menschen. Solch ein
Verstandnis von Wildheit ist gemafl Palmer problematisch. So
konnen beispielsweise Kampfhunde grofie Aggressivitit gegen-
iiber Menschen aufzeigen und dispositionell als wild gelten,
obwohl sie im konstitutiven und standortbedingten Verstandnis
am >nicht wilden< Ende des Spektrums stehen. Dieses dritte
Verstandnis von Wildheit wird aus diesem Grund von Palmer,
und auch hier im Folgenden, vernachléssigt.

Als Wildtiere gelten bei Palmer, und hier im Folgenden, nichtmensch-
liche Tiere, die im konstitutiven und standortbedingten Sinne als wild
angesehen werden konnen.?0

90 Eine klare Abgrenzung zu hemerophilen Tieren, bei Palmer e.nm. Tieren in der
Kontaktzone, ist hierbei nicht moglich. Die Ubergéinge sind auch hier flieffend und eine
Zuordnung teilweise schwierig, wie zum Beispiel bei Eichhérnchen, die in einem Wald
nahe einer menschlichen Siedlung leben und in den Gérten dieser Siedlung gerne nach
Nahrung suchen.

118

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

Positive Pflichten werden nach Palmers Theorie durch spezielle
Kontexte generiert. Kontexte, die Hilfs- und Wiedergutmachungs-
pflichten erzeugen, miissen moralisch relevant sein. Als solche iden-
tifiziert Palmer folgende Kontexte:

1. Das Erzeugen von Dependenz und Vulnerabilitat.

2. Das Zufligen von Schiadigungen, sowohl in der Gegenwart als
auch in der Vergangenheit.

3. Das Existieren einer irgendwie gearteten Beziehung. Eine Art
von Beziehung kann auch existieren, wenn eine Partei nicht
explizit darin einwilligt bzw. sie nicht als solche wahrnimmt.

4. Das Nutznieflen an der Schadigung e.nm. Tiere und Teilhaben an
Gesinnungen, die Schaden verursachen.

Den fiir ihren Ansatz sehr relevanten Begriff der Schadigung definiert
Palmer dabei A. als eine Tat, die von einem_r moralischen Akteur_in
ausgefiihrt wurde und somit unterschieden wird von Ungliick, B. als
etwas, das die Interessen der Betroffenen verletzt und C. als (nur)
dann auftretend, wenn die Betroffenen durch die Handlung schlechter
gestellt werden als wenn die Handlung nicht ausgefiihrt worden wire
(ebd., 23).

Aus 1. folgert Palmer, dass allen domestizierten Tieren gegen-
tiber Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten bestehen. Domesti-
zierte Tiere sind in zahlreichen Faktoren wie Haltungsbedingungen,
Lebensdauer, Sozialkontakt oder auch der blofen Existenz von Men-
schen abhidngig. Zudem sind Menschen auf Grund ziichterischer
Aktivitaten fiir zentrale Facetten des Wesens domestizierter Tiere
verantwortlich. Domestizierte Tiere sind auf Grund dieses >Ausgelie-
fertseins< vulnerabel und angewiesen zugleich. Auf die Kontexte 2.
bis 4. werde ich im Laufe der weiteren Ausfiihrungen zurtickkommen.

Liegt keiner der genannten Kontexte vor, wie es (lediglich) bei
Wildtieren denkbarist, die moglichst unbeeinflusst von menschlichen
Einfliissen leben, gilt die von Palmer so benannte Laissez-faire Intui-
tion (LFI). Gemaf der LFI sollten Menschen e.nm. Tiere sich selbst
uiberlassen, ohne sich in deren Leben einzumischen. Palmer unter-
scheidet drei verschiedene Formen der LFI, die potentiell vertreten
werden konnten:

—  Die Starke LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie weder
schadigen noch ihnen beistehen; sie sollten gar nichtin das Leben
wildlebender Tiere eingreifen.

119

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

—  Die Schwache LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie nicht
schadigen und ihnen kommt keine Pflicht zu, wildlebenden
Tieren beizustehen. Es ist allerdings (manchmal oder immer)
erlaubt, ihnen beizustehen.

—  Die Kein-Kontakt LFI: Menschen sollten Wildtiere prima facie
nicht schadigen und es besteht keine Pflicht ihnen beizustehen,
es sei denn, es treten bestimmte Umstande auf, die eine solche
Pflicht generieren (vgl. im Fortfolgenden). Beistand ist (manch-
mal oder immer) erlaubt.

Palmer zufolge ist lediglich die Kein-Kontakt-LFI iiberzeugend.91 Thre
Griinde dafiir habe ich an anderer Stelle ausgefiihrt (vgl. Bossert
2015a, 82-102). Kurz zusammengefasst wire das einzige Argument
fiir die Starke LFI ein den Wert von Individuen tibertrumpfender
moralischer Selbstwert von Okosystemen bzw. >der Wildnis¢, den
Palmer als sentientistische Tierethikerin allerdings nicht akzeptiert.
Palmers Argument gegen die Schwache LFI baut darauf auf, die
Griinde dafiir stark zu machen, weshalb in bestimmten Fillen die
Pflicht zur Hilfe gegeniiber Wildtieren besteht, so dass diese nicht
lediglich eine supererogatorische Handlung darstellt, wie sie es gemaf3
der Schwachen LFI wire.

Zur Begriindung, dass positive Pflichten bestehen, setzt sich
Palmer mit Gegenargumenten auseinander und versucht sie zu wider-
legen.92 Begriindungsversuche, weshalb keine positiven Pflichten
gegeniiber Wildtieren bestehen sollten, sind nach Palmer nicht tiber-
zeugend und diese Ansicht wird hier geteilt. Hierbei werden in der
Regel Argumente angefiihrt, die nicht das Wohl einzelner Individuen
im Blick haben, sondern das >Gedeihen< von Arten, wenn beispiels-
weise postuliert wird, Hilfeleistungen fiir Wildtiere wiirden dazu fiih-
ren, dass die schwachen Individuen einer Spezies iiberleben und sich
reproduzieren. Solche Argumente sind lediglich aus einer Position
zu vertreten, die Ganzheiten wie Arten einen moralischen Selbstwert
zuspricht oder aus einer anthropozentrischen Position, wenn die
Spezies fiir den Menschen erhalten werden soll. Positionen, die Ganz-

91 Anzumerken ist, dass Wildtiere, die in irgendeiner Form in >Kontakt< mit Men-
schen kommen, wie es dem Sinn der Kein-Kontakt LFI entspricht, nicht gleichzusetzen
sind mit e.nm. Tieren in der Kontaktzone. Zwar ist Palmers Verwendung des Begriffs
Kontakt teilweise verwirrend, was unter anderem daran liegen mag, dass ihr Konzept
der Kontaktzone noch weiterer Ausarbeitung bedarf (vgl. unten), dennoch gilt es diese
Differenz zu bedenken.

92 Der folgende Abschnitt entspricht teilweise einem Ausschnitt aus Bossert 2015b.

120

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

heiten einen moralischen Selbstwert zuschreiben, werden bei Palmer
wie auch im Rahmen der hier vertretenen sentientistischen Position
abgelehnt,”® anthropozentrische Argumente zwar eingeschlossen,
aber je nach Abwagung nicht als vordergriindig angesehen.?*

Eine andere Begriindung wurde von Jennifer Everett (2001)
entwickelt und findet sich, wie Palmer anmerkt, in dhnlicher Form
hiufiger in der Literatur. Everett argumentiert, dass Wildtiere andere
Instinkte als domestizierte haben und dass es ein wesentlicher Punkt
fiir das tierliche Gedeihen ist, dass sie diesen nachkommen kon-
nen. Auf Grund dieser anderen Instinkte spricht fiir Everett das
Zu-Hilfe-Kommen gegen >den Charakter< wildlebender Tiere. Ein
solches Argument ist nach Palmer problematisch, da es nicht immer
zutrifft, dass menschliche Eingriffe zu einem Nicht-Gedeihen-Kon-
nen fihren. Kurzfristig und langfristig konnen menschliche Hilfeleis-
tungen einem wildlebenden tierlichen Individuum mehr schaden
als helfen oder aber auch mehr helfen als schaden. Es lasst sich
kein allgemein giiltiges Prinzip erstellen beziiglich des Verhinderns
eines wesensgeméflen Gedeihens wildlebender Tiere durch mensch-
lichen Beistand. Daraus kann Palmer nicht zwangslaufig folgern,
dass positive Pflichten gegentiber Wildtieren bestehen, sie mochte
damit jedoch zeigen, dass auch dieses Argument gegen Hilfs- und
Wiedergutmachungspflichten ihnen gegentiber fehlschlagt. Zudem
geht Palmer davon aus, dass sich aus vergangenen schadhaften
Handlungen moralische Verantwortung ergibt (vgl. Palmer 2010,
96-106). Pflichten, die sich aus einer Schadigung in der Vergangen-
heit ergeben, sind Wiedergutmachungspflichten. Diese bestehen fiir
Palmer entsprechend nicht nur gegeniiber Menschen, sondern auch
gegeniiber e.nm. Tieren. Zur Veranschaulichung dieser Forderung
sei ein Beispiel gegeben: Als Wiedergutmachung fiir die Zerstorung

93 Positionen, die Ganzheiten moralischen Selbstwert zuschreiben sind Okozentrik
und Holismus. Das Vertreten einer sentientistischen Position schlie8t das Einnehmen
einer okozentrischen Position automatisch aus, da in der Okozentrik Individuen
keinen moralischen Selbstwert besitzen (vgl. Dierks 2016a). Eine holistische Position
spricht zwar auch Individuen moralischen Selbstwert zu, wird hier jedoch nicht als
iiberzeugend angesehen, hier im Anschluss an die Kritik am Holismus bei Muraca
2011, 380; Ott 2007 und Dierks 2016b, 181.

94 Anthropozentrische Argumente fiir den Artenschutz werden in der hier vertrete-
nen sentientistischen Position als durchaus berechtigt angesehen. Sie gelten dabei
jedoch nicht als vordergriindige Argumente, wenn das Uberleben bzw. Sterben von
Individuen verhandelt wird, da basale Interessen als wichtiger gesehen werden als
weniger basale Interessen.

121

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

tierlichen Habitats fiir menschlichen Siedlungsbau kann die Erleichte-
rung der Lebensumsténde betroffener nichtmenschlicher Tiere gelten,
zum Beispiel in Form des Tolerierens statt Tétens und der Bemiithung
darum, Lebensgefahren zu reduzieren. So wirkt die Forderung nach
Wiedergutmachungspflichten gegeniiber nichtmenschlichen Tieren
weniger folgenintensiv, als wenn man bei der Wiedergutmachung fiir
die Zerstorung tierlichen Habitats ausschliefllich an Renaturierung
der Siedlung denkt.

Bei Wildtieren ist in etlichen, Hilfeleistung erfordernden Situa-
tionen davon auszugehen, dass in der Vergangenheit Interaktionen
stattgefunden haben, die zu der Situation gefiihrt haben, dass das
wildlebende Tier Hilfe benétigt. So fiihrt beispielsweise erst der Bau
einer Strafle durch den Lebensraum e.nm. Tiere zu Begegnungen mit
angefahrenen Igeln und Rehen. Oder es wird eine gewisse Vulnerabi-
litdt geschaffen, wenn eine Wildkaninchen-Population im Stadtpark
nur iiberleben kann, solange dieser Park bestehen bleibt. (Hier stellt
sich jedoch die Frage, ob diese Kaninchen noch als wildlebende Tiere
anzusehen sind.) In vielen Situationen, in denen ein wildlebendes
Tier Hilfe benotigt, geht Palmer davon aus, dass kausale Verstrickun-
gen und Rahmenbedingungen vorherrschen, bei denen potentielle
Helfer_innen profitieren von den Umstdnden, die die Schadigung her-
beiftihren. Diese Profitierung kann auf direkte oder indirekte Weise
hervorgerufen werden, letzteres zum Beispiel durch das Bewohnen
einer Siedlung, die ehemals tierlicher Lebensraum war oder durch
Vorteile resultierend aus der Existenz des Mobilitats-Systems Per-
sonenkraftwagen (Pkw). Positive Pflichten bestehen entsprechend
gemafl Palmer fiir diejenigen, die durch ihre Handlungen direkt fiir
die Schiadigung verantwortlich sind, wie auch fiir diejenigen, die davon
profitieren. Dies spiegelt sich wider im 4. Punkt ihrer Aufzidhlung der
moralisch relevanten Kontexte (Vgl. oben). So profitieren die meisten
Menschen indirekt von dem Transportsystem Pkw, auch wenn sie
selbst keinen besitzen. Um der (zumindest schwachen) Pflicht zu ent-
gehen, einem angefahrenen Reh helfen zu miissen, miisste man laut
Palmer daher vehemente_r Pkw-Nutzungs-Gegner_in sein. Hinzu
kommt jedoch die Annahme, dass die direkte Begegnung mit einem
leidenden Individuum einen speziellen Kontext darstellt, der zwar
keine positiven Pflichten generiert, aber Hilfe wiinschenswert macht,
wobei Palmer hier (ausnahmsweise) tugendethisch argumentiert.

»So, even though no wrong would be done by walking on by [an injured
and suffering squirell, LB], nonetheless we could, without contradiction,

122

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

think that assisting an encountered suffering wild animal, if the assistance

flowed from compassion or sympathy, was a sign of morally admirable
character. This could provide, at least, a weak reason for approving of
assistance in such a case.« (Palmer 2010,150)

Die eben angefiihrten Argumente zeigen gemdfl Palmer auf,
dass bestimmte Umstande Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten
gegentiber Wildtieren generieren und daher die Kein-Kontakt LFI die
tiberzeugendste Form der LFI ist. Dabei sind etliche Annahmen, die
Palmer dann argumentativ ausfiihrt, moralphilosophisch kontrovers.
Dies betrifft die Thesen, dass i) aus dem Profitieren von Handlungen,
die andere ausgefiihrt haben, eine direkte Pflicht folgt, dass sich ii)
Pflichten aus Gesinnungen ergeben und dass iii) direkte Begegnungen
moralisch anders zu bewerten sind als dhnliche Fille, in denen man
sich nicht begegnet. Palmer fiihrt fiir jede dieser Kontroversen Gegen-
argumente an, um ihre Sichtweise zu stiitzen, deren Darstellung den
vorliegenden Rahmen sprengen wiirde (vgl. ebd., 106-114;148-152).
Die vier Kontexte, die Palmer als moralisch relevant definiert,
konnen in Bezug auf Wildtiere alle auftreten, auch wenn die allermeis-
ten Beispiele fiir Punkt 3 (»Das Existieren einer irgendwie gearteten
Beziehung«) eher in den Bereich von e.nm. Tieren in der Kontaktzone
fallen. Hierfiir seien zur Verdeutlichung einige Beispiele genannt, die
nicht auf Palmer zuriickgehen: Wildlebende Tiere konnen in einem
von Abhiangigkeit gepragten Verhiltnis zu Menschen stehen, wenn
zum Beispiel Kroten ihren Laichplatz nicht mehr ohne menschliche
Hilfe lebend erreichen kénnen und von Krétenzaunen vom Uber-
queren einer Strafle abgehalten, von helfenden Menschen am Zaun
eingesammelt und in Eimern iiber die Strafle gebracht werden. Ein
klassisches Beispiel fiir in der Vergangenheit liegende Schadigungen
von wildlebenden Tieren ist die Zerstorung ihrer Habitate. Wie bereits
ausgefiihrt, stellt eine »Teilhabe an einer Gesinnung, die Schaden
verursacht« in Bezug auf wildlebende Tiere eine Geisteshaltung dar,
gemafd der Pkws zwingend notwendig sind, da — neben zahlreichen
menschlichen Todesopfern — unzéhlige Wildtiere an den Verletzun-
gen durch Verkehrsunfalle sterben (Benitez-Lopez et al. 2010).%
Die vier Kontexte treffen alle ebenso auf e.nm. Tiere in der
Kontaktzone zu. So sind zum Beispiel Fiichse vom Menschen abhan-

9 Vgl. zur Thematik der »road kills« und Uberlegungen dazu, wie durch KI-Tech-
nologien gesteuerte, autonom fahrende Autos diese Situation verbessern konnten,
Singer/Tse (im Erscheinen).

123

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

gig, wenn sie eine stadtische Griinflache als Habitat beleben, da
sie darauf angewiesen sind, dass diese Griinfliche unbebaut bleibt.
Auch hemerophilen Tieren wird haufig der Lebensraum zerstort,
wodurch sich nach Palmer Wiedergutmachungspflichten generieren.
Eine Beziehung, die positive Pflichten hervorruft, besteht nach Pal-
mer beispielsweise, wenn ein Vogel am Haus menschlicher Bewoh-
ner_innen briitet und dieses Haus daher ebenso als Lebensraum nutzt.
Haus- und Wanderratten und Hausmause werden haufig Opfer der
weitverbreiteten Einstellung, dass sie unhygienische Krankheitstiber-
trager darstellen. Teilt man diese Auffassung, ergeben sich daraus
Hilfs- und Wiedergutmachungspflichten, da es eine »Teilhabe an
einer Gesinnung, die Schaden verursacht« darstellt.

Zentraler Kritikpunkt an Palmers relationalem Ansatz

Palmers Einfithrung der Kontaktzone als dritte Kategorie zwischen
domestizierten und wildlebenden Tieren ist ein tierethisch bedeuten-
der Schritt, unter anderem um Uberschneidungsﬂéchen zu markie-
ren, aber gleichzeitig auch zur Verdeutlichung, dass eine dichotome
Aufteilung lediglich in domestizierte Tiere auf der einen Seite und
Wildtiere auf der anderen Seite zu unterkomplex und realitatsfern ist.
Dennoch sehe ich im Hinblick auf Palmers Kategorie der Kontaktzone
folgendes Desiderat:

Obwohl Palmer alle anderen von ihr verwendeten potentiell
strittigen Terminologien definiert, fehlt eine Begriffsbestimmung
der Kontaktzone. Palmer verweist auf Uberlappungen zu Donna
Haraways Begriff natureculture (Palmer 2010, 66, Fuinote 7) und
bezeichnet e.nm. Tiere in der Kontaktzone als weder vollstandig wild
noch domestiziert. Diese Einordnung ist unbefriedigend. Palmers
eigener Auffassung nach fallen auch Wildtiere hiufig nicht in die
Kategorie »vollstandig wild<. Die Abgrenzung von e.nm. Tieren in
der Kontaktzone zu domestizierten Tieren ist in den meisten Fal-
len eindeutig, auch wenn hier ebenso Grenzfille denkbar sind. Die
Abgrenzung von e.nm. Tieren in der Kontaktzone zu Wildtieren ist
dagegen deutlich schwieriger. Es stellt sich die Frage, ab wann sich
ein Wildtier in der Kontaktzone befindet. Befinden sich wildlebende
Tiere in der Kontaktzone, die nur tempordr in menschliche Néhe
geriickt und somit temporar nicht mehr standortbedingt wild sind,
wie Braunbaren, die in ein Siedlungsgebiet wandern, um sich dort
Abfille als Nahrungsquelle zu erschlieflen? Gelten e.nm. Tiere, die

124

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

sich einmal in der Kontaktzone befunden haben, als permanent in
dieser oder konnen sie die Kontaktzone wieder verlassen? Palmers
Verstandnis von domestiziert, in der Kontaktzone und wildlebend ist
ein relationales. Diese Zuschreibungen sind stets im Verhaltnis zum
Menschen zu denken, nicht als ins Wesen der nichtmenschlichen Tiere
festgeschriebene Eigenschaft. Ein >Verlassen-Kénnen< der Kontakt-
zone ist gemaf3 Palmers Verstindnis daher naheliegend. Die soeben
aufgeworfenen Fragen werden von Palmer (noch) nicht beantwortet
— ihr Konzept von Kontaktzone ist (noch) unausgereift und bedarf
der Spezifizierung.

Da fiir das Anliegen dieser Arbeit ein weiteres Verstiandnis
von Kontaktzone als dritte Kategorie zwischen domestizierten und
wildlebenden Tieren ausreicht, arbeite ich mit solch einem Verstand-
nis, wortiber die bendtigte Ausarbeitung und Weiterentwicklung des
Begriffs jedoch nicht in Vergessenheit gerit.

Dieses Unterkapitel gab einen Uberblick iiber einen der beiden
tierethischen Ansatze, der fiir diese Arbeit eine wichtige Rolle spielt.
Palmers Ansatz wird als weitestgehend tiberzeugende Tierethik-Posi-
tion aufgefasst und hier in einer modifizierten Form zugrunde gelegt
(die Modifikation ergibt sich aus Kap. 4.4). Ebenfalls fiir diese Arbeit
zentral ist Nussbaums Fihigkeitenansatz, der auch fiir die NE-Ethik
bedeutend ist (vgl. Kap. 2.4 und 5.3). Dieser wird in seiner tierethi-
schen Ausrichtung im folgenden Abschnitt unter eudaimonistischen
Tierethik-Ansédtzen dargestellt, da Nussbaums Fihigkeitenansatz
eudaimonistisch-inspiriert ist und sich zentral mit Fragen des Guten
Lebens auseinandersetzt, obwohl er dartiber hinaus eine Theorie der
Gerechtigkeit darstellt (vgl. unten).

Eudaimonistischer Ansatz: Tugendethik

Der Begriff Eudaimonie (altgriech. eudaimonia) wird in der Regel
mit Gliick, Gliickseligkeit oder Wohlergehen {iibersetzt, wobei zu
beachten ist, dass der Begriff nicht auf einen momentanen, rein
subjektiven Zustand zu beziehen ist, sondern objektiv betrachtet
auf ein gesamtes Leben. Er spielt vor allem in der antiken Philoso-
phie eine zentrale Rolle. Eudaimonistische Theorien befassen sich
mit der Suche nach einem objektiv (oder zumindest intersubjektiv)
guten, gliickseligen menschlichen Leben (Hiibenthal 2011, 82). In der
Debatte um Nachhaltige Entwicklung ist die Frage zentral, welche
Mengen welcher Bestinde fiir zukiinftige Generationen erhalten

125

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

werden sollen und gleichzeitig, welche heutigen Generationen zuste-
hen sollten, damit von globaler Gerechtigkeit die Rede sein kann
(vgl. Kap. 2). Um Antworten auf diese Frage zu finden, miissen
Komponenten definiert werden, die ein Mensch benétigt, um ein (aus
objektiver Perspektive gesehen) gutes Leben fiithren zu konnen. Somit
spielen eudaimonistische Theorien in der ethischen Untermauerung
Nachhaltiger Entwicklung eine bedeutende Rolle und damit auch fiir
die Inklusion e.nm. Tiere in diese. Eudaimonistische Theorien, die
in der Tierethik von Relevanz sind, sind tugendethische Theorien
sowie der neoaristotelisch inspirierte Ansatz Nussbaums, der jedoch
auch unmittelbar Gerechtigkeitsfragen diskutiert. Beide werden im
Folgenden aufeinander folgend kurz umrissen.

Grundlage der Tugendethik ist die antike Ethik. Als >klassische’
Tugendethik wird die Ethik Aristoteles’ angesehen. Zentral in ihr
ist die Frage nach dem guten (menschlichen) Leben (Hoffe 2006,
215), weshalb sie hiufig als Paradebeispiel einer eudaimonistischen
Ethik angesehen wird. Die Tugendethik unterscheidet sich deutlich
von deontologischen und utilitaristischen Ethiktheorien, indem sie
fiir die moralische Evaluation einer Handlung nicht nach Rechten und
Pflichten der Handelnden oder Konsequenzen der Handlung fragt,
sondern die zugrundeliegende Motivation der Handelnden ins Visier
nimmt (vgl. Borchers 2018, 107). Moralisch richtiges Handeln zeigt
sich im Ausfiihren tugendhafter Handlungen und dem Unterlassen
lasterhafter Handlungen. Der tugendethische Ansatz von Rosalind
Hursthouse (2008; 2011) ist die am intensivsten ausgearbeitete
tierethische Tugendethik. Vor ihr argumentierte bereits Mary Midg-
ley (1998 [1983]) von einem Standpunkt, der sich der Tugendethik
zuordnen lasst, fiir eine Inklusion nichtmenschlicher Tiere in Fragen
der Moral. Midgleys Position blieb dabei in ihren Konsequenzen
jedoch unscharf und vage (Wolf 2012, 65).

Um die Tugendethik als tierethische Theorie argumentativ stark
zumachen, zeigt Hursthouse den grofien Vorteil einer solchen gegen-
iiber utilitaristischen und deontologischen Theorien auf: Anders
als diese benoétigt die Tugendethik das Konzept des moralischen
Selbstwerts nicht. Die Tugendethik orientiert sich stattdessen an
den sogenannten v-rules (virtue and vice-rules). Nach diesen ist
die richtige Handlung die, die ein tugendhafter Charakter in den
gegebenen Umstidnden ausfiihren wiirde, lasterhafte Charakterziige
gilt es zu vermeiden.?® Um zu entscheiden, wem gegentiber solche
Handlungen begangen werden sollen, ist es gemaft Hursthouse

126

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

unnotig, im Voraus eine bestimmte Gruppe festzulegen. Nicht die
Gruppe gehort es zu definieren, sondern die korrekte Anwendung
der v-Regeln. Erkennen wir die grausamen Leiden, die Menschen
nichtmenschlichen Tieren zuftigen, hat dies nach Hursthouse Einfluss
auf unser Verstindnis von Tugend und Laster. Die Begriffe von
Tugenden wie Barmherzigkeit oder Lastern wie Grausamkeit werden
erweitert, so dass nicht nur menschliches Wohlergehen dabei im
Fokus steht, sondern auch das nichtmenschlicher Tiere. Da sich dieses
Verstindnis der Tugend-Begriffe in den Handlungen niederschlagt,
die ein tugendhafter Mensch austibt, wird ein solcher keine grau-
samen Handlungen gegeniiber nichtmenschlichen Tieren begehen,
was nach Hursthouse zu einem anderen Umgang mit nichtmenschli-
chen Tieren fiihrt, als dem gegenwirtig vorherrschenden. Anders als
utilitaristische, mitleidsethische und die prominentesten Tierrechts-
Ansitze, vertritt Hursthouse keine sentientistische Position, sondern
bezeichnet diese als »Tier-Elitismus« (Hursthouse 2008, 125). Sie
legt nicht explizit dar, welche Individuen oder Entitdten sie in ihren
ethischen Ansatz miteinschlief3t, scheint jedoch biozentrischen oder
holistischen Positionen Vorschub leisten zu wollen (ebd., 127, 120;
Hursthouse 2011, 132).97

Eudaimonistisch inspirierter Ansatz: Martha Nussbaums
Erweiterung des Fahigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere

Nussbaum hat in ihrem 2006 erschienenen Werk Frontiers of Justice:
Disability, Nationality, Species Membership (deutsch 2010) ihren
viel diskutierten Fahigkeitenansatz (FA) auf nichtmenschliche Tiere
erweitert. Fiir die Entwicklung einer tierethischen Theorie Nachhal-

9 Wie moralische Dilemmata aus tugendethischer Perspektive zu 16sen sein kénn-
ten, darauf gibt Hursthouse keine Antwort. Sie stellt lediglich dar, dass in solch einem
Dilemma auch eine tugendhafte Person lasterhaft handeln kann, ohne damit moralisch
falsch zu handeln (Hursthouse 2011, 127).

97 Dem Vorwurf, die Tugendethik sei per se anthropozentrisch, da in ihr menschliches
Gedeihen, das gute menschliche Leben bzw. menschliche Tugenden verhandelt werden,
entgegnet Hursthouse, dass es nicht an sich anthropozentrisch oder sogar egoistisch
sein muss, wenn ein gutes menschliches Leben das leitende Ziel einer Ethik ist. Es
weist dazu an, dariiber nachzudenken, wie ich mein Leben gut leben kann, so wie jedes
andere dazu fahige Individuum das auch tut bzw. tun sollte. »Dies stellt nicht das Leben
von Menschen tiber das Leben anderer Tiere oder bringt mich dazu, ein menschliches
Leben zu wiahlen, weil es wertvoller ist. Ich habe keine Wahl. Da ich ein Mensch bin,
gibt es keine andere Art von Leben, das ich leben konnte.« (Hursthouse 2008, 129).

127

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

tiger Entwicklung, wie sie hier entwickelt werden soll, ist dies von
grofer Relevanz. Zum einen haben bereits Ott und Doring (2011),
deren Mehr-Ebenen-Modell hier als Grundlage dient, gezeigt, dass
und inwiefern Nussbaums FA als ethische Grundlage fiir NE {iber-
aus geeignet ist (vgl. Kap. 2.4; vgl. dazu auch Schultz et al. 2013;
Voget-Kleschin 2013). Zum anderen wird die Uberzeugungskraft
von Nussbaums Ansatz fiir eine tierethische NE-Theorie in Kap. 5.3
untermauert werden.

Der FA wurde in den 1980er Jahren von Nussbaum und Amartya
Sen entwickelt und wird international sehr breit in philosophischen,
okonomischen und politischen Diskussionen verhandelt. Er stellt ein
Konzept dar, um individuelles, aber auch gesellschaftliches Wohler-
gehen zu messen, wobei die Frage zentral ist, was Menschen fiir ein
gutes, gelingendes Leben bendtigen. Dabei geht es nur in indirekter
Weise um materielle Dinge und Ressourcen, insofern diese Grundla-
gen fiir die Erfiillung von Befiahigungen sind, welche im Fokus des
FAs stehen. Da der Ansatz Ungleichheiten in und zwischen Gesell-
schaften behandelt, wird er in der Politischen Philosophie intensiv
als Gerechtigkeitstheorie diskutiert. Dabei stellt der FA geméf3 Nuss-
baum (2010, 218) keine umfassende moralische Lehre dar, sondern
eine politische Theorie elementarer Anspriiche, jedoch auch keine
umfassende politische Theorie. Er fiihrt die notwendigen Bedingun-
gen fiir eine annahrend gerechte Gesellschaft auf. Die hier getatigte
Einordnung Nussbaums unter eudaimonistische Theorien beruht auf
ihrer intensiven Bearbeitung der Frage nach gutem Leben. Dabei
muss beachtet werden, dass die neoaristotelisch inspirierte Nussbaum
dies im Rahmen der Ausarbeitung einer Gerechtigkeitstheorie tut,
wodurch der enge Zusammenhang von Fragen nach Gerechtigkeit und
nach >dem Guten< bzw. gutem Leben deutlich wird (vgl. Kap. 5.3).

Der FA selbst ist komplex, ebenso ist es die kontroverse Debatte,
die sowohl wohlwollend als auch ablehnend tiber ihn geftihrt wird. An
dieser Stelle wird ausschlief}lich Nussbaums Interpretation des FAs
behandelt und innerhalb dieser nur die Erweiterung auf nichtmensch-
liche Tiere mit ihren Implikationen.98

Im FA stehen menschliche, und - seit Nussbaums Erweiterung
— auch tierliche Fihigkeiten im Mittelpunkt. Fahigkeit bezieht sich

98 Fiir die Anwendung des FAs auf Menschen vgl. zum Beispiel Nussbaum 2000 und
fiir die Argumente Nussbaums, weshalb der FA anderen Ansitzen iiberlegen sei vgl.
Nussbaum 2010, 386-399.

128

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

dabei auf die Moglichkeit, in einer bestimmten Art und Weise titig zu
werden. Aus den Fahigkeiten ergeben sich (unter Einbezug personli-
cher Umstédnde und verfiigbarer Ressourcen) tatsachlich ausgefiihrte
Tatigkeiten. Da der FA ein pluralistischer, liberaler Ansatz ist, stehen
nicht die ausgefiihrten Tatigkeiten im Fokus, sondern die theoreti-
sche Befahigung sie auszufiihren (Nussbaum 2000, 87). Fahigkei-
ten stellen geméfl Nussbaum eine geeignetere Grundlage fiir den
Umgang mit Gerechtigkeitsfragen dar als beispielsweise Metriken
wie Wohlstand, Nutzen oder Ressourcenverteilung. Gerechtigkeit
wird daran gemessen, ob ein Staatin der Lage ist, seinen Biirger_innen
die Ausiibung zentraler Fihigkeiten zu gewdhrleisten »und zwar
entsprechend [...] einem bestimmten Schwellenwert« (Nussbaum
2010, 386).

Nussbaum (2000, 84) unterscheidet drei verschiedene Formen
von Fahigkeiten: 1. Grundlegende Fahigkeiten (basic capabilites), die
fiir die Entwicklung anspruchsvollerer Fahigkeiten von Noten sind,
2. Innere Fahigkeiten (internal capabilites), die ein Individuum dazu
befdhigen, verschiedene Tatigkeiten auszuiiben, wie beispielsweise
die Fahigkeit zur politischen Partizipation, und 3. Kombinierte Fahig-
keiten (combined capabilites), unter denen Nussbaum die Kombina-
tion innerer Fahigkeiten mit externen Bedingungen versteht, was
notwendig ist, um bestimmte Tatigkeiten ausiiben zu konnen. So
benotigt es fiir politische Partizipation nicht lediglich die innere Fahig-
keit, sondern entsprechende soziale und politische Bedingungen.

Die Fihigkeiten, die Nussbaum als fiir ein gutes Leben zentral
ansieht, hat sie in ihrer sogenannten Fahigkeiten-Liste zusammen-
gefasst (vgl. weiter unten in diesem Abschnitt). Dieser Liste liegt
die Idee der Menschenwiirde zugrunde. Fiir jede Fahigkeit der Liste
lasst sich nach Nussbaum zeigen, dass ein Leben, in dem sie nicht
ausgefiihrt werden kann, kein wiirdevolles Leben ist. Es gilt, fiir jede
Fahigkeit einen minimalen Schwellenwert festzulegen, unter dem die
Fahigkeit als nicht ausfithrbar angesehen wird. Wie im Rahmen einer
gerechten Verteilung mit Ungleichheiten {iber diesem Schwellenwert
umzugehen ist, darliber sagt Nussbaums FA nichts aus. Er stellt ent-
sprechend gemafs Nussbaum keine umfangliche Gerechtigkeitstheo-
rie dar, auch wenn sie in Gerechtigkeit eines der intrinsischen Ziele
des FAs sieht. Zum Gerechtigkeitsverstandnis des FA gehort, dass
die Zerstérung von als wertvoll erachtetem natiirlichem Vermogen
verhindert werden soll. Da auch nichtmenschliche Tiere natiirliches
Vermogen aufweisen, welches laut Nussbaum wertvoll ist, bezieht sie

129

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

diesen Aspekt ebenso auf nichtmenschliche Tiere und inkludiert sie
in die Sphdre der Gerechtigkeit (vgl. dazu Kap. 5.1): »Wenn Menschen
Tieren durch ihr Handeln eine wiirdevolle Existenz versagen, scheint
es sich dabei eindeutig um eine Frage der Gerechtigkeit zu handeln«
(Nussbaum 2010, 444). Die Fahigkeiten der Liste entsprechen nach
Nussbaum allesamt kombinierten Fahigkeiten.

Ein weiterer zentraler Punkt in Nussbaums Erweiterung ist die
These, dass auch nichtmenschliche Tiere tiber eine Wiirde verfiigen.
Die grundlegende moralische Intuition des FAs betrifft nach Nuss-
baum die Wiirde einer Lebensform, die charakterisiert ist durch
Fahigkeiten und Bediirfnisse (ebd., 471). Ein Ziel des erweiterten FAs
lautet, dass alle Lebewesen als das, was sie sind, gedeihen konnen
sollen. Anders ausgedriickt: Im FA kommt »die ethische Uberzeugung
zu tragen, daf8 die Lebensfunktionen nicht behindert und die Wiirde
lebender Organismen nicht verletzt werden sollte« (ebd., 473). Dabei
geht Nussbaum von einer speziesspezifischen Wiirde aus, weshalb sie
die Wiirde anderer Tiere nicht mit Menschenwiirde gleichsetzt. Der
tierlichen Wiirde kommt auch fiir die Verwirklichung des Ziels, das
Zusammenleben von Mensch und nichtmenschlichem Tier auf poli-
tischer Ebene zu regeln, eine bedeutende Rolle zu: »Keinem empfin-
denden Lebewesen soll die Chance auf ein gedeihliches Leben versagt
werden, auf ein Leben also, das der seiner Spezies entsprechenden
Wiirde gemaf ist« (ebd., 477). Eine genauere Bestimmung oder Defi-
nition des Begriffs der speziesspezifischen Wiirde fehlt (vgl. unten).
Die einzigen Grundlagen, die Nussbaum als Herleitung fiir tierliche
Wiirde nennt, sind zum einen die Charakterisierung der Wiirde einer
Lebensform durch ihre Fahigkeiten und ihre Bediirfnisse (Nussbaum
2010, 471) sowie zum anderen ein aristotelisches Verstindnis vom
Wunderbaren und Bestaunenswerten, das all den komplexen Formen
des Lebens” zugrunde liegt (ebd., 472).

Nussbaum bezieht ihren Ansatz nicht auf alle nichtmenschlichen
Tiere, sondern nur auf die empfindungsfihigen. Empfindungsfihigkeit
zieht sie als Schwellenkriterium dafiir heran, um zur Gemeinschaft

9 In Beyond »Compassion and Humanity«. Justice for Nonhuman Animals, einem
Beitrag, der einer kiirzeren Variante ihrer Ausarbeitung zur Erweiterung des FA auf
enm. Tiere aus Die Grenzen der Gerechtigkeit entspricht, spricht Nussbaum an dieser
Stelle noch ausschlielich von allen komplexen Formen tierlichen Lebens (Nussbaum
2004, 306). In Die Grenzen der Gerechtigkeit dehnt sie dies auf alle Lebensformen
aus, da sie sich gemaf3 einer Funote eine Erweiterung des FAs sogar auf Pflanzen
offenlassen mochte (Nussbaum 2010, 472, FuRnote 24).

130

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

der Individuen mit Gerechtigkeits-Anspriichen zu gehéren.loo Ent-
sprechend einem Verstindnis gemafl dem — begrifflich in meiner
Arbeit eingefiihrten — kontextuellen Sentientismus (vgl. Kap. 4.1),
ist die Empfindungsfahigkeit jedoch fiir Nussbaum nicht das einzige
relevante Kriterium:

»Empfindungsfihigkeit ist nicht der einzige fiir die elementare Gerechtig-
keit relevante Faktor, aber es scheint doch plausibel, ihren Besitz fiir eine
Minimalbedingung der Zugehdorigkeit zur Gemeinschaft jener Wesen zu
halten, die iiberhaupt gerechtigkeitsbasierte Anspriiche haben konnen.«
(Nussbaum 2010, 490)

Aus diesen gerechtigkeitsbasierten Anspriichen ergibt sich fiir Nuss-
baum das politische Ziel, dass keinem empfindenden Individuum
ein seiner Wiirde gemaf3es gedeihliches Leben versagt werden soll.
Dartiber hinaus sollen zudem alle empfindenden Individuen positive
Gelegenheiten haben, ein gedeihliches Leben zu fiihren, welche es
nach Moglichkeit zu fordern gilt.

Fiir Nussbaum ist die Frage, wie ein tierliches Leben beschaffen
sein muss, damit es (noch) als gedeihlich gelten kann, eine speziesspe-
zifische, das heift die Antwort fallt von Art zu Art verschieden aus.
Daher betont Nussbaum, dass ihr Ansatz zwar ein individualistischer
ist, jedoch nicht dem moralischen Individualismus des Utilitarismus
entspricht. Im FA stehen Individuen und ihre Bedtirfnisse im Fokus,
die Artzugehorigkeit spielt dennoch eine Rolle. Nussbaums Fahigkei-
ten-Liste fiir e.nm. Tiere ist trotzdem eine allgemeine Liste fiir alle
e.nm. Tiere und nicht nach Spezies aufgeschliisselt. In dieser listet
sie die Fahigkeiten auf, die fiir jedes empfindende Individuum fiir
ein gedeihliches Leben von Bedeutung sind. Dabei orientiert sich
Nussbaum an den Fihigkeiten, die sie in Bezug auf Menschen als
grundlegend empfindet und somit an der Fihigkeiten-Liste, die sie
flir Menschen entworfen hat. Nussbaum betont, dass die Liste offen
und erweiterbar ist. Sie stellt allgemein gehaltene Prinzipien dar, die

100 Nicht-empfindungsfihige Tiere haben nach Nussbaum keine Gerechtigkeitsan-
spriiche, der Umgang mit ihnen sollte aber dennoch rechtlich restriktiv geregelt
werden. So fordert Nussbaum zum Beispiel das unnétige Toten von Schmetterlingen
in Schulprojekten zu verbieten (Nussbaum 2010, 529). Nussbaum geht davon aus,
dass Insekten nicht oder nur minimal empfindungsfahig sind (ebd.). Ob dies empi-
risch richtig oder falsch ist, ist strittig, intensivere Forschungsarbeiten sowohl aus
empirischer als auch aus ethischer Sicht stehen noch aus (vgl. aber die Beitrdge der
Ausgabe 29/2020 des Online-Journals Animal Sentience; Quelle in Fufinote 67).
Ausfiihrungen zu den Fihigkeiten von Insekten finden sich bei Somme 2005.

131

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

zur Orientierung im Hinblick auf rechtliche Fragen im Umgang mit
e.nm. Tieren dienen sollen. Die iibergeordneten Kategorien dieser
Liste sollen dabei als Anleitung dienen, »auch wenn die konkreteren
Spezifikationen jeder Fahigkeit letztendlich zu verschiedenen Listen
[fiir verschiedene Arten, LB] fithren wiirde« (Nussbaum 2010, 529).

Die Liste wird im Folgenden Nussbaum entsprechend mit

Blick auf die Fragestellung paraphrasiert (vgl. ebd., 529-538).
Im Anschluss daran werden einige Annahmen Nussbaums kri-
tisch reflektiert.

1.

132

Leben. Alle e.nm. Tiere haben einen Anspruch weiterzuleben,
solange ihr Tod nicht der Erlosung von Schmerzen dient. Daraus
folgt der Anspruch, nicht zum Zweck sportlicher Betitigung,
fiir Luxusgiiter oder auf grausame Weise in der Tiernutzungs-
industrie getotet zu werden. Ein kluger, respektvoller Paterna-
lismus spricht jedoch fiir die Euthanasie bei e.nm. Tieren mit
nicht behandelbaren starken Schmerzen. Fille der schmerzlosen
Totung zu Erndhrungszwecken oder der Populationskontrolle
sind dagegen duflerst schwierig. Hier sollte zunédchst ein Verbot
aller Formen der Tierquilerei angestrebt werden, um von die-
sem aus auf einen weiteren Konsens hinzuarbeiten. Anstelle
eines langsamen Todes durch Verhungern kann die schmerzlose
Jagd zur Populationskontrolle vorzuziehen sein. Die schmerz-
lose Totung eines nichtmenschlichen Tiers in der »Bliite seines
Lebens« stellt aber stets eine Schadigung dar, weshalb Alter-
nativen zur Totung — wie die Sterilisierung — immer vorzuzie-
hen sind.

Kérperliche Gesundheit. Der Anspruch auf ein gesundes Leben
gehort zu den wesentlichen Anspriichen e.nm. Tiere. Bei den-
jenigen in direkter menschlicher Kontrolle folgen daraus ein-
deutige politische und rechtliche Mafinahmen wie das Verbot
qualerischer Praktiken, wie sie hdufig in der Landwirtschaft, der
Pelzzucht, in Zoos, Zoogeschiften oder Zirkussen ausgefiihrt
werden, und das Gebot fiir angemessene Erndhrung und Auslauf
zu sorgen. Da den Menschen, in deren Obhut sich die nicht-
menschlichen Tiere befinden, eine Art Vormundschaft zukommt,
sollten sich Gesetze an der Verantwortung von Eltern ihren
Kindern gegeniiber orientieren.

Koérperliche Integritit. E.nm. Tiere haben einen Anspruch darauf,
in ihrer korperlichen Integritat nicht durch Gewaltanwendung,
Missbrauch oder andere Schiadigungsformen verletzt zu werden,

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

unabhéngig davon, ob diese Behandlung schmerzvoll ist oder
nicht. Beim Menschen fillt unter diese Fahigkeit auch die Gele-
genheit zur Fortpflanzung und sexuellen Befriedigung. Diese
sind unter ansonsten gleichen Umstanden auch bei e.nm. Tieren
zu schiitzen. Die Kastration aggressiver mannlicher Individuen
ist bei e.nm. Tieren allerdings akzeptabel, wohingegen sie beim
Menschen unangemessen ist. Ebenso sind Sterilisierungen oder
Kastrationen nichtmenschlicher Tieren akzeptabel, die das Leben
der Betroffenen nicht zu stark beeinflussen, anderen Individuen
der gleichen Spezies aber zukiinftig ein besseres Leben ermogli-
chen, da Ressourcenknappheit oder Uberbevtilkerung verhindert
werden. Das gilt nicht als blofle Instrumentalisierung, da es
mit einem wiirdevollen Leben dieser nichtmenschlichen Tiere
vereinbar ist.

4. Sinne, Vorstellungskraft und Denken. Enm. Tiere sollen die
Moglichkeit zur freien Bewegung in Umgebungen, die ihre
Sinne ansprechen, bekommen sowie den Zugang zu Quellen
der Lust. Auch gilt es, e.nm. Tieren Entscheidungsmoglichkeiten
zu gewahrleisten. Wildlebende Tiere haben Anspruch auf eine
Umwelt, in der sie typischerweise gedeihen, weshalb der Schutz
dieser Fahigkeit den Schutz ihres Lebensraums erfordert.

5. Gefiihle. Enm. Tiere empfinden viele Gefiihle, wie beispielsweise
Angst, Wut, Verdargerung, Trauer, Dankbarkeit, Neid, Freude. Sie
haben den Anspruch auf ein Leben, welches es ihnen ermoglicht,
soziale Bindungen einzugehen und nicht in erzwungener Isola-
tion leben zu miissen.

6.  Praktische Vernunft. Hier gibt es fiir e.nm. Tiere keine genaue
Entsprechung des Anspruchs, der fiir Menschen zentral ist und
die anderen Anspriiche priagt und sie auf typische Weise mensch-
lich werden ldsst. Es muss in jedem Einzelfall gefragt werden,
in welchem Mafl das e.nm. Tier in der Lage ist, sich Ziele zu
setzen und sein Leben zu planen. Wenn diese Fahigkeit vorliegt,
sollte sie mit Mafinahmen, die denen der vierten Fahigkeit
entsprechen, gefordert werden.

7. Zugehorigkeit. Enm. Tiere haben einen Anspruch darauf, die fiir
sie charakteristischen Bindungen und Beziehungen eingehen zu
konnen. Aufierdem haben sie beziiglich potentiell bestehender
Beziehungen zu Menschen den Anspruch auf lohnende und
reziproke Beziehungen. Sie sollen von einer globalen politischen
Kultur respektiert und als Wesen mit Wiirde behandelt werden.

133

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10.

134

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Es stellt sich die Frage, wie sich der FA zu schadigendem Ver-
halten innerhalb einer Spezies (die zu unterscheiden ist, von
einer Schadigung durch ein Individuum einer anderen Spezies)
verhalt, da er nicht jede Weise der Zugehorigkeit schiitzt. Men-
schen sind hier sowohl im Fall von sogenannten Haustieren als
auch von wildlebenden Tieren dazu verpflichtet, Vorfille wie das
Angreifen eines Jungtieres durch seine Eltern oder eine schlechte
Behandlung alter Individuen zu verhindern. Im Hinblick auf
bestehende Hierarchien in Tierpopulationen, die einige Indivi-
duen besserstellt als andere, konnen Menschen jedoch nicht
eingreifen ohne die Lebensckonomie der betroffenen Spezies
stark zu schadigen. Daraus folgt, dass nur die schlimmsten Scha-
digungen der schwachen Mitglieder einer Spezies verhindert
werden miissen, weniger schlimme Schadigungen konnen tole-
riert werden. Die Fahigkeit eines Individuums, anderen Schaden
zufiigt, zahlt jedoch nicht zu den zentralen Fahigkeiten e.nm.
Tiere und sollte nicht geschiitzt werden.

Andere Spezies. Wie Menschen haben auch e.nm. Tiere einen
Anspruch darauf, in Beziehung zu anderen Spezies und dem Rest
der Natur zu leben. Diese Fahigkeit erfordert die allmahliche
Verwirklichung einer interdependenten Welt, in der alle Spe-
zies kooperative und wechselseitig unterstiitzende Beziehungen
unterhalten. Da die Natur diesem Ideal nicht entspricht, ist eine
allmahliche Ersetzung des Nattirlichen durch das Gerechte notig.
Spiel. Enm. Tiere miissen {iber geniigend Bewegungsfreiraum,
Licht und eine sinnlich stimulierende Umwelt verfiigen und im
Kontakt zu anderen Individuen ihrer Spezies stehen, damit diese
Fihigkeit wahrgenommen werden kann.

Kontrolleiiber die eigene Umwelt. Hier werden eine politische und
eine materielle Dimension unterschieden. Die politische Dimen-
sion bedeutet im Hinblick auf e.nm. Tiere, dass sie Teil einer
politischen Konzeption sein sollen, durch die ihnen Achtung und
Gerechtigkeit versichert wird. Diese Konzeption soll ihnen ihre
Anspriiche zusichern, selbst wenn sie diese, wie Kinder, nicht
selbst einfordern konnen. Menschliche Vormunde sollen die
Anspriiche gegebenenfalls vor Gericht einfordern konnen. Der
materiellen Dimension entspricht, quasi analog zum Schutz von
Eigentums- und Arbeitnehmer_innenrechten der Menschen, die
Achtung vor der Unversehrtheit ihres Lebensraums und beziig-

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

lich sogenannter Nutztiere das Recht auf »Arbeitsbedingungenc,
die mit ihrer Wiirde vereinbar sind.

Zentrale Kritikpunkte an Nussbaums Erweiterung

Die Fahigkeiten-Liste fiir e.nm. Tiere ist fiir die Tierethik und Human-
Animal Studies ein bedeutender Zugewinn, da Nussbaum damit zum
einen ein Novum ausgearbeitet hat und zum anderen aufzeigt, dass
Gerechtigkeitstheorien e.nm. Tiere miteinschlieffen sollten. Einige
der in der Liste impliziten Annahmen sind jedoch problematisch. Die
zentralsten davon werde ich im Folgenden aufgreifen.

Nussbaum baut die Inklusion e.nm. Tiere in ihren FA zu weiten
Teilen darauf auf, dass diese eine speziesspezifische Wiirde besitzen,
welche es zu achten gilt. Trotz dieser zentralen Bedeutung ist der
Wiirdebegriff bei Nussbaum nicht ausreichend inhaltlich bestimmt.
Die einzigen Grundlagen, die Nussbaum als Herleitung fiir tierliche
Wiirde nennt, sind zum einen die Charakterisierung der Wiirde einer
Lebensform durch ihre Fahigkeiten und ihre Bedtirfnisse (Nussbaum
2010, 471) sowie zum anderen ein aristotelisches Verstindnis vom
Wunderbaren und Bestaunenswerten, das all den komplexen Formen
des Lebens zugrunde liegt (ebd., 472). Die erste Grundlage ist dabei
nicht besonders weitreichend, da sie ohne eine weitere Argumentati-
onslinie zirkular ist. Nussbaum argumentiert dabei, dass der Grund,
weshalb die Fahigkeiten e.nm. Tiere moralisch und in Gerechtigkeits-
fragen relevant sind, ihre Wiirde ist, die wiederum auf den Fahigkeiten
e.nm. Tiere aufbaut.10!

Auch die zweite Grundlage ist kritisch zu betrachten. Zum einen
ist der Verweis auf Aristoteles nicht zielfithrend, da dieser mit dem
Verweis auf das Wunderbare und Bestaunenswerte des komplexen
Lebens lediglich darauf hinweisen wollte, dass nichtmenschliche Tiere
interessante Studienobjekte sind, nicht, dass sie Subjekte der Moral
sind, die in den Bereich der Gerechtigkeit fallen (Ilea 2008, 549).
Zum anderen ist damit die von Nussbaum angestrebte Eingrenzung
auf empfindungsfihige Tiere nicht zu begriinden, da es oftmals nicht-

101 Im englischen Originaltext spricht Nussbaum an dieser Stelle von den abilites
einer Lebensform, die gemeinsam mit den Bediirfnissen eine Grundlage fiir Wiirde
darstellen soll. Sie grenzt diese damit sprachlich von capabilites ab. Die Bedeutungs-
differenz von abilites und capabilites ist jedoch nicht ausreichend genug, um die
Zirkularitdt des Arguments zu umgehen.

135

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

empfindungsfahige Lebewesen wie Mammutbdume oder Nautilitdae
(Perlboote) sind, die Staunen und Bewunderung hervorrufen, nicht
jedoch empfindungsfihige Tiere wie Ratten oder Mause: »If awe and
wonder lie at the heart of her [Nussbaums, LB] theory, it is not clear
why the beings that do not inspire much awe and wonder should
be covered by the theory while the awe inspiring ones should not.«
(ebd., 549) Das Wunderbare und Bestaunenswerte eines Individuums
begriindet zudem lediglich eine kontingente, verdnderliche Wiirde,
keine inhdrente Wiirde (Vgl. Schafer-Bossert/Bossert 2012, 212; von
der Pfordten 2003, 105-107), wie Nussbaum sie fiir e.nm. Tiere
begriinden mochte.

In Nussbaums Beitrag Beyond »Compassion and Humanity«
(2004) findet sich tiber die Grundlage des »Wunderbaren und Bestau-
nenswerten von komplexem Leben« hinaus eine Stelle, die vermuten
lasst, dass Nussbaum — wie etliche andere Autor_innen — Wiirde
mit intrinsischem Wert (verstanden als Selbstwert) gleichsetzt (vgl.
Schifer-Bossert/Bossert 2012). So schreibt sie dort: »More generally,
he [Immanuel Kant, LB] cannot see that such a being can have dignity,
an intrinsic worth«(Nussbaum 2004, 300).102 Auf solch eine Gleich-
setzung findet sich in Die Grenzen der Gerechtigkeit kein Verweis.!03
Eine Begriffsbestimmung von Nussbaums Begriff tierlicher Wiirde,
die den eben genannten Kritikpunkten gerecht wird, steht jedoch
noch aus.

Eine weitere wichtige Angriffsfliche bieten die Ausfithrungen
zu Fahigkeit 8 (andere Spezies). Nussbaums Forderung nach einer all-
mahlichen Ersetzung des Natiirlichen durch das Gerechte (Nussbaum
2010, 538) stellt eine Art Fehlschluss dar. Statt wie im naturalisti-
schen Fehlschluss davon auszugehen, dass das, was natiirlicherweise
auftritt, auch auftreten soll, impliziert Nussbaum damit, dass das,
was in der Natur geschieht, ungerecht ist und nicht geschehen soll.
Was in der Natur stattfindet, solle gemafs Nussbaums Aussage von
moralischen Akteur_innen als verwerflich angesehen werden und

102 Die in der Literatur vorherrschende Verwendung des Begriffes >intrinsischer
Wertcist uneinheitlich. Nussbaum verwendet den Begriff im Sinne des hier verwende-
ten Begriffs Selbstwert, demgemaf ein Individuum einen Wert an sich hat, vollkom-
men unabhangig von dem Nutzen fiir andere und den Beziehungen zu anderen.

103 Nussbaum weist lediglich darauf hin, dass ihr Wiirdebegriff ein aristotelischer
sei, kein kantischer. Letzteres scheint selbsterklarend, da sich aus Kants Wiirdebegriff
schwer ein Begriff der Tierwiirde ableiten liele, da Kant den Wiirdebegriff auf
vernunftbegabte Wesen bezieht.

136

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

dort, wo es moglich ist, Gerechtigkeit in die Natur gebracht werden.
In Anlehnung an den naturalistischen Fehlschluss konnte dieser
Fehlschluss als >kulturalistischer Fehlschluss<bezeichnet werden. Auch
wenn es begriifienswert ist, dass Nussbaum sich damit gegen die
Verfestigung einer biologistischen Weltanschauung stellt und auch
ein romantisiertes und romantisierendes Natur-Bild ablehnt, bediirfte
diese Aussage einer stirkeren Fundierung und wirkt durchaus ein
wenig unreflektiert. Z&hlt man wildlebende Tiere ausschlieflich zur
Natur,194 miisste nach dieser Aussage alles, was sie tun, als moralisch
schlecht bewertet werden. Dies trifft auf zwei Ebenen nicht zu: Erstens
sind e.nm. Tiere keine moral agents (vgl. unten), so dass die Art und
Weise, wie sie mit anderen nichtmenschlichen Tieren umgehen, nicht
als moralisch verwerflich angesehen werden kann.

Zweitens ist Nussbaum der Auffassung, dass alles Natiirliche
durch das Gerechte ersetzt werden solle. Diese Pauschalisierung
ist unpassend. Selbst wenn man iiberzeugende Argumente finden
wiirde, weshalb das Tun e.nm. Tiere als moralisch oder unmoralisch
zu bewerten wire, so gidbe es mindestens genauso viele Taten,
die als moralisch gut bewertet werden wiirden, wie Taten, die als
unmoralisch angesehen werden wiirden. So wurden beispielsweise
Fille beobachtet, in denen Elefanten mit ihren Riisseln gefangene
Antilopen aus ihren Kéfigen befreiten (Bekoff/Pierce 2009, ix) und in
denen weibliche Fruchtfledermause bei nicht verwandten Artgenos-
sinnen Geburtshilfe leisten (ebd., ix). Es wurde ferner gezeigt, dass
Elefanten-Matriarchinnen grofie Verantwortung fiir ihre Herde iiber-
nehmen und Elefanten intensive Trauer fiir ihre Herden-Mitglieder
zu empfinden scheinen (Bradshaw 2009, 11-12), um nur wenige von
zahlreichen Beispielen zu nennen, in denen e.nm. Tiere Dinge tun, die

104 Dies ist (auch im umwelt- und tierethischen Diskurs) hdufig auf eine zu undif-
ferenzierte Weise der Fall. Speziell bei domestizierten Tieren stellt sich die Frage,
wie >natiirlich< diese sind und wieviel kulturelle Uberformung in ihnen steckt. Dies
kann aber auch bei wildlebenden Tieren gefragt werden, beispielsweise wenn diese
zu Artenschutzzwecken >gechipt< oder >getrackt< werden (vgl. fiir solch ein Projekt
https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora/, zuletzt gepriift am
01.03.2022). Das sind sehr komplexe Fragen, die auch damit zusammenhangen,
woran >Natiirlichkeit« gemessen wird (vgl. die Diskussion um sogenannte Biofakte
bei Karafyllis 2006). Antworten auf diese Fragen konnen und miissen an dieser
Stelle nicht gegeben werden, Zuschreibungen an e.nm. Tiere als >reine« Natur bei
gleichzeitiger Abgrenzung des Menschen von derselben werden jedoch abgelehnt. Vgl.
auch Kap. 4.4.

137

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tohoravoyages.ac.nz/tracks-of-the-tohora

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

in der Regel als normativ gut bewertet werden (fiir weitere vgl. auch
Nagy/Marinova 2019, 304-306).

Hierbei lasst Nussbaum zusatzlich aufier Acht, dass es neben
der unangemessenen romantisierenden Natur-Verherrlichung auch
zahlreiche andere Griinde gibt, mit denen man gegen eine kulturelle,
menschliche Uberformung von Natur argumentieren kann. Ein sol-
cher Grund kann zum Beispiel die Verpflichtung sein, zukiinftigen
Generationen von Menschen und e.nm. Tieren neben kulturellem
Erbe auch ein Teil >Wildnis< zu hinterlassen, die von Menschen so
wenig wie moglich beeinflusst ist, auch wenn in ihr Dinge ihren Lauf
nehmen, die fiir empfindungsfahige Individuen Leid generieren.

Wenig durchdacht wirkt auflerdem Nussbaums ebenfalls bei
Fahigkeit 8 gewtlinschte Verwirklichung einer interdependenten Welt,
»in der alle Spezies kooperative und wechselseitig unterstiitzende
Beziehungen unterhalten« (Nussbaum 2010, 538). Diese Forderung
impliziert stark kontraintuitive Konsequenzen. Individuen karnivorer
Arten konnen mit Individuen der Spezies, die ihre Beute ausmachen,
keine wechselseitig unterstiitzende Beziehung eingehen. Wiirde man
darauf tatsdchlich hinarbeiten wollen, waren Eingriffe notig wie das
gezielte Ausrotten karnivorer Arten, ziichterische (oder genetische)
Eingriffe, um aus Karnivoren Herbivore zu machen oder die Fiitte-
rung karnivorer Arten mit Fleischersatzprodukten und gleichzeitige
Abschottung von ihrer Beute (Vgl. Bossert 2015a, 62). Derartige
Eingriffe wiren politisch wie zoologisch sehr schwer umsetzbar. Die
Hinweise sollen hier lediglich verdeutlichen, welche Konsequenzen
die Forderung Nussbaums mit sich bringen wiirde. Eingriffe wie
diese wiren auch nach Nussbaums eigenem Ansatz nicht erwiinscht.
Sie widersprichen einem Gedeihen-Konnen karnivorer Individuen,
worauf diese nach Nussbaum einen Anspruch haben, auch wenn ihre
Pradator-Fahigkeit nicht zu den Fahigkeiten zdhlen sollte, die es zu
fordern gilt. Entsprechend bedarf auch die Forderung Nussbaums
nach einer solchen interdependenten Welt einer besseren Fundierung.

In Bezug auf Pradatoren finden sich einige fragwiirdige Annah-
men in Nussbaums Argumentation. So geht sie erstens davon aus,
dass das Toten eines >Beutetiers< durch einen Pradator eine falsche
Handlung darstellt, da der FA wie der Utilitarismus an der Konse-
quenz einer Handlung interessiert ist, nicht daran, wer sie ausfiihrt
(Nussbaum 2010, 512). Zwar gesteht sie selbst ein, dass das Toten
einer Gazelle durch einen Tiger anders zu bewerten ist als durch
eine_n menschliche_n Jager_in, dennoch sollte die Gazelle, wenn

138

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

irgendwie moglich, vor dem Tod bewahrt werden. Da Nussbaums FA
durch seine pluralistische Ausrichtung jedoch Spielraum fiir Kontext-
sensibilitdt lasst, sollte Nussbaum dieser auch in ihrer Perspektive auf
Pradation mehr Gewicht verleihen.

Zweitens wirkt Nussbaums Annahme befremdlich, dass Prada-
toren wie Tiger unverniinftig sind, wenn sie den Tod einer Gazelle
anstreben und dass eine politische Konzeption wie der FA anstreben
sollte, die Tiger von einem »Gesinnungswandel« (ebd., 525) zu iiber-
zeugen.!9 Sich selbst (und gegebenenfalls den eigenen Nachwuchs)
auf die einzige einem mogliche Weise ernahren zu wollen, kann
nicht als unverntinftig bezeichnet werden. Carnivore Tiere wie Feliden
oder Krokodile konnen sich auf keine andere Weise ernahren und
wiirden verhungern, wenn sie stets davon abgehalten werden wiirden,
>Beutetiere< zu toten und zu essen. Aber auch viele Omnivore sind
auftierliche Proteine angewiesen um schwierige Lebensbedingungen,
wie harte Winter, zu tiberleben (so beispielsweise Grizzlybaren-Miit-
ter mit ihren Jungtieren, vgl. Wilson/Marks 2013). Der Wunsch,
Pradatoren wie Tiger einem »Gesinnungswandel« zu unterziehen,
fiihrt abermals zu den duflerst kontraintuitiven und auch moralisch
nicht erstrebenswerten Konsequenzen, Tiger und andere Pradatoren
durch genetische oder ziichterische Manipulationen zu Herbivoren
umzuformen oder ihre Verdauungssysteme an kiinstlich generiertes
Fleisch anzupassen, welches dann erzeugt und an die Priddatoren
verteilt werden miisste, die gleichzeitig in Isolation von ihnen als
Beute dienenden Tierarten leben miissten. Dies ist abermals nicht mit
dem Gedeihen-Konnen von Individuen, die auf andere Individuen zur
Ernahrung angewiesen sind, vereinbar.

Drittens ist es aus tierethischer Perspektive nicht iiberzeugend,
dass zwar Pradation unterbunden werden soll, wissenschaftliche Tier-
versuche dagegen moralisch zuldssig sind. In Bezug auf Tierversuche
argumentiert Nussbaum, dass wir zugestehen sollten, »daf$ es in
der Beziehung zwischen Menschen und Tieren immer einen Rest an

105 »Die Natur ist nicht gerecht und nicht alle Tierarten sind freundlich. Wir kénnen
nicht erwarten, dafd sie [die Pradatoren, LB] freundlicher werden oder das Wohlerge-
hen ihrer Feinde unterstiitzen. Dennoch handelt es sich nicht um ein schwerwiegendes
Problem fiir die politische Konzeption, weil der Vertreter [eines Tigers, LB] an
dieser Stelle einfach sagen kann, dafl die Auffassung des Tigers nicht verniinftig ist
[...]. [...] wir [kdnnen] die Tiger ja immer kontrollieren [...], wenn sie sich nicht
von der Notwendigkeit eines Gesinnungswandels »iiberzeugen« lassen.« (Nussbaum
2010, 525).

139

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Tragik geben wird« (ebd., 543). Sie plddiert nicht fiir die Einstellung all
dieser Versuche, sondern gemaf des giangigen 3R-Prinzips (Replace,
Reduce, Reﬁne) fiir eine bessere Untersuchung der Notwendigkeit
der Versuche, fiir eine Benutzung nichtmenschlicher Tiere mit gerin-
gerer Empfindungsfihigkeit, fiir verbesserte Lebensbedingungen der
benutzen nichtmenschlichen Tiere und den weiteren Ausbau von
Alternativmethoden. Weshalb das Akzeptieren einer Tragik in der
Beziehung zwischen Mensch und sogenanntem Versuchstier zuldssig
ist, im Hinblick auf Rauber-Beute-Beziehung zwischen verschiede-
nen Tierarten jedoch nicht, geht aus Nussbaums Argumentation nicht
hervor und scheint nicht in Ubereinstimmung mit ihrer sonstigen
Begriindungslinie. So kommt auch Ramona Ilea (2008, 556) in Bezug
auf diese Thematik zu dem Schluss, dass »the justification for this
view seems absent from Nussbaum's writings«.

Ein Desiderat in Nussbaums Ansatz ist zudem die Ausarbeitung
einer Orientierung fiir Konfliktfille. Nussbaum bietet hierfiir keine
Perspektive, sondern beharrt auf dem Punkt, dass das Auftreten
eines Konfliktfalls ein Zeichen fiir eine nicht funktionierende Gesell-
schaft ist. Diese Aussage ist wenig iiberzeugend, da Konfliktfalle
sich schlicht nicht vermeiden lassen und potentielle Konfliktfalle sich
beim Einbezug e.nm. Tiere in den Bereich der Moral und den der
Gerechtigkeit potenzieren. Fiir die Implementierung einer tierethi-
schen Position sind Uberlegungen zum Umgang mit Konfliktfallen
daher wiinschenswert (vgl. Kap. 6.4).

Trotz der genannten Kritikpunkte ist Nussbaums Ansatz eine
duflerst fruchtbare Grundlage fiir den Einbezug e.nm. Tiere in eine
Theorie Nachhaltiger Entwicklung. Er deckt viele Aspekte ab, die fiir
die Gerechtigkeitsgrundlagen bedeutend sind, welche NE zugrunde
liegen. Welche Modifikationen vorgenommen werden miissen, um
den FA aus tierethischer Perspektive (noch) tiberzeugender zu
machen, wird Kapitel 5.3 zeigen.

4.3.3 Die verschiedenen Tierethik-Theorien im Uberblick

Als Zusammenfassung der bisherigen Abschnitte von Kapitel 4.3
dient die dreiteilige Abbildung 2. In dieser werden die eben vorgestell-
ten Ethiktheorien und ihre Einordnung zum moralischen Individua-
lismus und Relationalismus tiberblicksartig zusammengefiihrt.

140

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Moralischer
Individualismus

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Hybridpositionen
aus moralischen
Individualismus
und moralischem
Relationalismus

Einordnung bzgl.
moralischem
Individualismus
&Relationalismus

Moralischer
Relationalismus

Abbildung 2

Ethiktheorie

Utilitarismus

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz
Rechte- und
Pflichten-
Ansatz
Utilitarismus

Ethiktheorie

Rechte- und
Pflichten-
Ansatz,
erweitert um
Beziehungs-
ethik
Tugendethik

Fahigkeiten-
ansatz

Ethiktheorie

(Tugendethik)

Fiirsorgeethik

Autor_innen

( isch)

Griinde fiir die moralische
Beriicksi 1gswiirdig-

Peter Singer

Tom Regan

Bernard Rollin

Gary Francione

Jeff McMahan

Autor_innen
(exemplarisch)

Clare Palmer

Rosalind
Hursthouse

Martha
Nussbaum

Autor_innen
(exemplarisch)

Cora Diamond

losephine
Donovan

keit nichtmenschlicher
Tiere

Empfindungsfahigkeit bzw.
Interesse nicht zu leiden
(intrinsischer Wert)
(Manche)
nichtmenschliche Tiere als
»subject of a life” bzw.
Empfindungsfahigkeit
(inhdrenter Wert)

Telos, Zweck in sich

Empfindungsfahigkeit

Intrinsische Eigenschaften,
zudem , moral agent
relative reasons”

Griinde fiir die moralische
Beriicksichtigungswiirdig-
keit nichtmenschlicher
Tiere

Empfindungsfahigkeit
(negative Pflichten),
Beziehungen zwischen
Menschen und
nichtmenschlichen Tieren
(positive Pflichten)
Menschliche Tugenden
(,virtues and vice rules”),
gegen Konzept des
moralischen Status
Empfindungsfahigkeit,
tierliche Fahigkeiten sind
wertvolles natiirliches
Vermogen,

Tierwiirde

Griinde fiir die moralische
Beriicksichtigungswiirdig-
keit nichtmenschlicher
Tiere

Nichtmenschliche Tiere als
fellow creatures in
mortality“, menschliches
Leben und Praxis als
Ausgangspunkt

Typen von Griinden
nach May (2014)

Eigenschaftsbasierte
Grinde (EBG)

EBG

EBG

EBG

EBG
Beziehungsbasierte
Griinde (BBG)

Typen von Griinden
nach May (2014)

EBG
BBG

EBG
BBG

EBG
BBG

Typen von Griinden
nach May (2014)

BBG

Aufmerksamkeit fiir das Leid BBG

& Wohlergehen anderen
und Flirsorge ihnen
gegenliber wird auch
nichtmenschlichen Tieren
gegenlber aufgebracht,
diese sollten als moralisch
relevant akzeptiert werden

141

: Uberblick iiber verschiedene Tierethikpositionen + Einordnung

exemplarisch ausgewdhlter Autor_innen (eigene Darstellung, basierend auf
Crivam /Aionor I014)

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
4.3.4 Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungstheorien

Neben den unterschiedlichen Ethiktheorien, die tierethischen Argu-
mentationen zugrunde liegen konnen, wird im Folgenden eine weitere
wichtige Differenzierung innerhalb der Tierethik aufbereitet: Die
Unterscheidung zwischen einer Ethik des Tierschutzes, der Tierrechte
und der Tierbefreiung.!%® Diese drei Perspektiven bieten eine weitere
Klassifizierungsmoglichkeit tierethischer Ansatze, die bedeutend ist,
um die Tierethik nicht unterkomplex darzustellen.

Die drei Herangehensweisen unterscheiden sich sowohl in den
ethischen Annahmen, die ihnen zugrunde liegen, als auch in den
geforderten Konsequenzen, die sich aus ihnen fiir die Beziehung von
Menschen mit nichtmenschlichen Tieren ergeben. Zum Teil unter-
scheiden sie sich stark, weshalb ich die Differenzierung in diese drei
verschiedenen Tierethik-Positionen fiir duflerst wichtig halte, um das
komplexe Feld der Tierethik adaquat darzustellen. Auflerhalb der aka-
demischen Debatte sowie der (politischen) Tierschutz-, Tierrechts-
und Tierbefreiungs-Bewegungen wird zwischen den drei Begriffen
jedoch haufig nicht differenziert und auch innerhalb dieser ist die
Differenzierung oft nicht ausreichend. So ist des Ofteren von Tier-
rechten die Rede, wo es eigentlich um Tierschutz-Mafinahmen geht
(Roscher 2012, 39). Oder es werden Tierbefreiungs-Aktivist_innen
als Tierschiitzer_innen bezeichnet, obwohl das deren eigenem Selbst-
verstandnis widerspricht. Worin die zum Teil so grundlegenden
Unterschiede bestehen, wird im Folgenden gezeigt.

Tierschutz-Ethik basiert auf der Auffassung, nichtmenschlichen
Tieren solle kein unnétiges Leid zugefiigt werden. Tierschutz-Ethi-
ker_innen fragen, wie die Situation nichtmenschlicher Tiere im
bestehenden System so verbessert werden kann, dass ihnen weniger
Leid und Qualen zugefiligt werden sowie ob und wie dies mit den
Interessen der von der Tiernutzung profitierenden Menschen in
Einklang zu bringen ist. Hierbei wird die momentan vorherrschende
gesellschaftliche Praxis, nichtmenschliche Tiere als Produkte anzuse-
hen und zur Nutzung zu verwenden, nicht notwendig grundsatzlich
hinterfragt, sondern als >gegeben< angenommen. Tierschutz-Ethiken
griinden meist in konsequenzialistischen Ethiken. Von diesen spielt
der oben kurz umrissene Utilitarismus die wichtigste Rolle. Welche
konkreten Konsequenzen aus einer tierschutzethischen Position fiir

106 Diese Ausfithrungen beruhen zu weiten Teilen auf Bossert 2014.

142

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

den Umgang mit nichtmenschlichen Tieren gezogen werden, ist
stark abhangig davon, ob ein graduelles oder egalitdres Verstandnis
von moralischem Wert vorliegt (vgl. Kap. 4.1). Je gradueller das
Verstandnis ist, desto relevanter werden die Interessen der Menschen
eingestuft, unabhéngig davon, ob es sich um grundlegende Interessen
(Uberleben) oder um weniger grundlegende Interessen (Appetit auf
Fleisch!97) handelt. Vertreter_innen egalitdrer Positionen, die davon
ausgehen, dass moralischer Selbstwert nicht graduell vorliegen kann,
dass er Menschen und nichtmenschlichen Tieren folglich in gleichem
Mafle zukommt, kommen dagegen nicht umhin, sich intensiv mit
der Frage auseinanderzusetzen, wie und ob die Nutzung und Tétung
nichtmenschlicher Tiere fiir menschliche Zwecke gerechtfertigt sein
kann. Tierschutzethische Positionen griinden daher tiberwiegend in
einem graduellen Verstdndnis von moralischem Selbstwert, wiahrend
Vertreter_innen egalitdrer Positionen zu Tierrechts- oder Tierbefrei-
ungs-Positionen tendieren.

Im Gegensatz zu Tierschutz-Ansitzen gehen Tierrechts-Ethi-
ken davon aus, dass jedem nichtmenschlichen Tier unabhingig
von Nutzenkalkiilen bestimmte moralische Rechte zukommen,
aus denen juridische Rechte folgen sollten. Die Frage, welche
Voraussetzungen ein nichtmenschliches Tier erfiillen muss, damit
ihm Rechte zukommen, beantworten verschiedene Tierrechts-Ethi-
ker_innen unterschiedlich. Wie oben dargestellt, muss bei Regan
ein Lebewesen »Subjekt eines Lebens« sein und unter anderem
Erinnerungen, Emotionen und ein gewisses Zukunftsbewusstsein
aufweisen. Francione macht sich dagegen argumentativ dafiir stark,
dass ein Lebewesen lediglich empfindungsfahig sein muss, damit
ihm bestimmte Rechte zukommen (Francione 2014; 2004; 2000).
Die Rechte, die nichtmenschlichen Tieren nach den meisten >starkenc
Tierrechtsansatzen zukommen, sind das Recht auf Leben und auf
korperliche Unversehrtheit und Leidfreiheit. Wichtigist zu bedenken,
dass es sich hierbei nicht um absolute Rechte handelt, sondern um
prima facie Rechte. Ahnlich wie in der Debatte um direkte moralische
Berticksichtigungswiirdigkeit wird in der Rechte-Diskussion von Sei-
ten vieler Tierethiker_innen argumentiert, dass keine iiberzeugenden

107" Hier wird davon ausgegangen, dass eine fleischliche Erndhrung nicht tiberlebens-
notwendig fiir den Menschen ist (vgl. Campbell/Campbell 2011). Sollte dies fiir
bestimmte Regionen der Erde nicht zutreffen, trifft auch die getroffene Aussage nicht
zu. Zur Debatte um die moralischen Grundlagen eines globalen Vegetarismus vgl.
unter anderem Curtin 1996, 69—73 und Hursthouse 2011, 130.

143

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Griinde vorliegen, Menschen, die >nur< empfindungsfahig sind —
denen aber weitere Fahigkeiten, die Menschen typischerweise zuge-
schrieben werden temporir oder permanent fehlen — in die Moralge-
meinschaft einzubeziehen bzw. sie als Rechte-Tragende anzuerken-
nen, empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere hingegen nicht. Die
Berticksichtigung von Menschen allein aufgrund der Tatsache, dass sie
der Spezies Mensch angehéren, wird von diesen Autor_innen (und
Aktivist_innen) als Speziesismus kritisiert. Der Speziesismus-Begriff
bildet eine Analogie zu Rassismus und Sexismus. Er soll darauf
hinweisen, dass hinter jeder Form der Unterdriickung die gleichen
Mechanismen stecken, unabhéngig davon, ob Wesen sich auf Grund
ihrer Nationalitat, ihres Geschlechts oder ihrer Spezieszugehorigkeit
tiberlegen fiihlen. Der Unterschied der Tierrechts-Ansétze gegeniiber
Tierschutz-Ansaitzen besteht darin, dass Tierrechts-Positionen die
Nutzung nichtmenschlicher Tiere grundsatzlich in Frage stellen. Sie
fordern eine Sicht auf nichtmenschliche Tiere, die diese nicht als Mittel
fiir menschliche Zwecke auffasst.

Wie die Tierrechts- stellt die Tierbefreiungs-Ethik die Nutzung
nichtmenschlicher Tiere nicht nur grundsatzlich in Frage, sondern
lehnt sie prinzipiell als unmoralisch ab. Insofern ist sie leicht von
der Tierschutz-Ethik abzugrenzen. Schwieriger ist in manchen Fallen
eine Abgrenzung zu Tierrechts-Ansatzen. Haufig wird diese Unter-
scheidung von Tierethiker_innen und in der Tierrechts- bzw. Tierbe-
freiungsbewegung Aktiven selbst nicht getroffen (so zum Beispiel
Luke 2014). In etlichen Fillen mag eine scharfe Grenzziehung nicht
moglich sein. So wird Franciones abolitionistischer Ansatz, der auf die
Abschaffung aller Tiernutzung abzielt, genauso oft als Tierrechts- wie
als Tierbefreiungsansatz bezeichnet und beides ist durchaus berech-
tigt. Kennzeichnend fiir Tierbefreiungsethiken ist die Forderung nach
der Abkehr gegenwartiger Verhiltnisse, in denen nichtmenschliche
Tiere als Mittel zum Zweck fiir (zum Teil triviale) menschliche Inter-
essen genutzt werden. Eine Tierbefreiungs-Ethik beinhaltet immer
iiber Fragen des Tierwohls weit hinausgehende Gesellschaftskritik,
die meist deutlich stirker ausgeprigt ist, als das gesellschaftskritische
Potential, welches in der Forderung nach Tierrechten steckt. Tierbe-
freiungsethik geht stets mit Kritik an Eigentumsverhaltnissen oder
Kapitalismuskritik einher. In der Art und Weise dieser Gesellschafts-
kritik und vor allem in den jeweils geforderten Losungsvorschldagen
konnen sich verschiedene Tierbefreiungs-Theorien unterscheiden,
eine Theorie ohne gesellschafts- (und wirtschafts- )kritische Aussagen

144

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

kann jedoch nicht als Tierbefreiungs-Ansatz bezeichnet werden. Hier
liegt auch ein wesentlicher Unterschied zu Tierrechts-Positionen,
insofern diese >nur<das Modell der Menschenrechte auf nichtmensch-
liche Tiere ausdehnen wollen und sonst nicht notwendigerweise
umfassende Gesellschaftskritik tiben (vgl. Petrus 2013, 34). Fin Bei-
spiel fiir eine Gesellschaftskritik aus Tierbefreiungs-Perspektive bil-
det die Forderung nach der Abschaffung des Eigentums-Status nicht-
menschlicher Tiere (vgl. Francione 2014; 2004 und Sezgin 2014)198.
Diese Forderung wird auch in explizit sich als links verstehenden

Tierbefreiungs-Theorien formuliert. So schreibt Torres (2014, 524):

»Die zentrale Bedeutung des Klassifizierens von Tieren als Eigentum sollte
nicht unterschdtzt werden, wenn es darum geht, zu untersuchen, wie tief
die Tierausbeutung in unsere Gesellschaft und Wirtschaft eingewoben
ist. Tiere als Eigentum kategorisiert zu haben, befdihigt uns dazu, sie als
Ressource selbst fiir unbedeutende menschliche Wiinsche auszubeuten.«

Linke Tierbefreiungsansitze sind notwendig verkniipft mit antikapi-
talistischen Theorien. Sie sehen die gesellschaftliche Befreiung nicht-
menschlicher Tiere als eng verwoben mit der Befreiung unterdriickter
Menschen aus den sie unterdriickenden Verhaltnissen, wobei sie die
strukturelle Gewalt betonen, die ihres Erachtens vom gegenwirtigen
System der Tiernutzung — auch gegentiber Menschen — ausgeht. Hier
wird der Unterschied zu Tierschutz-Ethiken wohl am deutlichsten.
Ein weiterer relevanter Unterschied zu Tierschutz-Ethiken ist, dass
Tierbefreiungsansatze nicht auf arttypische Bediirfnisse fokussieren,
sondern auf individuelle. Der Grund besteht darin, dass Tierbefrei-
ungs-Ethiker_innen davon ausgehen, dass nichtmenschliche Tiere
ebenso wie Menschen jenseits ganz basaler Bediirfnisse wie dem
Bediirfnis nach Nahrung, eine enorme Vielfalt an unterschiedlichen
Bediirfnissen aufweisen.

108 Bernd Ladwig (2020, 244) fordert dies auch, ist jedoch nicht einer Tierbefreiungs-
ethik zuzuornden, sondern er entwirft in seiner idealen Theorie von Gerechtigkeit, die
e.nm. Tiere einschlief3t, eine Tierrechts-Perspektive, wohingegen er seine — mit dieser
idealen Theorie eng verkniipfte — nicht-ideale Theorie auf einem »radikalisierten
Tierschutz« aufbaut (Ladwig 2020, 381; 2021, 162).

145

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
4.3.5 Fragen nach tierlicher Gestaltungs- und Moralbefahigung

Ein weiteres zentrales Thema, das in der jiingeren Human-Animal
Studies- und Tierethik-Debatte intensiv debattiert wird, ist die Frage
danach, ob, wo und wie (in der Regel empfindungsfahige) nicht-
menschliche Tiere selbst aktiv gestaltend in ihre Umgebung und
ihr eigenes Lebensumfeld einwirken (konnen). Diese Frage ist so
bedeutend, weil sie hervorhebt, dass e.nm. Tiere nicht lediglich als
verdinglichte Objekte beschrieben werden sollten, auch bzw. erst recht
dann nicht, wenn man fiir ihre gesellschaftliche Besserstellung argu-
mentiert.

»Werden nichtmenschliche Tiere statt als Agierende als lediglich Opera-
tionen Verrichtende und ansonsten passive »Naturwesen< beschrieben, so
kann die Frage nach den gesellschaftlichen Verhiltnissen von Menschen
zu thnen ebenso einfach zuriickgewiesen werden wie der bestehende
Umgang mit Primat_innen, Schweinen, Delfinen und Elefant_innen
legitimiert werden kann [...].« (Kurth et al. 2016, 7-8)

Will man eine tierliche Besserstellung erreichen, so das Argument,
sollten e.nm. Tiere nicht ausschlieflich als eine Art >hilflose Wesenc
angesehen werden, die man vor gewaltvollen Handlungen beschiitzen
muss. Auch innerhalb dieser gewaltvollen Lebensrealitdten sollten
die e.nm. Tiere als Subjekte betrachtet werden, die unter den ihnen
oft von Menschen vorgegebenen Rahmenbedingungen ein Stiick weit
ihren Alltag, ihre Beziehungen und Verhaltensweisen aktiv selbst
gestalten konnen. Diesem Argument wird hier zugestimmt. Vielen
tierethischen Ansidtzen ist gemein, dass sie bei ihrer Darstellung
der Mensch-Tier-Verhaltnisse stark darauf fokussieren, wie e.nm.
Tiere im sogenannten tierindustriellen Komplex Opfer menschlicher
Verdinglichung werden. Auch wenn diese Fokussierung in Anbetracht
realer Lebenswelten vieler e.nm. Tiere ihre Berechtigung hat, gerat
dabei in den Hintergrund, dass e.nm. Tiere nicht lediglich passiv-
genutzte Individuen darstellen, sondern dass jedes e.nm. Tier ebenso
ein aktiv-gestaltendes Individuen ist, auch dann, wenn die Rahmen-
bedingungen dafiir nur duferst wenig Spielraum lassen. Das ist
speziell im Hinblick auf die Untersuchung guten tierlichen Lebens ein
bedeutender Aspekt. Die (Mit)Gestaltungsm'dglichkeit des eigenen
Lebens macht einen Faktor aus, der ein Leben besser machen kann,
weshalb Nussbaum sich stark fiir den Ansatz der Inklusion statt
Paternalismus ausspricht (vgl. Kap. 5.3). Sieht man e.nm. Tiere als

146

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Ansatze der gegenwartigen Tierethik

aktiv-gestaltende Individuen an, gilt das nicht nur fiir wildlebende
Tiere oder e.nm. Tiere der Kontaktzone, sondern auch fiir domesti-
zierte Tiere in zum Beispiel Schlachthéfen oder Versuchslaboren.10?

Eine solche tierliche Gestaltungsbefdhigung ist eine wichtige
Grundlage fiir die aktuell in den Human-Animal Studies und der
Tierethik intensiv untersuchte Moglichkeit, gerechte Interspezies-
Gesellschaften zu etablieren (vgl. Kap. 6.3; Kap. 7), da man e.nm.
Tieren andere bzw. zusitzliche Optionen zugestehen muss, wenn man
sie als Individuen betrachtet, die ihr Lebensumfeld ein Stiick weit
selbst gestalten konnen. Viele Kritiker_innen tierlicher Gestaltungs-
befihigung (vor allem Behaviorist_innen) fithren das Tun e.nm. Tiere
dagegen tiberwiegend auf Stimulus-Response-Mechanismen zurtick,
da diese eine angeblich einfachere Erklarung bieten. Das wird dem
komplexen Wesen e.nm. Tiere sowie der gemeinsamen evolutiven
Abstammung der Menschen mit ihnen nicht gerecht.

Diese gemeinsame evolutive Abstammung fiihrt auch einige
Autor_innen dazu, von einer tierlichen Moralbefihigung auszugehen
(so zum Beispiel Rowlands 2011; 2012). Zahlreiche Menschen sind
zu moralischem Handeln fahig. Manche Beftirworter_innen tierlicher
Moralbefiahigung argumentieren entsprechend, dass die Fahigkeit zu
moralischem Handeln — wie viele andere menschliche Fahigkeiten —
im Laufe der Evolution nicht erst beim Menschen aufgekommen ist,
sondern sich auch bei bestimmten nichtmenschlichen Tieren findet
(so unter anderem Bekoff/Pierce 2009). Anlagen zu bestimmten
Handlungsweisen, die als Vorstufen zur Moral gewertet werden,
finden sich unter e.nm. Tieren durchaus zahlreich. In der Verhaltens-
biologie werden diese als Protomoral bezeichnet (vgl. dazu Bayertz
2016, 3; De Waal 1997, 256-259; fiir Ausfiihrungen zur Entstehung
eines moral sense und Darwins Moralverstandnis vgl. Engels 2015;
Engels 2001a, 75). Diese Protomoral darf jedoch nicht mit >echter<
Moral gleichgesetzt werden, fiir deren Ausiibung die Fahigkeit zur
Reflexion des eigenen Handelns notwendig ist. Diese Fahigkeit besit-
zen nicht alle Menschen und auch e.nm. Tiere nicht, mit der méglichen
Ausnahme von anderen Hominiden, Cetaceen (Wale) und Elefanten.

109 In den Human-Animal Studies und der Tierethik wird diese Fahigkeit zum
Aktiv-Gestalten als tierliche Agency kontrovers diskutiert (vgl. einfiihrend dazu
McFarland/Hediger 2009; Wirth et al. 2016). In dieser Arbeit verwende ich den
Begriff der Gestaltungsbefihigung, da er fiir die Zwecke meiner Argumentation
ausreicht. Ich gehe davon aus, dass Gestaltungsbefihigung weite Teile des Begriffs
tierlicher Agency abdeckt, jedoch nicht deckungsgleich mit ihr ist.

147

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

E.nm. Tiere sind entsprechend (zum ganz grofden Teil) nicht zu
moralischem Handeln befahigt (fiir eine ausfiihrlichere Begriindung
vgl. Bossert 2016a). Die Handlungen e.nm. Tiere konnen also nicht als
moralisch richtig oder falsch bewertet werden.

Fir die Tierethik ist dies von grofier Bedeutung um dagegen
zu argumentieren, dass aus tierethischen Argumentationen die Forde-
rung abgeleitet werden miisste, man miisse in die Natur eingreifen
(sogenanntes policing nature betreiben), um zum Beispiel Pradatoren
daran zu hindern, >Beutetiere< zu toten, da sie damit eine moralische
falsche Handlung begehen wiirden. Fiir die wenigen e.nm. Tiere, bei
denen eine potentielle Moralbefdhigung bestehen kénnte — dies gilt
es weiter zu untersuchen — besteht hier ebenfalls nicht die Notwen-
digkeit, ein policing nature anzustreben. Elefanten sind ausnahmslos
Pflanzenfresser. Bartenwale ernahren sich von Plankton, das in Form
von Zooplankton durchaus aus anderen nichtmenschlichen Tieren
besteht, jedoch nicht aus empfindungsfahigen nichtmenschlichen Tie-
ren, weshalb es aus sentientistischer Perspektive anders zu bewerten
ist als das Toten e.nm. Tiere. Zahnwale ernahren sich von e.nm. Tie-
ren wie Fischen, anderen Saugetieren (zum Beispiel Robbenartigen)
und Vogeln (zum Beispiel Pinguinen). Dies als moralisch falsch zu
bewerten, wire jedoch duflerst kontraintuitiv bis hin zu abstrus, da sie
als in Richtung Pradation evolvierte und angepasste Meeresbewohner
keine andere Moglichkeit haben, an andere proteinreiche Nahrung
zu kommen, die ihnen das Uberleben sichert. Sie an Pradation zu
hindern, wiirde eine Schadigung dieser e.nm. Tiere darstellen. Die
anderen Hominiden sind Allesfresser, deren Erndhrung jedoch bei
allen Arten tiberwiegend pflanzlich ist. Gorillas essen gelegentlich
Insekten, Orang-Utans hin und wieder Insekten, Vogeleier und kleine
Wirbeltiere und Schimpansen machen ab und zu Jagd auf kleine Sau-
getiere. Da diese offensichtlich auch auf Basis rein pflanzlicher Nah-
rung tiberleben kdnnen, stellen sie die einzige Tiergruppe dar, deren
Pradationsverhalten als moralisch falsch gewertet werden konnte,
sollte sich herausstellen, dass sie fahig zur moralischen Reflexion sind.

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

Um eine Theorie Nachhaltiger Entwicklung auszuarbeiten, die tiere-
thische Belange in einer ernst zu nehmenden Weise integriert, muss
explizit benannt werden, welche tierethische Position integriert wer-

148

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

den soll. Wie in den vorangegangenen Kapiteln gezeigt wurde, unter-
scheiden sich verschiedene Tierethik-Perspektiven zum Teil stark. Es
macht sowohl in der Theorie als auch in der praktischen Umsetzung
und den Konsequenzen einen Unterschied, ob eine zoozentrische
oder sentientistische Position vertreten wird, eine Tierschutz- oder
Tierbefreiungs-Ethik, ob eine egalitire oder graduelle Perspektive
eingenommen wird und auf welcher Ethiktheorie jemand aufbaut.
An dieser Stelle werden — in gebotener Kiirze und Pointierung — die
wichtigsten Punkte des von mir vertretenen tierethischen Ansatzes
dargelegt, damit im weiteren Verlauf deutlich ist, welche tierethischen
Annahmen der Inklusion in eine Theorie Nachhaltiger Entwicklung
zu Grunde liegen.

In dieser Arbeit wird eine kontextuelle sentientistische Tier-
ethik-Position vertreten."© Die Empfindungsfahigkeit wird also als
wesentliche Eigenschaft bzw. als Grundvoraussetzung aufgefasst,
um als direkt moralisch berticksichtigungswiirdig zu gelten (zur
Begriindung vgl. der iibernachste Abschnitt und die folgenden), sie
ist jedoch nicht das einzige moralisch relevante Kriterium. Kriterien
wie Kontexte und Beziehungen miissen fiir die ethische Bewertung
von Handlungen ebenso eine Rolle spielen (im Hinblick auf positive
Pflichten). Einbezogen werden hier folglich nicht alle dem Reich der
Animalia zughorigen Lebewesen, sondern lediglich die empfindungs-
fahigen.

Es wird eine egalitire sentientistische Position vertreten, keine
graduelle. Grundsitzliche Abstufungen im moralischen Wert von
Individuen werden entsprechend keine angenommen. Sie werden
als die Bedeutung der Moral aushohlend abgelehnt (vgl. Kap. 4.1).
Solcherlei Abstufungen werden erst bei auftretenden Konfliktfallen
relevant, wenn eine Gewichtung vorgenommen werden muss, um
im Konfliktfall moglichst moralisch angemessen zu handeln (vgl.
Kap. 6.4).

Sentientistische Argumentationen fufien mafigeblich auf dem
Interessensbegriff (vgl. Krebs 2016, 159). Interessenorientierte
Moralkonzeptionen wie der Utilitarismus, Kontraktualismus oder
verschiedene Rechtstheorien sehen den Schutz bzw. die Forderung
von Interessen der von einer Handlung betroffenen Individuen als
zentrale Funktion der Moral (Ach 2018, 41). Aber »auch andere

110" Das bedeutet nicht, dass der Umgang mit nichtempfindungsfdhigen Tieren und
anderen Lebewesen als moralisch irrelevant betrachtet wird, vgl. dazu Fufinote 65.

149

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Moralkonzeptionen nehmen [...] in der Regel in der einen oder
anderen Weise auf die Interessen von Handlungsadressatinnen und
Handlungsadressaten Bezug.« (ebd., 41) Dabei wird unterschieden
zwischen starken und schwachen Interessen. Ein schwaches Interesse
ist etwas, das im Interesse von jemandem oder etwas ist. Starke
Interessen sind dagegen Interessen, die ein Individuum direkt hat.
»Ein Hirsch hat Interesse an frischem Wasser, Wasser ist im Interesse
einer Pflanze.« (Ott 2010, 13, Hervorhebung im Original). Die
Form von Interessen, die im Sentientismus zu direkter moralischer
Beriicksichtigung fiihren, sind starke Interessen. Zudem muss ein
Interesse auf das Wohlergehen eines Individuums bezogen sein,
um moralisch relevant und von moralisch irrelevanten Interessen
abgrenzbar zu sein.!!

Fir die direkte moralische Beriicksichtigungswiirdigkeit von
empfindungsfahigen Lebewesen wird in dieser Arbeit — ankniipfend
an vor allem deontologische und konsequentialistische sentientisti-
sche Positionen (vgl. Feinberg 1980; Nussbaum 2010, 490; Singer
1994) — wie folgt argumentiert:

Liegen bei einem Individuum (starke und auf das eigene Wohl-
ergehen bezogene) Interessen vor, kann dieses Individuum direkt
in einem moralischen Sinne geschidigt werden. Es verfiigt dann
unter anderem {iiber das Interesse, auf eine nicht-schiadigende Weise
behandelt zu werden, da Schiadigungen seine Interessen in der Regel
zuriicksetzen.? Individuen, die direkt in moralisch relevantem Sinn

M Hier stellt sich die du8erst schwierige Frage, welche Interessen denn tatséachlich
auf das Wohlergehen bezogen sind, ohne dabei eine (zu) paternalistische Definition
von Wohlergehen zu Grunde zu legen. Es ist denkbar, dass ein Individuum ein
Interesse hat, welches sich objektiv betrachtet negativ auf das Wohlergehen des
Individuums auswirkt, sie_er selbst dagegen es fiir ihr_sein Wohlergehen relevant
ansieht, dieses Interesse zu erfiillen. Ferner ist es sinnvoll, zwischen subjektivem
und objektivem Wohlergehen zu unterscheiden, wobei subjektives Wohlergehen sich
auf positives bzw. negatives Empfinden eines bestimmten Individuums bezieht und
objektives Wohlergehen dagegen »eine Beurteilung des mutmafllichen Wohls aus der
AufBenperspektive« (Schmidt 2008, 537) umfasst.

112 Jch mochte an dieser Stelle auf eine vertiefende Auseinandersetzung mit dem
Schadigungsbegriff verzichten, da diese in Bereiche fiihrt, die aus gutem Grund als
die schwierigsten der Moralphilosophie bezeichnet werden (Holtug 2016, 113). Eine
Vertiefung des Schadigungsbegriffes fiihrt frither oder spéter zur Problematik, ob
(noch) nicht existierende Individuen geschddigt werden konnen dadurch, dass sie
nicht zur Existenz gebracht werden. Hinterfragt wird dabei die Annahme, dass ein
Nicht-Existieren fiir ein Individuum schlechter sei als ein Existieren. Lasst sich diese
Annahme bestitigen oder ist eher die These plausibel, dass jemand, die_der nicht

150

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

geschadigt werden konnen und deren Interessen durch Handlungen
zurlickgesetzt werden konnen, miissen bei der ethischen Bewertung
von Handlungen miteinbezogen werden. Eine ethische Bewertung
ist nicht vollstandig, wenn sie die (starken und auf das eigene Wohl-
ergehen bezogenen) Interessen bestimmter Individuen, die von der
Handlung betroffen sind, ignoriert. Dies ist konform mit einem Ver-
standnis von Moral als individuelle und/oder kollektive Vorstellung
vom Guten und Gerechten, die sich neben Vorstellungen vom gelin-
genden Leben einerseits auf Vorstellungen vom richtigem Handeln
andererseits bezieht (vgl. Potthast 2016, 69). Um die >Richtigkeit<
einer Handlung bewerten zu konnen, miissen alle von der Handlung
betroffenen Interessen bzw. Interessentrager_innen beriicksichtigt
werden. Entsprechend sollten alle Interessentrager_innen Mitglieder
der moralischen Gemeinschaft sein.

Fiir den Besitz von Interessen wird hier wie im Sentientismus
tiblich (vgl. Francione 2014; Singer 1994, 84-86) Empfindungsfi-
higkeit als Voraussetzung gesehen. Empfindungsfihige Lebewesen
kénnen positive Zustidnde wie Gliick, Freude und Lust empfinden,
und auch negative Affekte wie Aggression und Frustration oder
Schmerz. Diese Befdhigung ist eine plausible Voraussetzung dafiir,
tiberhaupt Interessen haben zu kénnen.!3 Das begriindet sich damit,

existiert, nicht geschiddigt werden kann und es keinen irgendwie gearteten Schaden
bedeutet, niemals zur Existenz zu gelangen? Eine addquate Auseinandersetzung mit
Fragestellungen wie diesen wiirde den vorliegenden Rahmen sprengen. Ich beschrinke
mich darauf, Palmers Definition von Schadigung zugrunde zu legen (vgl. Kap. 4.3),
auch wenn ich mir bewusst bin, dass Punkt B ihrer Definition (Schéidigung als etwas,
das die Interessen der Betroffenen zurlicksetzt) genau in den Bereich der eben aufge-
worfenen Komplexititen fithrt, da zum Beispiel der Einwand existiert, dass gemafl
dieser Definition sogenannte Qualziichtungen nicht als etwas moralisch Falsches
angesehen werden konnten. Fiir eine (utilitaristische) Argumentation, warum das
Erzeugen von »miserable individuals« (Holtug 2016, 109), zu denen Qualziichtungen
gehoren, moralisch falsch ist, und warum das Zur-Existenz-Kommen als etwas
Wertvolles angesehen werden sollte, vgl. Holtug 2016. Fiir eine Auseinandersetzung
mit Qualziichtungen von Palmer selbst vgl. Palmer 2012 und 2011.

113 Singer betont, dass bereits Jeremy Bentham — dem er zustimmt — nicht aussagt,
dass »diejenigen, die die uniiberwindbare Trennlinie zu ziehen versuchen, welche
bestimmt, ob die Interessen eines Wesens berticksichtigt werden sollten oder nicht,
einfach nur zufillig die falsche Eigenschaft herausgegriffen haben. Die Fihigkeit zu
leiden und sich zu freuen ist vielmehr eine Grundvoraussetzung dafiir, tiberhaupt
Interessen haben zu konnen, eine Bedingung, die erfiillt sein muf, bevor wir iiber-
haupt sinnvoll von Interessen sprechen konnen.« (Singer 1994, 85) Die Sichtweise,
dass Empfindungsfihigkeit Grundvoraussetzung ist, um zentrale moralische Prinzi-

151

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

dass Interessen, die auf das eigene Wohlergehen bezogen sind, in
irgendeiner Weise damit verbunden sind, Schmerz oder Frustration
zu verringern bzw. Momente der Lust, des Gliicks und der Freude
hervorzurufen. Wie Nussbaum gehe ich dabei davon aus, dass tierli-
che Interessen nicht auf Interessen an der Reduktion von Leid und
Erhohungvon Lust zu reduzieren sind, sondern dufSerst vielschichtige
Interessen darstellen. So haben zahlreiche e.nm. Tiere Interessen
an sozialen Beziehungen oder an der Moglichkeit, Trauerrituale fiir
ihre Verstorbenen ausfithren zu konnen (Sommer 2012). Das fiihrt
zur Frage, wie ein gutes tierliches Leben aussehen und wie dies
ausgelotet werden kann. Dieser Herausforderung widmet sich Kapitel
5.3, in dem auch der enge Zusammenhang von naturwissenschaft-
lich-empirischen und normativen Annahmen in Hinblick auf tierliche
Interessen beleuchtet wird. Hier im Folgenden soll ein gingiges
Argument entkréftet werden, das gegen sentientistische Positionen
vorgebracht wird: Das — bereits in Kapitel 4.1 benannte — sogenannte
blind hen problem.

Das gingige Argument gegen sentientistische Positionen, nach
dem sie keine Argumente gegen das Ziichten empfindungsunfahiger
Saugetiere oder Vigel aufzuweisen hitten, ldsst sich im Rahmen der
Herangehensweise dieser Arbeit leicht entkréften. Die Kritik weist
auf Gefahren hin, die sich aus dem Vertreten eines >klassischenc
Sentientismus und/oder einer Tierschutz-Ethik!* ergeben (konnen).
In der Tierschutz-Ethik ist das Hauptargument, nichtmenschlichen
Tieren solle kein unnotiges Leid zugefiigt werden. Das ist erweiterbar
um den Anspruch, Momente der Freude fiir nichtmenschliche Tiere

pien, wie Singers Prinzip der gleichen Berticksichtigung von Interessen, anzuwenden
ist nicht auf utilitaristische Positionen festgelegt. Sie wird auch von Deontolog_innen
wie Joel Feinberg oder Robert Garner vertreten. Feinberg legt sein »Interesse-Prinzip«
folgendermafen fest: »Zu den Wesen, denen man [moralische, LB] Rechte zusprechen
kann, gehdren genau jene, die Interessen haben (oder haben konnen).« (Feinberg
1980, 151, Hervorhebung im Original) Fiir Feinberg sind auch e.nm. Tiere Wesen mit
Interessen und auch Robert Garner (2013) legt einen Grundsatz gleicher Interessen-
beachtung fiir seine Konzeption tierlicher moralischer Rechte zugrunde.

114 Eine Diskussion iiber die Konsequenzen solcher Ziichtung bzw. iiber ihre angeb-
lich gebotene Erfordernis findet in einem (Denk-)Rahmen statt, in dem es als zulds-
sig angesehen wird, (empfindungsfihige) nichtmenschliche Tiere zur menschlichen
Nutzung zu ziichten. Es bestehen durchaus Tierschutzethik-Ansitze, die diese Ziich-
tungen kritisieren. Anders als in Tierrechts- oder Tierbefreiungspositionen wird dabei
nicht die Zucht zur menschlichen Nutzung an sich kritisiert, sondern auf beispiels-
weise die Integritit (empfindungsfihiger) nichtmenschlichen Tiere verwiesen, die
eine solche Zucht verbietet (vgl. Schmidt 2008).

152

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

zu fordern. Beides ist im Fall von zum Beispiel empfindungsunfahig
geziichteten Hennen, Schweinen oder Kithen nicht mehr méglich und
somit fallen sie aus der moralischen Beriicksichtigungswiirdigkeit
heraus, solange diese nicht zusétzlich auf anderen Kriterien als der
Empfindungsfahigkeit aufbaut. Da im >klassischen< Sentientismus
keine weiteren Kriterien fiir moralische Berticksichtigungswiirdigkeit
zugelassen sind, ist er dieser Kritik ausgesetzt. Das gilt nicht fiir die
hier vertretene Position eines egalitiren kontextuellen Sentientismus,
in dem die Empfindungsfahigkeit eines von mehreren relevanten Kri-
terien fiir direkte moralische Beriicksichtigungswiirdigkeit darstellt
(vgl. Kap. 4.1).

Eine sentientistische Position kann in jeder der in Kapitel 4.3 dar-
gestellten Ethiktheorien vertreten werden. Welche Ethiktheorie hier
als tiberzeugend erachtet wird, zeigen die nun folgenden Abschnitte.

Neben einer Erweiterung des Sentientismus iiber reines Fokus-
sieren auf Empfindungsfahigkeit hinaus sehe ich die iiberzeugenden
Ausarbeitungen von Clare Palmer in Animal Ethics in Context (2010)
als zentral an, um einen ausdifferenzierten Tierethik-Ansatz zu ent-
werfen, der der Komplexitdt des Gegenstandbereichs gerecht wird.
Darum legt die Tierethik-Position dieser Arbeit Palmers kontextsen-
sitive Pflichtenethik zugrunde, entwickelt ihre Position aber gleichzei-
tig an einigen Stellen weiter. Die folgenden Abschnitte geben einen
Uberblick dariiber, welche Elemente aus Palmers Argumentationsli-
nie zugrunde gelegt werden, wo Palmers Ansatz modifiziert wird und
welche tierethischen Aspekte tiber Palmer hinaus in dieser Arbeit
relevant sind.

Entsprechend wird auf einer in ihren Grundannahmen deonto-
logischen Theorie aufgebaut, die beziiglich positiver Pflichten um
kontextsensitive Elemente erweitert wird und somit auch Kontexten
und Beziehungen in der Moral eine relevante Rolle zukommen lasst.
Dies ist unter anderem deshalb sehr wichtig, weil man sich dadurch
von einen liberal-individualistischen Rechte-Verstindnis (wie bei-
spielsweise Regan es vertritt) entfernt und Moglichkeiten einrdumt,
beispielsweise Machtverhiltnisse mitzudenken, die zwischen einzel-
nen Rechte-Inhaber_innen bestehen (Benton 2014, 498).

4.41 Kontextabhangige positive Pflichten

Negative Pflichten bestehen allen Individuen der moralischen
Gemeinschaft gegentiber gleich. Dieser Perspektive Palmers stimme

153

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

ich zu, da kein verniinftiges Moralverstindnis es zulassen sollte,
Nichtschadigungs-Pflichten nur gegeniiber bestimmten Mitgliedern
der moralischen Gemeinschaft anzuerkennen. Positive Pflichten
dagegen bestehen in unterschiedlichem Maf3 je nach Kontext. Auch
hier folge ich Palmer und ihrer Argumentationslinie (die Argumente,
die sie dafiir entwickelt, finden sich in Kap. 4.3). Damit wird vor-
ausgesetzt, dass eine deontologische Theorie eine iiberzeugende
Ethiktheorie darstellt und moralische Rechte und Pflichten kein
»Nonsens auf Stelzen« sind, wie utilitaristische Theorien sie teilweise
beschreiben (vgl. Regan 2004, 296). Palmers (2010) Begriindungen
hierftir werden zugrunde gelegt und auf eine weitere Herleitung dieser
Voraussetzung verzichtet. Den ethischen Grundlagen Nachhaltiger
Entwicklung sowie ihrer politischen Implementierung ist ein starker
Fokus auf (auch moralische) Menschenrechte zu eigen und Gerech-
tigkeitstheorien, die die ethischen NE-Grundlagen konkretisieren,
fulen zum Teil auf deontologischen Ansatzen. Entsprechend stellt es
keinen Widerspruch dar, eine (in eine NE-Theorie zu inkludierenden)
Tierethik auf einem Rechte- und Pflichtenansatz aufzubauen, sondern
dies harmoniert miteinander.

Als Kontexte, die relevant sind fiir das Erzeugen positiver Pflich-
ten, werden im Folgenden — aufbauend auf Palmer — folgende ange-
sehen: 1. das Erzeugen von Dependenz und Vulnerabilitdt, 2. das
Zufiigen von Schadigungen in der Gegenwart oder Vergangenheit, 3.
das Existieren spezieller Beziehungen sowie 4. das Nutznielen bei
Schidigungen und Vertreten von schadhaften Gesinnungen.

Dass Abhangigkeits- und Nahe-Verhaltnisse Hilfs- und Wieder-
gutmachungspflichten generieren, gilt sowohl gegeniiber anderen
Menschen als auch gegeniiber e.nm. Tieren. Innerhalb letzterer ist
eine Differenzierung zwischen domestizierten Tieren, e.nm. Tieren in
der Kontaktzone und Wildtieren hilfreich, wobei als letztere diejenigen
angesehen werden, die in konstitutivem und standortbedingten Sinn
als wild gelten konnen. Empfindungsfihige nichtmenschliche Tiere,
die standortbedingt, aber nicht konstitutiv wild sind, zahlen zu den
domestizierten Tieren, wie Straflenkatzen oder Straflenhunde. Sie
sollten nicht als >Kulturfolger< angesehen werden, da es sich nicht um
Wildkatzen oder Wolfe handelt, die nahe menschlicher Siedlungen
leben, sondern um freilebende Hauskatzen oder Individuen einer
geziichteten Hunderasse. Hemerophile sind in der Regel konstitutiv
wild, aber nicht standortbedingt. In Bezug auf wildlebende Tiere ist
es moglich, dass keine Bedingungen fiir Hilfspflichten vorliegen. In

154

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

solchen Fallen findet auch hier, wie bei Palmer, die Kein-Kontakt Lais-
sez-Faire-Intuition Anwendung (vgl. Kap. 4.3). Die Wildtiere diirfen
nicht geschadigt werden, solange kein Konfliktfall vorliegt, der dies
zuldssig machen konnte, es bestehen ihnen gegentiber allerdings
keine positiven Pflichten. Um nochmal deutlich zu machen: Wenn
wildlebende Tiere in menschlichen Kontakt kommen, so dass spezielle
Beziehungen bestehen, dann generiert das positive Pflichten. Dies
entspricht nicht der Kontaktzone, da diese e.nm. Tiere immer noch
konstitutiv und standortbedingt wild sind, Tiere in der Kontaktzone
per Definitionem lediglich konstitutiv wild.

4.4.2 Nichtmenschliche Tiere als Gesellschafts-Mitglieder statt
als »reine Naturwesen

Eine bedeutende Annahme fiir diese Arbeit ist zudem, dass domes-
tizierte Tiere sowie e.nm. Tiere in der Kontaktzone als Mitglieder
menschlicher Gesellschaften angesehen werden miissen, da sie auf
mannigfaltige Art und Weisen einen wichtigen Teil derselben dar-
stellen (vgl. Donaldson/Kymlicka 2013; 2014; 2015; Gabardi 2017;
Ladwig 2020; 2021; Meijer 2019; Nussbaum 2004; Sebastian 2016)
und im Fall von companion animals sogar haufig als Familienmit-
glieder gelten sollen (vgl. Haraway 2003)."> Diese Annahme stellt
eine wichtige Weichenstellung fiir die Frage nach gerechten Interspe-
zies-Gesellschaften (Vgl. unten) dar. Durch sie wird deutlich, dass
es nicht der ethisch anzustrebende Weg sein sollte, e.nm. Tiere im
Zuge einer gesellschaftlichen Besserstellung wieder aus der gesell-
schaftlichen Sphére auszuklammern und >unsichtbar< zu machen,
wie es gegenwartig mit landwirtschaftlich genutzten e.nm. Tieren in
groflem Maf3stab der Fall ist. Fiir die Zeit nach einer Transformation
des Mensch-Tier-Verhiltnisses bedeutet das, dass (ehemals) domes-
tizierte Tiere nicht analog zu wildlebenden Tieren ausschliefilich in
einem Naturgebiet sich selbst tiberlassen werden sollten.!1® Stattdes-
sen ist zu iberlegen, wie sie auch in menschlichen Gesellschaften ein-

U5 Fiir einen historischen Uberblick zum Teilhaben nichtmenschlicher Tiere an
menschlichen Gesellschaften bzw. zur Entstehung sogenannter Interspezies-Gesell-
schaften vgl. Gabardi 2017, 118ff.

116 Fiir die meisten e.nm. Tiere aus der Intensivtierhaltung wire das ohnehin nicht
moglich. Die menschlichen Nutzungsinteressen sind diesen auf massive Weise in
ihre Kérper >eingeschriebens, da sie iiber die Jahrzehnte hinweg zu immer >besseren

155

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

gebunden werden konnen, fiir die sie {iber einen so langen Zeitraum
auf zahlreichen Ebenen als sProdukte« — Bernd Ladwig (2020; 2021,
154) spricht passenderweise von einem »Ressourcenparadigma« das
gegenwartig in Bezug auf nichtmenschliche Tiere vorherrscht —, aber
auch dariiber hinaus, essentiell waren und wie ein Zusammenleben
mit ihnen auf Augenhéhe moglich ist (vgl. Kap. 7).

Mit dieser Annahme geht nicht einher, e.nm. Tiere selbst auch
als politische Wesen anzusehen. Es sollte zwischen Gesellschafts-
mitgliedern und Mitgliedern der Gesellschaft, die politisch handeln
konnen, unterschieden werden (so auch Ladwig 2020). Die Fragen, ob
einerseits Tiere politisch sind bzw. sein konnen und andererseits, ob
und wie sie in politischen Prozessen reprasentiert werden sollten (vgl.
dazu Garner 2016, der e.nm. Tieren demokratische Rechte zuspricht),
wird in der Tierethik und den Human-Animal Studies gegenwartig
intensiv diskutiert. Diese Debatte gilt als sogenannter political turn
dieser Disziplinen (vgl. Cojocaru 2020; Milligan 2015). Ein Anliegen
des political turn ist es, eine gesellschaftliche Besserstellung der
Tiere dadurch zu erlangen, dass sie nicht lediglich als Teil der mora-
lischen Gemeinschaft, sondern zudem auch als Teil der politischen
Gemeinschaft angesehen werden sollten (vgl. Cojocaru 2020, 81;
Hooley 2018; Pelluchon 2020b, 155). Fiir die Argumentation dieser
Arbeit ist es relevant, dass e.nm. Tiere Teil menschlicher Gesellschaf-
ten sind, da sie hier in den Umfang von Gerechtigkeitstheorien
eingeschlossen werden (Kap. 5) und Gerechtigkeit wiederum an die
gesellschaftliche Sphire gekntipft ist. Um ein Gesellschaftsmitglied
zu sein, ist es jedoch nicht notwendig, selbst politisch handeln zu
konnen. Auch wird Gesellschaft hier nicht verstanden als auf einer
anthropozentrisch-kontraktualistischen Idee aufbauend. Auch etliche
Menschen sind weder zu politischem Handeln, noch zum Abschlie-
fen von (Gesellschafts-)Vertrégen befdhigt. Diese und auch e.nm.
Tiere miissen nicht selbst politische, vertragsfahige Wesen sein, um
in politischen Angelegenheiten mitbedacht zu werden. Viele auf
gesellschaftlicher Ebene wichtigen Angelegenheiten sind politisch.
Bei politischen Handlungen miissen, wie bei allen Handlungen, die
Interessen aller Mitglieder der moralischen Gemeinschaft mitbedacht
werden. Dies gilt unabhingig davon, ob die Moralgemeinschafts-

Produktenc¢ geziichtet wurden, um beispielsweise méoglichst viel Fleisch anzusetzen
oder méglichst viel Milch zu geben. Durch die ihnen dadurch gegebenen Kérperkon-
stitutionen sind sie nicht mehr in der Lage, in Naturgebieten alleine zu tiberleben (vgl.
Kurth 2019 fiir das Beispiel eines Puters).

156

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

Mitglieder gleichzeitig Teil der politischen Gemeinschaft sind oder
nicht, wobei der Begriff >politische Gemeinschaft< hier alle Individuen
umfasst, die zu politischem Handeln beféhigt sind.

Auflerdem zeigt die Annahme, dass e.nm. Tiere auch Gesell-
schaftsmitglieder sind, auf, dass diese nicht — wie in der Literatur
sehr hidufig als Postulat anzutreffen — ausschliefllich unter Natur
subsumierbar bzw. Natur zuzuordnen sind, anstatt sie auch im
kulturellen Bereich anzusiedeln. Anders als andere Elemente der
Natur sind e.nm. Tiere lebendige Individuen, die zum einen selbst
teilweise eine Art von Kultur unterhalten und kulturelle Brauche
praktizieren (vgl. Borgards 2016, 1; Sommer 2015b, 376-379; 2008;
De Waal 1997, 257) und zum anderen, in unterschiedlichem Ausmag,
von menschlichen Kulturen konstitutiv beeinflusst sind. Damit soll
e.nm. Tieren nicht ihre Natiirlichkeit abgesprochen, sondern darauf
hingewiesen werden, dass e.nm. Tiere, zum Teil in sehr hohem Maf3e,
kulturell geformt sind (vgl. zur Diskussion um sogenannte Biofakte
Karafyllis 2006).

»Nearly all animals and habitats are mixed natural/social assemblages
of human and nonhuman, biological, cultural, and technological pro-
cesses, overlapping and shifting between human-designated »wild« con-
tact and bounded sovereign spaces.« (Gabardi 2017, 171).

Von einem dezidiert menschlichen Kulturbegriff auszugehen, der
sich von tierlichen kulturellen Gebrduchen abgrenzt, ist dabei kri-
tisch zu hinterfragen. Auch ein solcher sollte jedoch nicht als
Gegenstiick zur Natur gelten, da zahlreiche kulturelle Gepflogen-
heiten auf natiirlichen Elementen aufbauen. Aus der Annahme,
dass bestimmte (domestizierte und kulturfolgende) e.nm. Tiere
Teil menschlicher Gesellschaften sind, folgt, dass diese keine rein
menschlichen Gesellschaften darstellen, sondern Interspezies-Gesell-
schaften'” . Eine Unterteilung in 6kologische und soziale Formen
Nachhaltiger Entwicklung als separat zu behandelnde Bereiche wird

117" Der Begriff kann in die Irre fithren, da je nach zugrunde gelegtem Gesellschafts-
begriff auch »Gesellschaften< verschiedener Tierarten eine Interspezies-Gesellschaft
darstellen konnten, ohne, dass in dieser Gesellschaft Menschen leben miissen. Ich
werde hier auf eine sozialwissenschaftliche Herleitung und Begriffsbestimmung des
Gesellschafts-Begriffs verzichten und versuche, die Irrefiihrung derart aufzulosen,
dass im Folgenden unter dem Begriff Interspezies-Gesellschaften stets menschliche
Interspezies-Gemeinschaften gemeint sind, also Gesellschaften, die von Menschen
konstituiert sind mit all ihren Institutionen, Gesetzgebungen, Regelwerken etc. E.nm.
Tiere spielen (zum Teil gewichtige) Rollen in diesen Gesellschaften, sie sind es

157

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

hier abgelehnt, da sie zu eng miteinander verwoben sind um diese
Trennung auf sinnvolle Weise aufrecht zu erhalten. Fiir Personen,
die diese Trennung aufrechterhalten mochten, sollte durch die voran-
gegangenen Ausfiihrungen allerdings deutlich geworden sein, dass
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere ebenso in den sozialen
NE-Bereich fallen, wie in den 6kologischen.

4.4.3 Beziehungen und Intersektionalitat

Beziehungen kommt hier in Bezug auf das Bestehen positiver Pflich-
ten moralische Gewichtung zu. Nach dem zugrunde gelegten Ver-
standnis von Beziehung existiert eine solche in schwacher Form auch
dann, wenn eine Partei nicht explizit darin einwilligt bzw. sie nicht
als solche wahrnimmt. Es ist folglich nicht konstitutiv fiir Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten generierende Beziehungen, dass
es eine gefiihlte oder von Affekten gestiitzte Beziehung ist. Palmer
(2010, 48) definiert positive Pflichten generierende »spezielle Bez-
iehungen« wie folgt:

»I intend »relation« in this context also [next to refer to a felt relation or
a relation of affect, LB] to include having an effect, potentially having an
effect, or having had an effect on another, or the existence of an interaction
between one being and another, [...].«

Dies wird als Arbeitsdefinition von Beziehung zugrunde gelegt. Die
Annahme, dass Beziehungen moralische Relevanz zu kommt, ist in
feministischen Ethiktheorien — wie unter anderem der Fiirsorgeethik
— stark présent. Uber Palmer hinausgehend, halte ich das Einnehmen
bestimmter explizit feministischer bzw. intersektionaler Standpunkte
auch innerhalb der Tierethik fiir mindestens weiterfithrend, an vielen
Stellen fiir unumginglich, da es fiir die Entwicklung von Gerechtig-
keitstheorien zielfithrend ist, die engen Zusammenhange von Unter-
driickungsmechanismen, denen verschiedene Gruppen ausgesetzt
sind, im Blick zu haben.!® Die feministische Kritik an ausschlieflich
auf (eine bestimmte Form der) Ratio fokussierten Theorien, die mora-

aber nicht, die die gesellschaftsbildenden Institutionen und Regeln konstituieren.
Sollten tierliche Interspezies-Gesellschaften gemeint sein, werde ich diese konkret als
solche bezeichnen.

18 Tnwiefern feministische Ansitze und Tierethik bzw. Human-Animal Studies
zusammenhiangen, habe ich in Bossert 2018b ausgefiihrt.

158

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

lische Relevanz der jeweiligen Kontexte und ein intersektionaler Blick
auf die Verwobenheit verschiedener Diskriminierungsformen, wird
hier stets mitgedacht. Eine intersektionale Perspektive nimmt alle
Mechanismen in den Blick, die zu einer Asymmetrie in Machtverhalt-
nissen fiihren und thematisiert die Verwobenheit unterschiedlicher
Diskriminierungsformen (Vgl. oben einfiihrend in Kap. 4; vgl. auch
Bossert/Schlegel 2022). Eine intersektionale Perspektive findet sich
ebenfalls bei Nussbaum (2010), die ihren Fahigkeitenansatz explizit
als Ansatz konzipiert, der Merkmale in den Blick nimmt, die zu gesell-
schaftlichen Schlechter-Stellungen fiihren (konnen). Palmer nimmt
keine intersektionale Perspektive ein. In ihrem relational und kon-
textsensitiv erweiterten deontologischen Ansatz sind feministische
Elemente inkludiert, sie expliziert diese jedoch nicht.

4.4.4 Kontextsenstive Pflichtenethik im Verhaltnis
zum Fahigkeitenansatz

Neben einer leicht modifizierten Form von Palmers Tierethik kommt
in dieser Arbeit auch Martha Nussbaums auf e.nm. Tiere erweiter-
tem Fahigkeitenansatz (FA) eine gewichtige Rolle zu, da ihm als
Ausarbeitung einer Gerechtigkeitstheorie und als Ansatz, der explizit
Antworten darauf geben mochte, was ein gutes menschliches wie
auch tierliches Leben darstellt, fiir eine NE-Theorie grofie Relevanz
zukommt. Daher sind an dieser Stelle ein paar Uberschneidungen,
aber auch Differenzen der beiden Ansitze ausgearbeitet.

Nussbaum betont, dass der FA sich an Konsequenzen orientiert,
da es ihm darauf ankommt, ob eine Handlung dazu fiihrt, dass
Menschen und e.nm. Tiere ihre Fahigkeiten in Tatigkeiten umsetzen
konnen. Fir den FA ist es relevant, was einem Individuum widerfahrt
und nicht, wer diese Handlung aus welchen Griinden ausfiihrt. Hier
ist eine Néhe zu utilitaristischen Theorien gegeben, von denen Nuss-
baum sich jedoch distanziert und die sie kritisiert (Nussbaum 2010,
465-470). Die konsequenzialistische Ausrichtung des FA wird sehr
stark in Bezug auf Nussbaums Annahmen zur Pradation und dem
geforderten Bestreben, das Natiirliche durch das Gerechte mit Blick
auf die Konsequenzen zu ersetzen, deutlich.

Palmer (2010, 40) macht allerdings deutlich, dass Nussbaums
Fihigkeitenansatz in einigen zentralen Annahmen auch Uberschnei-
dungen zu Rechte- und Pflichten-Ansitzen aufweist. Nussbaum

159

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

betont die Unantastbarkeit und Wiirde jedes einzelnen menschlichen
und tierlichen Lebens, die nicht zugunsten eines Gesamtnutzens oder
einer Gesamtpréferenzbefriedigung >geopfertc werden darf. Diese
muss aufrechterhalten werden, unabhdngig von den Konsequenzen
dieser Aufrechterhaltung.

Durch die gelisteten Fahigkeiten Zugehdrigkeit (7) und Andere
Spezies (8), die beide auf Beziehungen eines Individuums zu ande-
ren abzielen und deren Bedeutung fiir ein gutes Leben betonen,
spielen Beziehungen auch im FA eine Rolle. Durch Fahigkeit 10:
Kontrolle iiber die eigene Umwelt konnen auch (politische wie materi-
elle) Kontexte einbezogen werden. Nussbaum kann jedoch durch die
Konzipierung des FA nicht die Differenzierungen vornehmen, wie
sie zentral sind fiir Palmers — und den hier vertretenen — Ansatz
(positive Pflichten gelten abhingig von Beziehungen und Kontex-
ten; sie gelten entsprechend nicht per se fiir alle e.nm. Tiere). Bei
Nussbaum bestehen positive Pflichten per se gegeniiber allen e.nm.
Tieren, da das Gedeihen aller e.nm. Tiere im tierethisch erweiterten
FA (aktiv) gefordert werden muss. Dies ist ein zentraler Unterschied
der beiden Ansitze, wobei Palmers Differenzierung zwischen domes-
tizierten, wildlebenden und Kontaktzonen-Tieren hier ibernommen
wird. Nussbaums Fahigkeitenansatz ist in dieser Hinsicht nicht ziel-
fithrend, wie durch die in Kapitel 4.3 benannten Kritikpunkte deutlich
wird, die — abgesehen von der Kritik an Nussbaums Wiirdebegriff
— auf genau diesen Aspekt der (Nicht—)Differenzierung beziiglich
positiver Pflichten abzielen. Nussbaums Nicht-Differenzierung fiihrt
im Rahmen der anderen Annahmen des FA zu kontraintuitiven Kon-
sequenzen wie beispielsweise der geforderten Ersetzung des Nattirli-
chen durch das Gerechte. Dennoch wird der FA als fiir die Tierethik
hilfreicher Ansatz betrachtet. Er bietet Umgangsmoglichkeiten mit
Herausforderungen, die Palmer nicht adressiert, wie beispielsweise
die Bestimmungsmoglichkeit guten tierlichen Lebens. Zum anderen
ist Nussbaums Forderung der direkten Inklusion aller Individuen der
Moralgemeinschaft sehr wichtig fiir die Frage, wie Menschen mit
e.nm. Tieren zusammenleben konnen und sollen (vgl. Kap. 7). Nach
Nussbaums FA soll es all diesen Individuen ermoglicht werden, ihre
Fihigkeiten — zum Beispiel zur Partizipation — ausleben zu konnen,
anstatt andere fiir sie entscheiden zu lassen. Dies ist ein gelungener
Ausgangspunkt, um iiber mogliche Formen des Zusammenlebens
nachzudenken. Diese beiden Aspekte stellen die enormen Vorteile des

160

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik

FA dar, weshalb ihm hier ausreichend >Rechnung getragen< werden
soll und wird.

4.4.5 Post-anthropozentrische Hybridposition

Der zielsetzenden Aufgabe, einer anwendungsbezogenen Ethik
gerecht zu werden, dient auch Palmers Verkniipfung von morali-
schem Individualismus und moralischem Relationalismus. Eine solche
Hybridposition ist aus anwendungsbezogener Perspektive geeigne-
ter als eine exklusive Orientierung an einer der beiden Positionen
und wird auch hier vertreten. Um die direkte moralische Berticksich-
tigungswiirdigkeit e.nm. Tiere zu begriinden und auf bestehende
Nicht-Schadigungspflichten ihnen gegentiber zu verweisen, beruft
sich Palmer auf eine individuelle Eigenschaft (die Empfindungsfahig-
keit). Im Hinblick auf diese bleibt also kein Raum fiir Gruppenzuge-
horigkeit oder spezielle Beziehungen. Positive Pflichten gegentiber
e.nm. Tieren begriindet sie dagegen durch bestehende Beziehungen
und Kontexte und spricht somit auch der Gruppen-Zugehdrigkeit
(beispielsweise zur Gruppe >domestizierte Tiere< oder >Familie«)
moralische Bedeutung zu. So kommt eine Hybridposition aus mora-
lischen Individualismus und moralischem Relationalismus zustande.
Letzterer kommt bei Palmer, und im Folgenden, entsprechend nur
im Hinblick auf positive Pflichten zum Tragen. Die Begriindung nega-
tiver Pflichten gegentiber anderen empfindungsfihigen Individuen
baut auf einem moralischen Individualismus auf.

AbschliefSend sei zur vorliegenden Positionsbestimmung ange-
merkt, dass in dieser Arbeit am Konzept des handelnden — mensch-
lichen wie tierlichen — Subjekts festgehalten wird. Auch wenn bzw.
gerade weil ich die grofle Relevanz der Eingebundenheit eines —
menschlichen wie tierlichen — Individuums in sein soziales Umfeld,
in Kontexte und in Beziehungen und die Abhéngigkeit eines Indi-
viduums von materiellen und korperlichen Zwingen hervorheben
mdochte, so ist ein Individuum dennoch eine von anderen abgegrenzte
Entitit, die sich innerhalb des eben beschriebenen Rahmens flir oder
gegen bestimmte Handlungen entscheiden kann und die, je nach
kognitiver Konstitution, zu rationalen Uberlegungen im Stande sein
kann. Gleichzeitig zielt die hier ausgefiihrte Argumentation fiir die
Inklusion e.nm. Tiere in NE-Theorien auf eine gesamtgesellschaft-
liche Uberwindung anthropozentrischer Standpunkte, in denen die

161

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

Interessen e.nm. Tiere ginzlich ignoriert oder aber stark zu denen von
Menschen abgestuft werden. Entsprechend ldsst sich der hier vertre-
tene tierethische Ansatz deutlich als post-anthropozentrisch kategori-
sieren.?

Zusammenfassung und Zwischenfazit ||

Aus den Darstellungen in Kapitel 4 wird ersichtlich, dass die Tierethik
ein sehr ausdifferenziertes und komplexes Feld ist. Ein grofler Teil
tierethischer Theorien bezieht sich ausschlieBlich (oder tiberwiegend)
auf empfindungsfahige Tiere. Diese Positionen sind dem Sentientis-
mus zuzuordnen, der in seiner >klassischen< Form Empfindungsfa-
higkeit als einziges Kriterium fiir direkte moralische Berticksichti-
gungswiirdigkeit auffasst. Doch zeigt die genauere Betrachtung der
einzelnen Positionen, dass neben der Empfindungsfahigkeit auch
andere Kriterien wie Beziehungsgefiige und Kontexte als fiir die
moralische Berticksichtigungswiirdigkeit relevant angesehen werden.
Das halte ich fiir unumgénglich, weshalb ich den Begriff des kontex-
tuellen Sentientismus einfiithre. Dieser wird hier egalitdr vertreten.
Das heifdt, im Unterschied zu graduellen Positionen wird davon aus-
gegangen, dass moralische Berticksichtigungswiirdigkeit entweder
vorliegt oder nicht vorliegt, dass sie aber bei allen moralisch direkt
zu berticksichtigenden Individuen gleichermafien vorliegt und nicht
bestimmte Individuen der moralischen Gemeinschaft per se moralisch
hohergestellt sind als andere.

Jeder Sentientismus sollte stets naturwissenschaftlich riickge-
bunden bleiben und empirische Forschungsergebnisse zum Schmerz-
empfinden kontinuierlich miteinbeziehen. In sentientistischen Tier-
ethik-Ansdtzen miissen normative Annahmen und empirische
Ergebnisse daher explizit ins Verhaltnis gesetzt werden.

Kapitel 4.3 hat gezeigt, dass hinter den verschiedenen Tier-
ethik-Theorien sehr bedeutsame — und disparat werden konnende

119 Um den Kritikpunkt vorwegzunehmen, solche Positionen wiirden menschliche
Interessen vernachlassigen: Menschenrechte werden hier sowohl in einem politischen
Sinne als rechtlich bindende Vertrage verstanden und einbezogen, als auch durch eine
deontologische Ethik-Theorie als {iberzeugend >legitimiert«. Sie spielen in der Debatte
um Nachhaltige Entwicklung eine zentrale Rolle und sind ein fester Bestandteil der
hier vertretenen tierethischen Position. Vgl. zur Kritik an derartigen Einwdnden
Bossert/Schlegel 2022.

162

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit II

— Grundpositionen stehen: das Vertreten entweder eines morali-
schen Individualismus, eines moralischen Relationalismus oder einer
Hybridposition zwischen diesen beiden. Diese Positionen entspre-
chen zwei verschiedenen Typen von Griinden, die bemiiht werden,
um fiir die moralische Berticksichtigung (in der Regel empfindungs-
fahiger) nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren. Die Kernidee
des moralischen Individualismus sagt aus, dass die Frage, ob ein Indi-
viduum direkt moralisch zu berticksichtigen ist, sich ausschlief}lich
tiber dessen individuelle Eigenschaften bestimmen lasst. Der mora-
lische Relationalismus dagegen begriindet die moralische Berticksich-
tigungswiirdigkeit nichtmenschlicher Tiere durch bestimmte Bezie-
hungen, Ndhe- und Abhéngigkeitsverhiltnisse. Starre Abgrenzungen
zwischen den beiden Positionen sind oftmals schwierig. Haufig wer-
den in der Tierethik Hybridpositionen vertreten bzw. Positionen, die
tendenziell eher einer der beiden Grundpositionen zuzuordnen sind,
aber auch Elemente der anderen beinhalten.

Kapitel 4.3 bietet ferner einen Uberblick iiber die Argumentati-
onsstrukturen, mit denen die »géngigen«< Ethiktheorien tierethisch
ausgearbeitet wurden. Diese Arbeit verortet sich hierbei in einem
relational erweiterten Rechte- und Pflichten-Ansatz wie dem Palmers
sowie dem auf e.nm. Tiere erweiterten Fahigkeitenansatz Nussbaums.

Weitere Differenzen innerhalb der Tierethik finden sich zwi-
schen Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungsethik. Die drei Posi-
tionen unterscheiden sich in den ethischen Annahmen, die ihnen
zugrunde liegen, und in den Konsequenzen, die sich fiir Mensch-Tier-
Beziehungen ergeben. Geméfl der Tierschutz-Ethik ist es moralisch
falsch, nichtmenschlichen Tieren unnétiges Leid zuzufligen, wobei
fiir die Bewertung, was als unnétig gilt, die Interessen der von
der Nutzung profitierenden Menschen miteinbezogen werden. Der
Tierrechts-Ethik zufolge sollten nichtmenschlichen Tieren unabhangig
von Nutzenabwigungen bestimmte Rechte zukommen wie das Recht
auf korperliche Unversehrtheit, das Recht auf >Nicht-Schadigung«
und das Recht auf Leben. Die Tierbefreiungs-Ethik stellt die Nutzung
nichtmenschlicher Tiere an sich in Frage. Kennzeichnend fiir Tierbe-
freiungs-Ethiken ist eine starke Gesellschafts- und Kapitalismuskri-
tik.

Welche tierethische Position in dieser Arbeit vertreten wird,
fithrt Kapitel 4.4 aus. Hier wird auch deutlich, dass empfindungsfihige
nichtmenschliche Tiere befdhigt sind, innerhalb von bestimmten
Rahmenbedingungen selbst aktiv gestaltend auf ihre eigene Lebens-

163

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage

realitat einzuwirken, dass sie aber nicht zu moralischem Handeln
fahig sind und ihr Tun entsprechend nicht als gut oder falsch bewertet
werden kann. Als zentrale Grundlage fiir die hier vertretene Tierethik-
position dient Palmers Ansatz. Dieser stellt eine tierrechtsethische
Theorie dar, die von Palmer um kontextsensitive Ansitze erweitert
wird und hier durch eine (noch) starker berticksichtigte feministische
bzw. intersektionale Perspektive modifiziert wird. Dadurch, dass
Palmer in ihrer Argumentation fiir die normative Bewertung von
Handlungen einen deontologischen Ansatz mit Kontextsensitivitat
kombiniert, stellt Palmers Position eine Hybridposition zwischen
moralischen Individualismus und moralischem Relationalismus dar.
Tierethische Kernannahme Palmers und dieser Arbeit ist es, dass
negative Pflichten gegeniiber allen empfindungsfihigen Tieren gleich
bestehen, positive Pflichten dagegen von Kontexten und Beziehungen
abhdngen. Wichtig hierbei ist Palmers Differenzierung zwischen
domestizierten Tieren, e.nm. Tieren in der Kontaktzone und Wildtieren,
die jeweils in anderen Kontexten und Beziehungen zu Menschen
stehen. Domestizierte Tiere und e.nm. Tiere in der Kontaktzone
werden in dieser Arbeit als Gesellschaftsmitglieder betrachtet. Auch
wenn Nussbaum mit ihrem Fahigkeitenansatz die hier so zentrale
Differenzierung im Hinblick auf bestehende Pflichten ablehnt, ist der
FA hier vor allem dafiir relevant, um Antworten auf die — fiir Tier- und
NE-Ethik sehr bedeutende — Frage geben zu kénnen, was ein gutes
tierliches Leben ausmacht. Als fiir solch eine Bestimmung zugrunde
gelegte Theorie, die es mit empirischen Forschungsergebnissen zu
kombinieren gilt, ist Nussbaums FA sehr geeignet und zielfiihrend.
Ebenso wird er der tierethischen Forderung gerecht, nicht ausschlief3-
lich Fiirsprecher_innen fiir e.nm. Tiere zu benennen, sondern ihnen
auch — im moglichen Rahmen — selbst Raum zur Willensbekundung
zu geben.

164

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEIL 111
Schritte zu einer Tier- und Nachhaltige
Entwicklungs-Ethik verknliipfenden Theorie

<<<<<<<<<<<<<<<<<


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Nachhaltigkeitsrelevante
Gerechtigkeitstheorien auf
nichtmenschliche Tiere angewandt

»Gerechtigkeit gegeniiber Tieren und gegeniiber besonders verletzlichen
Menschen kann es nur geben, weil Menschen dies so beschliefsen und weil
sie dabei auf den Gedanken einer Gerechtigkeit verzichten, der auf Geben
und Nehmen oder auf speziesistischen Kriterien beruht.« (Pelluchon
2020a, 58)

Inter- und intragenerationelle Gerechtigkeit und die Frage nach dem
guten (menschlichen) Leben gelten als ethische Grundlagen Nach-
haltiger Entwicklung (NE). Dies geht bereits aus der, in Kapitel 2
zitierten, berithmten Begriffsbestimmung von Nachhaltiger Entwick-
lung im Brundtland-Bericht der WCED aus dem Jahr 1987 hervor,
die NE versteht als eine Form der Entwicklung, die den Bediirfnissen
der gegenwirtig Lebenden gerecht wird ohne zukiinftigen Individuen
die Moglichkeit zu nehmen, ihre Bediirfnisse ebenfalls zu erfiillen,
und dabei die Bediirfnisse der Armsten in den Fokus stellt sowie die
Beschrankungen, die sich fiir die Umwelt aufgrund des Stands von
Technik und sozialen Bedingungen ergeben, beriicksichtigt. Entspre-
chend wird eine gerechte Verteilung gefordert, die es ermdglicht, dass
alle Individuen ihren Bediirfnissen nachkommen konnen (Theorien
von Verteilungsgerechtigkeit miissen debattiert werden) und es stellt
sich die Frage, welche Bediirfnisse als zentral fiir ein gutes Leben
gelten sollten (Theorien des Guten Lebens miissen verhandelt werden).

Das zentrale Ziel dieses Kapitels ist es zum einen, aufzuzeigen,
dass empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere als Indivi-
duen in den Umfang (scope) einer Gerechtigkeitstheorie einbezogen
werden sollten und dass sich prominente Gerechtigkeitstheorien
konsistent auf eine Anwendung auf e.nm. Tiere erweitern lassen.
Zum anderen soll die These begriindet werden, dass es Sinn ergibt,
auch nach gutem tierlichen Leben zu fragen, und dass dies nicht
einer naiven Anthropomorphisierung!?® gleichkommt. Wenn e.nm.
Tiere aus tiberzeugenden Griinden in die beiden Bereiche aufgenommen

167

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

werden, die als ethische Grundlagen von NE angesehen werden (Theo-
rien der Verteilungsgerechtigkeit sowie des Guten Lebens), dann folgt
daraus, dass sie als Individuen in der NE-Debatte nicht langer exkludiert
bleiben konnen.

Das erste Unterkapitel setzt sich mit dem Ausschluss und Ein-
bezug e.nm. Tiere in den Umfang von Gerechtigkeitstheorien (im
Folgenden Scope of Justice genannt) auseinander und fiihrt wichtige
Begrifflichkeiten der Gerechtigkeits-Debatte aus.

Im zweiten Unterkapitel wird die Gerechtigkeitstheorie von John
Rawls — die als wichtigster Bezugspunkt der Gerechtigkeitsdebatte
gilt (Broszies/Hahn 2013, 42) — daraufhin untersucht, was aus ihr
bei einem Einbezug e.nm. Tiere in den Scope of Justice folgen wiirde.
Das dritte Unterkapitel setzt sich mit der Berticksichtigung tierlichen
guten Lebens in Theorien des Guten Lebens auseinander. Dafiir
werden zundchst die zoologischen Grundlagen untersucht, die dazu
dienen (konnen), die Qualitit tierlichen Lebens zu bewerten.

Um Bewertungen dieser Art zu rechtfertigen, wird dann auf die
Differenz zwischen kritischem und naivem Anthropomorphismus
eingegangen und argumentiert, dass ein kritischer, wissenschaftlich
reflektierter Anthropomorphismus von Relevanz ist fiir Untersu-
chungsstrategien der Mensch-Tier-Verhaltnisse.

Im Anschluss daran wird speziell Martha Nussbaums Fihigkei-
tenansatz als eine der innerhalb der gegenwirtigen Politischen Philo-
sophie bedeutendsten Theorien Guten Lebens weiter ausgefiihrt, ihre
eigene Erweiterung auf e.nm. Tiere kritisch reflektiert und in ihrer
Argumentation modifiziert.

Die Bedeutung dieser Kapitel und der damit getanen Schritte zur
Ausarbeitung einer tierethischen NE-Theorie wird im Zwischenfazit
I zusammengefasst, in dem auch das in dieser Arbeit vorgeschlagene
»Zusammenwirken< von Nussbaums Fahigkeitenansatz mit Elemen-
ten von Rawls Theorie erlautert wird.

Die Kapitel-Einteilung soll nicht suggerieren, dass Theorien
des Guten Lebens disjunkt unterschieden von Gerechtigkeitstheo-
rien seien. Nussbaums neoaristotelisch inspirierter Fahigkeitenan-
satz stellt einen bedeutenden Beitrag zur Debatte um Gerechtigkeit
innerhalb der Politischen Philosophie dar. Die Aufteilung dient ledig-
lich der besseren Ubersichtlichkeit. So wie Gerechtigkeit in dieser

120 Dem naiven Anthropomorphismus steht ein reflektierter Anthropomorphismus
gegeniiber (Wild 2015, 27; vgl. Kap. 5.3).

168

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang von Gerechtigkeitstheorien

Arbeit als Teilbereich der Moral angesehen wird, aber nicht als
deckungsgleich (vgl. erster Abschnitt in Kap. 5.1), so wird hier auch
das Gerechte als Teilbereich des Guten angesehen, aber nicht als
deckungsgleich. Was gerecht ist, kann als gut angesehen werden, aber
nicht alles, was gut ist, fallt auch in den Bereich der Gerechtigkeit.
So ist es gut, wenn ich Pflichten gegeniiber mir selbst nachkomme,
diese fallen aber nach hier vertretenem Verstindnis nicht in den
Geltungsbereich von Gerechtigkeit, da gemafl einem politischen
Gerechtigkeitsverstandnis lediglich das als un/gerecht angesehen
wird, was »tliber spezifisch politische Praktiken und Institutionen
geregelt« (Hahn 2009, 14) wird.

5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang
von Gerechtigkeitstheorien

Innerhalb der Tierethik gibt es zahlreiche Argumentationsweisen
um zu begriinden, dass (meist empfindungsfahige) nichtmenschliche
Tiere in die moralische Gemeinschaft aufgenommen werden sollten
und somit in direkter Weise in den Bereich der Moral fallen. Moral
ist nicht gleichzusetzen mit Gerechtigkeit, da Gerechtigkeit einen
Teilbereich von Moral abdeckt, jedoch nicht deckungsgleich mit ihr
ist (Hoffe 2015, 29). Damit geht implizit ein bestimmtes Gerechtig-
keitsverstandnis einher. Die sogenannte »moralische Gerechtigkeit,
der zufolge Moral und Gerechtigkeit koextensive Begriffe sind (Hahn
20009, 14), wird hier abgelehnt. Wenn es darum geht, sich gegen die
Inklusion nichtmenschlicher Tiere auszusprechen, findet sich in der
Literatur hdufig eine bestimmte Argumentationsstruktur in Bezug auf
die moralische Gemeinschaft und den Scope of Justice. Diese wird im
Folgenden kurz umrissen.?!

121 Bei der Darstellung dieser Argumentationsstruktur werde ich von allen nicht-
menschlichen Tieren sprechen, auch wenn die meisten Tierethiker_innen auf empfin-
dungsfihige abzielen, vor allem, wenn es um einen Einbezug in den Scope of Justice
geht. Da es innerhalb des vielféltigen Feldes jedoch auch Positionen gibt, denen es um
die Inklusion aller nichtmenschlicher Tiere gibt, wire eine lediglich auf e.nm. Tiere
bezogene Darstellung undifferenziert.

169

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

5.1.1 Der Ausschluss von nichtmenschlichen Tieren aus Moral
und Gerechtigkeit

Der prominenteste Einwand gegen den Einbezug nichtmenschlicher
Tiere besagt, dass Moral bzw. Gerechtigkeit etwas sei, das sich ver-
nunftbegabte Wesen gegenseitig schulden. Daraus kann geschlussfol-
gert werden, dass sowohl nichtmenschliche Tiere als auch nicht zu
Vernunft begabte Menschen ausgeschlossen sind (vgl. Frey 2007)122.
Haufiger zu finden ist die Ansicht, dass zwar nichtmenschliche Tiere
exkludiert sein sollten, nicht jedoch bestimmte Menschengruppen.
Diese Position wird klassischerweise mit sogenannten »kind of-Argu-
menten« begriindet (vgl. Nobis 2004). Kind of-Argumente sagen aus,
dass der durchschnittliche erwachsene Mensch rational ist und dass
Individuen, die auf eine Art beschaffen sind wie dieser Prototyp der
menschlichen Spezies, moralisch bzw. aus Gerechtigkeitsperspektive
ebenso zu behandeln sind wie dieser. Das gilt auch dann, wenn die
Individuen bestimmte Fahigkeiten nicht besitzen, die der menschli-
che Prototyp aufweist, wie beispielsweise Rationalitét. Kind of-Argu-
mente verweisen auf unterschiedliche Arten der Ahnlichkeit. Kind
of kann sich beziehen auf das, was als natiirliche Ausstattung des
erwachsenen Durchschnitts-Menschen angesehen wird, als das, was
als normal angesehen wird, auf Potentialititen oder Gruppenzugeho-
rigkeit wie zum Beispiel die Spezieszugehorigkeit. Wie bereits an
anderer Stelle ausfiihrlicher dargelegt, sind kind of-Argumente wenig
iberzeugend (Boscardin/Bossert 2015, 342; vgl. auch Nobis 2004;
Schneider 2001, 231):

Am problematischsten ist die Grundannahme eines per Defini-
tionem >normalen< Menschen, an dem andere Menschen gemessen
werden. Eine Festlegung dessen vorzunehmen, was als >normaler«
Mensch gilt, ist auflerst bedenklich, unter anderen weil dadurch eine
Pathologisierung all derer stattfindet, die nicht in dieses Schema pas-
sen. Es wird ein bestimmter Menschen-Typ als normativer Standard
gesetzt, anstatt den vielfaltigen Ausdrucksformen des Mensch-Seins
gerecht zu werden.

Ein Kind of-Argument anzuwenden in Bezug auf das, was
Menschen snatiirlicherweise< fiir Fahigkeiten besitzen, ist ebenso

122 Raymond Frey schliefit kognitiv beeintrichtigte Menschen nicht ginzlich aus
der Moralgemeinschaft aus. Er spricht ihnen jedoch einen abgestuften, niedrigeren
moralischen Wert zu als zu Rationalitdt befahigten Menschen (vgl. Frey 2007).

170

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang von Gerechtigkeitstheorien

problembehaftet, da damit zum einen eine normative Uberhéhung
»des Natiirlichen< einhergeht und zum anderen fraglich ist, warum
beispielsweise eine hohe kognitive Befdhigung nattirlicher sein sollte
als eine sehr geringe, wo doch beides bei der unbeeinflussten mensch-
lichen Reproduktion auftritt.

Bereits das Ausgangsargument, wonach moralische Berticksich-
tigung oder Gerechtigkeit etwas ist, das sich vernunftbegabte Wesen
gegenseitig schulden, halte ich fiir nicht akzeptabel. Die Befahigung
zur Vernunft sollte irrelevant dafiir sein, ob ein Individuum moralisch
oder aus Gerechtigkeitsperspektive berticksichtigt wird oder nicht.!?3
Daraus folgt nicht, dass Vernunft innerhalb der Spharen der Moral
und Gerechtigkeit keine Rolle spielten sollte. Um selbst moralisch
handeln zu konnen und Verantwortung fiir das eigene Handeln tiber-
nehmen zu konnen, ist Vernunftbefdhigung notwendig (vgl. Bossert
2016a). Um tiberzeugende Gerechtigkeitsgrundsatze festlegen zu
konnen, gilt das ebenso. Doch zur alleinigen Begriindung der Mit-
gliedschaft in der moralischen Gemeinschaft ist sie nicht hinreichend.

Kind of-Argumente sind nicht auf eine anthropozentrische Ver-
wendung festgelegt. Auch eine sentientistische Position kann mit
diesen arbeiten, wenn zum Beispiel argumentiert wird, dass auch
nichtempfindungsfahige Tiere im selben Maf8 moralisch berticksich-
tigungswiirdig sind wie empfindungsfihige, sofern sie diesen auf
bestimmte Art ahnlich sind. Das kann auf empfindungsunfihig
geziichtete Saugetiere zutreffen, da Sdugetiere eine Klasse sind, die
rnormalerweise« empfindungsfahig sind. Eine solche Verwendung
des Kind of-Arguments wird in dieser Arbeit ebenso abgelehnt.
Das Ziichten nichtempfindungsfahiger Saugetiere oder Vogel fiihrt
die hier vertretene Position nicht an ihre Grenzen. Es kann mit
dem hier vertretenen Ansatz konsistent abgelehnt werden, da ein
tierrechtsethischer Ansatz die Ziichtung nichtmenschlicher Tiere zu
menschlichen Nutzungs-Zwecken ablehnt.!?*

123 Dies ergibt sich bereits aus einer anthropozentrischen Perspektive. Etliche Men-
schen sind nicht zur Vernunft befdhigt. Argumenten dafiir, diese aus den Spharen
der Moral und Gerechtigkeit auszuschlieffen, stimmen heutzutage wohl die allerwe-
nigsten ernsthaft Reflektierenden zu. Freilich ist es das Ziel der »kind of-Argumente«
genau diesem Aspekt Rechnung zu tragen. Allerdings muss man diese Zusatz-Pri-
missen nicht setzen, wenn man moralische Beriicksichtigung und Einschluss in
Gerechtigkeitstheorien gar nicht erst an Vernunft koppelt, wofiir meines Erachtens
keine iiberzeugenden Argumente sprechen.

171

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

In Kapitel 4 wurde ausgefiihrt, warum Empfindungsfihigkeit als
zentrales Kriterium fiir moralische Berticksichtigungswiirdigkeit her-
angezogen werden sollte. Das gilt ebenso fiir den Einbezug in Gerech-
tigkeitstheorien, da diese als Teilbereich der Moral fiir alle Mitglieder
der moralischen Gemeinschaft gelten sollten, sofern keine Griinde
vorliegen, bestimmte Gerechtigkeitsfragen nur auf bestimmte Grup-
pierungen anzuwenden. Beispielsweise ergibt die Frage nach gleichem
Zugang zu weiterfithrenden Schulen aus Gerechtigkeitsgriinden kei-
nen Sinn fiir nichtmenschliche Tiere.

5.1.2 Zur Bestimmung von Gerechtigkeit: Verteilungsmuster,
»Wahrung« und Umfang

Die konkrete Auslegung und Deutungshoheit von Gerechtigkeit ist
Gegenstand standiger und duflerst kontroverser Debatten. Hier seien
in Kiirze einige grundlegende Differenzierungen dieser Diskussio-
nen skizziert.

Die inhaltliche Bestimmung des Gerechtigkeitsbegriffs hingt
stark davon ab, auf welche Ebene sich Gerechtigkeit mafgeblich
bezieht und mithin auch umgesetzt werden soll (beispielsweise auf
der personellen oder institutionellen Ebene) und wie Umfang und
Verteilungsmuster einer Gerechtigkeitstheorie verstanden werden.
Fiir Philosophen der Antike wie Platon, Aristoteles oder Cicero gilt
die Gerechtigkeit als hochste aller Tugenden (Aristoteles 2013, 162;
vgl. Hoffe 2015, 21-22; Ricken 2014, 78). Damit steht eine personale

124 Werden Menschen oder nichtmenschliche Tiere, die zu einer Spezies gehéren,
deren Individuen in der Regel empfindungsfiahig sind, nicht empfindungsunfihig
geziichtet, sondern auf Grund von Mutationen empfindungsunfihig geboren, muss
eine Position des >klassischen< Sentientismus, die einzig die Empfindungsfihigkeit
als Kriterium fiir moralische Berticksichtigungswiirdigkeit heranzieht, akzeptieren,
dass diese aus der moralischen Gemeinschaft herausfallen. Der kontextuelle Senti-
entismus (vgl. Kap. 4.1) ermoglicht dagegen Argumentationen, weshalb auch diese
empfindungsunfihigen Menschen und nichtmenschlichen Tiere in die moralische
Gemeinschaft inkludiert werden miissen. So zum Beispiel durch den Einbezug einer
relationalen Ethiktheorie, die besagt, dass auch zu diesen Individuen moralisch
relevante Beziehungen bestehen und es durchaus Sinn ergibt, diese Beziehungen
anders zu kategorisieren, als eine >Beziehung¢ zu einem Regenwurm. Ich gestehe
allerdings zu, dass bei solchen Begriindungsweisen die Néhe zu kind of-Argumenten
nicht von der Hand zu weisen ist, wobei der Unterschied in der Bedeutung der
Relationalitdt moralischer Beziehungen liegt. Eine vertiefende Auseinandersetzung
mit dieser Problematik muss an anderer Stelle erfolgen.

172

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang von Gerechtigkeitstheorien

Gerechtigkeit im Mittelpunkt, in der gefragt wird, wie Personen(grup—
pen) und deren Handlungen, Einstellungen und Charakterweisen
gerecht sind. In der gegenwirtigen Philosophie liegt der Fokus dage-
gen auf institutioneller und prozeduraler Gerechtigkeit. Im Hinblick
darauf, wann gesellschaftliche Institutionen, Staaten, Wirtschaftssys-
teme und Verfahren, Regeln, Gesetze und Verteilungsvorgéinge als
gerecht gelten konnen, dreht sich die gegenwirtige Hauptkontroverse
beziiglich der >grofien Linien< darum, ob eine Gerechtigkeitstheorie
egalitdr oder non-egalitér sein sollte (Horn 2003, 25).

Im Vordergrund steht somit die Frage nach den Verteilungsmus-
tern von Gerechtigkeit. Soll das, was gerecht unter allen Mitglie-
dern der Gerechtigkeitsgemeinschaft, tiber die sich der Scope of
Justice erstreckt, verteilt werden muss bzw. allen Mitgliedern in
gerechter Weise zugénglich gemacht und ermdéglicht werden sollte
(wie zum Beispiel Giiter, Fahigkeiten, Chancen oder Ressourcen),
nach Mustern wie Bediirfnis, Gleichheit, Verdienst oder Leistung
verteilt, zugestanden bzw. ermdéglicht werden? Eine gleiche Vertei-
lung, Zuginglichmachung bzw. Erméglichung entspricht dabei der
Forderung egalitirer Gerechtigkeitstheorien, Verteilungen, Zuging-
lichmachungen bzw. Ermdglichungen nach anderen Mustern non-
egalitdren Theorien. Dabei wird des Weiteren unterschieden zwischen
komparativen und absoluten Verteilungsmustern, wobei komparative
Muster im interpersonellen oder intergruppalen Vergleich festlegen,
was als gerecht gelten kann. Gemafl absoluten Verteilungsmustern
herrscht Gerechtigkeit dann vor, wenn allen die zu verteilenden bzw.
ermoglichten Giiter, Fihigkeiten, Chancen, Ressourcen oder Pflichten
in ausreichendem Maf} zukommen, unabhingig von Vergleichen
mit anderen.

Das, was es gerecht zu verteilen gilt, was allen zuganglich
gemacht bzw. ermoglicht werden sollte, wird als »currency of justice«
bezeichnet (Broszies/Hahn 2013, 26; Voget-Kleschin 2013). Sollte
man bei der Frage nach gerechter Verteilung, Zugénglichmachung
bzw. Ermoglichung auf materielle Giiter, Primargiiter im rawlsschen
Sinn, Ressourcen, Fihigkeiten oder andere Dinge, die fiir das Leben
aller Mitglieder der Gerechtigkeitsgemeinschaft elementar sind,
fokussieren? Aus der Beantwortung dieser Fragen ergibt sich, wie
die »Gerechtigkeitswihrung« beschaffen sein soll. Mit ihr geht eine
bestimmte Vorstellung des guten (menschlichen) Lebens einher. Um
konsistent argumentieren zu konnen, welche Form der Verteilung bzw.
Ermoglichung und Verteilung bzw. Ermoglichung von was gegeben

173

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

sein muss, damit von Gerechtigkeit gesprochen werden kann, muss
ein (zumindest vages) Konzept davon vorhanden sein, was Menschen
fiir ein gutes Leben elementar bendtigen. Welche Sichtweise auf ein
gerechtes Verteilungsmuster und eine sinnvolle »Gerechtigkeitswah-
rung« in dieser Arbeit eingenommen wird, wird in Kapitel 5.3 ausge-
arbeitet.

Es ist hier von Verteilungsgerechtigkeit die Rede, jedoch nicht
in einem engen Sinn des Begriffs. Ein solcher wiirde Gefahr laufen,
den Gerechtigkeitsbegriff im Zusammenhang mit der zentralen Frage
nach Verteilungsmustern mit dem Begriff der Verteilungsgerechtig-
keit gleichzusetzen und damit anderen Formen wie Wiedergutma-
chungs-, Verfahrens- oder Tauschgerechtigkeit gegeniiberzustellen.
Ich verstehe Verteilungsgerechtigkeit jedoch als einen breiteren
Begriff, unter den beispielsweise Tauschgerechtigkeit subsumiert
werden kann. Die Grundlagen fiir eine Teilhabe an Tauschgeschiften,
sind stets auch etwas, das gerecht oder ungerecht verteilt sein kann.
Das trifft auch dann zu, wenn es sich um immaterielle Grundlagen
handelt, wie die Befdhigung, Dinge zum Tausch herzustellen. Aus
diesem Grund spreche ich neben Verteilung meist auch von s>Ermog-
lichungs, da Fihigkeiten nicht im engen Sinn des Begriffs verteilt
werden konnen, jedoch kann es allen Mitgliedern der Gerechtigkeits-
gemeinschaft moglich gemacht werden, ihre Fahigkeiten auszuleben
und in Tatigkeiten umzusetzen.

Der Scope of Justice, also die Frage, wer zur Gerechtigkeitsge-
meinschaft gehort, wird hier sentientistisch bestimmt. Bezugneh-
mend auf die in Kapitel 4 eingefithrten Argumente wird ein kon-
textueller Sentientismus zugrunde gelegt. Alle empfindungsfahigen
Individuen miissen entsprechend in den Umfang einer Gerechtig-
keitstheorie einbezogen werden.

Im Hinblick auf e.nm. Tiere ist die Eigenschaft von Gerech-
tigkeitsfragen relevant, dass sie stets mindestens einem moralisch
handlungsfahigen Wesen im Sinne von natiirlichen oder juridischen
Personen zuzuordnen sein miissen (Hoffe 2015, 28). Da der Grof2-
teil enm. Tiere nicht zu moralischem Handeln befahigt ist (Bos-
sert 2016a), bestehen Gerechtigkeitsfragen gegeniiber diesen, nicht
jedoch unter ihnen.!?

125 Beziiglich der sogenannten Domine der Gerechtigkeit, also der Frage, wie weit
der Geltungsbereich von Gerechtigkeitsprinzipien reicht (Broszies/Hahn 2013, 11),
wurde in Kapitel 2 zu Beginn des Kapitels fiir eine global ausgerichtete Gerechtigkeits-

174

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

5.2 Egalitare Gerechtigkeit auch fir nichtmenschliche
Tiere? John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

John Rawls entwickelt in seiner bedeutenden, kontraktualistischen
Theorie der Gerechtigkeit (1979) Gerechtigkeitsgrundsatze,'?® fiir
die sich freie Menschen in einer offenen Ausgangssituation (dem
sogenannten Urzustand) in ihrem eigenen Interesse — unter einem
Schleier des Nichtwissens!'?” — entscheiden wiirden. Diese werden von
verschiedenen Parteien ausgehandelt. Rawls arbeitet als plausibles
Einigungsergebnis folgende zwei Grundsitze aus:

»1. Jedermann soll gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher
Grundfreiheiten haben, das mit dem gleichen System fiir alle anderen
vertraglich ist. 2. Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind so zu
gestalten, daf (a) verniinftigerweise zu erwarten ist, daf sie zu jeder-
manns Vorteil dienen, und (b) sie mit Positionen und Amtern verbunden
sind, die jedem offen stehen.« (Rawls 1979, 81)

Der erste Gerechtigkeitsgrundsatz behandelt die Verteilung politi-
scher Rechte und personlicher Freiheiten, der zweite Gerechtigkeits-
grundsatz die Verteilung sozialer und o6konomischer Grundgtiter.
Der erste Grundsatz hat Vorrang vor dem zweiten bzw. determiniert
diesen. Grundsatz 2.a macht das prominent diskutierte Differenzprin-
zip aus (Rawls 1979, 82; 275). Nach dem Differenzprinzip konnen
Ungleichheiten auch in einer egalitiren Gerechtigkeitstheorie — wie
Rawls sie entwickelt — gerechtfertigt sein, solange sie dazu dienen,
die Situation aller Betroffenen zu verbessern, vor allem der am
wenigsten Begiinstigten, und solange sie mit der gleichen Freiheit fiir
alle und Chancengleichheit vereinbar sind. Das Differenzprinzip ist

theorie argumentiert, wie auch die Argumente fiir bestehende Gerechtigkeitspflichten
gegeniiber zukiinftigen Personen benannt.

126 - Auch kontraktualistische Theorien (Vertragstheorien) wurden bereits auf (emp-
findungsfahige) nichtmenschliche Tiere erweitert. Der vermutlich bekannteste Vertre-
ter einer kontraktualistischen Tierethik ist Mark Rowlands (1997; 1998; 2008). Ein
bedeutendes Werk jiingeren Datums stellt Wayne Gabardis The next social contract
(2017) dar und auch Mark Coeckelbergh (2009) bezieht den Kontraktualismus auf
e.nm. Tiere.

127 Unter dem Schleier des Nichtwissens haben die Parteien keinerlei Kenntnis
dariiber, welchen Platz sie in der Gesellschaft einnehmen werden. Sie wissen nicht,
welchem Geschlecht, welcher Ethnie, welcher Schicht sie zugehoren werden, ob sie
kognitiv stark oder schwach, korperlich unversehrt oder versehrt und in irgendeiner
Weise begabt sein werden.

175

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

ein bedeutendes Prinzip, um der Vorzugswiirdigkeit einer egalitiren
Gerechtigkeitstheorie Rechnung zu tragen und dennoch deutlich zu
machen, dass dies nicht zu einem egalitaren Gleichschaltungs-Alp-
traum fithren muss, wie Kurt Vonnegut (1961) es in seiner bekannten
Kurzgeschichte Harrison Bergeron literarisch beschreibt.

Eine Fruchtbarmachung der rawlsschen Theorie erweist sich
aus drei Griinden als gewinnbringend fiir das Ziel dieser Arbeit,
auch wenn hier keine kontraktualistische Position vertreten wird —
die Elemente, die ich im Folgenden aus Rawls’ Theorie tibernehme,
konnen auch nicht-kontraktualistisch begriindet werden.!?® Erstens,
da sie der wichtigste Bezugspunkt in der internationalen Gerechtig-
keitsdebatte darstellt und als solcher auch fiir die Debatte um die
Erweiterung der Gerechtigkeitsgemeinschaft auf e.nm. Tiere zentral
ist (vgl. z.B. Garner 2012; 2013; Ladwig 2020; 2021; Rowlands
1997; 1998). Zweitens, da sie (mit Fokus auf das Differenzprinzip)
bereits als philosophische Grundlage in eine NE-Theorie eingebaut
wurde — Konrad Ott und Ralf Doring legen in ihrer Theorie starker
Nachhaltigkeit Elemente der rawlsschen Theorie zugrunde (Kap. 2.4).
Otts und Doérings Mehr-Ebenen-Modell wird wiederum in dieser
Arbeit als iiberzeugende Basis fiir eine NE-Theorie betrachtet. Und
drittens, da Elemente von Rawls” Theorie wie das Differenzprinzip
und die paternalistischen Grundsitze — wie zu zeigen ist — fiir eine
tierethische Perspektive wichtige Annahmen enthalten und diese
daher bereichern kénnen.

Bevor die Frage untersucht wird, was eine sentientistische Per-
spektive fiir Rawls’ Theorie bedeutet, sollen zwei potentielle Ein-
winde entkraftet werden, die gegen das Zugrundelegen von Aspekten
der rawlsschen Theorie beim Entwurf einer sentientistischen Theorie
Nachhaltiger Entwicklung angebracht werden kénnen. Ferner wird
aufgezeigt, welcher Angelpunkt in Rawls” Theorie zentral ist fiir die
Erweiterung auf e.nm. Tiere.

128 Kontraktualistische Gerechtigkeitspositionen sind schwieriger auf e.nm. Tiere
anzuwenden, als andere Gerechtigkeitsansitze, was ebenso fiir kognitiv einge-
schriankte Menschen gilt (vgl. Garner 2012, 166). Kontraktualistische Gerechtigkeits-
ansitze flir e.nm. Tiere werden jedoch vertreten (vgl. Fuinote 126).

176

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

5.21 Anwendung von Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatzen auf
nichtmenschliche Tiere

Rawls selbst klammert nichtmenschliche Tiere aus dem Umfang einer
Gerechtigkeitstheorie aus und argumentiert, ihnen gegeniiber beste-
hende Pflichten wiirden in einer »Theorie der natiirlichen Ordnung«
(Rawls 1979, 547; 556), nicht in einer Gerechtigkeitstheorie, behan-
delt. Dies kann als erster Einwand gegen einen Einbezug nichtmensch-
licher Tiere in seine Theorie angefiihrt werden. Rawls Argumente
gegen solch eine Inklusion lassen sich jedoch entkréften.

Dass fiir Rawls menschliches Verhalten gegeniiber nichtmensch-
lichen Tieren nicht den Grundsitzen der Gerechtigkeit unterliegt,
begriindet er durch die Einfiihrung dreier Ebenen, auf denen der
Gleichheitsbegriff Anwendung findet (ebd., 548).

1. Ebene: Anwendung von Institutionen als 6ffentliche Regelsys-
teme; Gleichheit bezieht sich auf Gerechtigkeit als Regelhaftigkeit:
unparteiische Anwendung und Deutung von Regeln, zum Bei-
spiel der Regel Gleiches gleich zu behandeln.

2. Ebene: Konkrete Struktur der Institutionen: Die Bedeutung
der Gerechtigkeit wird durch die Gerechtigkeitsgrundsdtze festge-
legt, die fiir alle Menschen gleiche Grundrechte verlangen. Tiere
sind ausgeschlossen, genieflen aber dennoch einen gewissen
Schutz, jedoch nicht die gleiche Stellung wie Menschen.

Der Ausschluss nichtmenschlicher Tiere konne dadurch erklart wer-
den, welche Wesen den Schutz der Gerechtigkeit genieen. Das fiihrt
Rawls zur dritten Ebene:

3. Ebene: Welche Wesen geniefien Gleichheit? »Genau die
moralischen Subjekte haben ein Recht auf gleiche Gerechtig-
keit.« (ebd.)

Moralische Subjekte kennzeichnen gemafl Rawls zwei Eigenschaften:
Sie haben erstens eine Vorstellung von ihrem Wohl (im Sinne eines
verniinftigen Lebensplans) und sind zweitens eines Gerechtigkeits-
sinns fahig, den Rawls auffasst als Wunsch, die Gerechtigkeitsgrund-
sdtze anzuwenden und nach ihnen zu handeln.

Die Annahmen dieser Ebenen lassen sich kritisch hinterfragen.
So stellt sich in Bezug auf Ebene 1 die Frage, welches Kriterium der
»Gleichheit« Rawls zu Grunde legt. Gilt als »gleich« zu behandeln,

177

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

wer in gleichem Maf3e rational ist, wer Mensch ist, wer empfindungs-
fahig ist?

Je nachdem, welche einzuhaltenden Regeln und welcher Kon-
text zur Debatte stehen, kann es zielfiihrend sein, unterschiedliche
Kriterien heranzuziehen. Beispielsweise ist es wenig tiberzeugend,
die Regel »Gleiches gleich zu behandeln« im Hinblick auf berufliche
Chancengleichheit fiir alle empfindungsfahigen Individuen anzuwen-
den. Die Regel ist aber beziiglich eines Nicht-Schadigungsgebots fiir
alle empfindungsfiahigen Individuen sehr iiberzeugend. Kontextsensi-
tiv zu priifen, welches Kriterium fiir »Gleichheit« in Bezug auf unter-
schiedliche Regelsysteme sinnvoll ist, scheint verniinftig. Kriterien,
die auch empfindungsfihige nichtmenschliche Tiere einschliefien,
wie die Empfindungsfihigkeit, von vorne herein ohne Begriindung
auszuschlieffen, dagegen nicht. Beantwortet man die Frage, wer als
»gleich« zahlt, auch im Hinblick auf Ebene 1 — wie Rawls es im
Hinblick auf Ebene 2 tut — mit Rawls” Ausarbeitung zu Ebene 3, so
ergeben sich an Ebene 1 die gleichen Kritikpunkte wie an Ebene 2.

Ebene 2 ist insofern problematisch, da sich ihre Begriindung aus
Ebene 3 speist, der fragwiirdige Annahmen immanent sind, auf die ich
nun eingehen werde.

Geht man davon aus, dass moralische Subjekte ausschliefSlich
diejenigen sind, die verniinftige Lebenspldane erstellen und den
Waunsch besitzen, die Gerechtigkeitsgrundsiatze anzuwenden und
nach ihnen zu handeln, schlief’t das neben den allermeisten nicht-
menschlichen Tieren auch zahlreiche Menschen aus. Eine Gerechtig-
keitskonzeption, die nur fiir die so definierten »moralischen Subjekte«
gilt, wire duf8erst exklusiv, auch in Bezug auf zahlreiche Menschen,
die sie nichtinkludiert (so auch Garner2012,166). Dem mdochte Rawls
selbst entgegenwirken:

»Es ist zu betonen, dass die hinreichende Bedingung der gleichen Gerech-
tigkeit, die Fahigkeit zur moralischen Personlichkeit, keineswegs zwin-
gend ist. Fehlt jemandem diese Fihigkeit von Geburt an oder wegen
ungliicklicher Umstdnde, so wird das als natiirliches Gebrechen oder
als Auswirkung von Missstinden angesehen. Es gibt keine menschliche
[Ethnie] oder anerkannte Gruppe, der diese Eigenschaft fehlen wiirde. Sie
fehlt nur einigen wenigen einzelnen oder ist bei ihnen nicht ausgebildet,
was die Folge ungerechter und primitiver sozialer Verhdltnisse oder
rein zufilliger Umstdnde ist. Des weiteren haben die Menschen wohl
unterschiedliche Fihigkeit zu einem Gerechtigkeitssinn, doch das ist kein

178

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

Grund dafiir, den weniger Fihigen den vollen Schutz der Gerechtigkeit
vorzuenthalten.« (Rawls 1979, 549-550)

Die Fahigkeit des Gerechtigkeitssinns ist fiir Rawls entsprechend
eine natiirliche Fahigkeit wie andere auch und diese liegt innerhalb
der Individuen einer Spezies unterschiedlich ausgeprégt vor. Es ist
jedoch unwahrscheinlich, dass bestimmte natiirliche Fahigkeiten in
der Evolution erst beim Homo sapiens entstanden sind (vgl. fir einen
von vielen Nachweisen De Waal 1997). Wahrscheinlicher ist, dass
viele wichtige menschliche Fahigkeiten in (zum Teil stark) graduell
abgeschwichter Form auch bei anderen Vertebraten-Arten zu finden
sind. In Bezug auf Kinder argumentiert Rawls, die Minimalforde-
rung der moralischen Personlichkeit beziehe sich auf die Anlage
der Fahigkeit dazu, nicht auf ihre Verwirklichung (ebd., 553) und
lasst Vormundschaft zu, wonach Grundrechte durch Eltern und Erzie-
her_innen wahrgenommen werden.

Ein nahezu gleiches Argument ldsst sich auch fiir e.nm. Tiere
entwerfen. Da die natiirliche Fahigkeit zur moralischen Personlichkeit
evolutiv auch bei bestimmten e.nm. Tieren angelegt ist — woraus
nicht folgt, dass sie moralisch handeln konnen und zur Verantwortung
gezogen werden konnen (vgl. Kap. 4.3) —, und auch ihre Interessen
bereits gegenwirtig zum Teil durch Stellvertreter_innen vertreten
werden, erscheint es fraglich, warum e.nm. Tiere kategorisch ausge-
schlossen sind. Diese Frage ergibt sich auch aus Rawls” Ausfithrung
dazu, dass jemand, die oder der nur aufgrund zuféilliger Umsténde
nicht an der anfinglichen Vereinbarung teilnehmen kann,'?® ebenfalls
in den Genuss gleicher Gerechtigkeit kommen soll (ebd., 553). Auch
die Spezieszugehorigkeit ist gewissermafien ein Zufallsfaktor, und
Diskriminierung, die ausschlie8lich aus ihr folgt, sollte als nicht zulas-
sig angesehen werden.!30 Die Argumentationsweise, mit der Rawls
Kinder und kognitiv beeintrachtige Menschen in den Geltungsbe-

129" In dieser anfidnglichen Vereinbarung, dem Urzustand, werden die Gerechtigkeits-
grundsitze festgelegt, die daraufthin gegeniiber allen gelten, die sie mitbestimmt
haben. »Schlie8lich stellt man sich ja vor, dass die Beteiligten die Grundsitze
beschlieflen, um ihre gemeinsamen Institutionen und ihr Verhalten gegeneinander zu
regeln [...]. Gleiche Gerechtigkeit wird also denen geschuldet, die fahig sind, in der
Ausgangssituation mitzuwirken [...].« (Rawls 1979, 548).

130" Diskriminierung wird hierbei verstanden als eine ungerechtfertigte Andersbe-
handlung (vgl. Hagendorff et al. 2022). In vielen Féllen ist es gerechtfertigt, Indi-
viduen mit unterschiedlichen Fihigkeiten — die auch auf die Spezieszugehorigkeit
zuriickgehen konnen — unterschiedlich zu behandeln, wie es auch Nussbaum in

179

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

reich von Gerechtigkeitsgrundsatzen inkludiert, obwohl seine ersten
Bestimmungen sie zundchst ausgeschlossen hitten, lasst sich in sehr
ahnlicher Weise auf e.nm. Tiere anwenden. Weshalb diese exkludiert
bleiben, erscheint so nicht einleuchtend begriindet.

Ein zweiter moglicher Einwand gegen die Anwendung der rawls-
schen Gerechtigkeitsgrundsatze flir eine tierethische NE-Theorie
konnte sein, dass Rawls" Theorie partikularistisch in dem Sinne
ist, dass sie den Geltungsbereich der Gerechtigkeitsgrundsétze inner-
halb von Nationalstaaten beschrankt sieht. In Bezug auf eine Ethik
Nachhaltiger Entwicklung ist es dagegen notig, eine globale Reich-
weite der Gerechtigkeitsgrundsitze anzunehmen, da sich zahlreiche
Ungerechtigkeit generierende Problemfelder, die erstens aus NE-Per-
spektive relevant sind und zweitens auch e.nm. Tiere betreffen, auf
globaler Ebene abspielen. Solche sind beispielsweise Biodiversitits-
verlust, Klimawandel, klimabedingte Migration, Wasserknappheit,
Pandemien und viele mehr. Gegen den Einwand eines beschriankten
Geltungsbereichs ldsst sich festhalten, dass Rawls’ Theorie bereits von
einigen Vertreter_innen des Kosmopolitismus tiberzeugend auf eine
Art modifiziert wurde, dass sie fiir Theorien globaler (menschlicher)
Gerechtigkeit anwendbar ist. Die vermutlich bekanntesten Vertreter
eines kosmopolitischen Kontraktualismus sind dabei Thomas Pogge
und Charles Beitz. Wie Pogge und Beitz Rawls’ Theorie kosmopoli-
tisch auslegen, wird im Folgenden kurz umrissen, um deutlich zu
machen, wie diese fiir Theorien globaler Gerechtigkeit fruchtbar
gemacht wurde.

Beitz (2013, 176) argumentiert, dass Rawls’ Ansichten zu inter-
nationalen Beziehungen nur dann Sinn ergeben, wenn Nationalstaa-
ten unabhangig waren. Er moniert, dass Rawls Aspekte der Natur-
ressourcen und ihrer Verteilung vollkommen aufier Acht lasst. Die
Frage nach Ressourcenverteilung ist fiir Beitz ein klarerer Fall von >aus
moralischer Perspektive arbitrér< als der Fall von Talenten, den Rawls
als »aus moralischer Perspektive arbitriar’ hervorhebt. Beitz vertritt die
Auffassung, dass die Parteien im Urzustand um die Beliebigkeit der
Ressourcenverteilung wissen und entscheiden, dass niemand einen
prima facie Anspruch darauf geltend machen kann. Im Urzustand
komme es daher zu einer Einigung auf ein Ressourcenverteilungsprin-
zip (Beitz 2013, 187). Dieses inkludiert einen auf NE abzielenden

ihrem Fihigkeitenansatz zum Ausdruck bringt. Dafiir miissen aber iiberzeugende
Argumente zur Rechtfertigung ausgearbeitet werden.

180

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

Standard, da die Parteien im Urzustand verhindern wollen, dass sich
der Schleier des Nichtwissens hebt und alle Ressourcen aufgebraucht
sind (ebd., 188). Das Ressourcenverteilungsprinzip inklusive Nach-
haltigkeitsstandard gelten laut Beitz auch, wenn man (wie Rawls)
davon ausgeht, dass Nationen unabhingige Kooperationsverbande
bilden. Beitz selbst vertritt diese Auffassung jedoch nicht und sieht
unter anderem die Aufhebung internationaler Handels- und Investi-
tionsschranken als Beleg fiir die Existenz eines Welthandelssystems
(mit eigenen Finanz- und Wahrungsinstitutionen), das zum Vorteil
der reichen Gesellschaften aufgebaut ist (ebd., 191) und globale
Gerechtigkeitspflichten generiert. Wirtschaftliche Interdependenzen
sind derart aufgebaut, dass Nationalgrenzen nicht ldnger als dufere
Grenzen o6konomischer Kooperation angesehen werden konnen.
Daher beanstandet Beitz, dass Rawls" »fliichtige Beschiftigung mit
dem Volkerrecht den Sinn internationaler Gerechtigkeit insgesamt zu
verfehlen« scheint (ebd., 193). Rawls' Unabhéngigkeitsvoraussetzung
im Hinblick auf einzelne Staaten, auf der seine ganze Diskussion zum
Volkerrecht beruht, werde nicht von den Fakten zur gegenwirtigen
Situation internationaler Beziehungen gestiitzt.

»Aufgrund zunehmender globaler wirtschaftlicher Interdependenzen hat
das staatszentrierte Weltbild seinen normativen Einfluss verloren. Daher
miissen Gerechtigkeitsprinzipien zuerst fiir die Welt als Ganzes und erst
in abgeleiteter Form fiir Nationalstaaten gelten.« (ebd., 202)

Diese globale Interpretation sieht Beitz als »das Resultat der Anerken-
nung einer wichtigen empirischen Veranderung in der Weltpolitik
und im sozialen Leben« (ebd., 208), wobei Beitz hier eine neue
Situation zugrunde legt, auf die Rawls’ Theorie anwendbar ist. Hier
ist meines Erachtens jedoch zu bedenken, dass eine wirtschaftsliberale
Globalisierung kein quasi naturgegebener Prozess ist, sondern selbst
Resultat politischer Interventionen, und in diesem Sinne verdanderbar.
Die Forderung nach globaler Gerechtigkeit gilt allerdings dessen
ungeachtet bzw. gerade deswegen.

Pogge (2013, 266) kritisiert die Auffassung Rawls, dass die Ursa-
chen gravierender Armut in den von absoluter Armut betroffenen
Landern’! selbst liegen und geht davon aus, dass diese Uberzeugung
eine wichtige Rolle dafiir spielt, dass Rawls seine Gerechtigkeits-

131 Auch in sehr wohlhabenden Landern wie beispielsweise Deutschland, Schweiz
oder den skandinavischen Landern gibt es Menschen, die von Armut betroffen sind.
Diese Armut wird oftmals als relative Armut bezeichnet und damit von der absoluten

181

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

prinzipien auf nationalstaatliche Ebene begrenzt. In seinem Beitrag
mochte Pogge aufzeigen, dass diese Annahme falsch ist.

So diirften bestehende Ungleichheiten nicht akzeptiert werden,
als wiren sie das Ergebnis freier Entscheidungen der verschiedenen
Volker, da europdische Lander einen riesigen Vorsprung im Pro-
Kopf-Einkommen haben, der auf mannigfaltige Art und Weise dazu
beitriagt, Ungleichheiten zu zementieren. Die heutige Situation ist
laut Pogge auf Kolonialismus, Sklaverei und Genoziden aufgebaut,
und die 6konomische Uberlegenheit der Industrielinder hat ihre
Waurzeln in einer gemeinsamen Geschichte, »deren Verlauf die Gesell-
schaften und Kulturen von vier Kontinenten verwiistete« (ebd., 268).
Ein Grofiteil der heutigen Armut hatte vermieden werden konnen,
wenn Regelungen getroffen worden wiren, die fiir von absoluter
Armut betroffene Gesellschaften vorteilhafter gewesen wiren. Der
Fortbestand von Armut liegt gemafl Pogge auch an Regelungen
des WTO-Regimes, zum Beispiel, wenn wohlhabende Lander ihre
Mirkte durch hohe Zolle abriegeln, obwohl es fiir von absoluter
Armut betroffene Lander von grofiter Relevanz wire, Zugang zu den
Mairkten wohlhabender Linder zu bekommen (ebd., 270-271). Es
ist nach Pogge ein Irrglaube, davon auszugehen, dass von absoluter
Armut betroffene Linder Zugang zu freiem Handel und offenen
Mirkten hitten (ebd., 291, FN 48). Und auch Phanomene wie Korrup-
tionin von absoluter Armut betroffenen Landern werden laut Pogge in
starkem Maf3e von wohlhabenden Industrielandern vorangetrieben,
da es deren Unternehmen sind, die sich (meist nichtsanktioniert)
mittels Bestechungsmandvern Profite verschaffen. Pogge schlussfol-
gert, dass die gegenwirtige Weltordnung Schuld daran tragt, dass
gravierende Armut und ihre Folgen nicht eingedimmt werden und
die wohlhabenden Industrielander in groflem Maf} davon profitie-
ren. Eine Unterstiitzung wohlhabender Lander zur Bekimpfung von
Armut und ihrer Konsequenzen kann folglich nicht als eine Art Hilfe
angesehen werden, sondern stellt Wiedergutmachungspflichten dar,
nachdem Nicht-Schadigungspflichten verletzt wurden. Im Hinblick

Armut abgegrenzt, die in nichtwohlhabenden Landern vorherrscht. Dabei darf nichtin
Vergessenheit geraten, dass es auch in den von absoluter Armut betroffenen Landern
eine reiche >Elitec gibt. Ich verwende die Begriffe >von absoluter Armut betroffene«
bzw. >wohlhabende Linderc hier dennoch um eine sprachliche Trennung zwischen
ihnen deutlich machen zu konnen. Dass (zum Teil grofe) Unterschiede hinsichtlich
sozio6konomischer Privilegien jedoch nicht nur zwischen Lindern, sondern auch
innerhalb dieser bestehen, darf dabei nicht tibersehen werden.

182

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

auf solch ein Szenario ergibt es fiir Pogge wenig Sinn, Gerechtigkeits-
pflichten auf die Sphére innerhalb von Staaten zu begrenzen und geht
er davon aus, dass auch Rawls andere Schliisse gezogen hitte, hatte
dieser die Ursachen fiir gravierende Armut nicht (lediglich) in den von
absoluter Armut betroffenen Landern gesehen.

Auch Ott und Doéring (2011, 75-76) erweitern Rawls’ Diffe-
renzprinzip, welches ihnen als eine der ethischen Grundlagen ihrer
Theorie starker Nachhaltigkeit dient, international. Daftir ziehen sie
die Argumente von Wilfried Hinsch heran. Hinsch begriindet, dass die
Bedingungen um das Differenzprinzip global zu erweitern (eine Welt-
wirtschaft mit externen Effekten sowie anerkannte Kooperationen
zwischen Staaten; vgl. Kap. 2.4), die Rawls (noch) nicht als gegeben
ansieht, inzwischen erfiillt sind.

All diese ausgefiihrten Argumente, mittels derer Rawls’ Theorie
auf die Ebene globaler Gerechtigkeit erweitert wird, halte ich fiir sehr
tiberzeugend und werde in dieser Arbeit auf ihnen aufbauen.

5.2.2 Die advokatische Perspektive bei Rawls

Welcher Angelpunkt in Rawls’ Theorie zentral ist, um sie auf e.nm.
Tiere zu erweitern, wird im nun folgenden Unterkapitel aufgezeigt,
um im Anschluss daran die Frage zu untersuchen, was eine sentientis-
tische Perspektive fiir Rawls’ Theorie bedeutet.

Die Gerechtigkeitsgrundsitze, die eine gerechte Gesellschaft
konstituieren sollen, werden gemafs Rawls im Urzustand unter dem
Schleier des Nichtwissens gewahlt. In diesem Zustand kommen Par-
teien zusammen, die auf rationale Weise Gerechtigkeitsgrundsitze
fiir die Gesellschaft, in der sie leben wollen, auswahlen. Unter dem
Schleier haben die Parteien keinerlei Kenntnis dartiber, welchen Platz
sie in der Gesellschaft einnehmen werden. Entsprechend wiahlen
die Parteien gemdfl Rawls Grundsitze aus, die fiir alle Gesellschafts-
mitglieder gerecht sein werden, da es irrational wire, bestimmte
Gruppierungen zu bevorzugen, wenn man nicht weif3, ob man selbst
zu den dadurch Benachteiligten zahlen wird.

Rawls bezieht in dieses Szenario die Frage nach Menschen, die
ihre Rationalitat verlieren oder nie besitzen, ein und kommt zu dem
Schluss, dass die Parteien im Urzustand paternalistische Grundsatze
wahlen werden, um abzusichern, dass Stellvertreter_innen sich fiir die
Interessen der nicht-rationalen Menschen einsetzen werden.

183

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

»Im Urzustand gehen die Beteiligten davon aus, dass sie spdter in der
Gesellschaft verniinftig und zur Regelung ihrer eigenen Angelegenheiten
fahig sind. [...] Doch wenn einmal die ideale Vorstellung festgelegt
ist, werden sie sich gegen die Moglichkeit sichern wollen, dass ihre
Fihigkeiten unterentwickelt sind und sie ihre Interessen nicht verniinftig
fordern kénnen, wie es etwa bei Kindern der Fall ist, oder dafs sie wegen
irgendwelcher ungliicklicher Umstdinde nicht fiir ihr Wohl sorgen kénnen,
wie etwa bei schwerer Verletzung oder Geistesstorung. [...] Dazu setzen
die Parteien Grundsdtze in Kraft, wann andere berechtigt sind, in ihrem
Namen zu handeln [...]. Das tun sie in der Erkenntnis, dafl einmal
ihre Fihigkeit, verniinftig zu ihrem Wohl zu handeln, versagen oder
iiberhaupt fehlen konnte. Die Grundsitze des Paternalismus sind also
diejenigen, die die Parteien im Urzustand anerkennen wiirden, um sich
gegen Schwichen und Versagen ihrer Vernunft und ihres Willens in der
Gesellschaft zu schiitzen. Andere erhalten das Recht und sind manchmal
verpflichtet, an unserer Stelle zu handeln und das zu tun, was wir fiir uns
tun wiirden, wenn wir verniinftig wiren; diese Regelung tritt nur in Kraft,
wenn wir nicht selbst fiir unser Wohl sorgen kénnen. Paternalistische
Entscheidungen haben sich von den stabilen Bediirfnissen der Betroffenen
selbst leiten zu lassen, soweit sie nicht unverniinftig sind [...].< (Rawls
1979, 281)

Laut Rawls wihlen die Parteien unter dem Schleier des Nichtwissens
diese Grundsitze, um sich gegebenenfalls selbst zu schiitzen, da
sie nicht wissen, ob sie sich in einer Situation befinden werden, in
der sie solchen Schutz benétigen. Altruistische Motive stecken nicht
dahinter. Das erschwert eine Anwendung dieses paternalistischen
Grundsatzes auf e.nm. Tiere, da es nicht darum geht, Grundsatze
aufzustellen, die anderen von Vorteil sein werden.

Nichtkenntnis tiber die Spezies unter dem Schleier des Nichtwissens

Um dieses Problem zu tiberwinden, kann die Gedankenkonstruk-
tion des Schleiers des Nichtwissens so modifiziert werden, dass
auch die Spezieszugehorigkeit zu den unbekannten Variablen zahlt.
Eine solche Argumentation entwickelt beispielsweise Mark Rowlands
(2008),132 der deutlich macht, weshalb diese Modifikation nicht dazu
fiihrt, dass unter dem Schleier des Nichtwissens Menschen mit Bau-
men gleichgesetzt werden. Rowlands (ebd., 101-102) begrenzt seine
Modifikation auf sentientistische tierethische Positionen und lasst

132 Zur Kritik genau daran vgl. Garner 2012.
184

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

biozentrische oder holistische aufien vor. Er argumentiert, dass es nur
Sinn ergibt, wenn sich Individuen mit Interessen unter dem Schleier
des Nichtwissens auf Gerechtigkeitsgrundsatze einigen. Nach Row-
lands kann jede_r unter dem Schleier verniinftigerweise eine Welt
bevorzugen, in der moralische Objekte gegeniiber Entitaten, die
keine moralischen Objekte sind, bevorzugt werden, da es fiir letztere
keinerlei Differenz bedeutet, wie die Welt beschaffen ist, da sie keine
Interessen und kein Bewusstsein besitzen.

Der Schleier des Nichtwissens ist fiir Rawls die Methode, mit der
wirklich gerechte Grundsitze gewihlt werden sollen. Es handelt sich
dabei um ein konstruiertes Gedankenexperiment, in dem rationale
Individuen verniinftige Gerechtigkeitsgrundsatze wahlen, auch wenn
sie nicht wissen, ob sie selbst jenseits dieses Konstrukts in der
sreal existierenden Gesellschaft« tatsdchlich rational sein werden. Es
widerspricht diesem Gedankenkonstrukt folglich nicht, neben der
Moglichkeit, ein kognitiv beeintrachtigter Mensch sein zu konnen,
auch die Méglichkeit einzubauen, in der >real existierenden Gesell-
schaft< einer anderen Spezies angehdren zu konnen, die ebenfalls
nicht zur Rationalitdt befahigt ist. Was dabei allerdings passiert, ist
die Loslosung von der anthropozentrisch-kontraktualistischen Idee
der Gesellschaft, die durch die Idee der moralischen Gemeinschaft
ersetzt wird.

Die dadurch getatigte Vorannahme, dass Gerechtigkeitsgrund-
sdtze fiir alle empfindungsfiahigen Individuen gelten sollten, stiitzt
sich dabei auf die Argumentationslinie, dass empfindungsfahige Indi-
viduen Teil der moralischen Gemeinschaft sind (Vgl. Kap. 4)und dass
Gerechtigkeitsprinzipien gegeniiber allen Mitgliedern der moralischen
Gemeinschaft gelten sollten,'33 selbst wenn Moral und Gerechtigkeit
nicht gleichzusetzen sind. Solch einer Vorannahme vorzuwerfen, sie
baue auf einer bestimmten Moralvorstellung auf (vgl. Carruthers
2008) und gleichzeitig davon auszugehen, dass Rawls’ Theorie dies

133 Ein Argument, weshalb der Einbezug e.nm. Tiere in die moral community alleine
nicht ausreicht, nennt Robert Garner (2013, 8): »Moral obligations regarded as
being outside of the sphere of justice collaps, in practice, into the realm of charity
and voluntarism [...] because there is a much weaker link with legal compulsion.«
(Hervorhebungim Original) Und auch Bernd Ladwig (2021, 170) macht deutlich, dass
e.nm. Tiere »mannigfache Beitrdge zu unseren sozialen Grundordnungen [erbringen],
und sie sind Unterworfene der von uns gemeinsam verantworteten Verhiltnisse. Aus
diesen zwei Griinden sollte die Gerechtigkeitstheorie auch Mensch-Tier-Beziehun-
gen einbegreifen«.

185

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

nicht tdte, ist kurzsichtig und wenig iiberzeugend. Auch Rawls’
Annahme, dass die Gerechtigkeitsprinzipien sich auf alle Menschen
beziehen, unabhingig von Geschlecht, Hautfarbe, Herkunft oder
korperlicher Befihigung, baut auf bestimmten Vorannahmen zum
Umfang der Moralgemeinschaft bzw. Umfang von Gerechtigkeits-
theorien auf, die sich einer langjahrigen humanistischen Argumenta-
tionstradition verdanken.

Die paternalistischen Grundsitze

Zieht man die Spezieszugehorigkeit als weitere unbekannte Variable
hinzu, konnen Rawls’ paternalistische Grundsitze auf e.nm. Tiere
angewandt werden, da diese erstellt wurden, um in den Fillen, in
denen Individuen in der sreal existierenden Gesellschaft< nicht zu
rationalen Entscheidungen fahig sind, Stellvertreter_innen in ihrem
Sinn entscheiden zu lassen. Die allermeisten tierlichen Individuen
sind nicht zu einer Form von Rationalitit, wie sie von Rawls voraus-
gesetzt wird, befahigt.

Stellvertreter_innen miissen nach Rawls auf eine Weise handeln,
dass sie sich von den Bediirfnissen der Betroffenen leiten lassen, unter
der Bedingung, dass diese Bediirfnisse nicht unverniinftig sind. Je
weniger iiber die Bediirfnisse eines Individuums bekannt ist, »desto
mehr handeln wir flir ihn so, wie wir es fiir uns unter den Bedingungen
des Urzustands tun wiirden. Wir versuchen, fiir ihn die Dinge zu
bekommen, die er wahrscheinlich haben méochte, gleichgiiltig, was
er sonst haben mochte« (Rawls 1979, 281). Ferner miissen paterna-
listische Handlungen »durch das offenbare Versagen der Vernunft
oder Fehlen der Vernunft und des Willens gerechtfertigt sein; und
miissen geleitet sein von den Grundsétzen der Gerechtigkeit und
den Kenntnissen der ldngerfristigen Bedtirfnisse des Betroffenen«
(ebd., 282).

Diese Grundsitze lassen sich ohne Weiteres auf e.nm. Tiere
anwenden, auch wenn im Einzelfall abhingig von der Spezies und
dem tierlichen Individuum entschieden werden muss, ob der vor-
ausgesetzte Wille fehlt. Bei beispielsweise Elefanten, Walen und
Delfinen, Primaten und Corviden finden sich auflerordentlich starke
kognitive Befahigungen (vgl. Plotnik et al. 2006). Um die Bediirf-
nisse tierlicher Individuen abschitzen zu konnen, ist ein reflektierter
Anthropomorphismus von Noten, der es gestattet, Antworten auf die
Frage nach gutem tierlichem Leben zu geben (vgl. Kap. 5.3).

186

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

Die Schlussfolgerung, dass die Menschen unter dem Schleier des
Nichtwissens paternalistische Grundsatze und Stellvertreter_innen
wahlen, um fiir den Fall, dass sie selbst ihre Vernunft zeitweise
verlieren oder nie besitzen, vor ungerechter Willkiir geschiitzt zu sein,
stellt hierbei eine interpretierende Setzung von Rawls dar. Diese hat
ihre Berechtigung, zum Beispiel im Hinblick auf ihre Umsetzbarkeit,
blieb jedoch nicht ohne Kritik. So setzt beispielsweise Nussbaum
in ihrem Fahigkeitenansatz verstarkt auf Inklusion statt Paternalis-
mus und fordert Gesellschaften auf, Strukturen zu konstituieren,
damit Betroffene trotz (zeitweise) fehlender Vernunft starker in die
Gesellschaften eingebunden werden, anstatt durch Stellvertretende
reprasentiert zu werden (vgl. Nussbaum 2010).

Neben Nussbaum argumentieren auch Sue Donaldson und Will
Kymlicka (2013; 2015; 2016), dass man (vor allem empfindungsfahi-
gen) nichtmenschlichen Tieren nicht vollstindig gerecht wird, wenn
man — gutgemeint — fiir sie spricht, anstatt sie selbst sprechen zu
lassen, indem man versucht, ihre Formen der Kommunikation zu ver-
stehen (vgl. auch Meijer 2019, 103-115). Dafiir ist eine Evaluierung
der Frage nach tierlicher Handlungsbefiahigung wichtig (Vgl. Kap. 4.3).
Rawls selbst verlangt, dass Stellvertretungshandlungen nur dann in
Kraft treten, wenn die Betroffenen nicht selbst fiir ihr Wohl sorgen
konnen (Rawls 1979, 281). Nichtmenschliche Tiere konnen in ihrem
urspriinglichen Habitat in der Regel fiir ihr eigenes Wohl sorgen,
wenn sie nicht daran gehindert werden. Diese Fahigkeit besitzen auch
domestizierte Tiere, die hier als Gesellschaftsmitglieder angesehen
werden, solange bestimmte Bedingungen dafiir gegeben sind. Solche
sind unter anderem ein freier Zugang zu Wasser und Nahrung, zu
sozialen Interaktionen, zu den Wetterbedingungen entsprechenden
Schutzmoglichkeiten und korperliche Unversehrtheit. Dass sie diese
Fahigkeit besitzen, deutet darauf hin, dass in Bezug auf e.nm. Tiere
der von Nussbaum betonte Fokus auf Inklusion ein gangbarer und
tiberzeugender Weg ist, der den Eigenheiten des jeweiligen Individu-
ums mehr Geltung verschafft als Stellvertretende. Nichtsdestotrotz
wird es zahlreiche Fille geben, in denen es schwer sein wird, das e.nm.
Tier selbst kommunizieren zu lassen bzw. anzeigen zu lassen, was
es mochte und braucht. Fiir diese Fille sind Rawls’ paternalistische
Grundsitze eine geeignete Grundlage, um die betroffenen e.nm. Tiere
nicht >au8en vor’ zu lassen. Was eine sentientistische Perspektive
fiir Rawls” Theorie iiber die Nichtkenntnis der Spezies unter dem
Schleier des Nichtwissens und eine Anwendung der paternalistischen

187

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Grundsatze auf e.nm. Tiere hinaus bedeutet, untersuche ich im fol-
genden Kapitel.

5.2.3 Egalitdre Umsetzung der Gerechtigkeitspflichten
bei Einbezug von nichtmenschlichen Tieren: Ein
gangbarer Weg?

Eine zentrale Frage, die Rawls mit seiner Theorie der Gerechtigkeit
beantworten mochte, ist die Frage nach gerechter Verteilung, die
auch in der Debatte um NE im Fokus steht. Bei Rawls stehen dabei
Grundfreiheiten und Chancen sowie Grundgiiter im Mittelpunkt
dessen, was es gerecht zu verteilen gilt. Bezieht man auch e.nm. Tiere
mit ein, stellen sich zusatzlich die Fragen, wie zwischen Menschen
und e.nm. Tieren verteilt werden soll, wie dabei zu gewichten ist
und welche Freiheiten, Chancen und Gditer fiir e.nm. Tiere tiberhaupt
Sinn ergeben.

Wie ein egalitdres Gerechtigkeitsverstdndnis nach Rawls ausse-
hen kann, wenn e.nm. Tiere einbezogen sind, wird hier vor allem
im Hinblick auf das Differenzprinzip beleuchtet. Dem Differenzprin-
zip kommt in dieser Arbeit — zusammen mit den paternalistischen
Grundsitzen — in Bezug auf Rawls’ Theorie die groite Bedeutung zu.

Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze

Rawls arbeitet — wie zu Beginn dieses Kapitels bereits gezeigt wurde
— zweli fiir seine Theorie zentrale Gerechtigkeitssitze aus. Der erste
Gerechtigkeitsgrundsatz, den die Menschen hinter dem Schleier des
Nichtwissens wihlen wiirden, fordert gemaf} Rawls fiir alle die glei-
chen Grundfreiheiten. Der zweite Gerechtigkeitsgrundsatz verlangt
echte Chancengleichheit und Gleichverteilung von Einkommen und
Vermogen. Ungleichheiten konnen gerechtfertigt sein, solange sie
dazu dienen, die Situation aller Betroffenen zu verbessern, vor allem
der am wenigsten Begiinstigten, und solange sie mit der gleichen
Freiheit fiir alle und Chancengleichheit vereinbar sind.

Rawls egalitires Gerechtigkeitsverstdndnis, das er in seiner
Theorie der Gerechtigkeit ausbaut, geht bereits aus diesen beiden
Grundsitzen hervor.134 Ein solches auch auf e.nm. Tiere anzuwenden,
mag manchen im ersten Moment abwegig erscheinen, ist es bei

188

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

genauerer Evaluierung jedoch nicht. Eine Gleichsetzung von Mensch
und e.nm. Tier folgt daraus nicht. Eine gleiche Anwendung von
Gerechtigkeitsprinzipien fiir Menschen und e.nm. Tiere ergibt nur in
den Aspekten Sinn, in denen eine ausreichende Ubereinstimmung
besteht. Diese besteht im Hinblick auf die Empfindungsfahigkeit
(zum Beispiel beim Vermeiden von Schmerzen oder dem Erleben-
Wollen positiver Zustiande), nicht jedoch in Bezug auf schulische
Bildung und Zugang zu menschlichen Arbeitsstellen. Entsprechend
gilt es zu priifen, an welchen Grundfreiheiten auch e.nm. Tiere
sinnvollerweise Interesse haben.!3>

Rawls fiihrt als wichtige Grundfreiheiten die politische Freiheit,
die Rede- und Versammlungsfreiheit und die Gewissens- und Gedan-
kenfreiheit an, aber auch die personliche Freiheit inklusive einem
Schutz vor psychologischer Unterdriickung, korperlicher Misshand-
lung und Verstiimmelung sowie dem Schutz vor beliebiger Festnahme
und Haft (ebd., 82). Diese personliche Freiheit mit Schutz vor psy-
chischer oder physischer Gewalt und vor einem Eingesperrt-Werden
auch e.nm. Tieren zu gewahren, ergibt nicht nur Sinn, sondern ist aus
der hier vertretenen egalitar-sentientistischen Position sogar gefor-
dert. Die Grundfreiheiten haben bei Rawls den Status verfassungs-

134 Es sprechen {iberzeugende Griinde fiir die Wahl einer egalitiren Gerechtigkeits-
theorie. Einer davon ist die Widerlegung des Arguments, wonach egalitaristische
Gerechtigkeitstheorien lediglich >gleich« mit »fiir alle< verwechseln. Dies ist, wie Ott
und Déring (2011, 93—-95) aufzeigen, nicht tiberzeugend, da zum Beispiel die Forde-
rung nach Gleichbehandlung aller Interessen sich durchaus stark von der Forderung
nach bloflem Einbezug aller Interessen unterscheidet. Der Forderung nach Gleichheit
liegen verschiedene valide Griinde zugrunde. Sie kann gefordert sein um des sozialen
Friedens willen, wegen der Selbstachtung aller Beteiligten, auf Grund einer Minimie-
rung von Diskriminierungsgefahren, zur Teilnahme am herrschaftsfreien Diskurs etc.
(Ott/Doring 2011, 96).

135 Differenzierungen zwischen Menschen und e.nm. Tieren sind wichtig und Diver-
sitdt innerhalb einer Art sowie zwischen den Arten ist als Bereicherung anzusehen.
Dennoch gilt es aus tierethischer Perspektive solche Differenzierungen stets kritisch
zu reflektieren, um mit ihnen nicht dazu beizutragen, den Mensch- Tier-Dualismus
aufrecht zu erhalten oder aber menschliche Fihigkeiten zu erhéhen. So argumentiert
auch Richard Twine (2010a, 29): »I would suggest that the debate over similarity or
difference must be mindful that it could itself operate to assume a stabilized human
— animal dualism at the very time that many animal studies scholars contest and
complicate the demarcation and each signifier. The animal ethics thinking about
difference is very justified, yet it is likely that a pendulum swing to difference simply
reinforces the dualism (...), while an overemphasis on similarity may risk an uncritical
anthropocentrism. In summary, both are important resources for doing animal ethics
but in the context of remaining reflexive to the instability of human< and >animal<".

189

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

rechtlich garantierter Grundrechte (vgl. Koller 2006, 57). Dass solche
Rechte auch e.nm. Tieren zukommen sollten, wird von Tierrechts-
Ansitzen oder Positionen, die auf diesen aufbauen, gefordert. Dass es
in der Umsetzung des ersten Grundsatzes zu Konfliktfallen zwischen
Menschen und e.nm. Tieren kommen kann, ist kein Grund gegen
eine Inklusion der letzteren. Auch zwischen Menschen fiihrt eine
Anwendung der Gerechtigkeitsgrundsitze zu Konfliktfallen. Dies
gebietet kein Auflerkraftsetzen der Grundsitze, sondern das Erstellen
von Prinzipien fiir den Umgang in Konfliktféllen (vgl. Kap. 6.4).

Der erste Grundsatz lasst sich mit Blick auf bestimmte Grund-
freiheiten wie beispielsweise korperliche Unversehrtheit gemafd
bestimmter tierethischer Positionen iiberzeugend auf e.nm. Tiere
anwenden und nach einer egalitdr-sentientistischen Position ist eine
gleiche Anwendung fiir alle empfindungsfahigen Individuen geboten.
Sollten Priorisierungen und Hierarchisierungen notig werden, so
diirfen diese erst in einem zweiten Schritt auf Grund von auftretenden
Konfliktfallen abgewogen werden.!3¢

Der zweite Grundsatz enthalt in seinem ersten Teil das Differenz-
prinzip. Den zweiten Teil des zweiten Grundsatzes, der sich explizit
auf berufliche Chancengleichheit bezieht, fiir eine Anwendung auf
e.nm. Tiere fruchtbar zu machen, erscheint zunichst einmal sehr
weit hergeholt. Fiir die Frage, wie ein gerechtes Zusammenleben von
Menschen und e.nm. Tieren gestaltet werden kann, ist eine Ausein-
andersetzung mit tierlicher Arbeit jedoch hilfreich. Die von Rawls
aufgefiihrte berufliche Chancengleichheit ist auf menschliche Berufs-
wege, Amter und Positionen bezogen, die fiir e.nm. Tiere eher nicht
von Interesse sind. Ob Formen von Arbeitsbetatigung — auch im Sinne
von Berufen — fiir e.nm. Tiere innerhalb einer Mensch-Tier-Gesell-
schaft gewinnbringend fiir ein gutes Leben sein konnen, ist eine der
gegenwirtig intensiv debatierten Forschungsfragen der Tierethik und
Human-Animal Studies (vgl. Kap. 7). Je nach Beantwortung dieser
Frage unterscheidet sich dann auch das Anwendungspotential und die
Interpretationsweise von Rawls’ zweiten Grundsatz auf e.nm. Tiere.

136 Auch in Bezug auf Menschen lasst die Art und Weise, wie die Grundsitze in der
Praxis umgesetzt werden sollen bzw. konnen einen grofien Interpretationsspielraum
zu. Rawls gibt dazu keine ausgearbeitete Antwort. Eine solche bezogen auf e.nm. Tiere
zu erarbeiten ist nicht Schwerpunkt dieser Arbeit und wiirde hier zu weit fithren, stellt
jedoch ein Forschungsdesiderat der Politischen Philosophie dar, dem an anderer Stelle
nachgegangen werden sollte.

190

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

Das Differenzprinzip und nichtmenschliche Tiere

Das Differenzprinzip ist richtungsweisend fiir die Auseinander-
setzung mit gerechter Verteilung im Rahmen von Rawls’ Theorie. Das
Differenzprinzip, der erste Teil von Rawls’ zweitem Gerechtigkeits-
grundsatz, besagt, dass »soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten
[...] den am wenigsten Beglinstigen den grofstmoglichen Vorteil
bringen« miissen (Rawls 1979, 336). Eine Ungleichverteilung muss
also, um gerechtfertigt zu sein, den Individuen zu Gute kommen, die
die schlechtesten sozialen Positionen einnehmen.

Domestizierte und kulturfolgende e.nm. Tiere sind als Gesell-
schaftsmitglieder anzusehen (vgl. Kap. 4.4), wobei die Idee der
Gesellschaft, wie bereits betont, von der anthropozentrisch-kontrak-
tualistischen Idee losgelost und durch die Idee der moralischen
Gemeinschaft ersetzt wird. Einzubeziehen in Rawls" Theorie sind
sie daher in der gleichen Weise wie nicht-rationale menschliche
Individuen, wie Kleinkinder, demente oder anderweitig kognitiv
beeintridchtige Menschen. Gemaf8 einer auf deontologischen Tier-
ethik-Theorien aufbauenden egalitir-sentientistischen Position sind
die Gerechtigkeitsgrundsatze auch auf sie anzuwenden. Entsprechend
auch das Differenzprinzip, das das soziookonomische gesellschaftli-
che System adressiert.

Gegenwirtig konnen e.nm. Tiere als zu den in unserer Gesell-
schaft am schlechtesten gestellten Individuen gezahlt werden (fiir
Details zur Asymmetrie im Mensch-Tier-Verhaltnis vgl. Boscar-
din/Bossert 2015, 329-330; Schmitz 2014, 16—-21; Singer 1996, Kap.
2 und 3). Ihre schlechte Stellung soll gemafS der hier vertretenen Tier-
ethik-Position tiberwunden werden. Bei einer Einbindung e.nm. Tiere
miissen fiir das, was verteilt werden soll, andere Kriterien gefunden
werden, wie wenn Verteilungsfragen ausschliefllich auf Menschen
bezogen werden, da sie andere Interessen besitzen und andere Formen
von sozialem Zusammenleben praktizieren. Eine Umsetzung des
Differenzprinzips ist bereits bezogen auf Menschen auflerst schwierig
und mit vielen Kritikpunkten behaftet (vgl. Koller 2006, 59). Bezogen
auf Menschen stehen bei Rawls dabei vor allem die Verteilung von
soziookonomisch relevanten Dingen wie Einkommen, Eigentum,
Bildung und mit Ansehen, Selbstwertgefuhl aber auch mit Macht
verbundene Positionen und Amter im Zentrum. In Bezug auf e.nm.
Tiere stehen diese nicht im Vordergrund (ob und welche Stellung
ihnen fiir nichtmenschliche Tiere zukommen soll, gilt es auszuloten).

191

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Will man das Differenzprinzip sinnhaft auch auf e.nm. Tiere
anwenden, miissen Kriterien hinzugezogen werden wie

—  Leben-Konnen in einer naturnahen (im Sinne der jeweiligen
Ursprungshabitate der Spezies), gesunden Umgebung,

— Zugang haben zu gesunder, hochwertiger und schmackhaf-
ter Nahrung,

—  Leben-Konnen in — dem eigenen Charakter entsprechenden
— Sozialgefiigen,

— Zugang haben zu, den eigenen Fahigkeiten entsprechen-

den, Beschiftigungsmoglichkeiten

In gewisser Weise sind diese Kriterien in den Kriterien Einkom-
men, Kapital, Bildung und Selbstwertgefiihl'3” enthalten und stellen
eine sehr konkrete Spezifizierung derselben dar. Mit einem hohen
Einkommen kann man sich attraktiven, naturnahen Lebensraum,
gesunde, hochwertige Nahrung und hohe Bildung leisten. Dies ist
in zahlreichen gegenwirtigen Gesellschaften mit wenig Einkommen
duflerst schwierig und den schlecht und am schlechtesten Gestellten
daher schwer(er) moglich.

Eine gerechte Gesellschaft sollte also so gestaltet sein, dass
fiir alle Menschen und e.nm. Tiere die genannten Kriterien erfiillt
werden. Vorzugsweise sollte das in einer gleichen Weise fiir alle
Individuen der Fall sein. Wo Ungleichheiten bestehen, miissen diese
sich zum Vorteil der am schlechtesten Gestellten auswirken.!38 Da
e.nm. Tiere nicht selbst in der Lage sind, zu evaluieren, ob und
inwieweit dies in einer gerechten Art und Weise geschieht, muss diese
Aufgabe von Stellvertreter_innen iibernommen werden, wie es auch
fiir einige Menschen der Fall ist. Anzumerken ist, dass Rawls seine

137" Es ist nicht ausgeschlossen, dass ein hohes Selbstwertgefiihl auch fiir bestimmte
e.nm. Tiere von Interesse sein kann und diese ein solches durch beispielsweise einen
hohen Rang in den hierarchischen Strukturen ihrer Gemeinschaft aufrechterhalten.
Dies ist bei e.nm. Tieren vorstellbar, die nicht lediglich iiber ein Bewusstsein verfiigen,
sondern dariiber hinaus {iber Selbstbewusstsein wie es unter anderem fiir andere
Hominiden, Elefanten und Cetaceen angenommen wird. Ob bestimmte e.nm. Tiere
tiber Selbstwertgefiihl verfiigen oder nicht, ist fiir die Argumentation dieser Arbeit
irrelevant, weshalb der Frage nicht vertiefend nachgegangen wird.

138 Das Bestehen von Ungleichheiten kann fiir eine Gesellschaft von Vorteil sein,
wenn es beispielsweise fiir bestimmte Individuen Anreize schafft ihre Fahigkeiten
in besonderem Mafle einzubringen. Aus unter anderem diesem Grund lehnt Rawls
Ungleichheiten nicht komplett ab.

192

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsatze und Tiere

Gerechtigkeitsgrundsatze auf wohlgeordnete Gesellschaften bezieht,
nicht auf sehr arme, politisch instabile Gesellschaften. Fiir diese gelten
Einschrankungen fiir Situationen unter nicht-idealen Bedingungen
(vgl. Koller 2006, 62). Entsprechend gelten auch fiir e.nm. Tiere in
solchen Gesellschaften andere Bedingungen.

Die von Rawls fiir Menschen in den Mittelpunkt gesetzten
Kriterien Einkommen, Eigentum, Positionen und Amter gelten wei-
terhin in Bezug auf eine gerechte Verteilung. Es ist sinnvoll, diese
weiterhin als (unter anderem) einzubeziehende Kriterien anzusehen,
da sie fiir einen groflen Teil an Individuen durchaus eine Bestim-
mung der Lebensqualitit und Chancen treffen konnen, sofern sie
mit anderen Kriterien kombiniert werden. Sie sind jedoch nicht fiir
alle (menschlichen und nicht-menschlichen) Mitglieder des Umfangs
einer Gerechtigkeitstheorie passend, da einige Menschen und e.nm.
Tiere nicht die kognitive Moglichkeit zum Innehaben von Amtern
haben oder monetares Einkommen in ihrer Lebenswelt keine Rolle
spielt. Und auch wo sie zutreffend sind, ist eine Kombination mit
anderen Kriterien notwendig, da Einkommen, Eigentum und das
Innehaben von Positionen und Amtern alleine nichts dariiber aussa-
gen, ob ein Individuum ein zufriedenes Leben fiihrt. Hierfiir sind die
soziale Einbettung und Beziehungen zu anderen Menschen, e.nm.
Tieren oder >der Natur< essentiell. Es ist daher zielfithrend, die von
Nussbaum gelisteten Fahigkeiten, die all diese Aspekte abdecken,
heranzuziehen und anhand von deren Verteilung zu priifen, ob
eine Gesellschaft als gerecht gelten kann. Mit der Kombination mit
Nussbaums Fahigkeitenansatz kann man der berechtigten Kritik an
Rawls entgegenwirken, dass Einkommen und Amter nicht zwangs-
weise etwas iiber Lebensqualitdt aussagen, und dass er Faktoren wie
den Zustand der jeweiligen natiirlichen Umwelt oder Freizeit-Gestal-
tungsmoglichkeiten etc. aufen vor lasst.

Dieses Unterkapitel hat gezeigt, dass Rawls’ Theorie fiir den
Einbezug e.nm. Tiere offener ist als haufig postuliert wird und fiir eine
solche Inklusion fruchtbar gemacht werden kann.'3? Es zeigt sich, dass
die von Rawls selbst angefiihrten Argumente fiir einen Ausschluss
e.nm. Tiere aus dem Umfang von Gerechtigkeitstheorien nicht iiber-
zeugend sind, da auf Grund dieser Argumente auch bestimmte

139 So orientiert sich auch Garner (2013) bei der Entwicklung einer nicht-idealen
Gerechtigkeitstheorie (auch) fiir e.nm. Tiere stark an Rawls, ebenso wie Ladwig
(2020; 2021) in Bezug auf seine ideale und nicht-ideale Theorie.

193

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Menschengruppen ausgeschlossen werden miissten. Rawls argumen-
tativer Versuch, diese Menschen einzuschliefSen, e.nm. Tiere aber
weiterhin auszuschlieflen, ist nicht plausibel. Ferner wurden hier
Kriterien ausgearbeitet, anhand derer das Differenzprinzip fiir den
Umgang mit e.nm. Tieren herangezogen werden kann. Wie diese
Kriterien in der Praxis implementiert werden konnen, bedarf einer
weiteren intensiven Untersuchung. Die in Kapitel 6.4 erarbeiteten
Prinzipien fiir den Umgang mit konfligierenden menschlichen und
tierlichen Interessen konnen fiir die Implementierung genutzt wer-
den.

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und
philosophisch betrachtet

Theorien des Guten Lebens, auch euddmonistische Theorien genannt,
befassen sich mit der Suche nach einem objektiv guten, gliickseligen
(in der Regel menschlichen) Leben (vgl. Kap. 4.3). Als Paradebei-
spiel einer euddmonistischen Ethik wird hdufig Aristoteles’ Ethik
betrachtet. Ein gegenwirtig bedeutender eudaimonistisch inspirierter
Ansatz ist der Fihigkeitenansatz (FA) von Martha Nussbaum, die
sich selbst als Neo-Aristotelikerin bezeichnet. Mit ihrer Auseinan-
dersetzung mit gutem Leben, die zentral ist fiir den FA, mochte
Nussbaum zugleich Antworten auf die Frage geben, wie gerechte
Gesellschaften konstituiert sein miissen. Auf diesen FA wird im
Folgenden der Fokus gelegt. Nussbaums Ansatz ist einer der meistdis-
kutierten der gegenwirtigen Politischen Philosophie und wurde von
ihr in einem jlingeren Werk auf empfindungsfahige nichtmenschliche
Tiere erweitert (Nussbaum 2010). Nussbaum setzt sich dort unter
anderem mit Fragen nach Umgang und Inklusion von Menschen
mit Beeintrdchtigungen, die von einer sozial konstruierten Norm
abweichen, intensiv auseinander sowie mit Umgang bzw. Inklusion
von e.nm. Tieren. Nussbaum fordert, dass gerechte Gesellschaften
den speziellen Bediirfnissen und Befdhigungen von Individuen Raum
bieten, anstatt Gesellschaften fiir einen Typus von sNormal-Menschx
zu konstituieren, in der alle, die davon (auch durch ihre Spezies)
abweichen lediglich paternalistisch durch andere vertreten werden.
Gesellschaften miissen so konstituiert sein, dass alle Individuen ihre
Fahigkeiten in Tatigkeiten umsetzen konnen. Die von Nussbaum
ausgeloteten Fahigkeiten schliefien nicht-materielle Dinge wie Bezie-

194

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

hungen und affektive Momente ein und sprechen auch einer moglichst
intakten Umwelt und Naturerlebnissen Bedeutung zu. Dies macht
Fahigkeiten zu einer iiberzeugenden »Gerechtigkeitswihrung« und
Nussbaum geht damit iiber strebensethische Ansitze weit hinaus.

Nussbaums FA ist fiir diese Arbeit sehr zielfithrend. Bevor
eine Weiterentwicklung von Nussbaums Theorie in Bezug auf die
Frage guten tierlichen Lebens erfolgt, gibt das nachste Unterkapitel
einen Einblick, wie ein solches aus naturwissenschaftlicher Perspek-
tive beurteilt werden kann. Inwiefern solche Bewertungen der Kri-
tik des Anthropomorphismus ausgesetzt sein sollten, welche unter-
schiedlichen Formen von Anthropomorphismus es gibt und wie
diese zu evaluieren sind, wird darauffolgend untersucht sowie das —
einer eudaimonistischen bzw. eudaimonistisch inspirierten Theorie
zugrundeliegenden — Verstidndnis von gutem Leben und vom Konzept
des Wohlergehens differenziert.

5.3.1 Naturwissenschaftliche Beurteilung guten tierlichen Lebens

»Wissenschaftliche Konzepte und Forschungsfelder, in denen beschrei-
bende und bewertende Aspekte eng miteinander verwoben sind, konnen
als epistemisch-moralische Hybride bezeichnet werden. [...] Sie sind
hochkomplex, bestehen aber aus deskriptiven und normativen Elementen,
die sich im Prinzip identifizieren und auseinanderhalten lassen.« (Pott-
hast/Ott 2016, 58)

Ein Forschungsfeld, in dem beschreibende und bewertende Aspekte
eng miteinander verwoben sind, stellt auch die Untersuchung guten
tierlichen Lebens dar. Bewertungen, was als gutes tierliches Leben
gelten kann, bauen sowohl auf naturwissenschaftlichen Forschungs-
ergebnissen als auch auf Werten auf (Fraser 2008). Auch hier ist
die Frage nach einer angemessenen Verbindung von Werten und
Fakten zu stellen (vgl. Kap. 4.2). Phanomenologisch gewonnene
Erkenntnisse spielen hierbei zudem eine Rolle. Die Wertgrundlage
fiir Bewertungen guten tierlichen Lebens in dieser Arbeit baut auf
den Annahmen auf, dass (zahlreiche) nichtmenschliche Tiere empfin-
dungsfahige Individuen sind, die moralisch direkt berticksichtigungs-
wiirdig sind und deren Verdinglichung aus egalitdr-sentientistischer
Perspektive moralisch falsch ist.

195

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Naturwissenschaftliche Kriterien fiir eine Bewertung guten
tierlichen Lebens

Allgemeingiiltige naturwissenschaftliche Aussagen zu treffen, was
ein gutes tierliches Leben ausmacht, ist duflerst schwierig. Dies hangt
sehr stark von den jeweiligen Bediirfnissen und Befdhigungen der
Individuen der unterschiedlichen Arten ab. Allgemeingiiltig werden
drei verschiedene Aspekte guten tierlichen Lebens unterschieden:

1.  Gefiithle bzw. Emotionen wie Schmerz, Leid, Freude und Zufrie-
denheit (affective states),

2. Natiirlichkeit (des Lebensraums und des Ausfiihren-Kénnens
von Verhalten, welches Individuen der Spezies in natiirlichen
Habitaten zeigen, natural living) sowie

3. die Erfiillung von Grundbediirfnissen wie Nahrung, Wasser und
temperaturangepasstem Obdach und Gesundheit (basic health
and functioning; vgl. Fraser 2008, 4).

Damit von einem guten Leben gesprochen werden kann, miissen diese
drei Aspekte sich iiberlappen. Die Erfiillung nur eines Aspekts dieser
drei ist empirischen Belegen nach zu urteilen nicht ausreichend (ebd.,
3). Zudem sollten die drei Aspekte erganzt werden um mindestens 4.
den Aspekt der sozialen Interaktionen. Studien belegen, dass diese bei
Individuen einiger Spezies elementar fiir die psychische Gesundheit
sind (ebd., 3; Bekoff/Pierce 2009).

Hierbei ist zu beachten, dass die drei (bzw. vier) eben genann-
ten Aspekte nicht durch rein naturwissenschaftliche Forschung zu
bearbeiten sind, weil sie weit iiber die Sicherstellung rein physiolo-
gisch-funktioneller (Uber—)Lebensaspekte hinausgehen. Das trifft vor
allem auf den ersten Aspekt der Gefiihle bzw. Emotionen zu. Gemaf3
dem in Kapitel 4.2 aufgefiihrten Verstandnis der Verflochtenheit von
beschreibenden und bewertenden Annahmen in der Tierethik ist auf
die Frage, wann bei einem e.nm. Tier Zufriedenheit auftritt, keine rein
naturwissenschaftliche Antwort moglich. Auch die Frage, was konkret
unter Schmerz verstanden wird, beruht auf wertenden und phanome-
nologischen Annahmen und nicht allein auf naturwissenschaftlichen
Untersuchungen, ob beispielsweise ein zentrales Nervensystem und
Nozizeptoren vorhanden sind. Untersuchungen zum zweiten und
dritten Aspekt konnen eher primér naturwissenschaftlich beantwortet
werden — auch wenn bei diesen ebenfalls nicht vernachlassigt wer-
den sollte, dass allen naturwissenschaftlichen Forschungsergebnissen

196

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

normative Setzungen implizit sind. Da alle Aspekte sich iiberlappen
miissen, um von einem guten tierlichen Leben sprechen zu konnen,
sind zweitens und drittens ohne Aspekt eins jedoch nicht ausreichend.
Rein naturwissenschaftliche Aussagen zum guten Leben tierlicher
Individuen zu treffen, ist daher unmoglich. Zum einen sind allge-
meingiiltige Aussagen schwer zu treffen, da auf die Befdhigungen,
Bediirfnisse und Anpassungen der jeweiligen Tierart geschaut werden
muss. Zum anderen bestehen in Bezug auf die relevanten Aspekte
zahlreiche normative und phanomenologisch-deskriptive Vorannah-
men.

Auf Grund der genannten Schwierigkeit, konkrete universelle,
speziestibergreifende Aussagen zu zoologischen, ethologischen oder
tierdkologischen Grundlagen guten tierlichen Lebens zu treffen, wird
im Folgenden am Beispiel einer konkreten Tierart ausgefiihrt, was aus
(iiberwiegend) naturwissenschaftlicher Perspektive ein gutes Leben
fiir Individuen dieser Art darstellen konnte. Wie bereits ausgefiihrt,
kann naturwissenschaftliche Forschung allein keine Antworten auf
die Fragen nach tierlichen Emotionen geben. Beim nun folgenden
Fallbeispiel wird dieser Aspekt mitgedacht, ohne dass suggeriert
werden soll, es handle sich dabei um allein naturwissenschaftliche
Forschungsergebnisse. Allgemein gilt fiir das folgende Unterkapitel,
dass bei der Prasentation biologischer Erkenntnisse dessen, was
eine Tierart fiir ein gutes Leben bendtigt, nicht davon ausgegangen
wird, dass diese empirischen Ergebnisse in Bezug auf Werte neutral
seien, sondern dass bereits in die Fragestellungen der Forschenden
bestimmte Werte eingeflossen sind. So kann die eigene Wertvorstel-
lung von Forscher_innen die Formulierung einer wissenschaftlichen
Fragestellung beeinflussen, mit der untersucht werden soll, wie das
Muttertier- bzw. Vatertier-Kind-Verhaltnis bei anderen Saugetier-
Spezies ausgeprigt ist. An gegebener Stelle wird dennoch der Fokus
auf naturwissenschaftliche Ergebnisse gelegt. Implizit ethische Wer-
tungen wie die eben angesprochene sowie explizit ethische Wertun-
gen, wie zum Beispiel diejenige, dass (vor allem empﬁndungsféihige)
nichtmenschliche Tiere dann ein gutes Leben fithren kénnen, wenn sie
nicht verdinglicht werden, werden hintenangestellt.

Ferner wird beim folgenden Exempel ein expliziter Fokus auf
Spezieszugehorigkeit gelegt. Diesen halte ich an gegebener Stelle fiir
angebracht, auch in Bezug auf Homo sapiens sapiens. Wiirde bei
gerechtigkeitsorientierten Fragen nach einem guten Leben der Fokus
auf das einzelne Individuum gelegt werden, konnten kaum allgemein-

197

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

giiltige Aussagen getroffen werden. Das wire nicht zielfiihrend, son-
dern tiberfordernd. Eine speziesspezifische Festlegung dessen, was
fiir ein gutes Leben mindestens gegeben sein muss, ist tiberzeugend.
Verschiedene Individuen sind unterschiedlich und divers, jedoch nicht
komplett andere Lebewesen. In Bezug auf die Individuen einer Spezies
bzw. der Individuen nahe verwandter Spezies sollte hier — wie auch
im Hinblick auf die in der NE-Debatte relevante Frage, was zukiinftige
Generationen sich fiir ein gutes Leben wiinschen werden — vom
Konzept der Alteritidt statt dem der Alienitdt ausgegangen werden
(vgl. Ott/Déring 2011, 63-64). Individuen einer Spezies teilen die
gleichen Grundbediirfnisse. Welche Grundbediirfnisse das sind, ist
abhingig von den Fihigkeiten der jeweiligen Spezies, die durch
evolutive Anpassung an Lebensrdume zum Teil stark voneinander
differieren. Angemerkt sei, dass eine Perspektive des Individualismus
vom moralischen Individualismus zu trennen ist, und dass im Indivi-
dualismus die Spezies durchaus eine normative Rolle spielen kann,
was im moralischen Individualismus ganzlich abgelehnt wird (vgl.
Grimm et al. 2016, 84). In dieser Arbeit wird eine Hybridposition
aus moralischem Individualismus und moralischem Relationalismus

vertreten (vgl. Kap. 4).

Beispiel: Das gute Leben eines Grizzly-Baren aus
naturwissenschaftlicher Perspektive

Grizzlybéren (Ursus arctos horribilis) sind neben den Kodiak- und den
Kamtschatkabaren die grofiten Braunbaren der Erde und zdhlen mit
dem Eisbaren zu den grofiten existierenden an Land lebenden Priada-
toren.

Um beurteilen zu koénnen, was sie flir ein gutes Leben in
Bezug auf den Aspekt des natural living benotigen, ist es wichtig,
ihr bevorzugtes Habitat, die von ihnen praferierte Aufteilung von
Sozialverbidnden sowie besondere artspezifische Gewohnheiten zu
kennen. Grizzlybéren sind auflerhalb der Paarungszeit Einzelgédnger
mit Ausnahme von Barenmiittern und ihren Kindern. Diese haben in
den ersten zwei bis drei Lebensjahren des Jungbéren eine sehr enge
Beziehung und verbringen nahezu jede Minute miteinander (Wilson/
Marks 2013). Grizzlybéren beanspruchen ein festes Territorium. Die
Grofle dieses Gebiets ist von der in ihm verfiigbaren Nahrung und der
populationsinternen Hierarchie abhiangig und variiert zwischen zehn
und tausend Quadratkilometern (McLoughlin et al. 2002). Grizzly-

198

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

baren leben heutzutage nur noch im nordwestlichen Nordamerika in
mehreren Nationalparks der USA, den kanadischen Provinzen British
Columbia und Alberta sowie mit der grofiten Individuen-Anzahl
in Alaska. Sie leben daher haufig in alpinen bzw. in Tundra-Oko-
systemen, wobei bebuschte Ufer-Gebiete sowie sogenannte Esker
(Wallberge) ein praferiertes Habitat zu sein scheinen (ebd.). Wahrend
der kalten Jahreszeit halten Grizzlybaren Winterruhe in Hohlen an
Berghingen, in Felsspalten oder in Erdhohlen.

Da Grizzlybaren vor der europiischen Landnahme im gesam-
ten westlichen und mittleren Nordamerika verbreitet waren, ware
es problematisch zu folgern, dass sie fiir ein gutes Leben alpinen
oder Tundra-Lebensraum bendtigen. Das gegenwirtige Vorkommen
in diesen Okosystemen ist auf Verdringungsmechanismen durch
Menschen - vor allem durch die Landnahme ehemaliger Euro-
paer_innen — zuriickzufiihren. Schlussfolgern ldsst sich jedoch, dass
sie in Bezug auf ihren Lebensraum ein ausreichend grofies Areal
mit ausreichendem Nahrungsvorkommen (Vgl. unten) sowie einer
entsprechenden Struktur fiir Winterruhe-Moglichkeiten benétigen,
um gut (iiber-)leben zu konnen. Ist innerhalb einer Grizzlybéren-
Populationen nicht gegeben, dass jeder Bér ein eigenes Territorium
besetzen kann, welches ausreichend Nahrung und die Méglichkeit,
sich ausreichend Reserven fiir die Winterruhe anzueignen, bietet,
sind einzelne Baren dazu genotigt, in das Territorium anderer >einzu-
dringen¢, um an Nahrung zu gelangen. Dies kann fiir die korperlich
unterlegenen Béren tddlich enden und birgt auch fiir Barenmiitter
mit ihren Kindern eine grofie Gefahr, da méannliche Grizzlybaren
Birenkinder oftmals toten (Wilson/Marks 2013). Aus diesem Grund
ist es speziell fiir Bairenmiitter und ihre Kinder essentiell, einen nah-
rungsreichen Riickzugsort bewohnen zu kénnen. Ein mehrjahriges,
enges Zusammenleben von Mutter und Kind(ern) entspricht dem
bevorzugten Sozialgefiige der Grizzlybéren, es ist fiir die Zukunft der
Jungbidren wichtig, da die Mutter ihnen die wichtigste Lehrerin ist
(ebd.) und es lasst sich annehmen, dass es auch fiir die Barenmutter
ein Bediirfnis darstellt.140

140 Aus der Perspektive eines kritischen Anthropomorphismus (vgl. unten) ldsst sich
die These erstellen, dass dies fiir die Birenmutter wichtig ist, da sie eine enge emo-
tionale Bindung zu ihrem Kind hat und Mutterliebe fiir den Nachwuchs empfindet.
Sieht man diese These als zu voraussetzungsreich an, kann man stattdessen die
These vertreten, dass es fiir die Mutter wichtig ist, da sie dadurch ihren eigenen

199

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

In Bezug auf den Aspekt basic health and functioning ist zum
Beispiel die artspezifische Erndhrungsweise und der Umgang mit
hohen bzw. niedrigen Temperaturen zu beleuchten. Grizzlybaren
erndhren sich omnivor. An pflanzlicher Nahrung nehmen sie Griser,
Krauter, Schosslinge, Bliiten, Wurzeln, Knollen, Niisse, Pilze und
saisonal in groflen Mengen Beeren zu sich. Tierliche Protein- und
Fettquellen stellen Insekten, Schnecken, Vogel und Vogeleier sowie
kleinere Sdugetiere wie Lemminge, Hornchen und Withlmause, die
die Bdren ausgraben konnen, dar. Grizzlybdren an der Pazifikkiiste
in Alaska haben als einzige Population zudem die Angewohnheit
entwickelt, Muscheln auszugraben (Wilson/Marks 2013). Fiir Baren
an der Pazifikkiiste Nordamerikas spielen auflerdem Lachse eine
bedeutende Rolle fiir ihre Proteinzufuhr, die in dieser Region einmal
im Jahr auf ihrer Wanderung aus dem Pazifik in die Fliisse des
Festlands zuriickkehren. Als geschickte Jager konnen Grizzlybaren
zudem auch groflere Saugetiere jagen wie Robben, die sich nah an
die Kiiste begeben, Rentiere, WeifSwedelhirsche, Karibus und Bisons.
Welche dieser e.nm. Tiere und Pflanzen als Hauptnahrungsquelle
dienen, ist saisonal divers und abhingig vom Habitat der Baren.
So jagen die Grizzlybidren in der kanadischen Arktis, einem Gebiet
mit kargem Boden, im Friihling, mittleren Sommer und Herbst
vor allem Karibus. Im Frithsommer ernihren sie sich tiberwiegend
von griiner Vegetation und im Spatsommer von Beeren (Gau et
al. 2002). Auch bei den im Yellowstone Nationalpark lebenden
Grizzlybaren zeigt sich die am Vegetationszyklus orientierte saisonale
Schwankung der Erndhrungsgewohnheiten. Vor dem Austreiben der
Vegetation erndhren diese sich vor allem von anderen Tieren, nach
dem Austreiben von sukkulenten Krautern, Grasern und Seggen
(Mealey 1980). Neben Fleisch stellen auch Knollen, Beeren und
Niisse eine bedeutende Nahrung dar, wenn die Vegetationsphase
wieder im Abklingen ist (ebd.). Das Vorkommen zumindest einer
Auswahl dieses Nahrungsangebots muss fiir die Baren gegeben sein
und essentiell ist hierbei die Existenz anderer Tiere, die ihnen als
Beute dienen. Diese sind besonders protein- und fettreich, leichter
verdaulich als Pflanzen und gewdhrleisten den Grizzlybdren eine
ausreichend hohe Energiezufuhr, um sich (und gegebenenfalls Jung-
tiere) gut erndhren zu konnen und fiir die Winterruhe vorbereitet

Reproduktionserfolg schiitzt. Zu dem Schluss, dass es fiir die Mutter wichtig ist,
kommt man mit beiden Annahmen.

200

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

zu sein. Wird die Individuen-Anzahl einer Art, die den Grizzlys als
Beute dient, dezimiert, so wirkt sich dies hiufig auch negativ auf die
Grizzlybar-Populationsgrofle und damit auf die Uberlebenschancen
der einzelnen Baren aus (Mealey 1980).

Zum Umgang mit niedrigen Temperaturen halten Grizzlybaren
Winterruhe. Sie sind dadurch an das in der kalten Jahreszeit duferst
sparliche Nahrungsangebot angepasst. Habitat-Strukturen, die Win-
terruhe ermoglichen, sind entsprechend bedeutend fiir sie.

Grizzlybaren sind als Saugetiere empfindungsfahige Lebewe-
sen. Im Hinblick auf das Empfinden von Schmerz und verwandten
negativen Affekten ldsst sich der Aspekt affective states dergestalt
evaluieren, dass Schiadigungen, die die Béren dauerhaft schlechter
stellen, zu unterlassen sind, damit ihnen ein gutes Leben erméglicht
wird.'! Da grofer Hunger und Nahrungs- oder Revier-Kampfe mit
anderen Béren ebenfalls negative Affekte hervorrufen, ist auch die
Schadigung des Habitats zu unterlassen, will man den Grizzlybaren
ein gutes Leben ermoglichen (dieser Schluss ergibt sich ebenso in
Bezug auf die anderen beiden Aspekte natural living und basic health
and functioning).

Im Hinblick auf das Empfinden positiver Momente ist eine
Beurteilung schwieriger. Hier kann ein Blick auf die Sozialverbande
der jeweiligen Tierart weiterfithrend sein. Aus der Perspektive eines
(auch, aber nie rein naturwissenschaftlich fundierten) kritischen
Anthropomorphismus (vgl. unten) in Kombination mit ethologischen
Forschungsergebnissen ldsst sich riickschliefien, dass ein Zusammen-
leben im jeweiligen Sozialverband den e.nm. Tieren nicht lediglich
Selektionsvorteile, sondern auch eine Erfiillung positiver Affekte
bringt. Der Sozialverband, der bei Grizzlybéren relevant ist, ist der
zwischen Mutter und Kind(ern) in den ersten Lebensjahren der Jung-
béren. Diesen zu schiitzen — und dafiir beispielsweise ausreichend
nahrungsreiches Habitat als Riickzugsort zu erhalten — ist entspre-
chend relevant fiir ein gutes Leben der Béren.

141 Zu dauerhafter Schlechterstellung zdhlen auch psychische Folgen wie Traumata
durch kurzfristige Schockmomente, die schnell vorbei sind. Die Formulierung ist
deshalb so gewihlt, da zum Beispiel auch die Betaubung eines Béaren, um ihm ein
Tracking-Instrument anzubringen, eine kurzfristige Schadigung darstellt, die aber
nicht zwangsweise negativ bewertet werden muss, solange weder die Betdubung
noch das Tracking-Instrument im Folgenden negative Auswirkungen fiir das e.nm.
Tier haben.

201

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

5.3.2 Kritischer Anthropomorphismus als fiir Konzeptionen
guten tierlichen Lebens relevante Methode

»Anthropomorphism comes in many shapes and forms. It ranges from
the naive projection of human experience onto other species to serious
attempts to understand animals on their own terms through intimate
Sfamiliarity with their behavior and Umwelt. Some forms of anthropo-
morphism fail to provide useful information or generate useful hypo-
theses, but the fact that we are animals ourselves also provides us with
an immense advantage. The full exploitation of this advantage requires
a tolerant attitude toward the borrowing of human concepts to explain
animal behavior.« (De Waal 1999, 273-274, Hervorhebung im Original)

Der von Frans De Waal genannte Anthropomorphismus bezeichnet
die Zuschreibung menschlicher Eigenschaften oder Fahigkeiten an
nichtmenschliche Tiere.'*2 Die Debatte um die wissenschaftliche
Zuléssigkeit dieses Konzepts wird intensiv gefiihrt, sowohl in der
Ethologie und Komparativen Psychologie als auch in der Tierphiloso-
phie. Anders als De Waal lehnen viele Wissenschaftler_innen jegliche
Form des Anthropomorphismus ab (vgl. De Waal 1999, 256) und
bezeichnen diesen als unwissenschaftlich bzw. vorwissenschaftlich
(so beispielsweise Wynne 2007). Sie berufen sich dabei in der Regel
auf das angeblich wissenschaftlich giiltige Einfachheits- bzw. Spar-
samkeitsprinzip, wonach eine einfachere Erklarung fiir bestimmtes
Verhalten vor komplexeren Erklarungen vorzuziehen ist (Wild 2015,
27). Erklarungen, die Vergleiche mit menschlichem Tun zugrunde
legen, gelten dabei als komplexer, da davon ausgegangen wird,
dass das menschliche Tun komplexeren Strukturen entspringt. Durch
Anthropomorphisierung wiirden nichtmenschlichen Tieren zu hohe,
héufig mentale, Fahigkeiten zugesprochen.

Es ist zu unterscheiden zwischen mehreren Varianten des
Anthropomorphismus. Der naive Anthropomorphismus bezeichnet
uniiberlegte Zuschreibungen menschlicher Eigenschaften oder Werte
auf nichtmenschliche Tiere, die einer wissenschaftlichen Priifung
nicht standhalten und mehr tiber den Wertekanon der zuschreiben-
den Person aussagen als tiber das nichtmenschliche Tier. De Waal
bezeichnet diese Form daher als anthropozentrischen Anthropomor-

142 Der Begriff wurde geprigt, um vermenschlichende Gottesvorstellungen zu
bezeichnen (Wild 2015, 26). Hier wird lediglich seine Verwendung in Bezug auf
e.nm. Tiere untersucht. Seine Verwendung fiir Gottheiten oder auch fiir Roboter und
andere Maschinen ist an dieser Stelle irrelevant.

202

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

phismus (De Waal 1999, 260-262) und fiihrt als Beispiel neben
klassischen Walt Disney-Filmen eine Werbung an, in der ein schein-
bar monogames Grizzlybaren-Paar die Schonheit der sie umgebenden
Natur bewundert. Grizzlybaren sind jedoch sowohl kurzsichtig als
auch nicht-monogam.

Gordon Burghardt (1991; 2007) fiihrt den Begriff des kriti-
schen Anthropomorphismus ein und unterscheidet diesen vom naiven
Anthropomorphismus, dessen Probleme er benennt. Anstatt den
Anthropomorphismus ginzlich zu verwerfen, argumentiert er dafiir,
anzuerkennen, dass Menschen ihre Fahigkeit der Empfindungsfa-
higkeit nutzen konnen und miissen, um etwas tiber das Verhalten
anderer empfindungsfahiger Tiere aussagen zu konnen (Burghardt
2007,137).143 Davon auszugehen, dass ein schmerzverzerrtes Gesicht
sowohl bei einem Menschen als auch bei einem anderen Saugetier
darauf hinweist, dass das Individuum Schmerzen empfindet, ist
gemafd Burghardt nicht falsch oder unwissenschaftlich, solange man
bereit ist, diese These wissenschaftlich zu testen.** Der kritische
Anthropomorphismus dient nach Burghardt als Methode, um verhal-
tensbiologische Hypothesen aufstellen und testen zu konnen und um
Individuen anderer Arten besser zu verstehen, indem man sich in
diese hineinzuversetzen versucht. Um ihn korrekt zu verwenden, ist
es notwendig, alles Wissen anzuwenden, iiber das man beziiglich der
Individuen einer Art verfiigt, das heif3t das Wissen aller Disziplinen,
die diesbeziiglich etwas aussagen konnen. Ahnliche Geschichtsaus-
driicke konnen, miuissen aber nicht auf ahnliche Gemiitszustinde
zuriickzufithren sein, auch nicht bei nahe verwandten Arten. So ist
ein breites Grinsen bei Menschen in der Regel Ausdruck von Freunde,
bei Schimpansen oder Bonobos dagegen in der Regel ein Ausdruck
von Furcht (De Waal 1999, 267). Die von Burghardt als kritischer

143 So auch Eve-Marie Engels (2001a, 77), die ebenfalls argumentiert, dass das
Voraussetzen von Erkenntnisleistung im e.nm. Tier keinen zu verwerfenden Anthro-
pomorphismus darstellt.

144 In Bezug auf das Vorhandensein von Schmerz konnte eine wissenschaftliche
Priifung dergestalt ablaufen, dass untersucht wird, ob die in Kapitel 4.2 aufgefiihrten
Kriterien vorhanden sind. Kriterien wie das Vorhandensein eines zentralen Nerven-
systems, von Nozizeptoren und Opioid-Rezeptoren oder das Auftreten von physio-
logischen Anderungen konnen durch Zoolog_innen gepriift werden, Kriterien wie
das Auftreten protektiver Reaktionen oder trade-off-Verhalten von Etholog_innen.
Dabei darf jedoch nicht iibersehen werden, dass die Bestimmung von Schmerz nicht
ausschliefflich naturwissenschaftlich ablaufen kann, da in die Antwort, was unter
Schmerz verstanden wird, auch phdnomenologische und ethische Aspekte einfliefen.

203

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Anthropomorphismus bezeichnete Form von Anthropomorphismus
bezeichnet De Waal (1999, 263) als »animalcentric anthropomor-
phism«. Auf Deutsch entspriache das wohl am passendsten dem
Begriff zoozentrischer Anthropomorphismus. Gemeint ist in beiden
Fillen ein Anthropomorphismus, der nicht auf unreflektierte Weise
menschliche Wertvorstellungen oder Eigenschaften auf nichtmensch-
liche Tiere iibertragt, sondern aus dem Versuch resultiert, sich in ein
nichtmenschliches Tier hineinzuversetzen.

Hier wird davon ausgegangen, dass die Verwendung eines kriti-
schen bzw. zoozentrischen Anthropomorphismus gewinnbringende
Erkenntnisse generieren kann und speziell im Hinblick auf die Frage
nach gutem tierlichem Leben eine tiberzeugende Methode darstellt.
Die Sorge der Kritiker_innen, dadurch nichtmenschlichen Tieren zu
hohe mentale Fihigkeiten zuzuschreiben, ist unbegriindet, solange
man die durch Anthropomorphisierung erstellten Thesen durch gute
Begriffs- sowie empirisch-wissenschaftliche Praxis absichert. Diese
wissenschaftliche Praxis lasst sich nicht auf naturwissenschaftliche
eingrenzen. Entgegen der Auffassung Burghardts, wonach der kriti-
sche Anthropomorphismus dazu dient, verhaltensbiologische Hypo-
thesen aufzustellen und diese dann naturwissenschaftlich zu priifen,
wird in dieser Arbeit davon ausgegangen, dass bei diesem Vorgang
auch stets ethische und phanomenologische Aspekte zum Tragen
kommen. Stellt ein_e Forscher_in zum Beispiel die Hypothese auf,
dass andere Saugetiere Brutpflege aus Zuneigung fiir ihre Nachkom-
men ausiiben und nicht lediglich, um eine erfolgreiche Weitergabe
ihrer Gene zu sichern, geht mit dieser Hypothese die Annahme ein-
her, dass Brutpflege aus Zuneigung einen in sich h6heren moralischen
Wert hat als aus Motiven der erfolgreichen Gen-Weitergabe.

Auch ist Kritiker_innen nicht darin zuzustimmen, dass ein
kritischer Anthropomorphismus nichtmenschliche Tiere auf unre-
flektierte Weise mit Menschen gleichsetzt. Bei nichtmenschlichen
Tieren Parallelen zu menschlichen Empfindungen zu ziehen, heif3t
nicht, bestehende Differenzen abzustreiten oder zu ignorieren (De
Waal 1999, 264). Man wird damit aber der gemeinsamen evolutiven
Abstammung des Menschen mit anderen Tieren gerecht (vgl. dazu
Engels 2001a, 73ff; 2007). Empfindungen erfiillen in der Regel
einen evolutiven Zweck und der Zweck wird bei Empfindungen, die
Menschen wie auch andere Tiere empfinden, dhnlich sein. De Waal

(1999, 273) mag Recht behalten, dass sich in der Debatte um die

204

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

Zuldssigkeit des Anthropomorphismus vor allem auch unterschiedli-
che Einstellungen zum Mensch-Tier-Dualismus widerspiegeln.

Das obige Grizzlybaren-Beispiel hat bereits gezeigt, dass ein kri-
tischer Anthropomorphismus dann besonders hilfreich ist, wenn man
untersuchen mochte, ob und wann das Empfinden positiver Affekte
bei tierlichen Individuen auftritt. So kann beispielsweise die These
aufgestellt werden, dass das Leben in einem der Spezies entsprechen-
den Sozialverband auch fiir das Wohlbefinden (empﬁndungsféhiger)
nichtmenschlicher Tiere relevant ist, nicht nur fiir Menschen, und
dass es in erheblichem Mafd dazu beitrigt, dass sie Zufriedenheitsmo-
mente erleben. Da das Empfinden von positiven Affekten neben dem
Vermeiden von Negativerlebnissen einen zentralen Aspekt dessen
darstellt, was als gutes Leben verstanden werden kann, spielt der
kritische Anthropomorphismus fiir die Evaluierung desselben eine
bedeutende Rolle. Wo er konkret angewandt wird bzw. werden kann,
wird in der folgenden Modifikation von Nussbaums Ausarbeitung
einer Theorie Guten Lebens fiir e.nm. Tiere deutlich.

5.3.3 Martha Nussbaums Erweiterung ihres Fahigkeitenansatzes

Die Argumente Nussbaums, mit denen sie ihren Fihigkeitenansatz
(FA) auf e.nm. Tiere bezieht, sind in Kapitel 4.3 ausgefiihrt, inklusive
einer Evaluation der Kritikpunkte, die sich an Nussbaums Argumen-
tationslinie ergeben. An dieser Stelle werden die kritischen Punkte
lediglich kurz rekapituliert, um anschliefend Argumente fiir einen
geeigneten Umgang mit dieser Kritik zu erarbeiten, Nussbaums
Erweiterung dadurch zu modifizieren und in ihrer Uberzeugungskraft
zu stirken. Davor untersucht der nun folgende Abschnitt, ob Nuss-
baums Verstindnis vom guten Leben e.nm. Tiere im aristotelischen
Sinn gelesen werden kann oder muss oder ob sie darunter eher ein
Synonym zu Wohlergehen versteht.

Differenzierung von Wohlergehen und gutem Leben im
aristotelischen Sinn

»Abendlindische Traditionen der Ethik intellektualisieren zudem das
»gute Leben, indem sie »natiirliche« Aspekte des Menschen seinen
»hoheren« Fahigkeiten unterordnen. Die aristotelische »Gliickseligkeit«
ist hierfiir ein gutes Beispiel: »Das Gute fiir den Menschen [ist] die Titig-

205

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

keit der Seele auf Grund ihrer besonderen Befiahigung.« (Nikomachische
Ethik I, 6).« (Cortez/Wagner 2010, 5)

Die Unterscheidung von >natiirlichen< und >hoheren< Fahigkeiten
bei der Bewertung guten Lebens weist auf die Frage hin, welche
Fihigkeiten ein Individuum ausleben konnen sollte, um ein gutes
Leben fithren zu konnen, sprich welches Verstandnis von gutem Leben
einer Theorie zugrunde liegt. Reichen dafiir die (ndher zu bestimmen-
den) >natiirlichen< Fahigkeiten aus, wird eine weniger anspruchsvolle
Perspektive auf gutes Leben vertreten, die zum Teil synonym zu
Wohlergehen verstanden werden kann im Sinne der Erfiillung von
Grundbediirfnissen und Frei-Sein von Unannehmlichkeiten. Solch
eine Sichtweise kann oftmals als moralisch >neutral< gesehen werden.
Anspruchsvollere Ansitze zum guten Leben fokussieren starker auf
(ndher zu bestimmende) >hohere« Fahigkeiten (wie zum Beispiel
Rationalitat und Zielgerichtetheit) und sind moralisch gehaltvoll.
Einen solch anspruchsvolleren Ansatz vertritt bereits John Stuart Mill
(2006 [1871], 31). Er argumentiert, dass Individuen mit >hoherenc
Fihigkeiten zwar mehr zu ihrem Gliick bediirfen, aber dennoch nicht
mit Lebewesen, denen es an diesen Fahigkeiten mangelt, tauschen
wollen, was wiederum keine Einbufe an Gliick bedeutet, da, wer diese
>hoheren< Fahigkeiten einmal kennengelernt hat, sie zu ihrer_seiner
Zufriedenheit bedarf.14

Im Folgenden wird stets vom guten tierlichen Leben in Nuss-
baums Sinn die Rede sein. Daher soll an dieser Stelle untersucht wer-
den, in welche Stofirichtung Nussbaums Verstindnis hiervon geht.
Das oben (Grizzlyb'eiren—Beispiel) aufgefiihrte Verstdndnis von gutem
tierlichen Leben versteht darunter eher ein synonymes Verstandnis zu
Wohlergehen, ohne die moralisch konnotierten Annahmen bestimm-

145 Zufriedenheitist dabei geméaf Mill von Gliick zu unterscheiden (Mill 2006 [1871],
31). In diesem Zusammenhang steht auch Mills beriihmtes Zitat, in dem er deutlich
macht, dass die >hoherenc« Fahigkeiten eines Menschen den >niedrigerenc eines e.nm.
Tiers vorzuziehen sind, auch wenn das e.nm. Tier mehr Zufriedenheit empfindet: »Es
ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser ein
unzufriedener Sokrates als ein zufriedener Narr. Und wenn der Narr oder das Schwein
anderer Ansicht sind, dann deshalb, weil sie nur die eine Seite der Angelegenheit
kennen. Die andere Partei hingegen kennt beide Seiten.« (ebd., 33). Mill setzt damit
ein potentiell nichtgutes menschliches Leben tiber ein gutes tierliches Leben. Dieses
Inverhiltnis-Setzen von gutem menschlichen und tierlichen Leben nimmt Nussbaum
nicht vor, was auch nicht notwendig ist, um nach gutem tierlichen Leben zu fragen.

206

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

ter Theorien von Gutem Leben, wie sie beispielsweise in Aristoteles’
Theorie zu finden sind.

Aristoteles’ Verstindnis von gutem menschlichen Leben
beinhaltet Voraussetzungen, die ontologisch-teleologisch fundiert
sind. Das Gute ist fiir ihn etwas, wonach alles strebt. Das hochste Gut
einer Lebensform liegt fiir Aristoteles in der Verwirklichung der Anla-
gen, die den Menschen auszeichnen, eine solche Lebensform nennt er
Eudaimonie (Eudaimonia). Die den Menschen auszeichnende Fahig-
keit, iiber die Pflanzen und Tiere angeblich nicht verfiigen, ist die
Befahigung zum Einsatz und Gebrauch des Verstandes, der Gebrauch
des vernunftvollen Seelenteils (logos echon) als abgegrenzt zum ver-
nunftlosen Bestandteil der Seele (alogos; Aristoteles 2013, 70). Eine
Lebensform, die sich auf diese Fahigkeit griindet, ist die gesuchte
Eudaimonie, das hochste Lebensziel. Damit stellt Aristoteles neben
der Fahigkeit, etwas zu erstreben, die Vernunftbegabung ins Zentrum
eines guten Lebens. Er erkennt jedoch an, dass es dartiber hinaus auch
duflerer Giiter bedarf, um Gliickseligkeit erreichen zu konnen:

»Dennoch bedarf das Gliick, wie gesagt, offenbar zusditzlich auch der
dauferen Giiter. [...] Bei vielen Handlungen benutzen wir Freunde, Reich-
tum und politische Macht als eine Art von Werkzeugen. Ferner gibt es
Dinge, deren Fehlen die Gliickseligkeit [...] triibt, wie gute Herkunft,
wohlgeratene Kinder, Schonheit; denn wer sehr hdsslich aussieht oder
von niedriger Herkunft oder einsam und kinderlos ist, den kann man
wohl nicht gliicklich nennen, und noch wenigervielleicht den, der ginzlich
schlechte Kinder oder Freunde hat oder gute, die gestorben sind.« (Aristo-
teles 2013, 61)

Die Eudaimonie bediirfe daher sowohl korperlicher Befahigung zur
Rationalitat'*® als auch der angesprochenen auflerer Giiter.

Aristoteles entwirft damit eine bestimmte Vorstellung von
gutem Leben, mit der einhergeht, dass zahlreiche Menschen den
Zustand der Eudaimonie nicht erreichen konnen. Die Fahigkeit, die
den Menschen gegentiber allen anderen Arten auszeichnet, ist keine,
die allen Menschen in Perfektion zukommen wiirde.

146 Rationalitdt befahigt einen Menschen sodann auch zu tugendhaftem Handeln,
welches ebenfalls im Zentrum von Aristoteles’ Ethik steht. Er unterscheidet zwischen
Tugenden des Denkens und Charaktertugenden (Aristoteles 2013, 72), wobei auch fiir
letztere die Fahigkeit zum Reflektieren notwendig ist, da das Ausleben dieser nicht
nur durch Erziehung angewdéhnt wird, sondern erst vorliegt, wenn sich ein Mensch
bewusst fiir eine (charakter-)tugendhafte Handlung entscheidet.

207

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Nussbaum dagegen legt ihr Verstandnis von gutem Leben nicht
auf eine bestimmte idealerweise zu erreichende Eudaimonia fest.
Ihre Liste ermoglicht eine Vielfalt von Lebensformen, die als gut
bewertet werden konnen. Thr FA umfasst eine allgemeine Idee des
menschlichen und tierlichen Gedeihens und seiner Moglichkeiten und
nicht, wie bei Aristoteles, eine bestimmte Vorstellung von diesem
Gedeihen bzw. ein bestimmtes Ideal des besten Lebens (Nussbaum
2010, 253; 2004, 307). Zur Forderung politischer Gleichheit gehort
fiir Nussbaum die Unterstiitzung eines breiten Spektrums an Lebens-
entwiirfen und Aktivititen, weshalb der FA Raum lasst fiir verschie-
dene Moglichkeiten des Gedeihens.

Auch lehnt Nussbaum die ausschliefiliche normative Hervorhe-
bung der Rationalitét ab. Fiir sie stellt das Verniinftige einen Aspekt
des menschlichen Tiers dar, aber nicht den einzigen, der fiir die Idee
echter menschlicher Tatigkeit relevant ist:

»[...]1 Vernunft wird nicht idealisiert und der Animalitit entgegengesetzt;
es handelt sich einfach um die ganz gewéhnliche Fihigkeit des praktischen
Nachdenkens, die eine Moglichkeit des Tatigseins von Tieren darstellt.
Zudem ist Geselligkeit ein ebenso grundlegendes und allgegenwdrtiges
Merkmal. Und auch kérperliche Bediirfnisse wie etwa die Angewiesenheit
auf Fiirsorge gehoren zu unserer Vernunft und unserer Geselligkeit.
Dementsprechend sind diese Bediirfnisse Teil der spezifisch menschlichen
Wiirde und stehen nicht im Gegensatz zu ihr.« (Nussbaum 2010, 224)

Aus diesem Zitat geht auch hervor, dass Nussbaum Raum lasst,
auch Menschen mit Behinderungen ein gutes Leben zuzubilligen. Im
FA kommt der sozialen Kooperation, unter anderem in Form von
Fiirsorge, eine moralische Dimension zu und fiir Nussbaums Gerech-
tigkeitstheorie spielt Fiirsorge eine zentrale Rolle (ebd., 235). Die
Angewiesenheit auf Fiirsorge ist konstituierender Teil des Mensch-
seins, bei einigen in bestimmten Phasen ihres Lebens, bei anderen ihr
Leben lang.'*’ Die Fiirsorge anderer zu empfangen, bietet Menschen
(immer oder in bestimmten Phasen) die Moglichkeit zu einem guten
Leben und verhindert diese nicht. Gemafs Nussbaum haben alle Men-

147 »Der Fihigkeitenansatz erkennt also an, daff wir zeitgebundene Wesen mit
Bediirfnissen sind, die ihr Leben als Sdugetiere beginnen und bis zu ihrem Lebensende
haufig noch andere Formen der Angewiesenheit erleben, und beriicksichtigt dies in
seiner politischen Konzeption der Person, die als Basis der politischen Grundprinzi-
pien dient. Tatsdchlich wird diesen Formen der Verletzlichkeit besondere Aufmerk-
samkeit gewidmet, schliefSlich sind Vernunft und Geselligkeit selbst zeitlich, denn sie
wachsen, reifen heran und verfallen (gegebenenfalls).« (Nussbaum 2010, 224).

208

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

schen (und e.nm. Tiere) den Anspruch auf ein gutes Leben, der mit
Hilfe politischer Mafinahmen umgesetzt werden muss, und triiben
nicht duffere Umstiande wie Haisslichkeit oder missratene Kinder
die Moglichkeit, dieses zu erreichen, wie Aristoteles es formulierte
(vgl. oben).

Die Frage, ob Nussbaums Verstandnis tierlichen guten Lebens
tiber ein Verstidndnis desselben als >Wohlergehen< hinausgeht, beant-
wortet sie selbst nicht. Sie ldsst sich mit Hinblick auf ihre Fahig-
keitenliste und dem starken Fokus auf Wiirde jedoch bejahen. Die
Fahigkeiten 1 bis 5 ihrer Liste (Leben; korperliche Gesundheit; korper-
liche Integritat; Sinne, Vorstellungskraft und Denken; Gefiihle) sowie
9 (Spiel) lassen sich ohne moralische Konnotation lesen und ihre
Umsetzung konnte einem weniger anspruchsvollen Verstandnis von
gutem Leben gemafl > Wohlergehen< entsprechen.

Bei den Fahigkeiten 6 bis 8 und 10 ist dies nicht der Fall. Bei Fahig-
keit 6 (Praktische Vernunft) schreibt Nussbaum, dass im Einzelfall
gepriift werden muss, ob das e.nm. Tier in der Lage ist, sich Ziele zu
setzen und sein Leben zu planen. Fihigkeit 7 (Zugehorigkeit) fordert,
dass e.nm. Tiere von einer globalen politischen Kultur respektiert und
als Wesen mit Wiirde behandelt werden sollen. Fihigkeit 8 (Andere
Spezies) driickt Nussbaums Ansicht aus, dass e.nm. Tiere mit anderen
Spezies kooperative und wechselseitig unterstiitzende Beziehungen
unterhalten sollten und fordert die Ersetzung des Natiirlichen durch
das Gerechte. Gemaf Fihigkeit 10 (Kontrolle tiber die eigene Umwelt)
soll enm. Tieren durch eine politische Konzeption Achtung und
Gerechtigkeit zugesichert werden und kommt sogenannten Nutztie-
ren ein Recht auf Arbeitsbedingungen zu, die mit ihrer Wiirde verein-
bar sind. Die genannten Fahigkeiten miissen e.nm. Tiere auszuleben
im Stande sein, damit von gutem tierlichem Leben ausgegangen
werden kann. Sie verweisen auf ein normativ sehr anspruchsvolles
Verstindnis von gutem Leben, das sich nicht mit >Wohlergehenc«
im Sinne der Erfiillung von Grundbediirfnissen und Frei-Sein von
Unannehmlichkeiten gleichsetzen lasst.

Auch wenn Nussbaum teilweise den Begriff des Wohlergehens
nutzt, verwendet sie ihn meist in Kopplung mit dem Begriff der
Wiirde: »Woran sollen unsere Verpflichtungen gegentiber Tieren
gerichtet sein? Meines Erachtens sollten sie sich ebenso wie im Fall
von Menschen am Wohlergehen und der Wiirde des individuellen
Wesens ausrichten.« (Nussbaum 2010, 484). Der Wiirdebegriff,
der fiir Nussbaum die Grundlage dafiir stellt, dass e.nm. Tiere in

209

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

den Umfang der Gerechtigkeit einbezogen werden miissen, verweist
ebenso auf eine anspruchsvolle, normativ gehaltvolle Perspektive
guten Lebens. Auch wenn Nussbaum diesen Begriff nicht ausreichend
bestimmt, wird er moralisch bedeutungsvoll sein miissen, da ein
moralisch nicht-gehaltvoller Wiirde-Begriff den Begriff ad absurdum
fiihren wiirde.

Modifizierung der Fahigkeitenansatz-Erweiterung Nussbaums

Den aus tierethischer Perspektive wichtigen Weg, den Nussbaum
eingeschlagen hat, gilt es weiter auszuloten und an den entsprechen-
den Stellen zu korrigieren bzw. zu modifizieren. Dazu setzt dieses
Unterkapitel an, das sich besonders den zu schirfenden bzw. zu
korrigierenden Aspekten widmet (vgl. auch Kap. 4.3).

Dem Begriff der speziesspezifischen Wiirde kommt in Nussbaums
auf e.nm. Tiere erweiterten FA die zentrale Rolle zu. Diesen baut
sie, wie bereits gezeigt wurde, auf zwei Grundlagen auf. Zum einen
darauf, dass e.nm. Tiere Fahigkeiten und Bediirfnisse haben. Zum
anderen auf einem aristotelischen Verstindnis des Wunderbaren und
Bestaunenswerten komplexer Lebensformen. Beide Grundlagen sind
als Basis fiir den Wiirdebegriff nicht tiberzeugend und begriinden
nicht ausreichend, weshalb das Konzept einer tierlichen Wiirde akzep-
tiert werden sollte (vgl. die Kritik daran in Kap. 4.3).

Ferner gehen mit Nussbaums Ziel, das Natiirliche durch das
Gerechte zu ersetzen, einige fragwiirdige Annahmen beztiglich Natur
und Kultur einher, die man als >kulturalistischen Fehlschluss< (im
Unterschied zum naturalistischen Fehlschluss) bezeichnen konnte.
Nussbaums damit zusammenhéngender Wunsch nach einer interde-
pendenten Welt, in der alle Spezies kooperative und wechselseitig
vorteilhafte Beziehungen fiihren, wiirde, denkt man ihn konsequent
zu Ende, zu empirisch unhaltbaren (und) stark kontraintuitiven
Folgen fiihren. Diese Folgen wiren mit den Grundannahmen des
FA unvereinbar, da sie unter anderem das Gedeihen-Konnen von
Priddatoren verhindern wiirden (vgl. auch unten).

Das trifft generell auf Nussbaums Perspektive zu Rauber-Beute-
Beziehungen zu. Ihr Versuch, aufzuzeigen, weshalb Pradation norma-
tiv negativ bewertet werden sollte, ist nicht tiberzeugend. Er mutet
teilweise unterkomplex an, da das Gedeihen-Konnen der Pradatoren
keine normative Rolle zu spielen scheint, obwohl diese als empfin-

210

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

dungsfahige Individuen gemaf3 Nussbaums Ansatz in den Umfang
einer Gerechtigkeitstheorie einbezogen werden miissen.

Die eben benannten Kritikpunkte gilt es zu bearbeiten bzw.
aufzuzeigen, dass sie fiir Nussbaums FA und dessen Erweiterung auf
e.nm. Tiere nicht konstitutiv sind, so dass sie den FA als geeignete
Grundlage sowohl fiir einen Tierethik-Ansatz als auch fiir die Zusam-
menfiihrung von Tierethik und Nachhaltiger Entwicklung nicht obso-
let machen.148

Der Begriff der speziesspezifischen Wiirde ist zwar fiir Nussbaums
FA zentral, jedoch muss fiir den Zweck dieser Arbeit nicht das Vor-
haben ausgeftiihrt werden, diesen Begriff auf eine ijberzeugende(re)
Weise zu bestimmen, um mit Nussbaums FA arbeiten zu konnen.
Hierfiir reicht es aus, aufzuzeigen, dass Nussbaum ihre Erweiterung
auf e.nm. Tiere zu weiten Teilen auf der gangigen sentientistischen
Argumentationsweise fuflen lassen kann, fiir die der Wiirdebegriff
nicht notwendig ist (vgl. unten). Durch ein Aufgeben des Wiirdebe-
griffs wiirde der FA zu einem anderen Ansatz werden, wofiir hier nicht
argumentiert werden soll. Eine konkretere Bestimmung des Begriffs
der tierlichen Wiirde, die tiber Nussbaums unzureichende hinausgeht,
ist daher notwendig. Dieses Unterfangen wird nicht einfach sein.
In der bisherigen Literatur zur Tierwiirde wird der Begriff entweder
mit einem religiosen Wiirdebegriff in Verbindung gebracht und ist
entsprechend nicht frei von metaphysischen Annahmen oder er wird
bei genauerer Betrachtung synonym zum Begriff des moralischen
Selbstwerts verwendet (vgl. Schafer-Bossert/Bossert 2012, 211-212;
Schneider 2001, 233; dieses Vorgehen kann auch Nussbaum vorge-
worfen werden, vgl. Kap. 4.3) und stellt entsprechend keinen tiber
die Selbstwert-Debatte hinausgehenden Mehrwert dar. »Es erscheint

148 Der in Kapitel 4.3 genannte Kritikpunkt der fehlenden Orientierung fiir Kon-
fliktfille wird an dieser Stelle nicht behandelt. Zum einen bietet Kapitel 6.4 eine
eigene Ausarbeitung von Orientierungshilfen fiir Konfliktfalle, die mit Nussbaums
FA konsistent sind. Zum anderen wiirde die Evaluation dieses Kritikpunktes den
vorliegenden Rahmen sprengen. Ein Losungsvorschlag fiir den Umgang mit Konflikt-
fallen inkludiert eine gewisse Form der Priorisierung von Fihigkeiten. Ein solches
Abweichen von Nussbaums Ansicht, dass alle Fihigkeiten erfiillt sein miissen, damit
von einem wiirdevollen, gelingenden Leben gesprochen werden kann, wiirde den
gesamten Fahigkeitenansatz grundlegend andern. Zwar nimmt Nussbaum kleinere
Hierarchisierungen selbst vor, indem sie beispielsweise practical reason and affiliation
fiir Menschen eine innerhalb der Fihigkeitenliste herausragende Bedeutung zuspricht
(Nussbaum 2000, 82). Von ihrer Grundiiberzeugung, dass alle Fihigkeiten erfiillt
sein missen, weicht sie dennoch nicht ab.

211

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

nur aussichtsreich, den Begriff der Wiirde aufrechtzuerhalten und zu
scharfen, wenn man ihm einen eigenen, nicht mit der allgemeinen
ethischen Berticksichtigungswiirdigkeit identischen und nicht anders
erfafliten Gegenstand zuordnet.« (von der Pfordten 2003, 113) Die
Begriindung einer tierlichen Wiirde muss sich von der Begriindung
eines tierlichen Selbstwerts und von Tierrechten unterscheiden, damit
der Begriff sinnvoll angewandt werden kann. Ich gehe davon aus, dass
eine solche Begriindung — moglicherweise ankniipfend an tierliche
Integritdt — tiberzeugend maoglich ist.

Nussbaum vertritt eine sentientistische Position. Die Annahme,
dass e.nm. Tiere zur moralischen Gemeinschaft und fiir Nussbaum
damit auch zum Umfang von Gerechtigkeitstheorien zahlen, begriin-
det sie mit speziesspezifischer Wiirde. Diese Inklusion kann jedoch
statt mit Wiirde auch schlicht damit begriindet werden, dass empfin-
dungsfahige Individuen Interessen besitzen. Somit ist es fiir empfin-
dungsfihige Individuen selbst relevant, was mit ihnen geschieht, und
der Umgang mit ihnen hat direkte moralische Relevanz.

Da empfindungsfihige Tiere Interessen besitzen, kann bzw.
sollte man zudem annehmen, dass es in ihrem Interesse ist, den ihnen
angeborenen oder (freiwillig) erlernten Fahigkeiten nachzukommen.
Dass e.nm. Tiere tiber die Fahigkeiten verfiigen, die Nussbaum in
ihrer Liste auffiihrt, ist, zumindest in Teilen, empirisch nachweisbar.
Alle Fahigkeiten besitzen jedoch ebenso eine stark ethisch-normative
Dimension, die sich nicht durch empirische Forschungsergebnisse
belegen lasst.

Bestimmte Teilaspekte der Fahigkeiten lassen sich dennoch
mit zoologischen, tierkologischen oder ethnologischen Ergebnissen
belegen (ohne dass diesen ein absolutes Frei-Sein von normativen
Implikationen zugesprochen werden soll, vgl. Kap. 4.2). Fiir diese gilt:

—  Nichtmenschliche Tiere sind lebendige Organismen (ad Fahig-
keit 1).

—  Fiir nichtmenschliche Tiere stellt die Wahrung ihrer Gesundheit
und korperlichen Integritdt einen Vorteil dar (ad Fahigkeiten 2
und 3).

- Sieverfiigen iiber verschiedene Sinne, wobei diese von Art zu Art
unterschiedlich stark entwickelt sind, und tiber Vorstellungskraft
im Sinne von zum Beispiel raumlicher Wahrnehmung; manche
tierlichen Individuen verfiigen tiber die Fahigkeit, problemorien-
tiert tatig zu sein (ad Fahigkeit 4).

212

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

—  Letzteres kann beispielsweise bei Primaten beobachtet werden,
die spezielle Werkzeuge anfertigen, um an eine ganz bestimmte
Nahrung zu gelangen (Sommer 2015b, 367).

- Empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere empfinden positive
und negative Affekte (ad Fahigkeit 5; vgl. Balcombe 2007; Engels
2015, 70; Sommer 2015b, 372).149

—  Einige von ihnen wurden dabei beobachtet, wie sie Tatigkeiten
nachgehen, die als zielgerichtet und vorausschauend gewertet
werden konnen (ad Fahigkeit 6).

—  Deas gilt beispielsweise fiir Krdahen, die eine Nuss auf die Strafle
legen und in sicherer Entfernung darauf warten, dass ein Auto
diese kaputtfahrt und die Nuss fiir sie >knacktc.

—  Viele e.nm. Tiere haben ein ausgeprigtes Sozialverhalten (ad
Fahigkeit 7).

—  Sie interagieren mit Individuen anderer Arten (ad Fahigkeit 8).

—  Sie gehen spielerischen Tatigkeiten nach, die vermutlich lediglich
dem Zweck der Unterhaltung dienen (ad Fahigkeit 9; vgl. Bekoff/
Pierce 2009, 116ff).

—  Sie sind auf einen ihren Bediirfnissen entsprechenden Lebens-
raum angewiesen (materielle Dimension von Fahigkeit 10).

Uber die Dimension der Fahigkeiten, die (iiberwiegend) naturwissen-
schaftlich belegt werden konnen, verfiigen e.nm. Tiere nachweislich.
Aus der in Kapitel 4 erarbeiteten Tierethik-Position ergibt sich zudem,
dass es im Interesse e.nm. Tiere ist, ihre Fahigkeiten (im Sinne Nuss-
baums) auch tatsachlich ausleben zu konnen (normative Dimension).
Die hier vertretene Tierethik-Position nimmt an, dass es zum Beispiel
im Interesse eines e.nm. Tiers ist, keinen korperlichen Schadigungen
ausgesetzt zu sein, besonders keinen schmerzhaften (ad Fahigkeiten
2 und 3). Es ist im Interesse eines e.nm. Tiers, negative Affekte
wie Angst und Trauer nicht empfinden zu miissen, dagegen aber
Momente positiver Affekte zu erleben (ad Fahigkeit 5). Ebenso ist es in
seinem Interesse, selbst wihlen zu konnen, ob es zu einem Zeitpunkt
lieber mit einem Artgenossen interagiert oder schlift und nicht die
meiste Zeit seines Lebens aufgrund menschlichen Profitstrebens
oder menschlichen Paternalismus’ keinem eigenen Wunsch folgen zu
konnen (ad Fahigkeit 6 in gewissem Rahmen).

149 Wobei allein durch die Nutzung der Begriffe positiv und negativ eine bewertende
Komponente implizit ist, die sich nicht naturwissenschaftlich erlautern lasst.

213

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Zusammengefasst sagt dieses aus naturwissenschaftlich-empiri-
schen und sentientistisch-normativen Annahmen zusammengesetzte
Argument aus, dass empfindungsfahige Lebewesen Interessen besit-
zen, so zum Beispiel das Interesse, den Fahigkeiten, iiber die sie ver-
fiigen, nachzukommen. Der Besitz von Interessen und damit zusam-
menhangend der Umstand, dass es fiir das entsprechende Individuum
selbst von Bedeutung ist, wie ihm geschieht, sind argumentative
Grundlagen fiir den Einbezug in die moralische Gemeinschaft. Uber
die von Nussbaum postulierten Fihigkeiten verfiigen empfindungsfa-
hige nichtmenschliche Tiere. Das ergibt sich sowohl aus empirischen
Forschungsergebnissen als auch aus der Bewertung derselben, die
dem hier angewandten Tierethik-Ansatz entsprechend vorgenommen
wird. Die Inklusion e.nm. Tiere in Nussbaums FA sowie die Annahme,
dass e.nm. Tiere die Fahigkeiten ausleben konnen sollten, kann mit
diesem Argument abgedeckt werden, ohne auf eine speziesspezifische
Wiirde verweisen zu miissen. Viele der Annahmen, die Nussbaum in
ihrem auf e.nm. Tiere erweiterten FA mit speziesspezifischer Wiirde
begriindet, konnen entsprechend mit einer kontextuell-sentientisti-
schen Perspektive argumentativ untermauert werden, ohne dass der
Wiirdebegriff dafiir notwendig ist.!*°

Das Naturverstandnis, welches Nussbaum fiir ihre Erweiterung
zugrunde legt, ist fraglich und ihm ist in einigen Punkten zu wider-
sprechen. Es ist iiberzeugend, dass Nussbaum ein >policing nature«
nicht kategorisch ablehnt und sich gegen naiv-romantische Naturvor-
stellungen ausspricht, die — implizit oder explizit — eine idealisierte
Vorstellung von Wildnis zum Sollens-Zustand erkldren. Auch ihre
Betonung dessen, dass ein Wildtier-Leben hiufig mit viel Leiderfah-
rung einhergeht und ebenfalls nicht auf naive Weise romantisiert
werden darf, ist fiir eine Tierethik vielversprechend, da damit der
Annahme etwas entgegengesetzt wird, dass es nichtmenschlichen
Tieren in der Natur grundsatzlich deutlich bessergehe als in mensch-
licher Gemeinschaft. Jedoch das Eingreifen in die Natur, wo von
Menschen unabhingige Ereignisse auftreten, als Pflicht fiir morali-
sche Akteur_innen anzusehen, die gehalten sind, Gerechtigkeit in
die Natur zu bringen, entspricht nicht dem Naturverstandnis dieser
Arbeit (vgl. Kap. 2.1) und wird abgelehnt. Einer naiv-romantisieren-

150" Fiir die Annahmen in Nussbaums FA, die dagegen nicht ohne Weiteres ohne den
Wiirde-Begriff auskommen, ist eine iiberzeugendere Begriffsbestimmung speziesspe-
zifischer Wiirde notwendig.

214

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

den Wildnis-Verherrlichung und -Sehnsucht ldsst sich auch anders
begegnen als durch ein so tibergreifendes >policing nature, gegen
welches zahlreiche Argumente sprechen.!!

Gegen Nussbaums Annahmen spricht folglich erstens, dass
keine Pflicht fiir moralische Akteur_innen zum >policing nature«
besteht. Zweitens lassen sich gegen ein>policing nature<iiberzeugende
Griinde anbringen (beispielsweise eine Pflicht, zukiinftigen Gene-
rationen moglichst unbeeinflusste >Wildnis< zu hinterlassen), die
zugleich dagegensprechen, ein>policing nature<als supererogatorische
Handlung anzusehen.

Nussbaums Naturverstandnis ist jedoch nicht konstitutiv fiir
ihren Fahigkeitenansatz. Wenn es aufgegeben und durch ein anderes
ersetzt wird, bleiben die Grundannahmen des FA unberiihrt. Von
einem gednderten Naturverstandnis im Rahmen ihrer Erweiterung
wire lediglich Fahigkeit 8 (Andere Spezies) betroffen, beztiglich derer
es zu gednderten Annahmen kommen wiirde. Der Inhalt von Fahig-
keit 8 miisste auch fiir nichtmenschliche Tiere nicht aufgegeben
werden. Stattdessen folgt ein anderes Verstdndnis von Interspezies-
Beziehungen in Bezug auf diejenigen Spezies, die zueinander in
sogenannten Rauber-Beute-Beziehungen stehen. Es wird nicht mehr
gefordert, dass Menschen Gerechtigkeit in diese Beziehung bringen
missen, damit auch zwischen Pradator und sogenanntem Beutetier
eine kooperative und wechselseitig unterstiitzende Beziehung entste-
hen kann und dass nur vom guten Leben dieser (empﬁndungsféihigen)
nichtmenschlichen Tiere gesprochen werden kann, wenn das erfiillt
ist. Der erste Teil, den Nussbaum zu Fahigkeit 8 ausformuliert,152
ist ausreichend, um diese Fahigkeit mit anspruchsvollem Gehalt
zu fiillen, der bei ernstgenommener Umsetzung die Lebensrealitat
nichtmenschlicher Tiere verbessert.

151 So kann beispielsweise aus NE-Perspektive argumentiert werden, dass eine
Verpflichtung besteht, heutigen und zukiinftigen Generationen von Menschen und
e.nm. Tieren neben kulturellem Erbe auch ein Teil Wildnis zu hinterlassen, die von
Menschen so wenig wie mdoglich beeinflusst ist. Auch spirituelle Griinde kénnen
angefiihrt werden, wenn Naturgebiete in der Art und Weise, wie sie ohne grofiere
menschliche Eingriffe funktionieren, fiir bestimmte Menschengruppen hohen spiritu-
ellen Wert haben.

152 »8. Andere Spezies. Wenn Menschen einen Anspruch darauf haben, »in Anteil-
nahme fiir und in Beziehung zu Tieren, Pflanzen und zur Welt der Natur zu lebeng,
dann gilt das auch fiir andere Tiere in ihrem Verhiltnis zu anderen Spezies, auch
zum Menschen, und dem Rest der Natur.« (Nussbaum 2010, 537, Hervorhebung
im Original).

215

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Ebenso sind Nussbaums Annahmen zur Pradation als konkretem
Anwendungsfeld ihres Naturverstdndnisses nicht konstitutiv fiir den
FA und das Aufgeben dieser Annahmen fiihrt lediglich zu einer
anderen, wie eben beschriebenen, Auslegung von Fahigkeit 8, nicht
zu einem Aufgeben-Miissen des FA. Nussbaums Annahmen in Bezug
auf Pradation sollten folglich abgelehnt und Fihigkeit 8 hinsichtlich
sogenannter Rduber-Beute-Beziehungen anders ausgelegt werden,
als Nussbaum es tut. Es besteht keine Verpflichtung fiir moralische
Akteur_innen, kooperative und wechselseitig begiinstigende Bezie-
hungen zwischen Pradatoren und ihren sogenannten Beutetieren zu
befordern. Die Ablehnung von Nussbaums Haltung zu Pradation hat
keine Auswirklungen auf die anderen Annahmen des Fahigkeitenan-
satzes.

Nussbaums FA erwies sich als geeignete Grundage fiir eine
NE-Theorie (vgl. Kap. 2.4). Modifiziert man Nussbaums auf e.nm.
Tiere erweiterten Ansatz in den Punkten speziesspezifische Wiirde,
Naturverstindnis und Pridation als spezielles Anwendungsfeld ihres
Naturverstandnisses, erweist er sich zudem abermals als (eine) geeig-
nete tierethische Grundlage — neben Palmers Ansatz —, die mit der
hier vertretenen egalitdr-sentientistischen Position {ibereinstimmt.
Der FA dient zudem dazu, Aussagen zum guten tierlichen Leben zu
treffen. Dieses besteht dann, wenn ein e.nm. Tier die in der Liste
aufgefiihrten Fahigkeiten ausiiben kann. Die zehn Fihigkeiten der
Liste sind iiberzeugend gewihlt, da sie zum einen eine empirisch
nachpriifbare Dimension haben. Zum anderen sind sie in ihrer nor-
mativen Dimension anspruchsvoll und werden damit dem vielschich-
tigen Charakter von Fragen guten Lebens gerecht, anstatt es im
Fall von e.nm. Tieren auf die Erfiillung basaler Grundbediirfnisse
zu reduzieren. Nussbaums Liste impliziert je nach >Lesart¢ der ver-
schiedenen Fahigkeiten, dass e.nm. Tiere nicht verdinglicht werden
sollen und nur in einem Maf§ zu Zwecken anderer dienen, das ihrem
eigenen guten Leben nicht im Weg steht. Zur Priifung, ob e.nm.
Tiere die Fahigkeiten ausleben konnen, wird in vielen Fillen auf
die Methode des kritischen Anthropomorphismus zuriickgegriffen
werden miissen, weshalb Nussbaums FA in Bezug auf e.nm. Tiere ein
Stiick weit auf diesen angewiesen ist.

Da der FA sowohl tierethisch als auch NE-ethisch vielverspre-
chendist, ist er ein fiir die Zusammenfiihrung der beiden Perspektiven
bedeutender Ansatz. Welche Aspekte des FA hierfiir noch beachtet
werden miissen, beleuchtet das nachste Unterkapitel.

216

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

5.3.4 Absoluter Standard nach Martha Nussbaum fiir
nichtmenschliche Tiere

Fiir die Entwicklung einer normativen NE-Theorie muss auf theo-
retischer Ebene die Frage gekldrt werden, wie eine gerechte intra-
generationelle Verteilung konstituiert sein sollte und wieviel von
was zukiinftigen Generationen hinterlassen werden sollte. Hierbei
handelt es sich um die Wahl des Verteilungsmusters bzw. des Stan-
dards, wobei ein absoluter Standard jedem Individuum und jeder
Generation die Grundbedingungen eines guten Lebens sichert und
ein komparativer Standard durch Vergleiche zwischen Individuen und
Generationen festlegt, was wem zukommen sollte (vgl. Kap. 2.4).

Die Frage, was ein gutes Leben ausmacht, wird hier anhand von
Nussbaums FA beantwortet. Durch die Wahl des FA als geeignete
Perspektive auf Gerechtigkeitsfragen und Fihigkeiten als geeignete
»Gerechtigkeits-Wahrung« ist eine bestimmte Ausrichtung des Stan-
dards bereits festgelegt. Nussbaums FA ergibt lediglich als anspruchs-
voller absoluter Standard Sinn, da er fordert, dass alle Individuen
gleich dazu in der Lage sein sollen, die zehn in der Liste festgelegten
Fahigkeiten austiben zu konnen. Vergleiche mit anderen werden
tiberfliissig, sofern der Ansatz umgesetzt wurde. Durch die Forderung,
dass alle Individuen gleich in dieser Lage sein sollen, ist ein egalitares
Grundverstandnis implizit. Dieses fordert jedoch nicht, dass (egalitér)
alle ihre Fihigkeiten in Tatigkeiten umsetzen (miissen), zentral ist die
Tatsache, dass sie es konnten. Anspruchsvoll ist er insofern, als er die
Umsetzbarkeit der gelisteten Fahigkeiten in Tatigkeiten verlangt, so
dass dadurch nicht lediglich basale Grundbediirfnisse der Individuen
erfiillt sind, sondern Anforderungen wie gesellschaftliche Partizipa-
tion, erfiillte Beziehungen oder sinnlich stimulierende Umwelten.

Ein solch hoher absoluter Standard gilt intragenerationell und
da keine Generation einer anderen Generation tiberlegen ist, muss
er auch intergenerationell gelten, sowohl fiir Menschen als auch
fiir eenm. Tiere. Nussbaums FA findet — wie im vorangegangen
aufgezeigt — auf tiberzeugende Weise Anwendung fiir e.nm. Tiere.
Alle e.nm. Tiere sollen also auf die gleiche Weise die Moglichkeit
haben, ihre Fihigkeiten auszuleben und ein gutes Leben entsprechend
dem Verstandnis des FA zu fiihren.

Der hohe absolute Standard wird hier (kontrar zu Ott und
Doring, vgl. Kap. 2.4) auch intergenerationell zu Grunde gelegt,
fiir Menschen und fiir enm. Tiere. Der anspruchsvolle absolute

217

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

Standard ist ausreichend, um dem entgegenzuwirken, dass heutige
Generationen auf Kosten zukiinftiger Generationen leben. Dieser
Standard fordert, zukiinftigen Generationen das Ausleben-Kénnen
ihrer Fahigkeiten (gemdf Nussbaums Liste) zu ermoglichen. Das
fordert sowohl im Hinblick auf soziale Gerechtigkeit als auch im
Hinblick auf Okosystem-Erhaltung anspruchsvolle Mafnahmen.
Einen Mehrgewinn durch die Wahl eines komparativen Standards
fiir zukiinftige Generationen sehe ich nicht, sondern gehe davon
aus, dass ein hoher absoluter Standard »der Authentizitat, Formen
gelingender Interaktion u. dergl. einschlie8t, in Verbindung mit der
Allgemeinheit moralischer Forderungen sich von einem komparati-
ven Standard inhaltlich gar nicht stark unterscheiden muss« (Ottund
Doring 2011, 87; die diese Position nicht selbst vertreten, sondern
lediglich paraphrasieren). Ott und Doring (2011, 101) begriinden
die Wahl eines intergenerationellen komparativen Standards damit,
dass a) keine Generation verglichen mit anderen Generationen etwas
Besonderesist, b) das Verbot primérer Diskriminierung besteht und c)
sich die »presumption in favor of equality« gut begriinden ldsst. Diese
Argumente konnen ebenso tiberzeugend fiir die Wahl eines hohen
absoluten Standards genutzt werden.

Der Pramisse, dass keine Generation etwas Besonders darstellt,
wird man mit einem hohen absoluten Standard ebenso gerecht wie
mit einem komparativen. Sollen auch zukiinftige Generationen die
Fahigkeiten nach dem FA-Ansatz ausleben konnen, erfordert dies,
ihnen entsprechende Gesellschaften und Okosysteme in entsprechen-
den Zustinden zu hinterlassen und nicht gegenwartig auf Kosten
zukiinftiger in Saus und Braus zu leben, was Ott und Déring fiirchten,
und weshalb sie den komparativen Standard fiir notwendig halten.
Dass alle Menschen (und empfindungsfahigen nichtmenschlichen
Tiere) ihre Fahigkeiten ausleben konnen sollen und eine Gesellschaft
so beschaffen sein muss, dass sie die Menschen dabei untersttiitzt
und im Zweifel korrektiv wirkt, entspricht einem Verbot primarer
Diskriminierung. Niemand darf auf Grund von Geschlecht, Ethnie,
korperlicher Beeintrachtigung, etc. schlechter in der Lage sein, die
Fihigkeiten in Tatigkeiten umzusetzen bzw. weniger Fahigkeiten aus-
leben zu konnen. Und auch die Vorannahme zugunsten der Gleichheit
wird durch den gewdhlten hohen absoluten Standard abdeckt (vgl.
oben), zu grofle Ungleichheiten werden mittels des modifizierten
Differenzprinzips verhindert. Entsprechend kann man die von Ott
und Déring ausgefiihrten Pramissen a. bis c. akzeptieren und dennoch

218

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet

nicht zu dem Schluss kommen, dass die Wahl beziiglich des interge-
nerationellen Standards komparativ ausfallen muss.

Ott und Doring werfen mit ihrer Wahl des intergenerationellen
komparativen Standards jedoch duflerst schwierige Fragen auf, auf die
sie die Antwort offenlassen. Es stellt sich die dringliche Frage, welcher
Vergleichsmaf3stab auf riumlicher Ebene angewandt werden soll. Mit
welchen heute Lebenden sollen zukiinftig Lebende verglichen werden,
damit es als gerecht gelten kann? Zukiinftige Deutsche mit heutigen
Deutschen und zukiinftige Bewohner_innen Sierra Leones mit heute
lebenden Bewohner_innen Sierra Leones? Oder alle zukiinftig Leben-
den mit dem heutigen Standard der Schweiz? Ein Einwand konnte
lauten, dass dies nicht mehr relevant ist, wenn erst der hohe absolute
Standard global umgesetzt ist (diese Forderung ist im komparativen
Standard inkludiert), da es dann allen Menschen besser bis gut geht
und die Differenzen zwischen Landern des globalen Siidens und des
globalen Nordens oder auch innerhalb von Staaten nicht mehr so
immens sind wie gegenwirtig. Wird der hohe absolute Standard also,
wie gefordert, bereits intragenerationell global umgesetzt, ist es nicht
iiberzeugend, fiir intergenerationelle Gerechtigkeit noch Vergleiche
zu fordern. Zudem ist ungeklért, ob ein intergenerationeller Vergleich
stets auf ein >nicht weniger«< festgelegt ist oder ob in einigen Fallen
fiir ein >mehr< argumentiert werden sollte, beispielsweise bei mog-
lichst unbertiihrter Wildnis. Daraus wiirden heute Lebenden Pflichten
erwachsen. Diese konnen auch im Rahmen eines absoluten Standards
entstehen. Jedoch sind sie durch eine Argumentationslinie nach dem
Argument »Genug fiir alle — heute und zukiinftig« leichter zu begriin-
den als durch eine Argumentationslinie gemaf »Mehr fiir Zukiinftige
als fiir Gegenwirtige«, zumal davon auszugehen ist, dass es bei
zum Beispiel Renaturierungsmafinahmen zur Gewinnung sekunda-
rer Wildnis zu Zielkonflikten mit heute lebenden Menschengruppen
kommen wird.

Auch in Bezug auf e.nm. Tiere stellt die Frage, wer mit wem
verglichen werden soll, vor grofie Herausforderungen. Sie konnte auf
Spezies-Niveau beantwortet werden. Das ldsst allerdings offen, mit
welchen Individuen der Spezies in welcher spezifischen Situation.
Sollte der Lebensstandard eines zukiinftigen Tigers verglichen werden
mit Tigern, die gegenwirtig in der freien Wildbahn leben, auch wenn
deren Lebensbedingungen sich stindig erschweren, oder mit denen in
sogenannten artgerechten Zoos? Wie verhalt es sich mit Arten, deren
Individuen ubiquitar vorkommen? Sollen die Lebensbedingungen

219

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

zukiinftig lebender Wanderratten mit denen heutiger Wanderratten
in Deutschland oder in Kambodscha verglichen werden? Und wie
verhalt es sich bei domestizierten Tieren, deren Wohlbefinden nicht
vom Zustand natiirlicher Habitate, sondern von Gesetzgebungen
und Geisteshaltungen der jeweiligen Gesellschaft abhéngt? Welcher
Zustand der nattirlichen Habitate bzw. welche Tierschutz-Gesetze
und gesellschaftliche Mensch-Tier-Verhaltnisse in welchem Land, in
dem eine Art lebt, wird als Vergleichsmaf3stab genommen?

Dass ein hoher absoluter Standard diese schwierigen Fragen
nicht beantworten muss und in seiner Reichweite dennoch dem
komparativen Standard in nichts Relevantem nachsteht, ist ein wei-
terer Vorteil des hier gewdhlten Verteilungsmusters in Form eines
absoluten Standards.

Zwischenfazit Ill: Gerechtigkeitstheorien und
tierethische Erweiterungen

Der in Kapitel 5 gegangene Schritt zu einer tierethischen NE-Theo-
rie bestand darin, auszuleuchten, ob die bereits erfolgreich einer
NE-Theorie zugrunde gelegten Gerechtigkeitstheorien plausibel tie-
rethisch erweitert werden kénnen, um sie gleichzeitig auf ihr Anwen-
dungspotential fiir eine tierethische NE-Perspektive zu priifen.

Kapitel 5.2 und 5.3 haben gezeigt, dass sich sowohl die Theorie
der Gerechtigkeit von John Rawls als auch der Fihigkeitenansatz (FA)
von Martha Nussbaum fiir eine Erweiterung auf e.nm. Tiere eignen
(wobei Nussbaum eine solche Erweiterung selbst vorgenommen hat,
welche an dieser Stelle — wie auch in Kap. 4.3 — auf ihre Plausibilitat
gepriift wurde). Dabei stellt Nussbaums FA die tiberzeugendere von
beiden Positionen dar. Die Argumente hierfiir werden im Folgenden
benannt und im Anschluss daran auf die Griinde verwiesen, wo
Elemente von Rawls’ Theorie dennoch fiir diese Arbeit von Bedeutung
sind bzw. Nussbaum um wichtige Dimensionen ergénzen.

Wichtige Griinde hierfiir sind erstens, dass Nussbaum verstarkt
auf Inklusion statt auf Paternalismus setzt. Sie fordert Gesellschaften
auf, Strukturen zu konstituieren, in denen Individuen trotz fehlender
Vernunft stiarker selbst in die Gesellschaften eingebunden werden,
anstatt, wie bei Rawls, durch Stellvertretende reprasentiert zu werden.
Hierbei argumentiert Nussbaum fiir eine Art >Hilfe zur Selbsthilfe«
und fiir die Anerkennung der sehr unterschiedlichen Bedtirfnisse, aber

220

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischenfazit Ill: Gerechtigkeitstheorien und tierethische Erweiterungen

auch Befdhigungen unterschiedlicher Individuen. Sie fordert, dass
eine gerechte Gesellschaft diesen speziellen Bediirfnissen und Befa-
higungen ausreichend Raum bietet, statt eine Gesellschaft fiir einen
Typus von>Normal-Menschen<zu konstituieren, in der alle, die davon
abweichen (auch durch ihre Spezies) nur durch Stellvertreter_innen
zur Teilhabe gelangen konnen. Nussbaums Verstandnis von gerechter
Gesellschaft ist duflerst tiberzeugend.

Einen zweiten wichtigen Grund stellt ihre Ablehnung der norma-
tiven Hervorhebung von Rationalitat dar, wie sie bei Rawls zu finden
ist. Rationalitét stellt fiir Nussbaum und in dieser Arbeit einen Aspekt
des menschlichen Tiers dar, aber nicht den einzigen, der fiir die Idee
echter menschlicher Tatigkeit relevant ist.

Drittens halte ich Fahigkeiten fiir eine sehr geeignete >Gerechtig-
keits-Wahrung«, da durch den Blick auf sie nicht-materiellen Dingen
wie Beziehungen zu anderen Individuen (auch denen anderer Spezies)
und zur Natur Relevanz zukommt, ebenso wie dem Erleben positiver
Affekte und einer moglichst intakten Umwelt.

Auch in gerechten Interspezies-Gesellschaften (Vgl. Kap. 7) wird
es jedoch immer wieder Situationen geben, in denen bestimmte Indi-
viduen — trotz gesamtgesellschaftlicher Bemtihungen — nicht durch
inklusive MafBnahmen dazu befdhigt werden konnen, ihre Interessen
selbst zu vertreten. Fiir diese Situationen stellen die paternalistischen
Grundsitze von Rawls eine geeignete und relevante Erganzung zu
Nussbaums inklusivem Ansatz dar. Die von Nussbaum geforderte
Inklusion im Sinne einer >Hilfe zur Selbsthilfe< sollte Vorrang haben
vor paternalistischen Stellvertretungsentscheidungen. Ist sie nicht
moglich, sind die Interessen der betroffenen (menschlichen wie tier-
lichen) Individuen jedoch durch die Entscheidungen Stellvertreten-
der einzubeziehen.

Stellvertretungen fiir e.nm. Tiere sind auch im Hinblick auf
das Differenzprinzip von Bedeutung, wenn evaluiert werden muss,
ob bestehende Ungleichheiten sich zum Vorteil der gesellschaftlich
am schlechtesten Gestellten auswirken, wie es dieses rawlssche Prin-
zip fordert. Gegenwirtig zdhlen zahlreiche e.nm. Tiere zu den am
schlechtesten gestellten Gesellschaftsmitgliedern. Das Differenzprin-
zip stellt ebenfalls eine bedeutende Erganzung zu Nussbaums FA
dar. Durch den Fokus auf (un)berechtigte Ungleichheiten innerhalb
von gerechten Gesellschaften — und durch die Begrenzung solcher
Ungleichheiten, wie das hier modifiziert angewandte Differenzprinzip
sie fordert — wird eine wichtige Gerechtigkeits-Dimension angespro-

221

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt

chen, die Nussbaums FA nicht auf die gleiche Weise expliziert wie das
rawlssche Prinzip.

Bei der Ausarbeitung einer tierethischen Theorie Nachhaltiger
Entwicklung, die e.nm. Tiere gemafd der in Kapitel 4 ausgearbeiteten
Tierethik-Position — eine egalitire Position des kontextuellen Senti-
entismus, der auf einer relationalen, kontextsensitiven Pflichtenethik
aufbaut — inkludiert, kann man sich entsprechend auf tiberzeugende
Weise auf Nussbaums und Aspekte von Rawls Theorie stiitzen.
Dies tun auch Ott und Doring in ihrem Mehr-Ebenen-Modell einer
Nachhaltigkeits-Theorie, welches in seinen ethischen Grundlagen auf
Nussbaum und Rawls basiert (vgl. Kap. 2.4). Dabei kommt — hier
wie auch bei Ott und Déring — Nussbaums FA eine zentralere Rolle
zu als Rawls” Theorie, von dem vornehmlich das Differenzprinzip
einbezogen wird und hier zusitzlich die Grundsatze des Paternalis-
mus. Die in dieser Arbeit durchgefiihrte Evaluation dessen, wie die
beiden Ansitze zur Inklusion e.nm. Tiere stehen, deckt sich entspre-
chend im Hinblick auf die Frage nach ihrer Gewichtung fiir eine
tierethische NE-Theorie mit der Gewichtung, die auch Ottund Doring
ihnen haben zukommen lassen. Wie ein Mehr-Ebenen-Modell fiir
eine tierethische NE-Theorie ausgestaltet sein kann und sollte, zeigt
Kapitel 6.

222

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative
Theorie Nachhaltiger Entwicklung

»Eine Theorie der Nachhaltigkeit ist in ihrem Kern eine normative
Theorie. Daher ist der Terminus »sustainability science« so zu verstehen,
dass ein Begriff wissenschaftlicher Praxis zugrunde gelegt wird, der
Normativitit nicht von vornherein als unwissenschaftlich ausschlieft.«
(Ott/Déring 2011, 42)

Mit Hilfe der in den Kapiteln 4 und 5 entwickelten Grundlagen
und aufbauend auf dem in Kapitel 2 zugrunde gelegten Verstandnis
Nachhaltiger Entwicklung (NE) soll im Folgenden eine normative
Theorie Nachhaltiger Entwicklung ausgearbeitet werden, die tiere-
thische Pramissen gemafl der hier vertretenen Tierethik-Position
integriert. Dabei orientiere ich mich, wie erwédhnt, an Konrad Ott
und Ralf Dorings Theorie Starker Nachhaltigkeit und baue auf ihrem
Mehrebenen-Modell auf. Dieses hat den Vorteil, die Theoriebildung
schrittweise erfolgen zu lassen (vgl. Ott/Doring 2011, 41) und somit
der vielschichtigen und komplexen Aufgabe einer solchen Theoriebil-
dung gerecht zu werden. Ott und Dorings Mehrebenen-Modell wird
in einer Weise modifiziert werden, dass es als Basis einer tierethisch
erweiterten Theorie Nachhaltiger Entwicklung dient. Zu jeder Ebene
gilt es, eine mit den anderen Ebenen konsistente und koharente
Position auszuarbeiten. Ebenen 1 und 2 beziehen sich auf die ethischen
Grundlagen und stellen den Theoriekern dar, Ebene 3 und 4 sind
Briicken-Ebenen zwischen Begriindungsebene und Umsetzung und
Ebenen 5 und 6 (bei Ott und Doéring auch Ebene 7) dienen als
Ausarbeitungen zur Umsetzung, die sich am Theoriekern orientie-
ren missen.

Das Mehr-Ebenen-Modell (Ott/Déring 2011, 344) beinhaltet
folgende sieben Ebenen: 1. Idee, 2. Konzeption, 3. Regelwerk, 4. Leit-
linien, 5. Handlungsfelder, 6. Zielsysteme, 7. Spezialkonzepte (vgl.
ausfiihrlich Kap. 2.4). »Wer jede dieser Ebenen auf diskursrationale
Weise inhaltlich bestimmen kann, der, so wollen wir sagen, verfiigt
tiber eine Theorie von Nachhaltigkeit« (Ott/Doring 2011, 41-42).

223

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Gemaf einer tierethischen NE-Theorie ergibt sich eine inhaltliche
Ausrichtung der (modifizierten; vgl. unten) Ebenen wie folgt:

1. Ubergeordnetes Prinzip: intra- und intergenerationelle Gerech-
tigkeit im Sinne eines guten (gegenwirtigen wie zukiinftigen)
menschlichen und tierlichen Lebens

2. Konzeption: starke Position Nachhaltiger Entwicklung, rela-
tionale Pflichtenethik kombiniert mit tierethischem Fahig-
keitenansatz, internationales Interspezies-Differenzprinzip,
empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere als Gesell-
schaftsmitglieder, absoluter intra- und intergenerationeller Stan-
dard nach Nussbaums Fahigkeitenansatz fiir Menschen und
e.nm. Tiere

3. Zielgebende Leitlinien:

—  Entwicklung gerechter Interspezies-Gesellschaften: Aufbau und
Erhalt solcher Gesellschaften inklusive gerechter Wirtschafts-
systeme

—  Erhalt von Okosystemen: Erhalt der Okosystemleistungen flir
Menschen und e.nm. Tiere, Erhalt und Renaturierung von Natur-
und naturnahen Landschaften unter anderem als Habitat fiir
wildlebende und kulturfolgende Tiere

1. Prinzipien fiir Konfliktfille: Das Prinzip der Selbstverteidigung
und das Prinzip des minimalen Ubels

2. Prioritire Handlungsfelder: Landnutzungssysteme, Okosystem-
schutz, menschliche Erndahrungsformen, Umsetzung von Suffizi-
enz-Mafinahmen, politische Etablierung eines gerechten Gesell-
schafts- und Wirtschaftssystems!>3

3. Prioritdre Mafinahmen zur Implementierung:

—  Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz
— Ausbau einer moglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Wei-
terentwicklung des bio-veganen Landbaus

153 Die von Ott und Déring (2011, 344) aufgefiihrten Handlungsfelder Klima- und
Engergiepolitik, Umweltmedien (Luft, Boden, Wasser) und Mobilitat sind auch fiir
eine tierethische NE-Theorie von Bedeutung, da sie zum einen menschliche Interessen
integriert und zum anderen beispielsweise Klimaschutz auch im Interesse e.nm. Tiere
erméglicht. Da es eine ganze Bandbreite an NE-relevanten Handlungsfeldern gibt,
die, anders als bei Ott und Déring, auch gerechtigkeitsrelevante gesellschaftliche
Handlungsfelder einbeziehen sollten, wird hier nur eine exemplarische Auswahl
présentiert. Das gilt entsprechend auch fiir die Ebene 6.

224

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Ubergeordnetes Prinzip

- Weiterentwicklung vegan/vegetarischer Nahrungsmittel
— Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Eine Modifizierung der Ebenen ist notwendig, da zum einen bei Ott
und Doring manche Ebenen anders bezeichnet werden (so erscheint
es mir iberzeugender, der Konzeption ein Prinzip voranzustellen statt
einer »Ildee«, um den normativen Charakter von Ebene 1 deutlicher
hervorzuheben) und zum anderen Ott und Doring manche Ebenen,
wieihre Zielsysteme, so allgemein halten, dass eine konkrete Perspek-
tiveinnahme auf e.nm. Tiere schwerfallt.

Die auf die eben erfolgte Weise inhaltlich bestimmten Ebenen
werden im Folgenden erldutert bzw. es wird kurz zusammengefasst,
inwieweit ihre inhaltliche Bestimmung bereits in den vorangegange-
nen Kapiteln dargelegt wurde. Dabei soll gleichzeitig eine Antwort auf
die beiden Fragen gegeben werden, was eine tierethische NE-Theorie
fiir die Praxis bedeutet und auf welche Weise sie implementierbar ist
bzw. gemacht werden kann.

6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Ubergeordnetes Prinzip

Auf Ebene 1 wird das tibergeordnete Prinzip explizit benannt, auf
dem die weiteren Ebenen aufbauen und an dem sie sich orientieren
miissen. Das tibergeordnete Prinzip ist intra- und intergenerationelle
Gerechtigkeit (Ott/Doring 2011, 41). Seit der im Brundtlandt-Bericht
ausgearbeiteten Position (WCED 1987) gilt intra- und intergenera-
tionelle Gerechtigkeit als zentrale ethische Grundlage Nachhaltiger
Entwicklung (Vgl. Kap. 2) und muss somit in jeder NE-Theorie inhalt-
lich bestimmt werden. Die inhaltliche Festlegung erfolgt anhand der
weiteren Ebenen, da diese zeigen, welche Gerechtigkeitstheorie und
-verstdndnisse zugrunde gelegt werden (Ebene 2), an welchen Leitli-
nien es sich zu orientieren gilt (Ebene 3) und welche Handlungsfelder
am dringlichsten >bearbeitet< werden miissen (Ebene 5), um dieses
Gerechtigkeitsverstandnis umzusetzen sowie welche Mafinahmen fiir
die Implementierung desselben ergriffen werden konnen und sollen
(Ebene 6). Der Einbezug e.nm. Tiere in die Forderung nach Gerech-
tigkeit fiir heutige und zukiinftige Individuen ist notwendig, fiihrt
aber auch zu einer starken Erhohung von Zielkonflikten, die nicht per
se zugunsten der Menschen entschieden werden konnen. Um damit
umzugehen, geben die Regeln der Ebene 4 Handlungsorientierung.

225

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung
6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption®™*

Auf der zweiten Ebene werden die ethischen Grundannahmen, Per-
spektiven und Ansitze festgelegt, die fiir die weiteren Ebenen als
Begriindungsebene dienen und auf denen die weiteren Ebenen auf-
bauen.

In Bezug auf eine Konkretisierung ethischer Perspektiven auf
Nachhaltige Entwicklung wird eine Position starker Nachhaltiger
Entwicklung in Abgrenzung zu schwachen oder intermediéren Posi-
tionen eingenommen. Entsprechend gelten Naturbestande und Sach-
bestande als in zahlreichen Fillen komplementar und nicht als
(nahezu) vollstandig substituierbar.

Als konkrete Ansatze intra- und intergenerationeller Gerech-
tigkeit werden der Fihigkeitenansatz Martha Nussbaums und ein
internationales Interspezies-Differenzprinzip, welches auf John Rawls’
Differenzprinzip basiert, festgelegt. Nussbaums Fahigkeitenansatz
(FA) bestimmt Gerechtigkeit in der Art und Weise, dass eine gerechte
Gesellschaft allen ermoglichen muss, die fiir ein gutes Leben grund-
legenden Fahigkeiten ausleben zu konnen und in Tatigkeiten >umzu-
wandeln<. Diese Gerechtigkeitsvorstellung gilt global und schlief3t
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere mit ein. Da Nussbaum
durch die Fihigkeiten-Liste eine Antwort auf die Frage geben mochte,
was gutes menschliches und tierliches Leben ausmacht, beantwortet
sie damit auch die NE-relevante Frage, was konkret intra- und inter-
generationell verteilt bzw. weitergegeben werden soll. Nussbaums
FA ist aus folgenden Griinden pradestiniert dafiir, eine tierethische
NE-Theorie auf ihm aufzubauen: Der FA wird erstens als iiberzeu-
gender Gerechtigkeitsansatz angesehen und Fahigkeiten werden als
geeignete >Gerechtigkeits-Wahrung« betrachtet, zweitens inkludiert
er e.nm. Tiere und drittens gibt Nussbaum Antworten auf die zen-
tralsten Fragen in der ethischen Diskussion um NE. Das rawlssche
Prinzip erganzt Nussbaums FA um eine weitere wichtige Gerechtig-
keits-Dimension (vgl. unten).

Die relationale Pflichtenethik von Clare Palmer dient in leicht
modifizierter Form als tierethische Grundlage, um explizit zu machen,

154 Die folgenden Ansitze und Theorien, auf denen die Grundlagen-Ebene aufbaut,
wurden in Kapitel 4.3, Kapitel 5.2 und 5.3 detailliert ausgefiihrt. Die jeweils zugrun-
deliegenden Argumente, weshalb diese geeignet und iiberzeugend sind, finden sich in
diesen Kapiteln.

226

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption

welche (Tier-)Ethiktheorie in eine NE-Theorie inkludiert werden
soll, da die Tierethik auflerst divers ist. Palmer argumentiert fiir
unterschiedliche positive Pflichten gegentiber e.nm. Tieren je nach
Kontext, in dem die Pflicht generiert wird. Unterlassungspflichten
bestehen gegeniiber allen Mitgliedern der moralischen Gemeinschaft,
die Palmer auf empfindungsfihige Individuen festlegt, gleich. Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten dagegen bestehen lediglich dann,
wenn ein entsprechender Kontext vorliegt, zu dem unter anderem
spezielle Beziehungen zdhlen. Im Fall von domestizierten Tieren
bestehen stets relevante Kontexte, da sie in Abhéngigkeitsverhaltnis-
sen von Menschen gezeugt werden und leben. In Bezug auf soge-
nannte Kulturfolger (Tiere in der Kontaktzone) sind Falle denkbar,
in denen kein relevanter Kontext vorliegt. Wildlebende Tiere stellen
die »Kategorie< e.nm. Tiere dar, auf die das Nicht-Vorliegen relevan-
ter Umstande am hédufigsten zutrifft. Negative Pflichten gegentiber
einem Individuum bestehen beim Vorliegen der Eigenschaft Empfin-
dungsfahigkeit. Daher fuf3t Palmers Ansatz auf einem moralischen
Individualismus, der durch die Relevanz von Kontexten fiir positive
Pflichten mit einem moralischen Relationalismus kombiniert wird. Es
liegt — bei Palmer und auch hier — eine Verkniipfung von moralischem
Individualismus und Relationalismus vor.

Durch Nussbaums FA und Palmers relationalem Ansatz sind
feministische Elemente miteinbezogen, die klar benannt und nicht
nur implizit mitgedacht werden. Diese sind die Hervorhebung der
Relevanz von Beziehungen und Lebensumstinden sowie die Uber-
zeugung, dass es keine moralischen Unterschiede zwischen dem Wert
einzelner Individuen der Moral-Gemeinschaft gibt und eine Orientie-
rung am Individuum in vielen Féllen wichtig ist, anstatt kategoriale
Stereo-Typisierungen vor- und anzunehmen.!® In Bezug auf eine
tierethische NE-Transformation spielt das eine grofle Rolle, da in
der gegenwirtig vorherrschenden anthropozentrischen NE-Debatte

155 Palmer nimmt zwar Kategorisierungen wie domestizierte Tiere, Tiere in der
Kontaktzone und Wildtiere vor. Diese dienen aber eher einem orientierungsgebenden
Systematisierungs-Versuch und diirfen nicht davon ablenken, dass in Bezug auf Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten einzelne Fille betrachtet werden, keine Kategorien.
In Bezug auf negative Pflichten spielen diese drei Kategorien keine Rolle, da allen
empfindungsfahigen Individuen gegeniiber gleiche negative Pflichten bestehen und
lediglich die Kategorien >empfindungsfahig¢ vs. >nicht-empfindungsfahig¢ relevant
sind. Kategorisierungen wie die letztgenannten sind wichtig, um einer Begriffs-Aus-
hohlung der Moralgemeinschaft entgegenzuwirken und sie werden auch in feministi-
schen Theorien vorgenommen.

227

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

e.nm. Tiere hdufig lediglich in den stereotypen und unangebracht
dichotomen Kategorisierungen >zugehorig zu einer bedrohten Art«
bzw. >zugehorig zu einer nicht-bedrohten Art< gedacht werden. Biodi-
versititsschutz ist auch gemaf} der Perspektive dieser Arbeit sehr rele-
vant, er darf aber nicht auf den Schutz gefdhrdeter Arten oder Genen
enggefiihrt werden. Die Einbeziehung feministischer Elemente fokus-
siert nicht nur auf Geschlecht und Spezies als Faktoren, die hinsicht-
lich gesellschaftlicher Schlechterstellung untersucht werden miissen.
In intersektionaler Perspektive ist anderen relevanten Faktoren wie
zum Beispiel Ethnie, (gesellschaftlicher) Herkunft oder korperliche
Konstituierung ebenfalls Rechnung zu tragen. Diese Herangehens-
weise ist fiir Debatten um NE wichtig, da sie Auswirkungen darauf
hat, was als gerechte Verteilung angesehen wird, und die These stiitzt,
dass es auch in einer egalitaren Gerechtigkeitstheorie gerechtfertigt
und sogar gefordert ist, dass beispielsweise korperlich beeintréchtigte
Individuen eine besondere Form der Zuwendung erfahren. Nussbaum
nimmt eine intersektionale Perspektive ein (ohne es explizit zu
benennen), indem sie argumentiert, alle miissen ihre Fahigkeiten
in gleicher Weise ausleben konnen, unabhangig von Geschlecht,
Ethnie, korperlicher Konstituierung, Spezies-Zugehorigkeit etc. Wird
eine solche intersektionale Perspektive etabliert, kann sich daraus
ein achtsamerer Umgang der Menschen untereinander, mit anderen
Tieren sowie mit den natiirlichen Lebensgrundlagen ergeben, was fiir
eine Transformation hin zu NE zielfiihrend ist.

Das Differenzprinzip von John Rawls zeigt ebenfalls auf tiberzeu-
gende Weise, dass eine egalitiare Gerechtigkeitstheorie nicht eine Art
»Gleichschaltung aller fordert, sondern Raum fiir Differenzen lasst.
Es bietet Orientierung dahingehend, unter welchen Bedingungen
(gesellschaftliche) Unterschiede noch als gerecht gelten kénnen und
ist damit fiir Fragen der Gerechtigkeit elementar. Um es fiir eine
NE-Theorie fruchtbar zu machen, ist eine internationale Erweiterung
notwendig, wie unter anderem Ott und Doring sie vorgenommen
haben (Vgl. Kap. 2.4). Dieseistvon Bedeutung, um auszuloten, welche
Unterschiede zwischen den Gesellschaften (zum Beispiel im globalen
Stiden und Norden) im Hinblick auf Verteilung intragenerationell
noch als gerecht gelten konnen. Fiir die Belange dieser Arbeit ist
zudem eine Interspezies-Erweiterung gefordert, um festlegen zu
konnen, welche Unterschiede im Wohlergehen zwischen den zur
Gerechtigkeitsgemeinschaft zdhlenden Individuen — die verschiede-

228

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption

nen Spezies angehoren — als gerecht gelten konnen und welche ein
Zeichen von Ungerechtigkeit darstellen.

Menschliche Gesellschaften werden als Interspezies-Gesellschaf-
ten aufgefasst, da bestimmte e.nm. Tiere ebenfalls Teil derselben
sind (vgl. Kap. 4.4). E.nm. Tiere konnen nicht ausschlieflich unter
Natur subsumiert werden, ein Natur — Kultur-Dualismus mit nicht-
menschlichen Tieren auf der einen und Menschen auf der anderen
Seite ist abzulehnen und wird weder dem Wesen nichtmenschlicher
Tiere, noch dem von Menschen gerecht. Fiir eine NE-Theorie bedeutet
diese Annahme, dass e.nm. Tiere nicht lediglich dem Aspekt der
funktionierenden Okosysteme zugerechnet werden konnen, sondern
dass alle gesellschaftsrelevanten Fragestellungen auch auf zumindest
viele von ihnen zutreffen (konnen) und ihre Interessen mitbedacht
werden miissen.

Um die fiir die iibergeordnete Idee der intra- und intergenera-
tionellen Gerechtigkeit relevante Frage nach dem >was und wieviel
von Verteilung und Hinterlassenschaft zu beantworten, wird hier ein
hoher absoluter Standard nach Nussbaums FA kombiniert mit einem
modifizierten Differenzprinzip (nach Rawls) zugrunde gelegt. Alle
heute Lebenden und alle zukiinftigen Mitglieder der moralischen
Gemeinschaft miissen in der Lage sein, die zehn Fahigkeiten nach
Nussbaums Liste ausleben zu konnen und diese, so sie das wollen,
in Tatigkeiten umzusetzen. Es ist dabei sinnvoll, einen Rahmen
vorzugeben, in dem Ungleichheiten gestattet sind, um totalitare
»Gleichschaltungstendenzen< im Keim zu unterbinden. Hierfiir wird
ein internationales Differenzprinzip herangezogen, das jedoch um
ein Prinzip der begrenzten Ungleichheit erweitert wird aus Zweifeln
daran, ob grenzenlose Ungleichheit im Sinne einer Gerechtigkeits-
theorie sein kann, selbst wenn diese Ungleichheit per Definitionem
marginalisierten Gruppen zu Gute kommen muss.

In Bezug auf das >Was, das verteilt und hinterlassen werden soll,
sei betont, dass hierfiir nicht lediglich auf die Erhaltung der Natur
und nattirlicher Systeme fokussiert werden darf, sondern ein Blick
auf Gesellschaftsstrukturen, politische und wirtschaftliche Systeme
genauso bedeutend ist. Um die Fahigkeiten in Tatigkeiten umsetzen
zu konnen, bedarf es funktionierender Gesellschaften und eines
gerechten Wirtschaftssystems ebenso wie funktionierender Okosys-
teme. Dies gilt auch fiir e.nm. Tiere, da die Konstitution des Gesell-
schaftssystems mafigebend dafiir ist, ob e.nm. Tiere als nutzbare

229

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Produkte angesehen werden oder als selbstzweckhafte Existenzen, die
ebenfalls ihre Fahigkeiten ausleben konnen sollten.

6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien

Die Leitlinien geben Orientierung, an welchen Implementierungs-
feldern gearbeitet werden muss, damit man sich auf dem Pfad
einer Nachhaltigen Entwicklung gemdf3 der hier ausgearbeiteten
Theorie befindet. Aus ihnen leiten sich prioritire Handlungsfelder
und Maflnahmen (Ebenen 5 und 6) ab. Als tibergeordnete Leitlinien
einer Nachhaltigen Entwicklung ergeben sich erstens die Entwick-
lung gerechter Interspezies-Gesellschaften'>® und zweitens der Erhalt
von Okosystemen.

Die erste Leitlinie folgt aus Ebene 1, da intra-und intergenera-
tionelle Gerechtigkeit die begriindungstheoretische Grundlage jeder
Nachhaltigen Entwicklung darstellt. Die tierethische Erweiterung
ergibt sich auch bereits auf Ebene 1 durch den Einbezug guten tierli-
chen Lebens. Auf Ebene 2 wird die erste Leitlinie in ihrer inhaltlichen
Ausrichtung konkretisiert. Gerechtigkeitstheorien miissen alle einbe-
ziehen, die Teil der moralischen Gemeinschaft sind. Entsprechend
muss an einer gerechten Interspezies-Gesellschaft gearbeitet werden.
Funktionierende Gesellschaften werden dabei als relevante Grund-
lage fiir ein gutes Leben der Individuen angesehen, nicht als Ganzheit,
denen sich die Einzelnen unterzuordnen haben und/oder die den
Wert der Einzelnen bestimmen, je nach Nutzen, den sie_er fiir die
Ganzheit erbringt. Solch totalitire Gesellschaftsverstindnisse sind
auch mit der hier vertretenen sentientistischen Position nicht verein-
bar.

Das in der NE-Debatte hdufig separat aufgefiihrte Feld der
Okonomie gilt es unter der ersten Leitlinie zu subsumieren, da das
okonomische System grofden Einfluss auf gesellschaftliche Zusténde
hatund etwas darstellt, was in einer gerechten Gesellschaft der Gesell-
schaft dienen sollte. Okonomische Erfolge stellen keinen Selbstzweck
dar und das 6konomische System kann nicht losgelost von der Gesell-

156 Gemeint sind menschliche Interspezies-Gesellschaften. Vgl. zur Verwendung
dieses Begriffs Fufinote 117. Wiren es ausschliellich tierliche Gesellschaften, wiirde
der Umgang innerhalb dieser nicht in den Bereich einer Gerechtigkeitstheorie fallen,
da keine moralischen Akteur_innen verwickelt wiren, deren Handlungen aus Gerech-
tigkeitsperspektive bewertet werden miissen.

230

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien

schaft und der Natur betrachtet werden. Speziell auch im Hinblick
auf eine gerechte Interspezies-Gesellschaft spielt das ckonomische
System eine bedeutende Rolle, da e.nm. Tiere gegenwirtig auf man-
nigfaltige Weise 6konomisch genutzt werden und der tierindustri-
elle Komplex sich durch jeden gesellschaftlichen Bereich zieht (vgl.
Noske 2008; vgl. auch Fufinote 45). Fin separates Anffiihren der
Okonomie jenseits der gesellschaftlichen Sphare wird hier daher
abgelehnt. Der Aufbau und Erhalt gerechter Wirtschaftssysteme ist
Teil des Aufbaus und Erhalts einer gerechten Gesellschaft, wie es
diese Leitlinie fordert. Die Etablierung eines auch fiir e.nm. Tiere
gerechten Wirtschaftssystems erfordert duflerst grofle Umwalzungen
im bestehenden System, weil durch den tierindustriellen Komplex
und damit aus der Exploitation e.nm. Tiere Profite generiert werden,
die moralisch nicht gerechtfertigt sind.

Auch die zweite Leitlinie, der Erhalt von Okosystemen, und
die (menschliche) gesellschaftliche Sphére sind sehr eng miteinan-
der verwoben. Jedoch ergibt hier eine Trennung mehr Sinn, da der
Erhalt zumindest einiger Okosysteme losgeldst von direkten mensch-
lichen Interessen begriindet werden kann. Die Forderung nach einer
von Menschen moglichst unberiihrten (primédren oder sekunddren)
Wildnis, in der die dort lebenden, keiner menschlichen Interspezies-
Gesellschaft zugehérenden e.nm. Tiere unbeeinflusst leben konnen,
ist {iberzeugend. Die Leitlinie des Okosystem-Erhalts geht aber
weit dariiber hinaus — sie bezieht sich auch auf kulturlandschaftlich
geprigte Okosysteme —, und sie ergibt sich ebenfalls aus Ebene 1 und
der dort geforderten Entwicklung hin zu intra- und intergenerationel-
ler Gerechtigkeit. Funktionierende Okosysteme — seien sie vom Men-
schen mit gestaltet bzw. genutzt, seien sie unbeeinflusst — sind fiir die
Verwirklichung globaler und zwischengenerationeller Gerechtigkeit
von zentraler Bedeutung, da sie das (Uber)Leben fiir Individuen der
Moralgemeinschaft sichern.®” Die Leitlinie wird jedoch nicht unter
der ersten subsumiert, da es Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
gibt, die nicht als Mitglieder einer menschlichen Interspezies-Gesell-
schaft zahlen, die aber dennoch gerecht oder ungerecht behandelt wer-
den konnen. Das sind alle, die unter die Kategorisierung wildlebende
Tiere fallen.!®® Um diesen gerecht zu werden, ist der Schutz mog-

157 Super-Organismus-Ansitze oder Positionen, die einem Okosystem als Ganzheit
einen hoheren Wert zuschreiben als den in ihm lebenden Individuen, sind, wie
totalitare Gesellschaftsverstandnisse, nicht mit der hier vertretenen sentientistischen
Position vereinbar.

231

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

lichst unbeeinflusster Okosysteme notwendig. Okosysteme dienen
diesen e.nm. Tieren als notwendiges Habitat. Damit sie Lebensraum,
Nahrung und Schutz finden, miissen ihre Habitate erhalten werden.
Gegebenenfalls ist auch eine Renaturierung gefordert, sofern keine
Zielkonflikte dagegensprechen (vgl. Ebene 4).

Funktionierende Okosysteme mit ihren sogenannten Okosys-
temleistungen sind von grofler Bedeutung fiir intra- und intergene-
rationelle Gerechtigkeit, da sie Menschen und e.nm. Tieren — und
allen anderen Lebewesen — zentrale Lebensgrundlagen zur Verfiigung
stellen, wie zum Beispiel Sauerstoff, Wasser und eine lebensermogli-
chende Atmosphare. Dariiber hinaus stellen sie fiir viele einen bedeu-
tenden Bestandteil des guten Lebens dar. Der Aufenthalt in ihnen
dient Menschen und e.nm. Tieren unter anderem der physischen
und psychischen Stabilitat, und spirituelle sowie asthetische Griinde
konnen fiir ein gutes Leben von Menschen ebenso relevant sein. Hier
ergibt sich dann (wie im Fall der Okonomie) eine so enge Verzahnung
zur ersten Leitlinie, dass dieser Aspekt der Begriindung fiir den Erhalt
von Okosystemen nicht losgelost zur Leitlinie Entwicklung gerechter
Interspezies-Gesellschaften betrachtet werden kann.

Die in Kapitel 2 als >klassische< Leitlinien Nachhaltiger Ent-
wicklung eingefiihrten Leitlinien Effizienz, Konsistenz und Suffizienz
konnen in die beiden hier gewéhlten Leitlinien als sekundér gleichsam
seingeordnete« Leitlinien inkludiert werden. Effiziente Technik kann
beispielsweise zu einem geringeren Ressourcen-Verbrauch fiihren, so
dass weniger Ressourcen-Abbau stattfindet und Okosysteme besser
geschiitzt werden. Wenn Konsistenz nach der Vereinbarkeit von
Technik und Natur fragt, so kann auch dies einem gesteigerten
Okosystemschutz und einer gerechteren Interspezies-Gesellschaft
zutraglich sein. Und Suffizienz als Frage nach und Aufruf zu nachhal-
tigeren Lebensstilen fordert zum einen die Transformation hin zu res-
sourcen-armeren Lebensstilen, die ebenfalls dem Okosystemschutz
dienen kann. Zum anderen fragt sie danach, was Menschen fiir ein

158 Bei einigen von diesen kann argumentiert werden, dass sie durchaus zu bestimm-
ten menschlichen Gesellschaften gehoren, wenn zum Beispiel indigene Volker in sehr
engem Verhaltnis und sehr engen Wechselwirkungen mit Natur und wildlebenden
Tieren leben. Um mit solchen Fillen umgehen zu konnen, ist der hier vertretene
Tierethik-Ansatz kontextsensitiv. Ein solcher Kontext trifft jedoch nicht auf alle
wildlebenden Tiere zu. Es existieren wildlebende Tiere, die zu keiner menschlichen
(Interspezies-)Gesellschaft gehoren und diese miissen in der hier vertretenen Theorie
addquat mitbedacht werden.

232

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fuir Konfliktfalle

gelingendes, zufriedenes Leben tatsachlich bendtigen und kann somit
bei der Etablierung gerechter Gesellschaften als Orientierungshilfe
fungieren. Fiir das vorliegende Ziel der Ausarbeitung einer tierethi-
schen NE-Theorie sind Effizienz, Konsistenz und Suffizienz als >tiber-
geordnete« Leitlinien nicht sinnvoll, da sie in ihrer Grundausrichtung
anthropozentrisch ausgerichtet sind, auch wenn die — sich aus ihnen
ergebenden — Konsequenzen auch e.nm. Tiere (be)treffen. Mitgedacht
werden sie daher als >eingeordnete« Leitlinien, und Suffizienz wird
zudem auf Ebene 5 in ihrer Bedeutung fiir die hier ausgearbeitete
Theorie spezifiziert.

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

Werden e.nm. Tiere in den Umfang einer Gerechtigkeitstheorie auf-
genommen und damit, wie hier gefordert, auch in den Umfang einer
NE-Theorie, potenzieren sich die Zielkonflikte bei der Umsetzung
dieser Theorie. Dies gilt es als unumganglich zu berticksichtigen. Es ist
dann notwendig, Handlungsorientierungen auszuarbeiten, wie beim
Auftreten solcher Konfliktfille umzugehen ist, um einer geeigneten
Implementierung >den Weg zu ebnen<. Dafiir dient diese Ebene
des Mehr-Ebenen-Modells.

Das hier vertretene Verstindnis von Konfliktfall sieht als Grund-
lage fiir einen solchen an, dass 1. die Interessen von Individuen der
moralischen Gemeinschaft betroffen sind und dass 2. die Interessen
vergleichbar sein miissen. Dabei ist die Frage nach der Vergleichbar-
keit eine sehr komplexe. Einerseits ist es zielfithrend, basale von
nicht-basalen, oftmals luxusorientierten Interessen zu unterscheiden
und basale Interessen als hoher zu gewichten. Zu den basalen Inter-
essen zidhlen zum Beispiel das Interesse am eigenen (Uber)Leben,
an Schmerzfreiheit, an Nahrung und Schutz. Andererseits lasst diese
Unterscheidung haufig keinen Raum fiir Fragen des guten Lebens,
weil es zwischen Uberleben und Luxus keinen Platz mehr gibt.
Wenn basale Interessen diejenigen sind, die Menschen und e.nm.
Tiere erfiillt haben miissen, um tuberleben zu konnen, so zahlen
das Interesse an guter Bildung, an kulturellen Veranstaltungen oder
an gesellschaftlicher Teilhabe (durch den Besitz bestimmter Dinge
oder das Austiben bestimmter Tatigkeiten) nicht dazu. Diese sind
jedoch fiir ein gutes Leben duflerst wichtig. Da die mogliche Erfiillung
eines guten menschlichen und tierlichen Lebens in dieser Arbeit

233

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

eine bedeutende Rolle spielt, werden basale Interessen so verstanden,
dass zu ihnen auch diejenigen zahlen, die zur Erméglichung eines
guten Lebens zahlen, nicht lediglich diejenigen, die das >nackte Uber-
lebenc« sichern.

Wenn Interessen als vergleichbar gewertet werden (wenn also
zwei oder mehrere basale Interessen konfligieren oder aber zwei
oder mehrere nicht-basale), dann muss eine Abwigung zwischen
ihnen stattfinden, fiir die es der hier erarbeiteten Prinzipien und
Kriterien bedarf.1>?

Ist ein Konfliktfall so beschaffen, dass man mit einer Handlung,
unabhingig davon, wie man handelt, gegen eine Nichtschadigungs-
pflicht verstoflen muss, liegt ein sogenanntes moralisches Dilemma
vor. Dilemmata lassen sich so definieren, dass sie »auch durch eine
noch so sorgsame Abwigung nicht befriedigend gelést werden kon-
nen« (Ott 1996, 111) bzw. liegt ein Dilemma vor, »wenn es keine
befriedigende Auflosung eines moralischen Konflikts gibt« (Nida-
Riimelin/Weidenfeld 2018,103). Unbefriedigend ist es, da durch jede
die Situation auflésende Handlung gegen eine Nichtschadigungs-
pflicht verstofien wird. Es stellt sich dennoch die Frage, welcher
Verstofs mit befriedigenderen Argumenten begriindet werden kann.
Ein Verstof3 bleibt ein Verstof. Es ist jedoch auch fiir diese Situationen
sinnvoll, handlungsleitende Orientierungsprinzipien auszuarbeiten,
um zu begriinden, welcher Verstofs mit welchen Griinden als schwer-
wiegender gewertet werden kann.

Da die vorgenommene enge inhaltliche Bestimmung eines Kon-
fliktfalls zahlreiche im umgangssprachlichen (oder anderen Ethik-
theorien) als Konflikt bezeichnete Fille bereits ausschliefRt, 160 wird

159 Dies ist ein schwieriges Unterfangen. So bezeichnet auch Konrad Ott (1996, 110)
Abwigung als einen der »unklarsten Begriffe der Ethik«. Da in bestimmten Fillen
dennoch abgewogen werden muss, gilt es auch nach Ott, fiir solche Fille »Modelle
rational nachvollziehbaren Abwiagens “ zu konzipieren (ebd.).

160 Es muss sich um vergleichbare Interessen handeln. Das Téten e.nm. Tiere, um Teile
ihrer Kérper zu essen, stellt daher sehr haufig keinen Konfliktfall dar. Auf tierlicher
Seite wird hier das sehr basale Interesse, am Leben zu bleiben (bzw. sofern man
dieses tierliche Interesse anzweifelt, mindestens das Interesse, keine schmerzhaften
Prozeduren zu durchleben), verhandelt; auf menschlicher Seite dagegen ein gustato-
rischer Genuss, eventuell auch eine kulturell gepragte Tradition, jedoch mindestens
in den Industriestaaten meist kein basales Interesse, das mit dem Uberleben zusam-
menhingt. In Bezug auf Tierversuche kann sich die Situation anders gestalten, da hier
auch auf menschlicher Seite das Uberleben von den Versuchsergebnissen abhingen
kann. So formuliert auch Martin Gorke (2010, 176), dass »die Verletzung einer

234

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fuir Konfliktfalle

hier vor allem die schwerwiegende Frage verhandelt, unter welchen
Bedingungen a) es gerechtfertigt sein kann, ein Individuum der
moralischen Gemeinschaft zu schadigen bzw. zu téten und b) ein Ver-
stofd gegen eine Nichtschadigungspflicht schwerwiegender ist als ein
anderer Verstof$ gegen eine Nichtschadigungspflicht. Totungen und
Schadigungen konnen dabei direkt begangen werden oder indirekt
durch zum Beispiel Siedlungsbau im Habitat zahlreicher e.nm. Tiere.
Es miissen folglich Prinzipien ausgearbeitet werden a) fiir Falle, in
denen die Totung/Schddigung eines Menschen oder eines e.nm. Tiers
unter Berticksichtigung bestimmter Bedingungen nicht grundsatzlich
ethisch verwerflich ist, und b) um gewichten zu konnen, welcher
Verstof$ gegen eine Nichtschddigungspflicht schwerwiegender gilt als
ein anderer solcher Verstofi. Es werden hier also konfligierende basale
Interessen diskutiert, nicht das Konfligieren luxus-orientierter Inter-
essen, da bei letzteren die moralische Bedeutung — so sie iiberhaupt
besteht — deutlich geringer ist.

Wie zu zeigen ist, verunmoglichen die im Folgenden ausgear-
beiteten Prinzipien nicht den Schluss, dass in der Regel eine starke
Schidigung oder die Totung eines Menschen schwerwiegender ist als
die eines e.nm. Tieres. Hierbei ist zentral, dass diese Schlussfolgerung
mit tiberzeugenden Griinden aus den Prinzipien gezogen werden muss
(vgl. unten) und in einer egalitdr-sentientistischen Position nicht per
se feststeht. Da das von Kritiker_innen gerne iibersehen wird, besteht
die Gefahr, welche Martin Gorke (2010, 149) mit folgendem Zitat auf
den Punkt bringt:

»Aus solchen Ausnahmen von einer Regel mit ansonsten uneingeschrank-
ter Geltung wird hdufig geschlossen, dass nicht-anthropozentrische
Ethiken im Grunde genommen doch kein generelles Verbot der Beein-
trichtigung nicht-menschlicher Lebewesen postulieren.« (Hervorhebung
im Original)

Es darf nicht tibersehen werden, dass die im Folgenden ausgearbeite-
ten Prinzipien dazu dienen sollen, ethische Orientierung fiir Falle zu
liefern, in denen zwangslaufig gegen eine Nichtschadigungspflicht
verstoflen werden muss. Das bedeutet, dass, sofern ein solches
Dilemma nicht besteht, ein Verstof3 gegen eine entsprechende Pflicht
nicht zuldssig ist. Daher ldsst sich der von Gorke antizipierten Kritik

prima-facie-Regel [...] dann umso unverhiltnismafiger und damit unverzeihlicher
[ist], je weniger notwendig sie ist, das heiflt, je mehr sie von Luxus- statt von
Uberlebensinteressen motiviert ist.«

235

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

entgegenbringen, dass in einer egalitir-sentientistischen Theorie
durchaus ein generelles Verbot der Beeintrachtigung e.nm. Tiere
besteht, Dilemma-Situationen aber jede Theorie dazu fithren, gewisse
Abwigungskriterien auszuarbeiten. Dies gilt ebenso fiir die innerhu-
mane Ethik, da Dilemma-Situationen auch hier eine Entscheidung
erfordern, welches Menschenleben zu retten ist, sofern man dies
nicht dem Zufall oder der Willkiir tiberlassen mochte. Ebenfalls lasst
sich gegen solch eine Kritik einwenden, dass sich mit gut gewahlten
Dilemmata-Situationen, sogenannten Rettungsboot-Szenarien, jede
Ethiktheorie an ihre Grenzen treiben lasst (Gorke 2010, 161, FN 67).
Gorke argumentiert gegen die oftmals proklamierte Bedeutung von
Rettungsboot-Szenarien, dass in einer Situation, in der moralisch
richtiges Verhalten per se nicht moglich ist, es nicht aussagekraftigist,
»wenn eine ethische Theorie in einem bestimmten Rettungsboot-Sze-
nario in Verlegenheit gerat« (ebd., 161). Auch Robyn Eckersely (1998,
169) betont, dass

»the individual choices we might make in cases of stark moral conflict are
not reliable indicators of any systematic discrimination or prejudice on
our part (nor, as has been suggested, of the sort of political community we
might care to cultivate).«

Das Argument von Eckersley ist wichtig, um den Ausnahmezustand
solcher Dilemma-Situationen zu verdeutlichen. Dennoch sollen auch
in diesen Situationen Entscheidungen, zumindest in der Theorie,
nicht lediglich auf individuellen Entscheidungen aufbauen, sondern
fundiert begriindet sein.!6!

Welche Prinzipien konnen hierfiir nun also handlungsleitend
sein? Ich orientiere mich an fiinf von Paul Taylor (1989, 260) ausge-
arbeiteten Prinzipien. Nach Taylor miissen die Konfliktfall-Prinzipien
folgenden formalen Bedingungen entsprechen: Sie miissen 1. in
ihrer Form allgemein gehalten sein, 2. universell anwendbar sein, 3.
unparteiisch sein, 4. fiir alle moralischen Akteur_innen gelten und 5.
jeder nicht-moralischen Norm iibergeordnet sein.

161 Auch >spontane« individuelle Entscheidungen spiegeln verinnerlichte moralische
Werte wider und kénnen daher nicht per se als moralisch beliebig gedeutet werden.
Die spontane Reaktion, im Dilemma-Fall immer das eigene Kind zu retten statt ein
fremdes Kind, ist neben der engen emotionalen Bindung auch moralphilosophisch
begriindbar durch kontextsensitive Elemente wie die moralische Bedeutung von
subjektiver Nahe (vgl. unten). An dieser Stelle sollen jedoch Prinzipien ausgearbeitet
werden, die dann zu verinnerlichter Moral werden kénnen, anstatt lediglich auf
dieselbe zu verweisen.

236

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fuir Konfliktfalle

Alle fiinf Bedingungen treffen auf die beiden hier vorgeschlage-
nen Prinzipien zu. Als geeignete Prinzipien fiir den Umgang mit Kon-
fliktfallen schlage ich das Prinzip der Selbstverteidigung sowie das
Prinzip des minimalen Ubels vor.

6.4.1 Das Prinzip der Selbstverteidigung

Das Prinzip der Selbstverteidigung wird auch in der innerhumanen
Ethik fiir Handlungsbeurteilungen in Konfliktfallen angewendet. Es
ist fiir die Tierethik ebenso iiberzeugend wie im zwischenmenschli-
chen Bereich. Es besagt, dass es fiir moralische Akteur_innen zuldssig
ist, sich selbst gegen Individuen zu verteidigen, die einem Schaden
zufiigen (wollen), auch wenn dies nur durch die Schidigung oder
Totung dieser Individuen moglich ist (vgl. Taylor 1989, 264-265). Ein
wichtiger Aspekt, der in Bezug auf e.nm. Tiere hierbei (im Unterschied
zum Zwischenmenschlichen) Geltung bekommt, ist die sinnvoller-
weise bestehende Pflicht, sich nicht in Situationen zu begeben, in
denen man ein e.nm. Tier aus Notwehr oder Nothilfe toten muss.
(Zahlreiche) Menschen sind moralfihig, so dass von ihnen erwartet
werden kann, dass sie ihrer Pflicht nachkommen, andere nicht zu
schadigen. E.nm. Tiere sind nicht moralfdhig, von ihnen kann dies
nicht erwartet werden. Es wére daher nicht sinnvoll zu argumentieren,
dass Mensch A die Pflicht hat, bestimmte Orte zu meiden, um von
Mensch B nicht angegriffen zu werden.!®? Es scheint dagegen sinnvoll,
menschlichen moralischen Akteur_innen die Pflicht zuzuschreiben,
nicht an bestimmte Orte zu reisen, an denen sie von einem Lowen,
Eisbéren, Tiger, Alligator, weilen Hai etc. angegriffen werden konn-
ten, um das Tier dann aus Notwehr zu toten (Gorke 2010, 172).
Verallgemeinert ldsst sich dies als Pflicht beschreiben, Konflikt-
fille und Dilemmatal®® zu minimieren. Dies sind Situationen, in

162 Es mag hierfiir zahlreiche Griinde geben, unter anderem klugheitsethische. Die
moralische Pflicht dagegen besteht nicht fiir A, sondern B hat die Pflicht, A nicht
zu schadigen.

163 Wie aus der in diesem Unterkapitel angefiihrten Definition hervorgeht, besteht
ein Dilemma dann, wenn, gleichwie man handelt, immer gegen eine Nichtschadi-
gungspflicht verstoflen wird. Bei einem Konfliktfall — nach dem hier vertretenen
Verstindnis eine Situation, in der die vergleichbaren Interessen von Mitgliedern
der Moralgemeinschaft beeintrachtigt werden — ist es zumindest denkbar, dass die
Interessen beeintrachtigt werden kénnen, ohne dass eine aktive Schidigung vorliegt,

237

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

denen — sofern nicht das Konfligieren positiver Pflichten verhandelt
wird!®* — zwangsweise gegen eine Nichtschadigungspflicht versto-
flen werden muss. Nichtschadigungspflichten gilt es aus ethischer
Perspektive einzuhalten, weshalb die Pflicht relevant ist, Situationen,
in denen das nicht mehr moglich ist, zu vermeiden und ihr Auftreten
zu minimieren (Sterba 1998, 366, Fufinote 15). Diese Verpflichtung
resultiert daraus, dass moralisch fehlerfreies Verhalten in solchen
Dilemma-Situationen von vorneherein schwer moglich ist. Daraus
lasst sich das handlungsleitende Prinzip ableiten, Konfliktfille zu
vermeiden, sofern es moglich ist. Dieses ist den beiden anderen
Prinzipien — die gelten, wenn die Vermeidung nicht moglich war
— vorgeordnet.

6.4.2 Das Prinzip des minimalen Ubels

Auch das Prinzip des minimalen Ubels ist zielfiihrend fiir den Umgang
mit Konfliktfillen. Es besagt, dass bei der Auswahl zwischen Hand-
lungen, durch die zwangsldufig gegen eine Nichtschadigungspflicht
verstoflen werden muss, diejenige Handlung ausgewiahlt werden soll,
bei der durch diesen Verstof8 geringeres Leid entsteht.!®> Es ergibt
sich die Frage, anhand welcher Kriterien bewertet werden kann, fiir
welche Individuen eine vergleichbare Schiadigung ein groferes Leid
darstellt. Diese Kriterien objektiv zu bestimmen stellt eine sehr grofie
Herausforderung dar. Die Anndhrung an bestimmte Kriterien ist
daher stets ein Vorschlag und keine abgeschlossene Ausarbeitung.
Da es sich um Kriterien handelt, die die Schadigung bestimmter Indi-
viduen anstelle anderer Individuen rechtfertigen sollen, muss hierzu
stets eine Diskussion weitergeftihrt, miissen Kriterien gegebenenfalls

beispielsweise durch unterlassende Hilfe, der nachzukommen keine Pflicht, sondern
eine supererogatorische Handlung darstellt.

164 Konfligierende Hilfspflichten bestehen in unzihlig grofler Anzahl. Ich fokussiere
hier auf konfligierende Nichtschadigungspflichten. Eine Auseinandersetzung mit
der kontroversen Frage, welche Prinzipien in Konfliktfillen zwischen Hilfspflichten
anzuwenden sein sollten, erfolgt an dieser Stelle nicht.

165 Ahnlichen Inhalts ist auch das sogenannte worse-off-principle, welches Tom Regan
fiir den Umgang mit moralischen Dilemmata entwickelt. »Special considerations
aside, when we must decide to override the rights of the many or the rights of the few
who are innocent, and when the harm faced by the few would make them worse-off
than any of the many would be if any other options were chosen, then we ought to
override the rights of the many.« (Regan 2004, 308).

238

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fuir Konfliktfalle

angepasst und diirfen sie niemals leichtfertig aufgestellt werden. Als
erste Annéhrung schlage ich das Kriterium des Verletzbarkeitspotenti-
als vor. Dort, wo dieses Kriterium nicht ausreicht, sollte es um das
Kriterium der subjektiven Nihe erginzt werden.

Das Verletzbarkeitspotential-Kriterium sagt aus, dass Individuen
auf Grund differierender Potentiale durch eine vergleichbare Scha-
digung unterschiedlich stark geschadigt werden konnen. In einer
egalitaren Position, wie der hier vertretenen, tritt moralischer Selbst-
wert nicht graduell verteilt auf. Ein Individuum besitzt einen solchen
oder nicht. Ein hoheres Potential an Verletzbarkeit bedeutet folglich
nicht, dass ein Individuum einen hoheren moralischen Selbstwert
besitzt. Ich stimme Gorke (2010, 163) zu, dass die Wahl, die in
einem sogenannten Rettungsboot-Szenario getroffen wird, nichts
tiber die Hohe des moralischen Selbstwerts der Individuen aussagt,
sondern tiber deren Verletzbarkeitspotential (bei Gorke als »Grad der
Verletzbarkeit« bezeichnet).

»Unterschiedliche Bandbreite an Verletzbarkeit soll heiflen, dass ver-
schiedene Entititen auf unterschiedliche Weise unterschiedlich viel zu
verlieren oder zu erleiden haben, wenn sie in einer Rettungsboot-Situation
»iiber Bord gehen«. Die Zimmerpflanze verliert dabei ihr vegetatives
Leben, der Hund zusétzlich die reiche Welt der subjektiven Bewusstseins-
zustande und der Mensch zusétzlich die Welt des Geistes, seine gesamten
sozialen Beziehungen, die Moglichkeit, seinen Lebensplan weiterzuver-
folgen usw.« (ebd., 164, Hervorhebung im Original)

Es erscheint sinnvoll, das Individuum >zu opfern< oder zu schwerem
Schaden kommen zu lassen, bei dem dieser Grad geringer ist, wenn
zwangsweise ein Individuum >geopfertc werden muss. Dies stellt ein
moralisches Ubel dar. Es kann jedoch iiberzeugend als geringstes
moralisches Ubel gewertet werden, da es der Intuition gerecht wird,
dass es ein grofieres Ubel darstellt, je mehr potentielle Bewusstseins-
zustiande, Lebensplane und Beziehungsgeflechte einem Individuum
durch eine Totung verwehrt werden.!%® Dieses Kriterium wird daher
als erstes Kriterium gewihlt, um das Prinzip des minimalen Ubels

166 Fiir das Verletzbarkeitspotential kann auch das (Nicht-) Vorhandensein eines
kognitiven Verstdndnisses eine Rolle spielen. Es bestehen Kontexte, in denen das
Verstandnis dessen, dass einem ein Unrecht widerfahrt, dazu fiihrt, dass das entste-
hende Leid vergrofert wird und dadurch eine grélere Schiddigung darstellt, als wenn
dieses Verstindnis nicht besteht. In solchen Situationen vergrofert die Fihigkeit zum
kognitiven Verstindnis das Verletzbarkeitspotential. Verallgemeinerbar ist es jedoch
nicht, da auch Situationen bestehen konnen, in denen ein besseres Verstandnis der

239

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

zu konkretisieren. Besteht eine Dilemma-Situation, in der zwei oder
mehr Individuen das gleiche bzw. ein nicht unterscheidbares Verletz-
barkeitspotential aufweisen, dann ist das Kriterium der subjektiven
Naihe hinzuzuziehen.

Das Kriterium der subjektiven Nihe sagt aus, dass es in Dilemma-
Situationen zulassig ist, Partei fiir dasjenige Individuum zu ergreifen,
zu dem die_der Handelnde die grofite subjektive Nahe empfindet. Fiir
dieses Kriterium muss mitbedacht werden, dass — wie in Kapitel 4 her-
ausgearbeitet wurde — Kontexten und Beziehungen lediglich in Bezug
auf positive Pflichten moralische Bedeutung zukommen darf, nicht
jedoch beziiglich Nichtschadigungspflichten. Diese Annahme ist zen-
tral fiir die hier vertretene Tierethik. Entsprechend darf die subjektiv
empfundene Nahe beziiglich einer Nichtschiddigungspflicht ausdriick-
lich nur dann als moralisches Kriterium hinzugezogen werden, wenn
eine Dilemma-Situation vorliegt, in der es keine andere Moglichkeit
gibt, als gegen eine Nichtschadigungspflicht zu verstofien und wenn
das Verletzbarkeitspotential der betroffenen Individuen gleich hoch
ist. Wendet man dieses Kriterium in solchen Fillen an und kommt
zu dem Schluss, dass dem basalen Interesse eines Menschen Vorrang
gegeben wird vor dem basalen Interesse eines e.nm. Tiers, so bedeutet
das nicht, der Mensch habe schlussendlich einen hoheren moralischen
Selbstwert (vgl. Gorke 2010, 161). Es zeigt stattdessen die psychische
Verfasstheit der meisten moralischen Akteur_innen:

»The strong tendency of humans to save the more familiar or the more
immediate — those with whom we most identify - is first and foremost
an expression of our strongest attachments, but it is not necessarily an
indicator of our social or ecological prejudices.« (Eckersley 1998, 169)

Dieses Kriterium ist fiir Dilemma-Situationen geeignet, wie auch die
Diskussion um zwischenmenschliche Ethik zeigt (Eckerseley 1998,
169; Gorke 2010, 161). So ist es nicht zuldssig, andere Kinder zu
schadigen, um Vorteile fiir das eigene Kind daraus zu ziehen. In einer
Dilemma-Situation ist es aber durchaus zuldssig das eigene Kind aus
einem brennenden Haus zu retten anstelle eines fremden Kindes,
sofern es nicht moglich ist, beide Kinder zu retten.

Das Kriterium des Verletzbarkeitspotentials steht tiber dem Kri-
terium der subjektiven Nihe. Letzteres findet nur Anwendung, wenn
auf Grund des ersteren kein Schluss gezogen werden kann, da das

Situation dazu fiihrt, die Schddigung >einordnen< zu konnen und sie dadurch als
weniger gravierend wahrzunehmen.

240

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fuir Konfliktfalle

Potential gleich ausfallt (vgl. Abbildung 3). Trotz wohliiberlegter Aus-
wahl und Gewichtung der Kriterien kann die Anwendung derselben
in bestimmten Situationen zu kontraintuitiven Konsequenzen fiithren.
Beispielsweise konnte argumentiert werden, dass das Verletzbarkeits-
potential eines kognitiv >gesunden< Kindes hoher ist als das eines
kognitiv stark beeintrachtigten Kindes, da das >gesunde< Kind zum
Beispiel Zukunftsplane besitzen kann. Folglich miisste in der >Ret-
tungsboot-Situation« eines brennenden Hauses der Vater eines kog-
nitiv stark beeintrachtigten Kindes das >gesunde« Kind retten, anstatt
sein eigenes. Diese Konsequenz ist stark kontra-intuitiv und verweist
auf die bereits genannte Kritik, dass mit entsprechend konstruierten
Dilemmata-Situationen jede Ethiktheorie an ihre Grenze getrieben
werden kann. Es ist abermals Gorke (2010, 208) zuzustimmen,
dass die Bestrebung, Zielkonflikte in einem »formalisierten Entschei-
dungsverfahren mit eindeutigem Endergebnis« auflésen zu konnen,
auch in der Umwelt- bzw. Tierethik oftmals als illusionar angesehen
werden muss. In der zwischenmenschlichen Ethik wird dies bereits
vielfach akzeptiert (ebd., 208). Es ist auferst wichtig, iberzeugende
ethische Entscheidungsorientierungen fiir Zielkonflikte herauszuar-
beiten, die mit der jeweiligen Theorie konsistent und kohérent sind.
Dabei darf jedoch nicht in Vergessenheit geraten, dass es sich um sehr
komplexe, vielschichtige lebensweltliche Probleme handelt, bei denen
man Gefahr lauft, Sachverhalte zu vereinfachen oder zu verkiirzen,
wollte man sie auf wenige ethische Prinzipien und Kriterien >herun-
terbrechen<. Aus diesem Grund kénnen die hier herausgearbeiteten
Prinzipien und die Kriterien fiir das Prinzip des minimalen Ubels
lediglich eine Anndhrung an die ethisch bestmogliche Handlung in
einem Zielkonflikt darstellen, die immer noch auch nicht-formalisier-
bare Urteilskraft verlangt.

241

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

[ Ubergeordnetes Prinzip: (Pflicht zur) Vermeidung von Konfliktfallen/Dilemmata ]

Nicht
maoglich

[ Konfliktfall/Dilemma ]
/ -
B \
Prinzip der Prinzip des minimalen
Selbstverteidigung Ubels
Erstes Kriterium:
Verletzbarkeitspotential

Verletzbarkeits-
potential bei

betroffenen
Individuen gleich
hoch

Zweites Kriterium:
Subjektive Nihe

Abbildung 3: Handlungsleitende Prinzipien fiir den Umgang mit Konfliktfdllen/
Dilemmata (eigene Darstellung)

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare Handlungsfelder'®’

Eine handlungspraktisch wichtige Ebene sind die Handlungsfelder,
auf denen Gesellschaften tdtig werden sollten, um sich starker auf
einen Pfad Nachhaltiger Entwicklung zu begeben.

Sie stellen Bereiche dar, in denen der gegenwirtige Zustand
(global oder mindestens in den Industriestaaten) als nicht nachhaltig
bewertet werden muss, wenn man als Kriterien dafiir die ethischen
Grundlagen von NE heranzieht. Sprich, diese Handlungsfelder sind
gegenwartig (im tiberwiegenden Teil der Lander) auf eine Weise kon-
stituiert, dass sie in irgendeiner Form zu gesellschaftlicher Ungerech-
tigkeit beitragen und ein gutes Leben zumindest einiger behindern.
Auf der Ebene dieser Handlungsfelder sind entsprechend Anderun-
gen gefordert. Die Handlungsfelder stellen gleichzeitig aber Bereiche

167 Die Handlungsfelder leiten sich aus den beiden Leitlinien (Kap. 6.3) ab, welche
sich wiederum aus Ebene 1 (Kap. 6.1) ableiten. Die Herleitung von Ebene 1 findet sich
in den Kapiteln 2, 4 und 5 begriindet (vgl. oben), so dass Kapitel 2, 4 und 5 auch die
Argumente fiir die exemplarische Auswahl der priorisierten Handlungsfelder liefern.

242

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Handlungsfelder

dar, die grofles Potential haben, zu einer gerechteren Verteilung,
gerechteren Hinterlassenschaft und einem guten Leben vieler beizu-
tragen.

Im Folgenden werden lediglich die prioritiren Handlungsfelder
identifiziert, die sich am offensichtlichsten aus den Leitlinien ablei-
ten. Es handelt sich dabei um eine exemplarische, nicht um eine
vollstandige Darstellung. Kriterium fiir die Auswahl ist zudem eine
grofle Relevanz fiir das Wohlergehen e.nm. Tiere. Grund dafiir ist
nicht eine proklamierte Vorrangstellung der Interessen e.nm. Tiere
vor den Interessen von Menschen, sondern die Tatsache, dass in allen
NE-Theorien bislang ausschliefSlich menschliche Interessen im Fokus
lagen und hier erstmals herausgearbeitet werden soll, welche NE-rele-
vanten Handlungsfelder speziell fiir e.nm. Tiere von Belang sind.

So ergeben sich die folgenden fiinf Handlungsfelder 1. Landnut-
zungssysteme, 2. @kosystemschutz, 3. Menschliche Ernahrungsfor-
men, 4. Umsetzung von Suffizienz-Mafinahmen und 5. Politische
Etablierung eines gerechten Gesellschafts- und Wirtschaftssystems.

Auf dieser Ebene ergeben sich zahlreiche Fragen, mit denen
umgegangen werden muss, um an einer Nachhaltigen Entwicklung zu
arbeiten und es zeigt sich die Komplexitét einer Implementierung von
NE-Theorien. Eine Skizze solcher Fragen und Herausforderungen sei
im Folgenden fiir die zentralen Felder gegeben.!68

Ad 1.: Das Feld Landnutzungssysteme bezieht sich auf Fragen
danach, in welcher Weise gegebene, endliche Landflachen genutzt
werden sollten, damit es auf moglichst gerechte Weise geschieht
und zum guten Leben moglichst vieler beitragt. Hier spielen Land-
wirtschaft, Mobilitdt und Stadtebau eine gewichtige Rolle. Evaluiert
werden miissen Fragen wie:

Wieviel Flache sollte maximal landwirtschaftlich genutzt wer-
den? Sollte diese Flache eher konventionell bearbeitet werden, wenn
dadurch mehr Nahrungsmittel erzeugt werden konnen, oder durch
okologische Landwirtschaft, die die Flichen durch Vermeidung von
Monokulturen und fiir die Bodenfruchtbarkeit geeignete Fruchtfolgen
auf nachhaltigere Weise nutzt? Welche Formen nicht-speziesistischer
Landwirtschaft sind moglich? Wer sollte fiir die Finanzierung von
Transitionsphasen aufkommen? Sollten weitere Zugtrassen ausge-
baut werden, auch wenn diese einen Eingriff in Lebensraume e.nm.

168 Einen konkreteren Umgang mit solchen Herausforderungen bietet Ebene 6
(Kap. 6.6).

243

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Tiere bedeuten, die Mobilitat per Zugverkehr jedoch deutlich klima-
freundlicher ist als die per Automobil, zumal dem Straflenverkehr
jahrlich zahlreiche e.nm. Tiere zum Opfer fallen (Benitez-Lépez et
al. 2010)? Welche Mittel stehen zur Verfligung, um offentlichen
Personen-Nah- und Fernverkehr preiswerter zu gestalten? Sollte
der Automobilverkehr kostspieliger werden und mit welchen Argu-
menten ldsst sich das begriinden, ohne berechtigte!®® individuelle
Freiheitsrechte (zu sehr) einzuschrianken? Wie konnen alternative
Wohnformen weiter vorangebracht werden, so dass auf weniger
Raum mehr Menschen wohnen konnen und sich dabei dennoch wohl-
fithlen? Wie kann Bestehendes genutzt werden, um mehr Wohnflache
zu schaffen, ohne weitere Flachen versiegeln zu miissen? (Vgl. zum
nachhaltigeren Wohnen Steffen 2020.)

Ad 2.: Das Handlungsfeld Okosystemschutz ist insofern eng
verbunden mit Fragen der Landnutzungssysteme, als dieser Schutz
fordert, bestimmte Landflachen unter eine bestimmte Form von
Schutz zu stellen. Dieses Handlungsfeld ist entsprechend speziell
auf natur- bzw. landschaftsschutz-relevante Fragen sowie auf Okosys—
temleistungen ausgelegt. Wichtig ist, dass der Okosystem-Begriff
nicht auf naturnahe, moglichst Wildnis-nahe Systeme festgelegt
ist, sondern auch Kulturlandschaften funktionierende Okosysteme
darstellen konnen (Plieninger et al. 2010). Es miissen Maffnahmen
gefunden und umgesetzt werden, die bestehenden Okosysteme mit
ihren Funktionen zu schiitzen. Es muss evaluiert werden, an wel-
chen Stellen Renaturierungen so gewinnbringend wiren, dass sie
im wahrscheinlich bestehenden Zielkonflikt vor andere Ziele gestellt
werden sollten. Ebenso stellt sich die Frage, welche Okosysteme
unter den hochsten Schutzgrad gestellt werden sollten und welchen
Prioritdt zukommen sollte, wenn Hierarchisierungen notig werden.
Sollten natiirlich entstandene Okosysteme grundsatzlich als wert-
voller betrachtet werden als Kulturlandschaften? Sollten besonders
artenreiche Kulturlandschaften wie Kalk-Magerrasen als wertvoller
gelten als weniger artenreiche? Welchen Stellenwert diirfen hierbei
im Natur- und Landschaftsschutz relevante Argumente wie Asthetik,

169 Als berechtigte Freiheitsrechte mochte ich die verstehen, die sich ausleben lassen,
ohne damit direkt auf Kosten anderer Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
»zu leben¢, wenn man moralisch vertretbare Freiheit als das versteht, was nicht die
Freiheiten anderer einschrankt. Welche das im konkreten Fall sind und welche nicht,
ist eine duflerst komplexe Frage, deren Beantwortung weit tiber den Rahmen dieser
Arbeit hinausgeht.

244

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Handlungsfelder

Spiritualitdt oder Verbundenheitsgefiihle spielen (vgl. Ott 2007)?
Wie sind bei all diesen Fragen unterschiedliche Interessen von Men-
schen und e.nm. Tieren zu gewichten und welche Interessen konnen
als basaler betrachtet werden?

Ad 3.: Im Handlungsfeld menschliche Erndhrungsformen stellen
sich grundlegende Fragen nach kulturellen Erndhrungsgewohnheiten
und wie und mit welchen Argumenten diese modifiziert werden
konnen und sollen. In den meisten menschlichen Gesellschaften ist
es tiblich, von e.nm. Tieren erzeugte >Produkte« wie Milcherzeugnisse
und Eier sowie ihre Kérper zu essen. Umfang, Vorlieben und Vertrag-
lichkeiten variieren kulturell stark. Diese Erndhrungsgewohnheiten
sind aus zwei Griinden nicht gut mit einer Transformation hin zu
einer nachhaltigeren Gesellschaft zu vereinbaren. Zum einen wider-
sprechen sie der hier geforderten gerechten Interspezies-Gesellschaft,
wenn e.nm. Tiere ausschliefllich dafiir geziichtet werden, um getdtet
und gegessen zu werden, und wenn die Reproduktionszyklen weib-
licher Tiere (auf vielfach schddigende Weise) genutzt werden, um
Nahrungsmittel fiir Menschen zu erzeugen (Vgl. Adams 2002; Calvo
2008). Zum anderen hat die Erzeugung dieser tierlichen »Produkte«
zahlreiche negative Auswirkungen auf die natiirliche Umwelt (woraus
sich eine enge Verzahnung mit den ersten beiden Handlungsfeldern
ergibt) und fordert auch in Bezug auf Menschen gerechtigkeits-desta-
bilisierende Entwicklungen in Gesellschaften (Vgl. Boscardin 2017;
Heinrich-Boll-Stiftung et al. 2018; Kemmerer 2015; Pachirat 2011;
Steinfeld et al. 2006). Aus den beiden letztgenannten Griinden
kann die landwirtschaftliche (Intensiv—)Tierhaltung auch aus anthro-
pozentrischer Perspektive nicht gerechtfertigt werden. Die auf diesen
>Produkten< aufbauenden Erndhrungsformen miissen auch aus einer
menschzentrierten Sicht zwingend hinterfragt werden (Vgl. flir eine
tierfreundliche »Phanomenologie der Nahrung« Pelluchon 2020Db).

In diesem Handlungsfeld stellen sich die Fragen, ob eine weitest-
gehend pflanzliche Erndhrung fiir moglichst viele Menschen moglich
ist, wie sich kulturelle Gepflogenheiten andern lassen, so dass die
Anderungen breite Akzeptanz finden (dazu Gjerris 2015), und es
gilt, nach Kulturen zu differenzieren, ob, wie und wie stark die
Anderung von Ernahrungsformen zu fordern ist. Sinnvoll ist ferner
zu untersuchen, bei welchen tierlichen >Produkten< die Abkehr am
dringlichsten ist. Auflerdem bedarf es einer Vision davon, welchen
Platz in der Gesellschaft die bisher fiir Erndahrungszwecke genutzten
e.nm. Tiere einnehmen kénnten (vgl. Kap. 7).

245

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Ad 4.: Das Handlungsfeld Umsetzung von Suffizienz-Mafnah-
men (vgl. Kap. 2.3) ist eng verzahnt mit den anderen Handlungsfel-
dern, da sowohl NE-bezogene Anderungen von Landnutzungssys-
temen sowie Okosystemschutz Suffizienz-Mafinahmen darstellen
(konnen). Eine Méafigung im Essverhalten, die Reduktion tierlicher
sProdukte< und die Vermeidung von food waste sind klassische Suf-
fizienz-Forderungen, weshalb Modifikationen menschlicher Ernah-
rungsformen haufig Suffizienz-Mafinahmen darstellen. Dennoch
wird das Feld als eigenes aufgefiihrt, da es iiber die Mafinahmen,
die sich aus den Handlungsfeldern 1 bis 3 ergeben, hinausgeht. Von
der Bandbreite an Suffizienz-Forderungen, die jedes gesellschaftliche
Feld abdecken, sind aus tierethischer Perspektive diejenigen zentral,
die sich auf die Handlungsfelder 1 bis 3 beziehen. Ein nachhaltiger
Siedlungsbau (zuzuordnen zu Handlungsfeld 1) beispielsweise fiihrt
dazu, Wohnraum zu stellen, ohne weitere Bodenversiegelungen und
Erschlieffung von naturnahen Gebieten, die e.nm. Tieren Lebensraum
bieten. Hierfiir miissen alternative Wohnformen (vor allem als Alter-
native zum Einfamilienhaus) erdacht und umgesetzt werden (vgl.
Steffen 2020). Nachhaltiger Stadtebau fordert mehr Griingebiete in
Siedlungen, die kulturfolgenden Tieren bzw. Tieren in der Kontakt-
zone Lebenschancen ermdglichen. Wie die Interessen e.nm. Tiere
in Stadtebau am geeignetsten integriert werden konnen, so dass
ein gelingendes Zusammenleben mit Menschen moglich wird, gilt
es auszuloten. Ein anderes Beispiel ist der anthropogen generierte
Klimawandel (am stirksten zuzuordnen zu Handlungsfeld 2). Dieser
muss adressiert werden, da die Auswirkungen desselben auch fiir
e.nm. Tiere drastische Folgen haben, wenn sich ihre Habitate und
die Umweltbedingungen dndern, so dass die Individuen einer Art an
die gednderten Umweltbedingungen nicht mehr angepasst sind und
in ihnen nicht mehr oder nur noch schlecht existieren konnen. Es
ergeben sich zahlreiche Fragen, von der politischen Umsetzbarkeit
von Suffizienz-Mafinahmen (vgl. die Beitrage in Bossert et al. 2020)
iiber die Frage, welche Mafinahmen den Klimawandel am effektivsten
einddimmen, bis zur Suche nach tierfreundlichen alternativen Wegen
der Energieversorgung (vgl. Kap. 6.6).

Ad 5.: Beim Feld politische Etablierung eines gerechten Gesell-
schafts- und Wirtschaftssystems dreht es sich um die Festsetzung
dessen, dass Leitlinie 2 aus ethisch-politischen Griinden (wie unter
anderem den Menschenrechten) nicht durch 6kodiktatorische Mit-
tel durchgesetzt werden darf und dass fiir die Implementierung

246

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

von Leitlinie 1 auch die Wahl des Wirtschaftssystems eine bedeutende
Rolle spielt. In dieser Arbeit wird zugrunde gelegt, dass eine echte
Demokratie ein gerechtes Gesellschaftssystem ermoglicht.'’0 Es
ergibt sich die politikwissenschaftliche (und politische) Frage, wie in
den Regionen der Welt, in denen gegenwirtig kein demokratisches
System vorherrscht, ein solches etabliert werden kann, ohne Mittel
anzuwenden, die aus einer dezidiert postkolonialen Situierung heraus
problematisch wiren. Da die zu etablierenden Demokratien auf nicht-
speziesistische Gesellschaften abzielen, ist zu untersuchen, wie sie
diejenigen addquat reprisentieren konnen, die ihre Interessen nicht
selbst durchsetzen konnen, wie es unter anderem fiir e.nm. Tiere der
Fall ist (vgl. Donaldson/Kymlicka 2013). Ob eine gerechte Interspe-
zies-Gesellschaft auf einem kapitalistischen Wirtschaftssystem auf-
bauen kann, ist eine weitere dringliche Frage, da im gegenwartig vor-
herrschenden kapitalistischen System e.nm. Tiere auf mannigfaltige
Weise verdinglicht und genutzt werden.

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Mallhahmen
zur Implementierung

Aus den zielgebenden Leitlinien und der Auswahl prioritarer Hand-
lungsfelder ergeben sich (mindestens) drei prioritire Mafinahmen,
die die Leitlinien und prioritdiren Handlungsfelder im Sinne von
Implementierungs-Mdglichkeiten konkretisieren. Sie zeigen Wege
auf, wie eine tierethische NE-Transformation zu gestalten ist und sind
fiir eine Implementierung unhintergehbar. Diese MafSnahmen sind:

—  Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz

— Ausbau einer moglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Wei-
terentwicklung des bio-veganen Landbaus sowie Weiterentwick-
lung veganer/vegetarischer Nahrungsmittel

— Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Jede Mafinahme wird in ihrer inhaltlichen Ausrichtung im Folgen-
den ausgefiihrt. Dabei liegt der Fokus nicht auf der Begriindung
der Mafinahmen-Auswahl,'”! sondern darauf, wie sie gestaltet und

170 Eine politikwissenschaftliche Abhandlung zur Bestitigung dieser Grundlegung
kann hier nicht vorgenommen werden. Sie wird bestédrkt durch zum Beispiel Brand/
Wissen 2017; Ott/Déring 2011, 92.

247

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

umgesetzt werden kann. Es wird an dieser Stelle nicht zum Beispiel
die Begriindung rekapituliert, warum der Naturschutz sentientistisch
ausgerichtet sein muss, um e.nm. Tieren gerecht zu werden, sondern
ausgelotet, wie ein sentientistischer Naturschutz Gestalt annimmt.
Dies ist essentiell, da in der anwendungsbezogenen Ethik, zu der auch
diese Arbeit zdhlt, neben ethischen Begriindungen auch Ausfiihrun-
gen (eher) empirischer Natur relevant sind, um zu einem tiberzeugen-
den Urteil zu gelangen. Es erfolgt zuerst eine Auseinandersetzung mit
dem Ist-Zustand innerhalb der jeweiligen Felder. Im Anschluss daran
wird untersucht, was sich fiir e.nm. Tiere und was in der NE-Debatte
andern wiirde, wenn die Mafinahme umgesetzt wird.

6.6.1 Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz

Der Erhalt und somit Schutz von natiirlichen wie auch kulturland-
schaftlichen C)kosystemen ist eine der beiden hier ausgearbeiteten
NE-Leitlinien. Die Disziplin, die sich diesem weitestgehend ver-
schrieben hat, ist der Naturschutz. Die in westlich gepragten Landern
vorherrschende Naturschutzpraxis ist stark anthropozentrisch ausge-
richtet. In vielerlei Hinsicht ist dies berechtigt, aus egalitdr-sentien-
tistischer Perspektive greift es jedoch beziiglich einiger wichtiger
Aspekte zu kurz bzw. leitet fehl. Warum ein sentientistisch ausgerich-
teter Naturschutz sinnvoll ist, wird sich im Folgenden zeigen.

Die anthropozentrische Ausrichtung des Naturschutzes zeigt
sich in den meisten Praxisgebieten. Beispielhaft wird hier auf die
Aspekte Artenschutz, >invasive< Arten und Herdenmanagement hin-
gewiesen.

Im Naturschutz ist nicht das Wohlergehen individueller wildle-
bender Tiere von Interesse, sondern der Schutz bedrohter Arten.
Teilweise wird in Naturschutzkreisen die Position vertreten, diesen
kidme ein moralischer Selbstwert zul”?, was entweder nicht tieferge-
hend begriindet wird oder als holistische oder sogar dkozentrische

171 Wie die Ebenen 1 bis 5, ldsst sich auch die Ebene 6 aus den vorangegangenen
Kapiteln herleiten und die Begriindungen, die dieser zugrunde liegen, finden sich
jeweils in diesen; vgl. oben.

172 »Zu den Argumenten fiir den Artenschutz zahlt die Ethik (jede Art z&hlt um ihrer
selbst Willen und hat ein Recht zu leben) ...« (NABU BW o.]., online abrufbar unter
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.h
tml, zuletzt gepriift am 01.03.2022).

248

18.01.2026, 15:31:12.


https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Position starker Kritik ausgesetzt ist (Vgl. Fufinote 46). Da es natur-
schutzethisch in pragmatischer Hinsicht iiberzeugendere Argumente
fiir eine anthropozentrische Begriindung des Artenschutzes gibt als
fiir holistische oder o6kozentrische Begriindungen, sollte auch in
der Naturschutzpraxis und -kommunikation vermittelt werden, dass
nicht Arten an sich Selbstwert besitzen, sondern dass es im Interesse
der Menschen ist, Arten zu erhalten. Anthropozentrische Griinde fiir
Artenschutz sind beispielsweise

— der Erhalt der Biodiversitdt, unter anderem um genetische
Diversitdt zu erhalten; um sich bei unzulanglichem aktuellen
Wissensstand die Moglichkeit zukiinftigen Nutzens der Art zu
erhalten und um die Okosystemfunktion der Art aufrechtzu-
erhalten; also sogenannte Angewiesenheitsargumente (Potthast/
Berg 2016, 242),

—  der Wunsch, auch zukiinftigen Generationen das Erleben der
Art zu ermoglichen (vor allem bei sogenannten Flaggschiff-
Arten!’3) oder

—  spirituelle, dsthetische oder Biophilie-Argumente (fiir weitere Aus-
fithrungen zu diesen Begriindungen in Bezug auf Biodiversitat

vgl. Potthast 2014).

All diese Griinde sind auch aus egalitar-sentientistischer Perspektive
valide. Konfliktfalle entstehen dann, wenn aus Artenschutz-Griinden
empfindungsfahige Individuen einer haufigen Spezies getotet werden
sollen. Dies ist vor allem im Kontext der >invasiven< Arten der
Fall (Vgl. unten). Zudem ist die Differenz zwischen holistischer und
anthropozentrischer Begriindung des Artenschutzes in der Natur-
schutzethik von Bedeutung. Sie wird in der Praxis mancher Organi-
sationen jedoch entweder nicht ausreichend bedacht oder es werden
umweltethische Grundlagen herangezogen, die holistische bzw. 6ko-
zentrische Positionen vertreten (zum Beispiel Gorke 2010; Callicott
1980), im Diskurs allerdings stark kritisiert werden (vgl. Aitken
2004, Kap. 6; Bachmann 2017, 30; Ott 2008, 50-52). So wird beim
NABU (Naturschutzbund Deutschland) haufig der Selbstwert der
Arten als Begriindung fiir Artenschutz herangezogen (NABUBW oo.].
vgl. Fufinote 172; Gorke 2004 fiir den NABU Schleswig-Holstein),

173 Als Flaggschiffarten werden bekannte und beliebte Spezies bezeichnet, mit denen
sich auf Grund der mit ihnen verbundenen menschlichen Emotionalitit Werbung fiir
den Natur- und Artenschutz machen ldsst. Klassische Beispiele sind ein >Bérentypus«
wie der Grofie Panda oder Eisbar, Grof3katzen oder die verschiedenen Walarten.

249

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

wobei der Wert einzelner Individuen ignoriert oder abgelehnt wird.
Dies manifestiert sich in der Praxis dadurch, dass die Totung tierlicher
Individuen nicht als Problem angesehen wird. Stattdessen wird sie
oft als Losung eines Problems prisentiert, wenn durch das Toten
von Individuen haufiger Arten seltene oder bedrohte Arten geschiitzt
werden (Aitken 2004, vii). Das ist aus tierethischer Perspektive
nicht haltbar.

Ein fehlendes Interesse am Wohlergehen einzelner tierlicher
Individuen zeigt sich ebenfalls im Umgang mit Individuen sogenann-
ter invasiver Spezies. Als >invasiv< bezeichnet werden Gruppen von
Individuen einer Art, die sich in einem Gebiet fern ihres urspriing-
lichen Vorkommens etablieren und dort Schaden anrichten (Rippe
2015, 46). Es wird folglich nicht jede gebietsfremde Art als invasiv
bezeichnet, sondern diejenigen, die (meist okologischen oder 6ko-
nomischen) Schaden anrichten. Bereits die Terminologie >invasive«
Spezies ist dufSerst problematisch, da invasiv bzw. Invasion konnotiert
ist mit negativen Assoziationen wie Unterdriickung oder Tod.

»Verhandelt wird in der Debatte um »invasive« Arten folglich kein
neutraler Begriff, mit dem es einen Umgang zu finden gilt, sondern
dieser Begriff ist von Beginn an einer negativen Bewertung unterzogen.
Diese ist unter anderem dadurch zu erkldren, dass in der Definition die
Schadens-Verursachung bereits enthalten ist, jedoch stellt sich zum einen
die Frage »Schaden fiir wen« und »aus wessen Perspektive wird dies
beurteilt«. Zum anderen kann es die extrem negative Konnotation des
Begriffs »invasiv« nicht verteidigen, da diese eine objektive Betrachtung
der Schadens-Héhe oftmals behindert. Die eben genannten negativen
Konnotationen werden dabei nicht explizit genannt, um angebliche Neu-
tralitat zu postulieren, obwohl der Mangel an Neutralitat sich schon in der
allgemein tiblichen Terminologie der Debatte zeigt. Hier gilt es »invasive«
Arten zu eliminieren, auszurotten, zu tilgen etc. (vgl. Simberloff 2011).«
(Bossert 2018d, 74-75)

Die aus Naturschutzkreisen oftmals aufkommende Forderung nach
der, sofern moglich, Eliminierung/Ausrottung/Tilgung der >invasi-
ven< Art zeugt nicht lediglich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise. Sie zeugt auch davon, welches reaktiondre Weltbild einer
solchen Praxis zugrunde liegt und welche Form von Projektionen
auf die Natur dahinterstecken. Die fiir »invasive« Arten typischen
Eigenschaften!”* werden abwertend, die dazu kontrare Eigenschaft
in bindrer Opposition als wertvoll betrachtet. Gebietsneue Arten
konnen zum Beispiel meist nur Populationen etablieren, wenn sie

250

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

anpassungsfahig sind, sich schnell fortpflanzen, effektiv ausbreiten
und hohe Konkurrenzfahigkeit aufweisen. Negativ konnotiert werden
folglich Anpassungsfahigkeit, starke Vermehrung und effektive Ver-
breitung (als Synonym fiir Nicht—Sesshaftigkeit). Das steht in einem
unaufgelosten Widerspruch zum vorherrschenden liberal-individua-
listischen Weltbild, in dem Konkurrenzfihigkeit als normal und
wiinschenswert gilt.

Die Analogie dieser Projektionen auf und in die Natur zu gesell-
schaftlichen Projektionen ist offensichtlich und offenbart eine Furcht
vor >dem Fremden« an sich, weswegen Vertreter_innen einer stark
abwertenden Haltung gegeniiber sich neu etablierten Arten haufig
mit dem Vorwurf der Xenophobie konfrontiert werden (Vgl. Aitken
2004, 40-41; Sagoff 1999). Abgesehen von dieser problematischen
Reproduktion tendenziell fremdenfeindlicher Stereotype, die dadurch
im Namen des Naturschutzes vorangetrieben wird, sind die Forderun-
gen nach einer >Ausloschung«der Individuen einer sinvasiven< Art aus
tierethischer Perspektive stark zu kritisieren.

Handelt es sich bei diesen um empfindungsfahige Individuen
wie Waschbaren, Marderhunde, Minke, Bisamratten, Grauhdrnchen,
Ochsenfrosche oder Graskarpfen, miissen ihre Interessen gleichwer-
tig berticksichtigt werden. In Folge dessen sollte zu nicht-letalen
Methoden gegriffen werden, um ihre Populationsgrofle zu verringern,
wenn eine solche Verringerung auf Grund eines Interessenkonflikts
als notwendig erachtet wird (vgl. fiir eine ausfiihrlichere Begriindung
Bossert 2018d, 77-80). Nicht-letale Methoden sind beispielsweise
das Austauschen von Eiern durch unechte Eier oder das Ausbringen
empfangnisverhiitender Mittel mittels Nahrung. Beide Methoden
sind mit Problemen verbunden. Beim Ausbringen empfingnisverhii-
tender Mittel sind negative Folgewirkungen auf 6kosystemarer Ebene
erwartbar bzw. es bedarf noch intensiver Forschung. Die Privention
des hdufig menschenverschuldeten Einbringens neuer Arten ist daher
nach wie vor die wichtigste Losung.

Mit diesen Ausfiihrungen soll nicht negiert werden, dass Indi-
viduen >invasiver< Arten (zum Teil groﬁen) Schaden anrichten. Es
soll aber darauf hingewiesen werden, dass in der gegenwirtig domi-
nierenden Praxis ein aus tierethischer Perspektive problematischer

174 Diese Eigenschaften sind nicht nur fiir als invasiv klassifizierte Arten typisch,
sondern fiir alle Populationen, die sich in einem Gebiet neu etablieren. Sie sind also
auch typisch fiir diejenigen, die keinen Schaden anrichten und somit zwar als Neobiota
(Neozoen und Neophyten), nicht jedoch als invasiv, kategorisiert werden.

251

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Umgang mit diesen Individuen vorherrscht. Im Rahmen einer kriti-
schen Reflexion gilt es stets zu hinterfragen, fiir wen der verursachte
Schaden eigentlich einen Schaden darstellt und wessen Interessen in
der Debatte verhandelt werden (und wessen nicht). Oftmals stehen
dabei 6konomische Interessen im Vordergrund oder aber die »invasive
Artc wird zum Spiegelbild eines rein konservierenden Naturschutzes,
gemafl dem sich an der Zusammensetzung der Biozonose mdoglichst
wenig dndern soll.

Ein weiterer Aspekt, bei dem die Totung e.nm. Tiere mit Natur-
schutz-Argumenten gerechtfertigt wird, ist das sogenannte Herden-
oder Populationsmanagement. Viele Populationen wildlebender Tiere
werden durch menschliches Eingreifen reguliert mit dem Ziel, dass

»[d]urch gezielte Mafinahmen [...] die Populationen in ihrer demogra-
phischen Struktur und ihrer Dynamik so zu steuern [sind], dass die
okologische Tragfiahigkeit ihres Lebensraumes fiir sie und die anderen
Glieder der Biozonosen nicht iiberschritten wird und gravierende Beein-
trichtigungen der Pflanzendecke und der Boden (Erosion) vermieden
werden.« (Holtmeier 2002, 277)

Ein klassisches Beispiel hierfiir ist die Bejagung einzelner Individuen
bei Populationsanstiegen, die dazu fithren, dass die Anzahl der Indi-
viduen okologischen, 6konomischen, dsthetischen oder dhnlichen
Schaden anrichten. Das lasst sich in einigen Fallen beobachten, wo
e.nm. Tiere ausgewildert wurden, um bestimmte Natur- oder Kultur-
landschaften zu erhalten. So zum Beispiel Rothirsche, Konik-Pferde
und Heckrinder im niederlandischen Naturentwicklungsgebiet Oost-
vaardersplassen, die fiir den Erhalt der dortigen Offenlandbiotope
sorgen (Holtmeier 2002, 285). Die Populationen sollen weitestge-
hend sich selbst iiberlassen werden, es findet aber dennoch haufig
eine Form von Populationsmanagement statt.1”> Beispielsweise wur-
den zahlreiche e.nm. Tiere getotet, damit sich die stark abgegraste
Landschaft erholen< kann (und angeblich wieder dsthetisch anspre-
chender wird) oder auch, um im Winter keine Tourist_innen durch den
Anblick verhungerter e.nm. Tiere abzuschrecken (Miiller 2017). Im
Oostvaardersplassen werden die e.nm. Tiere zudem mit der Begriin-
dung des Tierwohls getotet, wenn diejenigen geschossen werden,
die voraussichtlich den Winter nicht tiberleben, um ihnen einen
Hunger- und/oder Kaltetod zu ersparen (ebd.). Dies entspricht der

175 Fiir ethische Uberlegungen zu solchem Populationsmanagement und Ausfiithrun-
gen, wie verschiedene Ethiktheorien dies bewerten vgl. Gamborg et al. 2012.

252

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

tierschutzethischen Perspektive, dass eine Mafinahme sinnvoll ist,
die den e.nm. Tieren Leid erspart, wenn zeitgleich die Totung e.nm.
Tiere nicht grundsétzlich in Frage gestellt wird. Aus der hier vertre-
tenen, kontextsensitiven relationalen Pflichtenethik ergibt sich, dass
durch das aktive Auswildern der e.nm. Tiere ein Kontext geschaffen
wird, aus dem sich Hilfspflichten ergeben (vgl. Kap. 4.4). Diesen
Hilfspflichten kommt man nicht mittels der Verletzung einer Nichts-
Schadigungspflicht nach, sondern durch tatsdchliche Hilfe und die
Suche nach nicht-letalen Methoden, um die e.nm. Tiere vor einem
qualvollen Hungerstod zu bewahren. Gill Aitken (2004, 149) fiihrt als
weiteren Kritikpunkt an solch einer angeblich tierfreundlichen Praxis
aus, dass Totung durch Menschen bei sozial lebenden Tieren hohen
Stress unter den anderen Individuen auslost (sie vertritt dabei kein
utilitaristisches Argument und lehnt diese Praxis auch aus Perspektive
des getoteten Individuums ab, vgl. ebd., 149).

Diese Ausfiihrungen stehen exemplarisch fiir die These, dass
eine sentientistische Naturschutzpraxis (mindestens in westlich
gepragten Landern) nicht existiert. Damit soll nicht suggeriert wer-
den, dass die anthropozentrischen Naturschutzbemiihungen verfehlt
wiren. Im Gegenteil, diese werden als duflerst bedeutend fiir eine
Transformation hin zu Nachhaltiger Entwicklung gesehen, der Erhalt
von Okosystemen als bedeutende gesamtgesellschaftliche Aufgabe
und die Existenz naturnaher Gebiete als relevant fiir die Ermoglichung
eines guten Lebens zahlreicher Menschen und auch e.nm. Tiere.
Nichtsdestotrotz besteht aus tierethischer Perspektive Justierungsbe-
darf. Zum einen, da eine rein anthropozentrische Sichtweise nicht
geniigt, um die Interessen e.nm. Tiere stets ernsthaft und zur Ginze
miteinzubeziehen, zum anderen, weil die gegenwirtige Naturschutz-
praxis in einigen Féllen kontrédr zu tierethischen Forderungen steht,
wie in einigen Fallen von >invasiven< Arten oder Herdenmanagement
aufgezeigt. Gemafs der Perspektive dieser Arbeit ist es nicht ausrei-
chend, in den Konfliktféllen zwischen gegenwirtiger Naturschutzpra-
xis und tierethischen Forderungen schlicht einen Konflikt zwischen
Naturschutz(-ethik) und Tierschutz bzw. -recht(-ethik) anzunehmen.
Werden e.nm. Tiere als Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
angesehen, sind ihre Interessen auf allen Gebieten ernst zu nehmen,
auf denen sie (potentiell und real) verletzt werden. Im Naturschutz
werden diese Interessen gegenwirtig haufig verletzt. Die Etablierung
einer sentientistischen Naturschutzpraxis auf Basis der oben erarbei-
teten Prinzipien und Kriterien ist daher ein dringendes Desiderat.

253

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Wie jedoch kann eine solche sentientistische Naturschutzpraxis
aussehen? Dies soll hier visionsartig angerissen werden und verweist
auf weiteren Forschungsbedarf.

In einer sentientistischen Naturschutzpraxis ist, im Vergleich zur
gegenwartigen Praxis, ein Perspektivenwechsel notwendig, wie es
auch Gill Aitken (2004, 132) formuliert: »There should be a shift
in conservation thinking. What is needed is a new emphasis that
acknowledges the importance of the individual.« Anstatt eine Form
von Artenschutz zu betreiben, die Ganzheiten als solche in den
Mittelpunkt stellt, ist es sinnvoll, bei den Individuen anzusetzen,
die die Arten empfindungsfiahiger Lebewesen konstituieren. Wie
in zahlreichen anderen Kontexten, so ist es auch im Naturschutz
erstrebenswert, empfindungsfahige Individuen als konkrete, schiit-
zenswerte Einheiten anzusehen. Dies ist zudem nicht arbitrar, da sol-
che Individuen Interessen besitzen, die verletzt werden konnen, was
auf eine Art als Ganzheit nicht zutrifft. Eine Art an sich besitzt keine
Interessen und zudem ist die Grenze zwischen Arten haufig schwer
zu ziehen (wie beispielsweise Ringarten zeigen) und abhiangig vom
Art-Konzept, welches zugrunde gelegt wird (Aitken 2004, 93-114).
Erkennt die Naturschutzpraxis einzelne empfindungsfihige Indivi-
duen als schiitzenswerte Einheiten an, wird die gangige Methode, st6-
rende Individuen zu toten, nicht mehr als unproblematische Losung
gelten. Das bedeutet nicht, dass Artenschutz im Naturschutz keine
gewichtige Rolle mehr einnehmen soll. In Anbetracht der globalen
Biodiversitdtsverlust-Krise ist ein moglichst grofiflachiger Schutz von
Arten zwingend notwendig (vgl. Wilson 2016) und die oben aufge-
fiihrten anthropozentrischen Beweggriinde fiir Artenschutz gelten
nach wie vor. Schiitzt man jedoch die Individuen, schiitzt man auch
die Art. Ferner sollen diese Ausfiihrungen nicht besagen, dass Indi-
viduen als losgelost von Gemeinschaften und als isolierte Einheiten
betrachtet werden sollen. Gemaf3 der hier vertretenen relationalen
Pflichtenethik spielen Kontexte und Beziehungen eine bedeutende
Rolle. Es sind jedoch die empfindungsfahigen Individuen (und nicht
die Gemeinschaften, Populationen oder Kontexte), denen moralischer
Selbstwert zukommt.

Das fiithrt dazu, dass in einer sentientistischen Naturschutzpraxis
Habitatschutz eine bedeutende Rolle einnehmen muss, wie es auch
die bereits erlduterte zweite Leitlinie >Erhalt von Okosystemenc for-
dert.176 Mochte man individuelle wildlebende Tiere schiitzen, ist der
Schutz ihres Lebensraums und ihrer Lebensgrundlagen (ausreichend

254

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Nahrung, Wasser und Beibehaltung der 6kologischen Gegebenhei-
ten, an die sie angepasst sind) zentral. Es besteht bereits ein breites
Netz an Naturschutzgebieten, (strenger geschiitzte) Nationalparks
werden global vermehrt ausgewiesen und die UNESCO verleiht
bestimmten Gebieten den (naturschutzpolitisch wichtigen) Status
des Weltnaturerbes (vgl. Stoll-Klemann/Kettner 2016 fiir Differen-
zierungen im Schutzgebietsgrad). Was jedoch nach wie vor eher selten
ist, sind Gebiete, in denen menschliche Nutzung ganzlich untersagt
ist, wie es in den Kernzonen der Nationalparks der Fall sein soll.
Anders als in Naturschutzgebieten sollen in den Kerngebieten der
Nationalparks >die Natur< und ihre Bewohner_innen nicht gemanagt
werden und auch sonstige menschliche Interventionen wie Tourismus
sind streng reguliert, so dass Menschen diese Gebiete meist auch nicht
zur Erholung nutzen konnen. Weitere solche Kernzonen miissen —
auch unabhangig von Nationalparks!”” — ausgewiesen werden, damit
wildlebende Tiere Habitate vorfinden, die nicht regelmafliig durch sich
negativ auswirkende menschliche Storungen beeinflusst werden.!”8
Daneben sind (wie in einer Nationalparkstruktur) Pufferzonen wich-
tig, da sich freilebende Tiere nicht zwangsweise auf die Kernzone
beschranken und die Grenzen von Naturschutzgebieten eine hohe

176 Da auch die verschiedenen kleinmaf3stablichen Naturgebiete in urbanen Gebieten
als Okosysteme bezeichnet werden, ist mir kein tierliches Habitat bekannt, das
nicht gleichzeitig ein — wenn auch zum Teil sehr kleinmafstibliches — Okosystem
darstellt. Daher ist der hier geforderte Habitatschutz subsumierbar unter den Erhalt
von Okosystemen (zweite Leitlinie; vgl. Kap. 6.3). Der Erhalt von Okosystemen dient
jedoch auch anderen Griinden als einem Erhalt tierlicher Habitate.

177" Ein Beispiel dafiir bietet die Naturlandschaft Doberitzer Heide in Brandenburg, die
in eine Wildniskernzone und eine Naturerlebnis-Ringzone gegliedert ist, vgl. https:/
/www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__be
ritzer_Heide.pdf (zuletzt gepriift am 03.03.2022).

178 Diese Forderung ist kontrovers. Gefordert wird eine Unterlassung menschlicher
Stérung, natiirliche Stérungen treten aber nach wie vor auf. Wieso sind diese anders
zu bewerten? Sie weniger negativ zu bewerten, da sie »natiirlicherweise« auftreten,
kommt einem naturalistischen Fehlschluss gleich, zumal ohnehin fragwiirdig ist, ob
nicht auch natiirliche Stérungen durch den starken anthropogenen Einfluss verstirkt
werden. Bereits in der Okologie selbst werden Stérungstheorien kontrovers diskutiert
(vgl. Potthast 1999). Tierokologische Ergebnisse diesbeziiglich in Bezug auf eine
sentientistische Naturschutzethik zu durchleuchten, stellt ein Forschungsdesiderat
dar. Fiir den Zweck des hier angefiihrten Arguments wird auf sich negativ auswirkende
Stoérungen fokussiert. Sich positiv auswirkende menschliche Stérungen konnen durch-
aus gewiinscht sein.

255

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Mortalitatsrate wildlebender Tiere aufweisen (Woodroffe/Ginsberg
1998). Diese gilt es abzufedern.

Ebenso zentral sind sogenannte Wildtierkorridore. Dies sind
Landschaftsstrukturen, die verschiedene Habitate miteinander ver-
binden, so dass wildlebende Tiere zwischen ihnen migrieren kénnen.
Im Bundesnaturschutzgesetz ist die Etablierung eines Biotopver-
bunds festgesetzt, welcher »die Bewahrung, Entwicklung und Wie-
derherstellung funktionsfahiger 6kologischer Wechselbeziehungen«
sichert (BNatSchG § 21). Ein solcher Biotopverbund muss funktionale
Kohirenz, also Verbindungen, aufweisen. Diese Verbindungen kon-
nen entweder in Form sogenannter Trittsteinbiotope oder als Korri-
dore ausgebaut werden. Sie sind duferst wichtig fiir Arten mit grofSem
Raumanspruch sowie fiir migrierende Arten, die beispielsweise zwi-
schen Sommer- und Winterhabitat oder zwischen Reproduktions-
und Nahrungshabitat wechseln. Ohne Korridore sind aufgrund der
hohen Zersiedelung der mitteleuropaischen Landschaft die jeweiligen
Habitate voneinander isoliert und eine erfolgreiche Migration zwi-
schen ihnen in der Regel erschwert. Klassische Beispiele fiir Wild-
tierkorridore sind Griinbriicken, die tiber Autobahnen fiihren, aber
auch Hecken und Feldraine. Die Bedeutung eines funktionierenden
Biotopverbunds mit ausreichend Verbindungen steht im Naturschutz
aufler Frage. In einer sentientistischen Naturschutzpraxis steht die
weitere Etablierung eines solchen im Zentrum, da er zentral ist fiir das
Wohlergehen wildlebender Tiere.

In den Naturschutzzonen, in denen die Landschaftsentwicklung
gemanagt wird, wie es in Naturschutzgebieten klassischerweise der
Fall ist, ist ein tierfreundliches Management gefragt. Das heif3t, dass
wenn nach sorgfiltigem Abwiégen beispielsweise der Schluss gezogen
wird, dass ein Populations-Management notwendig ist, nicht-letale
Methoden angewendet werden miissen. Die Nutzung e.nm. Tiere
ist aufzugeben und lediglich dort zulédssig, wo sie im Rahmen einer
Beziehung auf Augenhche moglich ist. Ein solches Beispiel im Natur-
schutz-Kontext ist das Ansiedeln von Schafen, um eine Offenland-
schaft frei von Verbuschung zu halten und als Artenschutzmafinahme,
um zum Beispiel biodiversitatsreiche Kalkmagerrasen auf der Schwa-
bischen Alb durch Schafweide zu erhalten (Holtmeier 2002, 283).
Hierbei kann ein vorsichtiges Scheren der Tiere, um ihre Wolle zu
verwenden, zuldssig sein, sofern sie nach wie vor an die klimatischen
Bedingungen angepasst sind.”” Die Totung der Tiere und ihres Nach-
wuchses zur Fleischgewinnung dagegen ist nicht zulassig.

256

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Setzt man, wie oben gefordert, den Fokus auf Individuen, fiihrt
das dazu, dass auch die empfindungsfahigen Individuen hdiufiger
Arten von Bedeutung sind und in Naturschutzbemiihungen nicht
ignoriert werden konnen. Da Naturschutz zudem langst nicht nur den
Schutz (primérer oder sekundirer) Wildnis zum Ziel hat, sondern
ebenso den Schutz kulturlandschaftlicher Okosysteme und wichtiger
kleinmafistablicher Naturgebiete, konnen auch naturnahe Flachen in
Stddten in den Blick fallen. Dies gilt es besonders hervorzuheben,
da eine Mitgestaltung des urbanen Raums bisweilen nicht als Auf-
gabe des Naturschutzes angesehen wird. Hier wird entsprechend das
breite Feld der Landschaftsplanung adressiert, wobei das Konzept
Animal-Aided Design (AAD) eine hilfreiche Methode darstellt. Dieses
wurde entwickelt, um bereits in Stadten lebende Tierindividuen zu
schiitzen und um neue anzusiedeln. Bei vielen Arten hat sich eine
sogenannte Verstddterung der Art vollzogen, so dass ehemals in
naturnahen Gebieten lebende Tiere sich an das Leben in Stadten
angepasst haben und diese besiedeln (Holtmeier 2002, 290). Mithilfe
von AAD sollen die Interessen der in Stddten lebenden e.nm. Tiere
von Anfang an in die Stadtplanung integriert und Nischen fiir sie
geschaffen werden mit dem Ziel, e.nm. Tiere dauerhaft in stddtischen
Freirdumen anzusiedeln (vgl. Hauck/Weisser 2015).

Zusammenfassend ist fiir die Etablierung einer sentientistischen
Naturschutzpraxis notwendig, dass

1. einParadigmenwechsel stattfindet vom Fokussieren auf Arten als
schiitzenswerte Ganzheiten auch auf empfindungsfihige Indivi-
duen als schiitzenswerte Einheiten, die eine Art konstituieren,

2. Habitatschutz, der tierlichen Individuen das Uberleben sichert,
(noch) verstarkt(er) in den Blick genommen wird und in diesem

179 Anders als das >Erzeugen< von Milchprodukten oder Eiern, wird ein (vorsichtiges)
Scheren der Wolle im hier vertretenen tierethischen Ansatz als akzeptabel angesehen,
sofern die e.nm. Tiere in freien Naturlandschaften leben und nicht in Stillen gehalten
werden, und anschlieend nicht frieren. Der Unterschied bei Milchprodukten und
Eiern liegt darin, dass sie einen massiven Eingriff in weibliche Reproduktionszyklen
darstellen und aufgrund der Beschaffenheit (Muttermilch fiir den Nachwuchs sowie
das im Lauf der Oogenese entstehende >Mittel< zur Fortpflanzung) ihre Nutzung
anders bewertet werden sollte als die Nutzung von Haarkleid, welches nicht durch
Totung gewonnen wird (im Unterschied zu Pelz). Wolle von geschorenen Schafen
wird auch in bestimmten Farmed Animal Sanctuaries, die Tierausbeutung ginzlich
ablehnen, verkauft, um unter anderem damit ihre laufenden Kosten zu decken
(Donaldson/Kymlicka 2015, 70, EN 31).

257

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Zusammenhang (noch) mehr Schutzgebiets-Kernzonen und
Wildtierkorridore ausgewiesen werden,

3. Managementmafinahmen getroffen werden, die die Interessen
empfindungsfahiger nichtmenschlicher Tiere ernsthaft bertick-
sichtigen,

4. auch die Individuen haufiger Arten empfindungsfahiger nicht-
menschlicher Tiere als schiitzenswert erachtet werden, ebenso
wie kleinmaf3stabliche, wildnisferne Naturgebiete wie zum Bei-
spiel in Stadten.

Im Hinblick auf das Mensch-Tier-Verhiltnis bringt eine solche modi-
fizierte Naturschutzpraxis starke Anderungen mit sich. Gemif dem
hier vertretenen tierethischen Ansatz ergeben sich gegentiber e.nm.
Tieren verschiedene naturschutzrelevante Pflichten. Es miissen mehr
finanzielle und personelle Mittel in die Pravention des (oft men-
schenverschuldeten) Einbringens »invasiver< Arten investiert wer-
den, damit daraus potentiell resultierende Verdrangungsszenarien
empfindungsfahiger Individuen nicht stattfinden. Haben sich neue,
schaden-anrichtende Arten etabliert, miissen mehr Mittel in die
Erforschung und Durchfiihrung nicht-letaler Methoden der Popula-
tionsreduktion investiert werden, da diese gefordert sind, sollte es
sich um empfindungsfihige >Neulinge< handeln. Ebenso bedarf es
Investitionen in den Ausbau weiterer Schutzgebiete mit Kern- und
Pufferzonen sowie des Ausbaus und der Erforschung geeigneter
Korridore. Die Fragen, wie diese Mittel zu generieren sind bzw. wer fiir
sie aufkommen sollte, stellen ein Forschungsdesiderat dar. Fest steht
jedoch, dass die genannten Mafinahmen notwendig sind, um e.nm.
Tieren im Bereich Naturschutz gerecht zu werden.

Fir Stadteplaner_innen ergibt sich die Pflicht, die Interessen
e.nm. Tiere in ihre Planung miteinzubeziehen, zum Beispiel mithilfe
von Methoden wie AAD. Stadtebewohnende Menschen sind in der
Pflicht, die tierlichen Mitbewohner zu akzeptieren und auf Vertrei-
bungsmafinahmen zu verzichten, sofern keine gesundheitlichen Risi-
ken bestehen. Sollten diese bestehen, sind auch hier nicht-letale
Methoden wie Umsiedlung gefordert.

Wie in Kapitel 4.4 ausgearbeitet, bestehen die Pflichten, wild-
lebenden empfindungsfahigen Tieren in Notsituationen Beistand
zu leisten, sofern Menschen in irgendeiner Art und Weise fiir die
Notsituation mitverantwortlich sind. Das konnen zum Beispiel Maf3-
nahmen der Wildtier-Rehabilitierung sein, wenn verletzten wildle-
benden Tieren geholfen wird und sie nach ihrer Genesung wieder

258

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

einem selbstbestimmten Leben in >der Natur< iiberlassen werden.
Gegenwartig werden solche Mafinahmen haufig als kontrér zu Natur-
schutzzielen angesehen. Es besteht das Vorurteil, Individuen, die
Hilfe benétigen, wiren im evolutionédren Sinne in schlechter Verfas-
sung und sollten an der Reproduktion gehindert werden, um einen
»fitten< Genpool der Art zu erhalten (vgl. Aitken 2004, 134). Diese
Tiere konnen durchaus geeignete Gene haben, die an die jeweiligen
Lebensbedingungen ideal angepasst sind, und trotzdem in einen
(héufig menschenverursachten) Unfall verwickelt werden. Wenn sie
die Verletzung und Pflege tiberleben und wieder erfolgreich ein Leben
in ihrem Habitat aufnehmen, dann kann man, so Gill Aitken, im
Gegenteil sogar davon ausgehen, dass es besonders fitte< Individuen
sind. »If an animal is to survive not only its debility but rehabilitation
too, it must be an animal that is well designed for survival.« (Aitken
2004, 135) Beistand fiir wildlebende Tiere ist nicht kontrir zur
Naturschutzpraxis, da den Individuen, die eine Art konstituieren,
geholfen wird und da das Vorurteil, es konnte dem Genpool der Art
schaden, zu verwerfen ist.

Mit den sich ergebenden Pflichten geht ein geanderter Blick auf
e.nm. Tiere einher, was fiir eine Anderung hin zu einem respektvolle-
ren Mensch-Tier-Verhéltnisses notwendig ist. Es folgt daraus jedoch
nicht, dass auf jegliche durch gegenwirtige Tierhaltung gewonnene
Vorteile verzichtet werden muss. Es ist denkbar, dass in einer gerech-
ten Interspezies-Gesellschaft e.nm. Tiere >Dienstleistungen« tiber-
nehmen und daflir auf eine ihnen niitzliche Art entlohnt werden
(vgl. Kap. 7). Naturschutzfachlich kann hierfiir zum Beispiel das Aus-
bringen von Populationen grofier Pflanzenesser in Offenlandschaften
stehen, die durch die e.nm. Tiere am Verbuschen gehindert werden.
Das Offenhalten der Landschaft kann dabei als eine Art Dienstleis-
tung angesehen werden, die die pflanzenessenden Tiere erbringen,
woflir sie im Gegenzug durch das Bereitstellen geeigneter Habitate
und gegebenenfalls durch Zufiittern in harten Wintern (mindestens
in Gebieten, die ohnehin einem Management unterworfen sind)
entlohnt werden.

In der NE-Debatte sind e.nm. Tiere gegenwirtig vor allem als
Arten reprasentiert, nicht als Individuen (Vgl. Kap. 1). Dies ist,
mindestens in Teilen, der anthropozentrischen Ausrichtung der NE-
Debatte geschuldet und stimmt tiberein mit der anthropozentrischen
Ausrichtung des Naturschutzes, der ebenfalls auf Arten statt Indivi-
duen fokussiert. Wie in dieser Arbeit begriindet wird, miissen e.nm.

259

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Tiere auch als Individuen in Ansatze Nachhaltiger Entwicklung ein-
bezogen werden und ihre Interessen ernsthaft berticksichtigt werden.
Diese Forderung ist unabhangig von der Ausrichtung des Natur-
schutzes. Die Perspektive auf e.nm. Tiere, diein der Naturschutzpraxis
vertreten wird und die, die in der NE-Debatte tiberwiegend vertreten
wird, mogen aber in einer gewissen Wechselwirkung stehen. Natur-
schutz-Akteur_innen unterstiitzen die Forderungen einer NE-Trans-
formation, auch wenn Vorstellungen, wie diese vonstattengehen kann
und soll, variieren, und NE-Akteur_innen sehen im Naturschutz min-
destens in Form des Okosystemschutzes eine fiir NE wichtige Praxis.
Findet also in einer der beiden Debatten der geforderte Paradigmen-
wechsel beziiglich der Sichtweise auf e.nm. Tiere statt, wird die Sicht-
weise in der jeweils anderen Debatte und ihren Akteur_innen dadurch
zwangslaufig beeinflusst sowie viele Annahmen in Frage gestellt und
neu aufgesetzt werden.

Wie der Wissenschaftliche Beirat der Bundesregierung Globale
Umweltveranderungen (WBGU) in seinem Gutachten Der Umzug der
Menschheit: Die transformative Kraft der Stidte (2016) gezeigt hat,
sind Stadtebau, -planung und -entwicklung wichtige Aspekte fiir eine
NE-Transformation. Bislang ist die Frage, wie diese gestaltet werden
miissen, um auch den Interessen dort lebender (bzw. sich dort gerne
ansiedelnder) e.nm. Tiere gerecht zu werden, auflen vor gelassen.
Durch kleinmafSstabliche Naturschutzmaffnahmen, wie auch Thomas
Kirchhoff (2017, 37) die Entwicklung von mehr »kleinen Wildnissen«
in urbanen Gebieten fordert, konnen diese Interessen jedoch in Stid-
tebau, -planung und -entwicklung integriert werden (wie AAD bereits
exemplarisch aufzeigt).

6.6.2 Ausbau einer moglichst tierfreundlichen
Landwirtschaft, Weiterentwicklung des bio-veganen
Landbaus sowie Weiterentwicklung veganer/
vegetarischer Nahrungsmittel

Die landwirtschaftliche Nutzung e.nm. Tiere ist ein Aspekt, der
das gegenwartige Mensch-Tier-Verhiltnis maf3geblich pragt. Soll
sich an diesem Verhaltnis etwas dndern zugunsten gerechter Inter-
spezies-Gesellschaften, ist die Landwirtschaft folglich eine wichtige
Stellschraube. Es muss an einer tierfreundlichen Landwirtschaft gear-
beitet werden. Aus egalitar-sentientistischer Perspektive bedeutet

260

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

eine Landwirtschaft, die e.nm. Tieren als Individuen gerecht wird,
bio-vegane Landwirtschaft, die die Prinzipien der 6kologischen Land-
wirtschaft mit denen des Veganismus verbindet. Eine bereits kurzfris-
tig umsetzbare Losung einer tierfreundlichen Landwirtschaft stellt
der weitere Ausbau okologischer Landwirtschaft dar. Die Differenz
liegt darin, dass in der bio-veganen Landwirtschaft 6kologische Land-
wirtschaft ohne Tierhaltung und ohne jegliche Nutzung tierlicher
Erzeugnisse umgesetzt wird.'8? Eine >Zwischenstufe« stellt die okolo-
gische Landwirtschaft ohne Tierhaltung dar, die jedoch auf Diinger
aus Tier-Faeces (Kot),!81 aber auch aus tierlichem Knochen-, Blut-
oder Fleischmehl als organischem Diinger angewiesen ist (Roten-
berg/Lamla 2014). Es existieren auch Formen nicht-Gkologischer
Landwirtschaft, die ebenso tierfreundlich sind wie die dkologische,
da sie in Bezug auf das Wohlergehen der gehaltenen sogenannten
Nutztiere die gleichen Mafinahmen umsetzen. So zum Beispiel die
Betriebe, die dem NEULAND e.V. »fiir besonders tiergerechte und
umweltschonende Nutztierhaltung« (Preulner 2014, 404) zugeho-
ren. Okologische Landwirtschaft ist dennoch stets tierfreundlicher,
da durch den Verzicht auf Pestizide weniger wildlebenden Tieren
geschadet wird, weshalb vegane Landwirtschaft auch stets bio-vegan
betrieben wird und mir kein vegan wirtschaftender Agrar-Betrieb
bekannt ist, der nicht 6kologisch wirtschaftet.

180 Damit muss — je nach Auffassung von wiinschenswerten Mensch-Tier-Verhalt-
nissen — nicht einhergehen, dass e.nm. Tiere nicht mehr prasent sein diirfen, um auf
Landschaften und fiir die Landwirtschaft bedeutende Prozesse einzuwirken. Gemafd
dem in dieser Arbeit geforderten Interspezies-Zusammenleben (vgl. Kap. 7) sollten
beispielsweise kultivierte Bienenvolker (deren Empfindungsfahigkeit kontrovers dis-
kutiert wird) nicht einfach abgeschafft werden. Ihrer fiir Obstlandwirt_innen wichti-
gen Bestaubungstitigkeit konnen und sollen sie weiterhin nachkommen, lediglich
der Honig sollte den Bienen selbst iiberlassen werden. Die Bestdubungstitigkeit
kann als eine Art Dienstleistung der Bienen betrachtet werden, fiir die sie mit
Lebensraum entlohnt werden. Ahnliches gilt fiir Herbivore, die gegenwirtig durch
Weidetitigkeiten Offenlandschaften vor Verbuschung schiitzen (ausfiihrlicher dazu in
Kap. 7).

181 Jch vertrete die Auffassung, dass diese auch genutzt werden kénnen, ohne dass
eine Verdinglichung e.nm. Tiere stattfinden muss und dass die Nutzung tierlicher
Faeces nicht im Widerspruch zu einer gerechten Interspezies-Gesellschaft steht.
Entsprechend sollte diese nicht ganzlich aus der bio-veganen Landwirtschaft ausge-
klammert werden, vor allem dann nicht, wenn durch sie eine flachendeckendere
Etablierung derselben mdéglich wire. Im bio-veganen Landbau wird dies gegenwirtig
jedoch abgelehnt.

261

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Wird okologische Tierhaltung als potentielle Losung fiir tier-
freundliche Landwirtschaft angesehen, fuflt dies auf tierschutzethi-
schen Annahmen wie der, dass unnoétiges Leid verhindert werden
soll (vgl. Kap. 4.3), enm. Tiere jedoch in der Werte-Hierarchie
moralischer Werte unter den Menschen stehen. Tierfreundlich ist
diese Form der Landwirtschaft insofern, da Tierhalter_innen, um
als 6kologisch zertifiziert zu werden, Freilandzugang gewihrleisten,
Mindeststandards sogenannter artgerechter Tierhaltung einhalten
und Tiertransporte kurzhalten missen (vgl. Wunder 2014). Ein ganz
spezielles Beispiel sehr tierfreundlicher kologischer Betriebe stellen
die Ahimsa Betriebe in Grof3britannien dar, die »schlachtungsfreie
Milch« erzeugen, wobei die Kélber gemeinsam mit den Kithen gehal-
ten, keine Bullenkalber, Bullen sowie >Milchkiihe« geschlachtet und
die Kithe von Hand gemolken werden.!82

Auch wenn o6kologische (und besonders die Ahimsa-) Tierhal-
tung in der Regel der konventionellen vorzuziehen ist, um e.nm.
Tieren ein besseres Leben zu gewahrleisten, ist die Tierhaltung an
sich nicht im Einklang mit sentientistischen Positionen, denen ein
egalitdres Selbstwert-Verstandnis zugrunde liegt. Bei diesem ergeben
sich moralische Konflikte dort, wo auf beiden Seiten gleich stark zu
gewichtende Interessen betroffen sind. Innerhalb der Tierrechts- und
Tierbefreiungsethik wird angezweifelt, dass das im Fall der Tierhal-
tung zu landwirtschaftlichen Zwecken der Fall ist. Die betroffenen
Interessen der Tiere (wie Leben, sozialer Kontakt zum Nachwuchs
oder Bewegungsfreiraum) werden als gewichtiger angesehen als die
der davon profitierenden Menschen (vgl. Bossert 2018c). Zudem
lasst das Besitzen von moralischen Individual-Rechten nicht zu, nur
als Produkt oder Produktionsmaschine verdinglicht zu werden. Ega-
litar-sentientistische Positionen fordern, eine Landwirtschaft ohne
Tierhaltung anzustreben, vorzugsweise in der Form bio-veganer
Landwirtschaft, und auch 6kologische Tierhaltung stellt keine Losung
dar, solange in ihr e.nm. Tiere genutzt und getotet werden (ebd.).

An der Umsetzbarkeit und verschiedenen Methoden der bio-
veganen Landwirtschaft wird an unterschiedlichen Orten intensiv
geforscht (Vgl. Mettke 2015). Die aktuelle Verbreitung derselben
ist eher gering, nimmt jedoch zu. Seit 2017 konnen sich Betriebe
erstmals die bio-vegane Wirtschaftsweise zertifizieren lassen mit dem

182 Vgl. https://www.ahimsamilk.org/who-we-are (zuletzt gepriift
am 04.03.2022).

262

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.ahimsamilk.org/who-we-are
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ahimsamilk.org/who-we-are

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Giitesiegel » Biozyklisch-veganer Anbau«, welches international gleich-
wertig dem EU-Bio-Siegel anerkannt ist. Dieses Zertifikat ist seit
Ende 2017 als von der Internationalen Vereinigung der 6kologischen
Landbaubewegungen (IFOAM) akkreditierter veganer Okostandard
weltweit einsetzbar. 2018 haben sich in Deutschland zwei Betriebe
zertifizieren lassen, bio-vegan wirtschaftende Betriebe und Projekte
ohne Zertifikat gibt es in deutlich hoherer Anzahl.
Beflirworter_innen der bio-veganen Landwirtschaft sehen zahl-
reiche Vorteile, die diese gegentiber herkommlicheren Wirtschafts-
weisen aufweist.!83 Aus tierethischer Sicht ist zum einen der Verzicht
auf das Halten e.nm. Tiere zur Nutzenerzeugung und Gewinnerzie-
lung hervorzuheben. Daneben finden sich allerdings auch weitere
positive Auswirkungen fiir e.nm. Tiere. Im bio-veganen Landbau
wird nicht nur auf das Wohlergehen sogenannter Nutztiere abgezielt,
sondern auch das Wohlergehen wildlebender Tiere mitgedacht. Daher
ist solchen Betrieben daran gelegen, 6kologische Ausgleichsflachen
zur Schaffung von Biotopen fiir dieselben zu gewinnen (Schwerdtner
2019). Solche Biotope sind zum Beispiel Hecken, Straucher und
Baume sowie Wasserlaufe, Teiche und Tiimpel, die neben Ackerfla-
chen angelegt werden konnen, um wildlebenden Tieren als Riick-
zugsort zu dienen und dabei zusitzliche Okosystem-Funktionen zu
iibernehmen. Wiesen und andere Griinlandflachen konnen ebenso
wertvolle Biotope darstellen und gehen in ihrem Nutzen weit tiber
den der Weidewirtschaft hinaus. Artenreiche Wiesen dienen vor
allem zahlreichen Insekten und anderen nichtmenschlichen Tieren
als Habitat, Nahrungsquelle und Brutplatz. Wichtig ist hierbei, dass
solche Wiesen, wie auch Ackerflichen, nicht wahrend der Brutzeit
bodenbriitender Vogel geméht werden und dass sie von innen nach
auflen geméht werden, damit e.nm. Tiere zum Rand hin fltichten kon-
nen (ebd.). All diese Biotope konnen zusitzlich ergianzt werden durch
Nisthilfen fiir Vogel und Fledermause, sogenannten Insektenhotels

183 Dies gilt auch fiir die sogenannte Permakultur, die eine mit dem Veganismus
kompatible Form der Bewirtschaftung darstellt (vgl. https://goveganic.net/article6
8.htmI?lang=en, zuletzt gepriift am 04.03.2022). Permakultur ist entwickelt worden
als Konzept fiir Landwirtschaft und Gartenbau, in dem natiirliche Okosysteme und
Kreislaufe nachgeahmt werden (Morel et al. 2019). Befiirworter_innen sehen darin
einen wichtigen Beitrag zur Nachhaltigen Entwicklung (ebd.). Da jedoch bereits die
bio-vegane Landwirtschaft ein komplexes Feld darstellt, wird eine Untersuchung der
(veganen Form von) Permakultur an dieser Stelle ausgeklammert und die Untersu-
chung ihrer Vorteile fiir NE als Forschungsdesiderat >mitgenommenc.

263

18.01.2028, 15:31:12.


https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://goveganic.net/article68.html?lang=en

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

sowie Sitzhilfen fiir Greifvogel (Rotenberg/Lamla 2014). Diese sind
sowohlim ldndlichen Raum nahe den Ackerflachen als auch in Stadten
sinnvoll. Um keinen Stadt — landlichen Raum-Dualismus im Hinblick
auf landwirtschaftliche Erzeugung von Nahrungsmitteln aufrechtzu-
erhalten, ist es sinnvoll, auch Stadte als Orte lokaler Lebensmittelpro-
duktion anzusehen. Werden dadurch in urbanen Raumen vermehrt
Griinflichen geschaffen, ist dies auch fiir nichtmenschliche Tiere von
Vorteil, da ihnen dadurch mehr Lebensraum zur Verfligung steht.
Es bestehen Ansitze wie Stadtteilgarten, Urban Gardening, Vertical
Farming!®* und Animal Aided Design (vgl. Schwerdtner 2019), die
bei weiterer und grof3flichigerer Etablierung zum Aufheben des
beschriebenen Dualismus sowie zu einer (wenn auch sehr kleinmaf-
stdblichen) tierfreundlichen Landwirtschaft beitragen konnen.

Wie in den letzten Jahren sowohl wissenschaftlich (vgl. Boscar-
din 2017; Gjerris 2015; Kemmerer 2015; Steinfeld et al. 2006; Twine
2010a, 127-143), popularwissenschaftlich (vgl. Heinrich-Boll-Stif-
tung et al. 2018; Foer 2012) als auch in klassischen Medien wie
Zeitungen (vgl. Bohm et al. 2019; Radisch 2010) viel diskutiert
wurde, ist die Haltung e.nm. Tiere zur Erzeugung von Fleisch und
Milchprodukten mit zahlreichen 6kologischen Problemen verbunden.
Es werden grofe Mengen an Treibhausgasen emittiert, Primar-Wal-
der werden abgeholzt, um Flache zum Tiernahrungsmittelanbau zu
gewinnen, was sich sowohl negativ auf das Klima als auch auf die Bio-
diversitat auswirkt und irreversibel ist, Antibiotikartickstande werden
ins Grundwasser eingetragen und vieles mehr (vgl. als nach wie vor
wichtigste Studie dazu Steinfeld et al. 2006; vgl. auch Kap. 1). Zudem
ist der Umweg, pflanzliche Lebensmittel als Tiernahrung zu verwen-
den, anstatt sie direkt als Nahrung fiir Menschen zu nutzen oder auf
den Flachen andere pflanzliche Nahrungsmittel zum direkten Verzehr
anzubauen, duflerst ineffizient und ein Hindernis dafiir, Hunger in
bestimmten Weltregionen zu bekampfen.!> Nimmt man von der
Tierhaltung zur Lebensmittelproduktion Abstand, so reduziert oder
eliminiert man diese Probleme. Der bio-vegane Landbau sieht sich
mit diesen Problematiken entsprechend nicht konfrontiert. Zusatzlich
dazu ergeben sich weitere 6kologisch positive Auswirkungen aus ihm.

184 Vgl. weiterfithrend zur vertikalen Landwirtschaft Despommier 2010; 2011; Pod-
mirseg 2016.

185 Zwei Drittel des globalen Ackerlands wird genutzt, um Tiernahrung darauf
anzubauen (Bommert et al. 2019).

264

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Es werden bodenschonende Verfahren angewandt und durch
die (angestrebte) Verwendung von lange gelagertem pflanzlichen
Kompost wird die Bodenfruchtbarkeit stark verbessert (Bommert
et al. 2019). Die Diingung mit pflanzlicher Humuserde anstatt mit
tierlichen Fakalien dient zudem dem Gewasserschutz, da Giille und
Jauche neben Faulnisbakterien oft wasserlosliche Nahrstoffe enthal-
ten, die ausgewaschen werden und in Oberflachengewisser oder das
Grundwasser gelangen (ebd.).

Die hier (und in Kapitel 1) angesprochenen Aspekte Klima-,
Boden- und Flachenschutz zeigen, dass der bio-vegane Landbau nicht
lediglich als Nischenaktivitat gesehen werden sollte, sondern als
zukunftsweisende Form der Landwirtschaft, die es weiter auszubauen
und zu erforschen gilt. Aus ihnen ergibt sich zudem ein weiterer
Grund, bio-vegane Landwirtschaft der dkologischen Landwirtschaft
mit Tierhaltung vorzuziehen. >Tierprodukte< aus okologischer Hal-
tung haben teilweise einen negativeren Einfluss auf das Klima als
diejenigen aus industrieller Haltung, da die e.nm. Tiere mehr Nah-
rung bendtigen und Platz einnehmen sowie langer leben, wodurch
sie im Fall von Kithen groflere Mengen Methan und Stickstoffoxide
emittieren (Stanescu 2013, 101-102; Kemmerer 2015, 40).

Environmentalists warn that the chemicals and sicknesses which plague
animal factories can also contaminate soil, water, animal products, and
our own bodies. These concerns about factory farms are warranted. But
ecological problems don't stop there. A cow with access to fresh air and
pasture is still a cow, and cows need plenty of water and food [...]. The
rumination of cows produces methane gas, which matches the global
warming potential of carbon dioxide 21 times over. And the animal-based
farm uses far more land than that taken by the growing of vegetable
crops and the use of sloped areas for fruit trees. [ ... ] Designing campaigns
around more space for animals destined to end up on plates at trendy
restaurants and pricey grocers is environmental malpractice. (Hall 2005,
ohne Seitenangaben)

Zum anderen zeigen diese Aspekte auch die Notwendigkeit, vegane/
vegetarische Lebensmittel weiterzuentwickeln und gesamtgesellschaft-
lich attraktiv(er) zu vermarkten.!8¢

186 Die Notwendigkeit hierfiir fuf$t zentral auf der dadurch erreichten Vermeidung
tierlicher Verdinglichung und tierlichen Leidens. Die Argumentation fiir diese Ver-
meidung findet sich in Kapitel 4 und wird hier vorausgesetzt.

265

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

So verursacht beispielsweise ein veganer Burger des jiingst sehr
erfolgreichen US-amerikanischen Start-up-Unternehmens Beyond
Meat 90 % weniger Treibhausgase als ein vergleichbarer Burger aus
Rindfleisch. Der Beyond Meat-Burger verbraucht 46 % weniger Ener-
gie, hat 99 % verringerte Auswirkungen auf Wasserknappheit und
benotigt fiir seine Herstellung 93 % weniger Landfldche als der ver-
gleichbare Rindfleisch-Burger (Heller/Keoleian 2018). Der grofle
Erfolg des Unternehmens hangt mit dem Trend zu einer steigenden
vegan/vegetarischen Erndhrung in westlichen Gesellschaften zusam-
men. Die Anzahl der vegan und vegetarisch lebenden Menschen
nimmt in Deutschland (und anderen westlich gepragten Landern)
stetig zu. Gegenwartig ernahren sich in Deutschland rund 8 Millionen
Menschen vegetarisch und 1,3 Millionen Menschen vegan. Laut
Schitzungen kommen jeden Tag etwa 2.000 Vegetarier_innen sowie
200 Veganer_innen hinzu.!¥” Entsprechend stellen vegane/vegetari-
sche Produkte einen attraktiven Markt fiir Unternehmen dar, die
dadurch Gewinne erzielen konnen.

Laut Marktforschungsinstitut Nielsen hat der Umsatz mit Veggie-Pro-
dukten im Lebensmitteleinzelhandel und in Drogeriemdrkten ein neues
Rekordhoch erreicht. 960 Millionen Euro wurden von 2017 bis 2018
mit veganen und vegetarischen Lebensmitteln umgesetzt. Das ist ein
Umsatzplus von 30 % gegeniiber demselben Zeitraum des Vorjahres. Die
Discounter konnten ihre Jahresumsdtze um mehr als ein Drittel steigern,
widhrend der klassische Lebensmitteleinzelhandel eine Umsatzsteigerung
um 23 % mit Veggie-Produkten verzeichnete. (ProVeg International 2019,
vgl. Fuflnote 187)

Trotz dieser Tendenzen ist mindestens der Veganismus nicht in
»der Mitte der Gesellschaft« angekommen, sondern findet vor allem
Anklang im >hippen< urbanen Raum und bei jungen Menschen hohe-
ren Bildungsniveaus. Vegan lebende Menschen sind nach wie vor
Diskriminierungen ausgesetzt (vgl. Bendl et al. 2019; vgl. unten) und
es bestehen zahlreiche Vorurteile gegeniiber dieser Lebensform und
mit ihr zusammenhingenden Produkten. Diese abzubauen ist eine
wichtige Entwicklung, wenn eine tierethische NE-Theorie — wie hier
gefordert — in die >lebensweltliche« Praxis umgesetzt werden soll.
Dafiir ist eine entsprechende Vermittlung und Kommunikation
notwendig. Essentiell ist es, den Kauf solcher Produkte und die

187 Vgl. https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-f
akten-zum-veggie-markt/ (zuletzt gepriift am 03.03.2022).

266

18.01.2026, 15:31:12.


https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Anderungen im Lebensstil, die sich durch eine (starker) vegetarische
oder vegane Lebensfiihrung ergeben, nicht als Verlust, sondern als
Gewinn aufzuzeigen. Wie Gerhard Reese et al. (2020) zeigen, stehen
Menschen Anderungen, die mit einem weniger an irgendetwas ein-
hergehen, sehr negativ gegentiber. Fiir den Erfolg von beispielsweise
politischen Mafinahmen ist daher eine positive Rahmung zentral.
Dabei geht es nicht um manipulierende Werbung, sondern um eine
respektvolle Reprasentation in der Debatte. Dieser mangelt es biswei-
len, wenn auch zum Teil nicht durch offene Ablehnung der Produkte,
sondern durch den Gebrauch negativ konnotierter Begrifflichkeiten.
Zum einen wird bei der medialen Besprechung veganer/vegetarischer
Lebensmittel haufig darauf hingewiesen, dass eine >extreme< oder
sradikale< vegane Erndhrung ungesund sei. Die Verwendung der
Begriffe extrem bzw. radikal werden einem tierethischen Veganismus
nicht gerecht, vor allem, da die dahinterliegenden Argumente in
der Regel nicht genannt werden. Offenbart wird dagegen die uninfor-
mierte bis negative Einstellung der Autor_innen (vgl. Bendl et al.
2019). Zum anderen verweist beispielsweise die Debatte darum, den
Begriff >Milch« fiir Getranke auf Soja-, Hafer- und anderer pflanzli-
cher Basis zu verbieten und nur fiir tierliche >Produkte< verwenden zu
diirfen, auf den gesellschaftlichen Bias zugunsten der Nutzung e.nm.
Tiere.!38 Ein konsequenter Gebrauch der Begrifflichkeit dessen, was
das Produkt tatsdchlich darstellt, wird lediglich fiir die pflanzlichen
Produkte gefordert. Wiirde man dies auch konsequent fiir die tierli-
chen einfordern, miisste von Kuh-, Schaf- und Ziegen-Muttermilch
gesprochen werden. Dieser Begriff wiirde gesellschaftlich vermutlich
auf Irritation und Ablehnung stoflen, da er deutlich macht, dass
es sich bei dem zur Gewohnheit gewordenen Lebensmittel um die
Muttermilch eines anderen Saugetiers handelt.

Bei der Weiterentwicklung veganer/vegetarischer Produkte ist
folglich nicht lediglich das Entwickeln und Vermarkten neuer Pro-
dukte gefragt, sondern auch Strategien, wie diese Produkte moglichst
viele Konsument_innen ansprechen und iiberzeugen konnen, und
wie die mit ihnen und der veganen/vegetarischen Lebensweise ver-
kniipften Vorurteile abgebaut werden kénnen. Fiir letzteres kann eine
gewinnbringende Strategie sein, das Angebot veganer Speisen in

188 Dieser Bias wird durch den sogenannten landwirtschaftlichen Exeptionalismus,
welcher die (gegenwirtig stark auf Tierhaltung aufbauende) Landwirtschaft im Ver-
gleich zu anderen Wirtschaftszweigen massiv bevorteilt, gestirkt. Vlg. dazu Blattner
2020; Eisen 2020; Ladwig 2021, 170.

267

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Kantinen, Mensen und Restaurants zu erweitern und als Normalitat
anzubieten. Gegenwartig werden vegane Mahlzeiten in Kantinen
und Mensen hdufig an einer separierten Ausgabe angeboten, die das
Gefiihl vermittelt, dieses Gericht sei fiir diejenigen mit speziellen
Wiinschen oder Unvertraglichkeiten, und es wird meist nur von
denen aufgesucht, die speziell danach suchen (vgl. Bendl et al. 2019).
Dies steht kontrar dazu, vegane Mahlzeiten als Normalitit und
als gleichwertig zu Fleischgerichten anzubieten, was aufgrund der
besseren Klimabilanz pflanzlicher Produkte im Vergleich zu tierlichen
>Produkten< im Interesse einer Transformation hin zu NE ist.

Ein weiterer Ausbau bio-veganer Landwirtschaft und der vega-
nen/vegetarischen Produktpalette kann sich in vielfaltiger Weise auf
das Mensch-Tier-Verhiltnis auswirken. Werden sie als gangige Land-
wirtschaftsweise und Form der Erndhrung angesehen, fordert dies den
gesellschaftlichen Dialog dariiber, dass e.nm. Tiere nicht als Waren,
sondern als Individuen betrachtet werden sollten. Modelle gerechter
Interspezies-Gesellschaften, die gegenwirtig utopisch anmuten (vgl.
Kap. 7), erscheinen dadurch realistischer. Fiir zahlreiche einzelne
Tierindividuen bedeutet das, dass ihnen die Enge, die Trennung vom
Nachwuchs, die durch spezielle Ziichtungen generierten Schmerzen
und andere negativen Auswirkungen, die je nach Haltung mehr oder
weniger stark auftreten, erspart blieben. Es wird aber auch zur Folge
haben, dass etliche Tierindividuen schlichtweg nicht existieren, da die
permanente Reproduktion tierlicher Individuen zur Gewinnerzielung
unterbleiben bzw. reduziert wird.!8? Wie im Naturschutz bedeutet
das jedoch nicht, auf jegliche durch gegenwirtige Tierhaltung gewon-
nenen Vorteile verzichten zu miissen. Auch in der Landwirtschaft
sind Dienstleistungen durch e.nm. Tiere denkbar, wie zum Beispiel die
Bereitstellung ihrer Faeces als Diinger, wenn sie in einem bestimm-
ten Areal frei leben (Vgl. Fufinote 181; vgl. Blattner/Bossert 2022
dazu, dass das erzwungene >Bereitstellen< von Muttermilch, Eiern

189 Die moralphilosophische Frage, ob diese e.nm. Tiere durch Nicht-Zeugung
geschidigt werden oder ob man Individuen iiberhaupt schidigt, die jenseits der
sie »schidigenden«< Bedingungen gar nicht existieren wiirden, fithrt zur Debatte um
das sogenannte Non-Identity Problem. Aus tierethischer Perspektive setzt sich —
als eine von vielen Tierethiker_innen — Palmer (2011; 2012) damit auseinander.
Die Beantwortung dieser kontroversen Frage kann hier ausgeklammert werden, da
innerhalb der hier vertretenen tierethischen Position das Ziichten e.nm. Tiere fiir
menschliche Verwertungszwecke per se moralisch falsch ist, unabhéngig davon, ob
dem Individuum dadurch ein Schaden (im moralphilosophischen Sinne) zugeftigt wird
oder nicht.

268

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

oder toter Korper jedoch nicht als Form von Dienstleistung gesehen
werden kann).

In Bezug auf die Debatte um Nachhaltige Entwicklung untersttit-
zen die Auswirkungen, die sich aus einer Forderung des bio-veganen
Landbaus und von veganen/vegetarischen Produkten ergeben, einer-
seits bereits bestehende Argumentationslogiken, andererseits stehen
sie kontrdr zu einigen von ihnen. Die Forderung nach mehr bio-vega-
nem Landbau und veganen/vegetarischen Produkten/Mahlzeiten
steht im Einklang mit Argumenten der Dringlichkeit von Klima-
schutzmafnahmen und Okosystemschutz, damit eine Transforma-
tion zu NE gelingen kann.

Sie steht jedoch kontrér zu Positionen, die sich fiir >sustainable
meat< (nachhaltiges Fleisch) aussprechen und zum Versuch, e.nm.
Tiere ziichterisch oder gentechnisch so zu modifizieren, dass ihre
Haltung 6kologisch weniger problematisch wird. Viele NE-Ansitze
halten es fiir zielfithrend, tierliche >Produkte< aus kleinbduerlicher,
artgerechter, regionaler Haltung zu konsumieren, um damit die 6ko-
logischen Probleme der industriellen Tierhaltung zu umgehen. Dies
kann nach dem hier entwickelten NE-Verstandnis jedoch nicht als
nachhaltig gelten. Zum einen, da okologische oder kleinbauerliche
>Tierprodukte« oftmals klimaschddlicher sind als die aus industriel-
ler Erzeugung, was Vasile Stanescu (2011; 2013) fiir so manche
Erzeugung von Eiern und Milchprodukten aufzeigt. Er zeigt ebenso
auf, dass die Ersetzung roten Fleischs durch Gemiise an einem Tag
in der Woche mehr klimaschadliche Treibhausgase reduziert als
eine gesamte Ernahrungsumstellung auf lokal produzierte Produkte.
Zudem ist es ein Irrglaube, per se davon auszugehen, dass ein Produkt
umso umweltschadlicher ist, je weiter es transportiert wurde. Um die
Klimabilanz eines Produktes ziehen zu konnen, muss der gesamte
Energieaufwand zu dessen Erzeugung, Verpackung, Konsumierung
und gegebenenfalls Entsorgung einbezogen werden, nicht lediglich
der Transportweg. Obwohl die tiefgefrorenen Fleischimitat-Burger
von Beyond Meat per Schiff aus den USA nach Deutschland transpor-
tiert werden, ist ihre Klimabilanz besser als die der in Deutschland
produzierten Rindfleischprodukte (Horsthemke 2019). Zum anderen
spricht aus der hier vertretenen NE-Position gegen die Modifizierung
e.nm. Tiere zu >nachhaltigeren Produkten¢, dass diese Tiere nicht
mehr als Waren angesehen werden sollten.

Der Versuch, enm. Tiere als umweltfreundlichere Produkte
zu entwerfen, ist mit einer egalitar-sentientistischen Position nicht

269

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

vereinbar. Dass innerhalb der NE-Debatte Vorschldge fiir solche
angeblich nachhaltigen Modifizierungen kursieren, ist — wie auch
Richard Twine (2010a) aufzeigt (vgl. Kap. 3) — auf die Dominanz
tierschutzethischer Perspektiven, die in eine anthropozentrisch aus-
gerichtete NE-Debatte aufgenommen werden, zurtickzuftihren. Leid-
vermeidung bzw. Schmerzreduktion sind durch ziichterische oder
gentechnische Modifikationen, die gleichzeitig umweltfreundlichere
und gestindere >Produkte« generieren, durchaus denkbar. Sind e.nm.
Tiere jedoch als Individuen mit moralischem Selbstwert, den es in
gleicher Weise zu berticksichtigen gilt wie den von Menschen, in die
NE-Debatte inkludiert, ist diese Option nicht langer zuldssig.

Weitere Aspekte, die untermauern, wie nicht-nachhaltig die
landwirtschaftliche Tierindustrie ist, sind die problematischen
Arbeitsbedingungen von Schlachthofmitarbeitenden. Wissenschaft-
lich (vgl. Boscardin 2017; Fitzgerald et al. 2009; Pachirat 2011) und
durch populdre Medien (Vgl. Schorlau 2013 und bereits 1906 durch
Sinclair) wurde vielfach aufgearbeitet, unter welchen Missstinden
Menschen aus marginalisierten Gruppen in Schlachthofen arbeiten,
welche physischen und psychischen Konsequenzen diese Arbeit mit
sich bringt und inwieweit sie zur Reproduktion von zwischenmensch-
licher Gewalt!90 beitrigt. Es sind also nicht ausschlief3lich 6kologische
Griinde und Argumente der Interspezies-Gerechtigkeit, nach denen
die landwirtschaftliche Tierindustrie nicht als nachhaltig gelten kann,
sondern ebenfalls Argumente (menschlicher) Intraspezies-Gerech-
tigkeit. Da auch e.nm. Tiere aus 6kologischer Landwirtschaft teilweise
in den gleichen Schlachthéfen getdtet werden wie diejenigen aus
industrieller Landwirtschaft (Stanescu 2013, 103), spricht dies eben-
falls fiir die Potentiale bio-veganer Landwirtschaft, eine Transforma-
tion hin zu NE voranzutreiben.

190 Eine Studie von Fitzgerald et al. (2009, 258) macht darauf aufmerksam,
dass »slaughterhouse employment increases total arrest rates, arrests for violent
crimes, arrests for rape, and arrests for other sex offenses in comparison with other
industries«. Die Autor_innen bezeichnen das als »Sinclair Effekt« mit Verweis auf den
beriithmten Roman »Der Dschungel« (»The Jungle«) von Upton Sinclair aus dem Jahr
1906, in dem Sinclair die katastrophalen Arbeitsverhiltnisse in den Schlachthéfen
Chicagos beschreibt, die laut Fitzgerald et al. in mancherlei Hinsicht auch iiber ein
Jahrhundert spéter noch andauern.

270

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung
6.6.3 Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Eine Energiewende weg von fossilen Brenntridgern wie Stein- und
Braunkohle, Erddl und -gas sowie weg von Kernenergie hin zu
erneuerbaren Energien gilt fiir eine NE-Transformation als dringend
notwendig. Die Nutzung fossiler Energietréger ist Hauptursache des
CO,-AusstofSes in die Erdatmosphére und tragt dadurch mafgeblich
zum anthropogen generierten Klimawandel bei (IPCC 2018). Um
die globale Erderwarmung nicht (noch) drastischer werden zu lassen,
ist eine starke Einschrankung der Nutzung dieser Stoffe gefordert.
Die Einddmmung des Klimawandels ist eine Aufgabe, der die Trans-
formation hin zu Nachhaltiger Entwicklung nachkommen muss, um
Generationengerechtigkeit sowie Gerechtigkeit zwischen globalem
Siiden und globalem Norden zu gewiahrleisten. Um eine nachhalti-
gere Energieversorgung zu gewihrleisten, ist daher eine moglichst
grofflachige Umstellung auf erneuerbare Energien notwendig sowie
Reduktion im Verbrauch im Sinne von Suffizienzmafinahmen (Vgl.
Kap. 2.3). Kernenergie ist keine geeignete Alternative. Sie stofit
zwar geringe Mengen an CO, aus (vgl. Paul-Scherrer-Institut 2005),
erzeugt jedoch radioaktiven Abfall, der mehrere Tausend Jahre nach
Gebrauch immer noch stark strahlungsaktiv ist, in speziellen Zwi-
schen- und Endlagern gelagert werden muss und einige chemisch sehr
giftige Elemente enthalt, so dass ein Kontakt dieses Abfalls mit der
Biosphare dauerhaft vermieden werden muss, um extrem negative
Auswirkungen auf dieselbe zu verhindern (vgl. Potthast 2016).

Erneuerbare Energien werden gewonnen aus der Nutzung von
Windkraft, Sonneneinstrahlung, Gewdésserstromungen sowie aus
energetischer Verwertung von Biomasse. Im Jahr 2019 kam der
Wasserkraft dabei global die grofite Bedeutung zu, gefolgt von Wind-
kraft,'! weshalb im Folgenden auf diese beiden Arten erneuerbarer
Energien fokussiert wird.

Auf Grund der nicht-nachhaltigen Auswirkungen der fossilen
Energietrdger ist ein moglichst flichendeckender Umstieg auf erneu-
erbare Energien wiinschenswert. Diese bergen jedoch Gefahren fiir
e.nm. Tiere, weshalb sie aus tierethischer Perspektive nicht aus-
schlieSlich positiv zu betrachten sind und auch hier gilt, dass sie auf
moglichst tierfreundliche Weise erbaut und genutzt werden sollen.

91 Vgl. https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energi
en-weltweit-1 (zuletzt gepriift am 04.03.2022).

271

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Die Nutzung von Wasserkraft zur Energieerzeugung gilt als
besonders klimafreundlich (Pang et al. 2015; Yu/Xu 2015) und wird
daher hiufig als besonders 6kologisch hervorgehoben. Wasserkraft-
werke beeinflussen die Flussokosysteme jedoch in groffem Maf3stab,
dessen Ausmaf lange Zeit unterschatzt wurde (Soininen et al. 2019,
328). Die (im Folgenden ausgefiihrten) Anderungen der Okosysteme
sind iiberwiegend negativ zu bewerten, sowohl aus 6kologischer als
auch aus tierethischer Perspektive.

Wird ein Kraftwerk in einem Fluss errichtet, wird dieser durch
Wehre gestaut. Das Wasser wird in einen — in der Regel kiinstlich
angelegten — Kanal ausgeleitet, passiert die Turbinen des Kraftwerks
und wird flussabwirts wieder ins Flussbett geleitet (Kubecka et al.
1997, 103). Sowohl der Wasserhaushalt des betroffenen Gewassers
als auch der Grundwasserspiegel werden dabei beeinflusst (ebd., 103),
wodurch die dort lebenden Biozonosen haufig nicht mehr an die neu
vorherrschenden Bedingungen angepasst sind. Das gleiche geschieht
durch Sauerstoffmengen- und Wassertemperaturdnderungen, die sich
durch gednderte Fliegeschwindigkeiten einstellen konnen. Die im
Gewisser lebenden Tiere sind an bestimmte Wassertemperaturen
und einen bestimmten Sauerstoffgehalt angepasst. Andern diese
sich drastisch, erliegen die Individuen diesem Wechsel. Auch die
veranderte Sedimentmitfithrung (Geschiebe) des Gewissers hat Aus-
wirkungen auf die dort lebenden Tiere. Oberhalb des Kraftwerks
kommt es zu vermehrter Sedimentation. Dadurch geht der zuvor
iiberstromte Kies- und Gerdllgrund als Lebensgrundlage zahlreicher
Fische verloren. Unterhalb des Stauwerks fehlt das Geschiebe, ohne
das ein Fluss kein Flussbett mehr >gestalten< kann, und der Was-
serrestabfluss ist hdufig so gering, dass Fliisse an diesen Stellen
nur noch ein Rinnsal darstellen. Tierindividuen, die auf fliefSendes
Wasser angewiesen sind, konnen dort nicht tiberleben (Pang et al.
2015, 115). Die Degradation des Fluss-Unterlaufs durch periodische
Austrocknung stellt das 6kologisch schwerwiegendste Problem soge-
nannter »small hydropower systems« (SHPS) dar (ebd., 119). Die
groflen Hydrokraft-Anlagen haben einen noch deutlich groferen
negativen Einfluss. Bei Letzteren ist die Rate der durch die Turbinen
geschadigten und getoteten Fische erheblich hoher als bei den SHPS
(Kubecka et al. 1997, 107; Pang et al. 2015, 113). Fische sind die
empfindungsfahigen Tiere, die von Wasserkraftanlagen am stérksten
und in vielerlei Hinsicht betroffen sind (Kubecka et al. 1997, 101; vgl.
Wild 2012 zur Empfindungsfahigkeit von Fischen). Fiir diese stellen

272

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Wasserkraftwerke eine 6kologische Barriere dar, die sie daran hindert,
ihre Migrationen wie benétigt fortzusetzen (Kubecka et al. 1997,
101). So waren beispielsweise Salmoniden in finnischen Fliissen weit
verbreitet. Durch extensive Bebauung der Flussldufe mit Hydrokraft-
anlagen gelten die Lachsfische dort inzwischen als bedroht (Soininen
et al. 2019, 321) und die meisten finnischen Fliisse ermoglichen
es ihnen kaum noch, ithrem durch Migration gepragten natiirlichen
Lebenszyklus nachzukommen (ebd., 331). Zudem werden durch das
Errichten von Stauseen zum Teil grofle Flachen geflutet, was fiir
viele e.nm. Tiere sowie teilweise auch Menschen den Verlust ihres
Lebensraums bedeutet (Yu/Xu 2015) und ebenso den der natiirlichen,
biodiversitatsreichen Auelandschaften (vgl. blue heart 2018).

Ahnliche tierethisch problematische Konsequenzen ergeben sich
aus Windkraftanlagen, die die Gefahr einer todlichen Kollision fiir
Vogel und Fledermause bergen. Studien zufolge werden durchschnitt-
lich bis zu 40 Vogel pro Jahr pro Turbine Opfer eines tdlichen Unfalls
(Dellai-Schobi 2018). Eine Studie ermittelte, dass in den USA jahrlich
im Durchschnitt 234.000 Vogel durch Kollisionen mit Windturbinen
sterben (Dai et al. 2015), wobei die genauen Todeszahlen schwer
zu bestimmen sind und von den verschiedenen Methoden der For-
scher_innen abhdngen.

Neben Kollisionen an den rotierenden Propellern oder den Turbi-
nentiirmen besteht die Gefahr, dass kleinere Arten beim Vorbeifliegen
in einen Sog geraten oder von Luftwirbeln zu Boden geschleudert
werden (Dellai-Schobi 2018). Die Anzahl der getoteten Vogel und
Fledermause ist abhingig von Turbinendesign und -arrangement,
Spezies, Klimavariablen, Ort, Saison sowie dem Ausmaf des Eingriffs
ins Habitat. Die Vogel-Sterberate steigt an, wenn Windanlagen auf
Kédmmen, Aufwind-Héngen oder nahe von Migrationsrouten errich-
tet sind (Dai et al. 2015, 912).

Auch fiir Flederméuse ergibt sich eine hohe Mortalitdtsrate
in der Nahe von Windparks, sowohl fiir lokale als auch fiir migrie-
rende Populationen. Die Griinde dafiir sind unklar. Es gibt verschie-
dene Hypothesen, wie zum Beispiel, dass die Fledermause durch
den abrupten Druckabfall nahe der Turbinenecken sterben, der ein
Barotrauma und innere Blutungen verursacht; dass sie durch die
Ultraschall-Emissionen und Lichter der Windturbinen oder auch von
der Menge an Insekten nahe der Windturbinen-Maschinenhéuser
angezogen werden und dann mit ihnen kollidieren oder dass sie die
Windturbinen fiir Biume halten und sie als Schlaf- bzw. Ruheplatz

273

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

nutzen mochten (ebd., 913). Der Ort, an dem die Windkraftanlagen
errichtet werden, spielt auch fiir die Mortalitatsrate der Fledermause
eine wichtige Rolle. Windkraftanlagen auf bewaldeten Kimmen sind
gefahrlicher fiir die enm. Tiere. Auch ist die Rate abhangig von
Tageszeit und Saison. In der Ddmmerung, also bis zu zwei Stunden
nach Sonnenuntergang, ergeben sich mehr Todesfille als zu anderen
Tageszeiten und wahrend der Herbst-Migration der Fledermause sind
die Sterberaten ebenfalls besonders hoch (ebd., 913).

Offshore-Windparks haben vor allem wihrend der Errichtungs-
phase negative Auswirkungen auf marine Sduger, deren sensibles
Gehor durch den enormen Bauldrm beschadigt werden kann. Fiir
Fische sind die Auswirkungen unterschiedlich. Einerseits werden sie
durch Lirm und elektromagnetische Felder gestort. Andererseits kann
eine Fischpopulation nahe einer Windparkanlage sogar in ihrer Grofie
steigen, da die Windkraftanlagen ein kiinstliches Riff generieren,
wodurch die Haufigkeit und Diversitat benthischer Gemeinschaften
ansteigt, die Fische also vermehrt Nahrung finden (ebd., 913).

Es bestehen folglich Zielkonflikte zwischen dem Erzeugen
erneuerbarer Energie und dem Sicherstellen moglichst gefahrenloser
Lebens- und Migrationsrdume fiir e.nm. Tiere. Im Hinblick auf ein
gedndertes Mensch-Tier-Verhdltnis folgt daraus die Notwendigkeit,
die Wasser- und Windkraftanlagen so zu gestalten, dass es zu mog-
lichst wenig tierlichen Unféllen kommt. Dies ist aus der hier zugrunde
gelegten relationalen Pflichtenethik fiir e.nm. Tiere geboten. Fiir Was-
serkraftanlagen sind Fischtreppen als Auf- und Abstiegshilfen oder
Umgehungsgewasserrinnen zentrale Baumafinahmen, die bei jeder
Anlage entsprechend der betroffenen Fischspezies errichtet werden
sollten. Zudem sollten Turbinen ausgewahlt werden, die Fische in
der Regel unverletzt passieren konnen, wie sie durch technische Neu-
erungen existieren. Fiir den Bau von Wasserkraftanlagen ist gemaf3
europdischer Wasserrahmenrichtlinie ohnehin ein Genehmigungs-
verfahren vorgesehen, in welchem die klimafreundliche Energieer-
zeugung gegen problematische Gewisserauswirkungen abgewogen
wird, wobei die Durchgingigkeit des Gewdssers fiir migrierende
Fische und andere nichtmenschliche Tiere mit in Betracht gezogen
werden muss. Fischtreppen losen allerdings — auch unabhingig
von der Frage ihrer Wirksamkeit — nicht die massiven weiteren
okologischen Probleme vor allem der kleinen Wasserkraft (Vgl. blue

heart 2018).

274

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Malinahmen zur Implementierung

Fiir Windkraftanlagen arbeiten Dai et al. (2015, 916) folgende
Mafinahmen heraus, durch die die schadlichen Effekte auf Vogel und
Fledermause reduziert werden:

—  Errichtungs-Aktivititen sollten wéhrend Brutzeiten vermie-
den werden.

—  Verbesserungen am strukturellen Design sind vorzunehmen,
zum Beispiel Vergrofierung der Blatter und Reduktion des Rota-
tionstempos.

—  Windturbinen sind so zu konstruieren, dass sie automatisch
stoppen, wenn Vogel anfliegen; dies reduziert Vogelunfille um
50 %, wobei die Energieproduktion lediglich um 0,07 % sinkt.

—  Die Auswahl der Lokation muss bedacht getroffen werden, weit
entfernt von wichtigen Vogel- und Fledermaushabitaten und
ihren Migrationsrouten sowie mindestens 300 Meter entfernt
von Naturschutzgebieten.

—  Ein Einbau abschreckender Gerdusche, farbiger Markierungen
oder von UV-Licht kann einige Arten vor der Kollision bewahren.

—  Die Moglichkeit des kurzfristigen Abstellens der Turbinen sollte
gegeben sein, zum Beispiel bei hoher Zugintensitat.

—  Eine parallel zur Migrationsroute ausgerichtete Anordnung der
Turbinen vermindert die Kollisionsgefahr und Abstinde von
mehr als 300 m zwischen den Windradern schaffen Flugkorri-
dore ohne Luftturbulenzen.!??

Fir die Debatte um Nachhaltige Entwicklung verweisen die oben
benannten Zielkonflikte darauf, die Bedeutung von Suffizienz-Maf-
nahmen starker hervorzuheben. Da auch erneuerbare Energiequellen
bei ihrer Produktion negative Auswirkungen mit sich bringen, kann
die blofle Substituierung fossiler Energietrager durch erneuerbare
nicht alleine als Losung fiir eine NE-Transformation gesehen werden.
Ebenso wichtig ist es, den Energieverbrauch zu reduzieren. Um das
zu gewihrleisten kann Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung (BNE)

192 AuBerdem gibt es Bestrebungen, Kamerasysteme an Windrddern anzubringen,
die mit kiinstlich intelligenten Systemen ausgestattet sind, welche gefiahrdete Vogel-
arten erkennen. So soll mit Hilfe von KI-Technologien mehr Vogelschutz in Wind-
kraftanlagen moglich werden. »Mithilfe eines neuronalen Deep-Learning-Netzwerks
werden iiber ein intelligentes Tracking windkraftempfindliche Vogelarten erkannt.
Nihert sich nun ein gefdhrdeter Vogel der Anlage, wird dieser vom System registriert
und das Rad wird ausgeschaltet, sobald das Tier den Rotorbldttern zu nahe kommt.«
(Jungblut 2020).

275

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

eine wichtige Rolle spielen, damit Verbraucher_innen lernen, wo sie
Energie einsparen konnen und warum dies von Bedeutung ist. Neben
BNE kommen auch politischen und juridischen Mafinahmen eine
gewichtige Rolle zu, damit auch dort Energieverschwendung einge-
dammt werden kann, wo es tiber individuelle bzw. privathaushaltliche
Nutzung hinausgeht (vgl. dazu die Beitrdge in Bossert et al. 2020).

Hiermit wurden wichtige Stellschrauben aufgezeigt, an denen
angesetzt werden kann und sollte, um die Forderungen einer tierethi-
schen NE-Perspektive implementieren zu konnen. Mit Verweis auf
Ottund Déring gehe ich davon aus, »dass derjenige tiber eine Theorie
der Nachhaltigkeit verfiigt, der alle [...] Ebenen auf begriindete Weise
inhaltlich bestimmen, also zu jeder Ebene eine schliissig und mit
den anderen Ebenen konsistente (widerspruchsfreie) und kohirente
(zusammenhéngende) Position entwickelt kann« (Ott/Doring 2011,
343). Diesem Unterfangen wollte sich das vorangegangene Kapitel
stellen, und zwar auf eine Weise, die tierethische Forderungen ange-
messen berticksichtigt. Hiermit ist ein weiterer, und fiir diese Arbeit
finalisierender, Schritt in der Ausarbeitung einer tierethischen NE-
Theorie gegangen, der auch die Umsetzung in der Praxis adressiert.
Welche praxisrelevanten Forschungsfragen im Rahmen solch einer
Theorie noch ausstehen, zeigt das nachste Kapitel.

276

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEIL IV
Die Zukunft gestalten

<<<<<<<<<<<<<<<<<


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-
Gesellschaften als gesellschaftliche
Aufgabenstellung und Forschungsdesiderat

»Doch mit den Lebenshdfen findet das weitverbreitete Unbehagen iiber
die Lebens- und Todesumstinde der Nutztiere Ausdruck in einem rand-
standigen Ort, an dem sich bereits seit einiger Zeit die Utopie eines ganz
anderen Mensch-Tier-Verhdltnisses zu einer Heterotopie realisiert und
tagtaglich aufs Neue gelebt wird.« (Kurth 2019, 48)

Im vorangegangenen Kapitel wurden auf den Ebenen 5 (prioritédre
Handlungsfelder) und 6 (prioritire Mafinahmen zur Implementie-
rung) bereits wichtige Mafnahmen ausgearbeitet, wie die in dieser
Arbeit konzipierte tierethische Theorie Nachhaltiger Entwicklung
(NE) umsetzbar werden kann und welche >Stellschrauben< dafiir
besonders relevant sind. All diese Mafinahmen hangen mit der For-
derung nach gerechten (menschlichen)!”3 Interspezies-Gesellschaf-
ten zusammen. Wie diese konkret konstituiert werden konnen und
welchen Platz empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere in
ihnen einnehmen konnen und sollen, sind ausstehende, tierethisch
sehr bedeutende Fragen, denen sich das abschliefende Kapitel wid-
met. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften ist ein
interdisziplinar zu bearbeitendes, komplexes Forschungs- und Praxis-
feld, in dem es dufierst viele Forschungsdesiderata zu bearbeiten gibt.
Entsprechend stellt dieses Kapitel einen Ausblick darauf dar, was es
vertiefend an anderer Stelle weiter zu bearbeiten gilt. Dabei werden
sowohl erste Antworten auf die Frage gegeben, welche Moglichkeiten
fiir die Etablierung solcher Gesellschaften am tiberzeugendsten sind,
als auch bestehende Forschungsdesiderate benannt.

Da an dieser Stelle menschliche Interspezies-Gesellschaften
in den Blick genommen werden, fallen wildlebende Tiere nicht in
den Gegenstandsbereich dieser Untersuchung. Sobald diese ein Teil

193 Vgl. zu menschlichen Interspezies-Gesellschaften in Abgrenzung zu tierlichen
Interspezies-Gesellschaften Fuinote 117.

279

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

menschlicher Gesellschaft werden, ist davon auszugehen, dass sie der
Kategorie e.nm. Tiere in der Kontaktzone zuzuordnen sind. Gerechtig-
keit fiir wildlebende Tiere ldsst sich durch eine sentientistische Natur-
schutzethik und -praxis verwirklichen, wie sie in Kapitel 6 gefordert
und umrissen wurde. Dabei kann auf Theorien und Praktiken der
Naturschutzbiologie und des Wildtiermanagements zurtickgegriffen
werden, die gegebenenfalls entsprechend einer sentientistischen
Ethik modifiziert werden miissen. Bei der Frage nach einem addquaten
Einbezug e.nm. Tiere in gerechte Interspezies-Gesellschaften werden
hier folglich domestizierte Tiere und e.nm. Tiere in der Kontaktzone
in den Blick genommen.

Dabei erscheint die Forderung nach Beziehungen auf Augen-
hohe und einem gerechten gesellschaftlichen Mit- und Nebeneinan-
der-Leben in Bezug auf sogenannte farmed animals'®* am realitats-
fernsten und am schwierigsten verwirklichbar. Sogenannte Haustiere
gelten oftmals als Familienmitglieder, sie sind fiir die Menschen, bei
denen sie leben, haufig wichtiger als nicht-nahestehende Menschen.
Beziehungen auf Augenhohe mit ihnen erscheinen nicht utopisch.
Die wichtigste Stellschraube fiir ein anderes Mensch-Tier-Verhaltnis
ist hierbei die Auflésung von Besitzverhiltnissen, so dass, wie in
Eltern-Kind-Verhaltnissen, Vormundschaften bestehen, jedoch kein
Besitztum. Hieraus ergeben sich zahlreiche Forschungsdesiderate, wie
beispielsweise die Frage, wie e.nm. Tiere, mit denen man zuhause
zusammenlebt, in dieses Zuhause kommen. Miissen sie dies freiwillig
tun, also gewissermafSen zulaufen, oder ist es zuldssig, sie mit- und
aufzunehmen, wenn Indizien dafiir bestehen, dass sie dadurch ein
besseres Leben fiihren konnen, wie es gegenwirtig bei sogenannten
Straflenhunden und -katzen iiblich ist?1%> Dies ist nur eine von
zahlreichen Fragen, die es auszuloten gilt.

194 Als deutsche Ubersetzung fiir farmed animals wird der Begriff »Nutztier« verwen-
det. Dieser Begriffist — ganz abgesehen von der Problematik, dass durch ihn den Tieren
eine Wesenseigenschaft eingeschrieben wird, die ihrem Sein nicht gerecht wird —
undifferenziert, da mit ihm diejenigen e.nm. Tiere gemeint sind, die fiir landwirtschaft-
liche Produktionszwecke genutzt werden. Genutzt werden andere >Kategorien< an
e.nm. Tieren, wie sogenannte Labor-, Zirkus- und Zootiere, jedoch auch. Aus diesem
Grund verwende ich im Folgenden den englischen Begriff, wenn landwirtschaftlich
genutzte Tiere gemeint sind.

195 Ein Ansatzpunkt, bei dem man zur Beantwortung dieser Frage ansetzen kann, ist
die Vorgehensweise, die in Bezug auf Familien fiir Pflegekinder besteht. Hier wird
sehr sorgfiltig und anhand bestimmter Kriterien ausgewihlt, wer ein Kind in Pflege
nehmen darf. Ahnlich handhaben es auch >ethisch zulissig agierende< Tierheime,

280

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

E.nm. Tiere in der Kontaktzone stellen eine Schnittstelle zwi-
schen wildlebenden Tieren und sogenannten Haustieren dar. Bei
vielen von ihnen bestehen bereits positive Mensch-Tier-Beziehun-
gen, beispielsweise, wenn Singvogel im Winter gefiittert oder Igeln
Laubhaufen als Winterquartier bereitgelegt werden und diese e.nm.
Tiere, ebenso wie — zumindest die kleinen roten — Eichhornchen,
gern gesehene Giste in menschlichen Siedlungen sind.'® Andere,
wie Stadtflichse, Stadtkaninchen oder Stadtreiher leben mehr im fiir
die menschlichen Nachbarn Verborgenen und werden daher eher
wie wildlebende Tiere >gewertetc. So lasst sich auch hier bei Uber-
legungen nach einem gerechten Zusammenleben auf Theorien der
Naturschutzbiologie oder des Wildtiermanagements zuriickgreifen.
Diese miissen sentientistisch angepasst werden, stellen dadurch in
ihrem Kern jedoch lediglich eine Modifikation dar und nicht, wie im
Fall sogenannter farmed animals notwendig, etwas Neuartiges.

In Bezug auf farmed animals miissen neue (Denk- und Praxis-)
Wege beschritten werden, um ein Zusammenleben auf Augenhohe
mit ihnen zu gestalten. Auf Ideen der 6kologischen oder kleinbduerli-
chen Landwirtschaft kann hochstens in Bezug darauf zuriickgegriffen
werden, wie den e.nm. Tieren Lebensraum und/ oder fiir sie passende
Nahrung zur Verfiigung gestellt werden kann. Grofiflichige Weiden
und offen zugangliche Stélle als Schutz vor Nasse und Kalte stellen
sinnvolle Moglichkeiten dar (vgl. unten). Da bzw. sofern sowohl
die meisten Formen 6kologischer wie auch kleinbauerlicher Landwirt-
schaft farmed animals allein zur Gewinnerzielung nutzen, sind ihre
Ansitze nicht anwendbar.1%7

die e.nm. Tiere erst in die Obhut von Menschen geben, nachdem gepriift wurde, ob
diese Menschen verantwortungsbewusst mit den e.nm. Tieren umgehen und ihnen ein
moglichst gutes Leben ermdglichen kénnen. Solche Praktiken konnen weiterbestehen,
sofern, wie im Falle von Pflegekindern, das in Obhut genommene e.nm. Tier nicht
langer als Besitz gilt.

196 Selbstverstandlich sind nicht alle >Kulturfolger< gern gesehene Giéste. Wild-
schweine in Stiddten und Waschbiren, die sich auf der Suche nach Nahrung bis in
menschliche Kiichen vorwagen, sind weniger gern gesehen. Der Auslotungsprozess,
wie ein gelungenes Zusammenleben mit diesen gestaltet werden kann, unterscheidet
sich dennoch von dem, der in Bezug auf domestizierte Tiere ansteht, da Wildschweine
und Waschbaren fiir sich selbst sorgen konnen und ein eigenstindiges Leben fiihren.
197 Es kann argumentiert werden, dass in der Naturschutzbiologie und dem Wildlife-
management e.nm. Tiere ebenfalls nicht als selbstzweckhafte Individuen von Interesse
sind, sondern lediglich der Artenschutz im Fokus steht, weswegen eine sentientisti-
sche Ausrichtung dieser Theorien nicht lediglich eine Modifikation darstellt, sondern

281

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Die Frage nach einem gerechten Zusammenleben mit farmed
animals unterscheidet sich unter anderem dahingehend von der Frage,
wie wir mit Katzen oder Stadtkaninchen zusammenleben wollen,
dass viele farmed animals kein eigenstdndiges Leben fithren kénnen.
Bei zahlreichen e.nm. Tieren aus der landwirtschaftlichen Produktion
hat sich der sogenannte tierindustrielle Komplex in ihren Korpern
manifestiert, so dass sie selbst nach einem >Entnehmenc aus dieser
Produktion kein eigenstdndiges Leben fiihren konnen und in star-
ken Abhangigkeitsverhaltnissen stehen. Paradigmatisch dafiir ist der
Puter Georg, den Markus Kurth (2019) als durch die sozialen Medien
prominent gewordenes Exempel fiir eben solch eine Manifestation
vorstellt. Georg kam aus der Intensivtierhaltung ins »Land der Tiere,
einen Lebenshof (vgl. unten) in Mecklenburg-Vorpommern. Auf der
Facebook-Seite des »Land der Tiere«-Hofs konnte Georgs Schicksal
mitverfolgt werden. Auch wenn er in schonen Anekdoten als Indivi-
duum mit eigenem Charakter prasentiert wird, bleibt die Ziichtung
hin auf unverhiltnismafiges Brustfleisch-Wachstum bestehen, so
dass Georg am Ende nicht mehr in der Lage war, aufzustehen (Kurth
2019, 58-59). Obwohl er der Intensivtierhaltung und dem fiir ihn
vorgesehenen Tod im Schlachthaus entkommen war und auf dem Hof
angemessen versorgt wurde, wurde Georg lediglich zwei Jahre alt.
Truthiihner (Meleagris gallopavo), die nicht-domestizierten Verwand-
ten des Haus-Truthuhns (Meleagris gallopavo domestica), auch Pute
genannt, konnen dagegen 10 bis 12 Jahre alt werden.

Wie Georg kénnen sogenannte Qualzuchten nicht unabhéngig
vom Menschen iiberleben. Beendet man, wie tierethisch gefordert,
ihre Ziichtung und verhindert eine eigenstandige Reproduktion, wer-
den sie aussterben.!?® Ob dies das anzustrebende Ziel sein sollte,
wird innerhalb der Tierethik und den Human-Animal Studies kon-

ebenfalls einen neuen (Denk- und Praxis-) Weg. Da diese Theorien jedoch zum Schutz
und der Uberlebenssicherung zumindest einiger (vor allem seltener und endemischer)
Tiere entwickelt wurden, sehe ich hier durchaus eine Differenz zu landwirtschaftlichen
Ansatzen, in denen alle nichtmenschlichen Tiere, die sie betreffen, einer Kommodifi-
zierung unterworfen werden.

198 Inwiefern verschiedene sogenannter Qualzuchten sich noch auf >natiirliche«
Weise fortpflanzen kénnen, wird hier nicht vertieft. Fiir die grundsitzliche Kontro-
verse, ob ehemalige farmed animals sich reproduzieren sollten oder nicht, vgl. unten.
Im Zusammenhang mit Qualzuchten wird in der Tierethik haufig diskutiert, ob diesen
durch die Qualzucht Schaden zugefiigt wird oder nicht (vgl. auch Fufinote 112), da sie
als konkretes Individuum ohne diese Form der Qualzucht nicht existieren wiirden.
Diskutiert wird das sogenannte Non-Identity-Problem (vgl. Fufinote 189).

282

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

trovers diskutiert. Sollte das Ziel sein, dauerhafte gerechte Interspe-
zies-Gesellschaften mit farmed animals zu etablieren oder sollten
diese lediglich fiir eine Zwischenzeit aufgebaut werden mit dem
langfristigen Ziel, alle Rassen heutiger farmed animals — also auch
diejenigen, die keine Formen von Qualzuchten darstellen — ausster-
ben zu lassen? Letzteres entspricht einer abolitionistischen Position,
wie sie zum Beispiel Gary Francione (2008) vertritt. Dagegen vertre-
ten beispielsweise Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013; 2014;
2015;2016) die Auffassung, dass diese Tiere dauerhaftin menschliche
Gesellschaften integriert werden sollten. Donaldson und Kymlicka
(2013, 180) kritisieren am Abolitionismus, dass er unfahig ist, »sich
vom gelungenen Leben domestizierter Tiere ein Bild zu machenx.
Es wiirde davon ausgegangen, dass domestizierte Tiere bei Fortexis-
tenz weiter ausgebeutet wiirden, anstatt Szenarien zu erarbeiten, in
denen sie fern jeder unterdriickenden Verdinglichung leben konnen.
Donaldson und Kymlicka (2013, 181) gehen, wie auch Clare Palmer
(2010), davon aus, dass Menschen Wiedergutmachungspflichten
gegentiber domestizierten Tieren haben, aus denen sich die Pflicht
ergibt, solche Szenarien zu erarbeiten und ihnen eine Weiterfithrung
des Lebens jenseits der landwirtschaftlichen (und anderen Formen
der) Tierhaltung zu erméglichen.!”” Hierbei wird nicht das Weiter-
leben des einzelnen Individuums verhandelt, da Abolitionist_innen
wie Francione menschliches Toten e.nm. Tiere in den meisten Fallen
verurteilen. Kontrovers diskutiert wird, ob es weiterhin Individuen
domestizierter Tier-Rassen geben soll, auch wenn — wie gefordert
— die landwirtschaftliche Tierhaltung beendet wird. Es stellt sich
folglich die Frage, ob ehemaligen farmed animals in einer gerechten
Interspezies-Gesellschaft die Moglichkeit zur eigenstandigen Repro-
duktion eingerdaumt werden muss oder nicht (Vgl. unten), ob Men-
schen die Reproduktion zur Rasse-Erhaltung steuern sollen oder
ob das Aussterben der Rasse akzeptiert bzw. befiirwortet werden
sollte. Detailliertere Untersuchungen dieser Frage im Rahmen neuer,
gednderter Mensch-Tier-Verhaltnisse stehen aus.

199 Hiermit ist gemeint, dass es keine Losung sein kann, die farmed animals zu
sogenannten Haustieren zu machen oder sie in Zoologischen Garten unterzubringen.
Streng genommen stellen auch Lebenshofe nach wie vor eine Form der Tierhaltung
dar, da die e.nm. Tiere nicht in Freiheit und in Vormundschaft von Menschen
leben. Wie diese Art der Vormundschaft zu bewerten ist, ist eines der zahlreichen
bestehenden Forschungsdesiderate.

283

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Unabhiangig davon, ob man eine abolitionistische Position ver-
tritt oder nicht, stellt sich die Frage nach gednderten Mensch-Tier-
Verhiltnissen mit diesen e.nm. Tieren jedoch auf jeden Fall fiir
eine Zwischenphase, in der die farmed animals dem tierindustriellen
Komplex entzogen, aber als Individuen am Leben sind. Kurth (2019,
62) fiihrt fiir solche e.nm. Tiere den Begriff des »Post-Nutztiers« ein
und gibt folgenden Denkanstof8 zur Beantwortung der Frage:

»Das Ausloten von Moéglichkeiten im empathischen und lebendigen
Umgang mit Post-Nutztieren, das Respektieren und Fordern ihrer Agency
und das Experimentieren mit moglichen Formen des Zusammenlebens,
kénnen hilfreiche Hinweise fiir gerechtere Praktiken im Umgang mit
allen domestizierten Tieren geben. Und wo kénnen diese Praktiken besser
erprobt werden als auf einem Lebenshof?«

Lebenshofe stellen eine Moglichkeit dar, ehemaligen farmed animals
ein Leben in menschlichen Gemeinschaften zu ermdéglichen, welches
frei von Verdinglichungist. Sie sind Orte, an denen ehemalige farmed
animals, sogenannte »Post-Nutztiere«, ihr Leben bis zum natiirlichen
Tod verbringen konnen, ohne genutzt zu werden.?°? Dabei wird
der Hof dennoch von Menschen betrieben. Die Mensch-Tier-Interak-
tion besteht nicht lediglich im Bereitstellen von Schutzhiitten und
gegebenenfalls Nahrung, sie ist deutlich stirker und facettenreicher,
wobei in den allermeisten Fillen davon ausgegangen werden kann,
dass »diese Menschen den Bediirfnissen und der jeweiligen Sub-
jektivitdt der Lebenshoftiere moglichst umfassend gerecht werden«
mochten (ebd., 47). Je nach Aufbau der Hofe konnen hier zahlreiche
Interspezies-Beziehungen entstehen, sowohl zwischen Menschen
und e.nm. Tieren als auch zwischen e.nm. Tieren der gleichen Art
und unterschiedlicher Arten. Den e.nm. Tieren stehen in der Regel,
analog zu wirklich artgerechter 6kologischer Landwirtschaft, grofie
Weideflachen, Wiesen, aber auch Stille als Riickzugsort und Schutz
vor Nisse und Kalte zur Verfligung. Solche Orte finden sich in
ruralen Gegenden. Es lassen sich Ideen konzipieren, wie diese in

200 Durch bestimmte Formen des story-tellings auf zum Beispiel den soziale Medien-
Plattformen der Lebenshofe werden die lebenshofbewohnenden Tiere dennoch zu
Botschafter_innen und Symbolen des tierindustriellen Komplexes gemacht (Donald-
son/Kymlicka 2015; Kurth 2019). Dies mit der Nutzung zu vergleichen, die ihnen
in demselben zugemutet wird, finde ich unhaltbar. Es stellt jedoch eine interessante
Diskussionsgrundlage dar, um tiber Moglichkeiten tierlicher Arbeit nachzudenken.
Das Einnehmen solcher Symbol-Funktionen kann als eine Art Dienstleistung (vgl.
unten) angesehen werden, die das e.nm. Tier erbringt.

284

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

die umliegenden Dorfgemeinschaften eingebunden werden konnten,
so dass sie keine isolierten Raume darstellen, sondern Teil einer
Interspezies-Gesellschaft werden. Einige der Hofe kénnen besucht
werden. Hierbei ist essentiell, dass kein Zoo-Charakter entsteht,
sondern dass, zur Verhinderung eines solchen Charakters, auch die
e.nm. Tiere die Moglichkeit bekommen, auf die ihnen eigene Art mit
menschlichen Besucher_innen zu interagieren oder sich zurtickzuzie-
hen, wenn keine Interaktion gewiinscht ist. Bei solchen Besuchen
kann bereits Kindern Respekt und Empathie anderen Lebewesen
gegentiber nahegebracht werden bei dem gleichzeitigen Erleben, dass
es sich bei diesen um Individuen mit eigenen Praferenzen handelt, die
ein Leben fern menschlicher Gewinnerstrebungen fiihren sollten. Bil-
dungist ein bedeutender Faktor, wie Lebenshofe zu gesellschaftlichen
Aufgaben beitragen konnen. Es sind zahlreiche Potentiale denkbar,
wie Lebenshofe hinsichtlich eines Bildungsauftrags fiir Jung und Alt
wirken konnen. Konkretere Aussagen sind schwer zu treffen, da im
deutschsprachigen Raum eine wissenschaftliche Auseinandersetzung
mit Lebenshofen noch aussteht (Kurth 2019, 47, FN 2). Kurths
Beitrag zum Post-Nutztier-Narrativ auf Lebenshofen ist ein wichtiger
Anfang, weitere wissenschaftliche Untersuchungen zu dieser Thema-
tik stellen im deutschsprachigen Raum ein Forschungsdesiderat dar.
Im englischsprachigen Raum wichst der Literaturkorpus diesbeztig-
lich langsam (ebd., 47), die dort behandelten farmed animal sanctua-
ries (FAS) unterscheiden sich von Einrichtung zu Einrichtung jedoch
stark, so dass auch die Frage, wie tibertragbar die Analyseergebnisse
jeweils sind, ein Desiderat darstellt. Die fiir die Human-Animal
Studies und Tierethik international wohl bedeutendste Auseinander-
setzung mit FAS wurde von Donaldson und Kymlicka (2015) im Rah-
men ihrer Entwicklung neuer Interspezies-Politiken erarbeitet, wobei
sie farmed animal sanctuaries als »Herz der Bewegung« bezeichnen
— einer Bewegung hin zu einem gerechten Miteinander zwischen
Menschen und e.nm. Tieren.

Ferner kann auf Lebeshofen die Moglichkeit bestehen, (durch-
aus reziproke) Interspezies-Freundschaften einzugehen, und dadurch
dem menschlichen Begehren nach solchen nachgekommen werden,
ohne dass sogenannte Haustiere im Eigenheim leben.

Auch in urbanen Gegenden sind solche Orte denkbar, wenn
auch kleinmafstablich(er). Daneben sind Stadte vor allem fiir die
Etablierung von Mensch-Tier-Beziehungen auf Augenhohe mit e.nm.
Tieren in der Kontaktzone relevant. Die Tierutopien des Leipziger

285

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Kiinstlers Hartmut Kiewert, auf denen er ehemalige farmed animals
als freilebende Individuen in Stadten zeichnet, geben (dsthetisch
duflerst ansprechende) Anstofe, um sich Gedanken zu machen iiber
den potentiellen Platz dieser e.nm. Tiere in einer >gemeinsamen
Zukunft, die gepragt sein soll von Beziehungen auf Augenhohe.?0!
Ob die konkreten Anordnungen, die sich in seinen Bildern wieder-
finden, das sind, was es anzustreben gilt, bleibt dabei eine offene
und auszulotende Frage. Anstatt solche Visionen aufgrund ihrer
momentan grofien Entfernung von der Realitdt auszuschliefien, soll-
ten sie auf ihre Machbarkeit evaluiert werden, was einen weiteren
Forschungsauftrag im Rahmen der Human-Animal Studies darstellt.
Gegenwirtig erscheint es mir erstrebenswerter, ehemaligen farmed
animals ein Leben in ldndlicheren Gebieten zu ermdglichen. Ein
Leben auf groflen Wiesen und Weideflichen mit moglichst grofien,
frei zuginglichen Stillen zum Riickzug scheint fiir viele dieser e.nm.
Tiere besser geeignet, um ein gutes Leben zu fiihren, als ein Leben
in der Stadt. Welcher Lebensraum fiir ein gutes Leben tierlicher
Individuen geeignet ist, gilt es mindestens auf Art-Ebene intensiv
zu evaluieren, um die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaf-
ten voranzutreiben.202

Trotz der groflen Bedeutung von Lebenshofen fiir die Etablie-
rung gerechter Interspezies-Gesellschaften arbeiten Donaldson und
Kymlicka (2015) Kritikpunkte an ihnen heraus, die sich als Warnung
vor potenziell problematischen Entwicklungen auf dem gesuchten
Weg verstehen lassen.

Kritisch kann es werden, wenn e.nm. Tiere auf Lebenshofen als
Fliichtlinge und Botschafter_innen wahrgenommen und reprasentiert
werden. Sie sollen in der Offentlichkeitsarbeit des jeweiligen Hofs als
Botschafter_innen der Grausamkeit des tierindustriellen Komplexes
dienen, um Menschen auf ebendiese aufmerksam zu machen. Das
lehnen Donaldson und Kymlicka als eine zu passivierte Reprasenta-
tion ab (vgl. aber Fulnote 200). Stattdessen sollten die Bewohnenden
eines solchen Hofs als »pioneers of a new intenitional community«
(Donaldson/Kymlicka 2015, 50) angesehen werden, mit der Freiheit
eine neue soziale Welt zu erschaffen.

201 Vgl https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia/ (zuletzt gepriift
am 26.02.2022).

202 Hieraus ergibt sich die Notwendigkeit einer engen interdisziplindren Zusam-
menarbeit zwischen (mindestens) den Disziplinen Politische Philosophie, Ethik,
Tierokologie und Tierphysiologie.

286

18.01.2026, 15:31:12.


https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hartmutkiewert.de/werk/animal-utopia

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Auch konnen wir — in dem Fall Menschen aus westlichen Natio-
nen — uns gemaf} Donaldson und Kymlicka Lebenshofe deshalb so
gut als Alternativen zum bestehenden System vorstellen, weil sie
in gewisser Weise analog sind zu den idyllischen, realitdtsfernen
Bauernhofen, wie man sie in Kinderbiichern und Werbung antrifft.
Solange der tierindustrielle Komplex nicht tiberwunden ist, besteht
die Gefahr, dadurch ¢kologische und kleinbauerliche Landwirtschaft
aus der Kritik zu nehmen und lediglich die Intensivtierhaltung als zu
{iberwindendes Ubel zu betrachten.293 Auferdem werden durch diese
Analogie stereotype Annahmen dariiber reproduziert, wie e.nm. Tiere
sein sollten und wo sich ihr Platz befindet (ebd., 54).

Ein weiterer Kritikpunkt moniert, dass Lebenshofe den tierlichen
Bewohner_innen so enge Begrenzungen aufgeben, dass ihnen auf den
Hofen zwar eine sogenannte micro-agency zukommt, jedoch keine
macro-agency. Das bedeutet, dass der Umfang individueller Wahl-
moglichkeiten eher geringist, »it allows for day-to-day choices within
a pre-definded way of life« (Donaldson/Kymlicka 2015, 57). Diese
vordefinierte Lebensfiihrung ist eine Entscheidung, die jemand ande-
res fallt, in dem Fall ein Mensch fiir ein e.nm. Tier. Grundlegendere
Wahlmoglichkeiten beziiglich der eigenen Lebensfiihrung (macro-
agency), wie zum Beispiel, ob man eigenen Nachwuchs zeugen, mit
wem man Freundschaften eingehen oder wo man leben mochte,
kommt ihnen nicht zu. Daraus leitet sich Paternalismus-Kritik ab. Um
Lebenshofe auf eine Weise zu gestalten, dass die nichtmenschlichen
Bewohner_innen mehr macro agency ausleben konnen und paterna-
listische Entscheidungen reduziert werden, miissen folgende Aspekte
in Betracht gezogen werden:

—  Interspezies-Begegnungen und -Beziehungen miissen ermog-
licht werden, das heif3t die e.nm. Tiere sollten nicht nach Arten
separiert untergebracht werden. Vielfiltige Beobachtungen zei-
gen, dass etliche e.nm. Tiere sehr gerne auch Beziehungen zu
Individuen anderer Arten eingehen, nicht ausschlieflich zu Indi-
viduen der eigenen Art.

—  Der Aufbau der Lebenshdfe sollte, sofern rdumlich moglich,
weniger analog zu Bauernhéfen gestaltet sein, sondern mehr

203 Dabei soll nicht bestritten werden, dass Intensivtierhaltung e.nm. Tieren oftmals
deutlich groferes Leid zufiigt als kleinbduerliche oder Gkologische Tierhaltung.
Wie bereits an anderer Stelle betont, kommodifizieren diese Betriebe e.nm. Tiere
jedoch ebenfalls.

287

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Freiraum und Riickzugsorte unabhingig von menschlichen Fiir-
sorger_innen aufweisen.

—  Die e.nm. Tiere brauchen Wahlmoglichkeiten zum Austiben von
Tatigkeiten. Es darf nicht der Fehler begangen werden, ehemalige
farmed animals von allen Tatigkeiten und Aufgaben fern zu
halten aus Angst, sie damit wieder einem Nutzungsverhiltnis
zu unterwerfen.

Der dritte Punkt der Tatigkeiten-Ausiibung wird in der jlingsten
tierethischen und Human-Animal Studies-Debatte unter dem Begriff
»tierlicher Arbeit« aufgegriffen, wobei gegenwirtig dennoch wenig
wissenschaftliche Untersuchungen dazu bestehen (so die Sammel-
bande von Porcher/Estebanez 2019a und von Blattner et al. 2020a
sowie das Themenheft 1/2022 der Zeitschrift TIERethik).20¢ Ich
gehe davon aus, dass zahlreiche Moglichkeiten fiir ehemalige farmed
animals bestehen, bestimmte Rollen im Gesamtgefiige einzunehmen,
die unabhangig von menschlicher Nutzung funktionieren und die
notwendig sind, um zum Beispiel Langeweile vorzubeugen und ihnen
Freude zu bereiten. In manchen Fillen kann es sogar moglich sein,
dass Menschen einen Nutzen aus den Tatigkeiten der e.nm. Tiere
ziehen, ohne dass damit eine Verdinglichung und Macht-Asymmetrie
einhergeht. Es konnten Serviceleistungen wie die Tatigkeiten soge-
nannter Blindenhunde, Therapieassistenz-Tiere oder von Hunden
und Pferden beim Zoll, Militdr und der Polizei gemédfl menschlicher

204 Der Band Animal Labor von Porcher und Estebanez (2019a) bietet jedoch keine
nennenswerten neuen Einsichten fiir die Tierethik oder Human-Animal Studies, da sie
einen Arbeitsbegriff zugrunde legen, der auch das Auftreten in Zirkussen, Existieren
in Zoos und »Produzieren« von Fleisch als Arbeit ansehen (Porcher/Estebanez2019b)
und damit bestehende Praktiken der Verdinglichung und gewaltvolle Mensch-Tier-
Verhiltnisse unter dem Arbeitsbegriff legitimieren. Auferst vielversprechend ist
dagegen der Band Animal Labour. A New Frontier of Interspecies Justice? von Blattner
etal. (2020a), dessen Arbeitshypothese lautet, dass »animal labour cannot and should
not be reduced to its purely descriptive content in a way that locks animals into their
current status as exploited beasts of burdens. Rather, its value as a new scholarly
and political paradigm rests on its normative content, and its potential to help create,
augment, and deepen human-animal relationships rooted in respect, rights, justice,
solidarity, and mutual flourishing.« (ebd., 11) Dabei untersuchen die Beitrdge des
Bandes unter anderem, welche Arten von Arbeit shumane Jobs« (ebd., 12) fiir e.nm.
Tiere darstellen konnen und wie ein Interspezies-Konsens sichergestellt werden kann,
der tierliche Selbstbestimmung bei den zu verrichtenden Arbeiten gewihrleistet (ebd.,
15). Die Beitrdge des TIERethik-Themenheftes finden sich unter https://www.tieret
hik.net/ (zuletzt gepriift am 04.03.2022).

288

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.tierethik.net
https://www.tierethik.net
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tierethik.net
https://www.tierethik.net

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Berufe entlohnt werden (vgl. Blattner et al. 2020b, 2). Polizeihunde
bei der Polizei in Notthingham erhalten bereits seit ein paar Jahren
eine feste Pension (ebd., 2). Der Lohn muss dabei fiir das jeweilige
Individuum gewinnbringend und gewiinscht sein (vgl. zu dieser
komplexen Frage auch Donaldson/Kymlicka 2015; Gabardi 2017,
166; Meijer 2019, 86-89). Beispiele fiir solche Entlohnungen konnen
jedoch auch schlicht das Bereitstellen von Nahrung und ein Schutz
vor Fressfeinden sein, den e.nm. Tiere daflir bekommen, dass sie
Dinge tun, von denen Menschen profitieren. So ist es eine wertvolle
Dienstleistung, wenn Schafe Kiistenschutz betreiben, indem sie Dei-
che bewohnen und diese durch ihren Tritt festigen. Dies ldsst sich
auf dhnliche Weise durchfiihren wie gegenwartig, nur, dass man im
Beitrag fiir den Kiistenschutz der Schafe eine Dienstleistung sieht, fiir
die die Schafe mit Lebensraum, Nahrung und Schutz entlohnt werden,
anstatt Nutzen aus dem Verkauf ihres Fleisches und ihrer Wolle
zu generieren. Gleiches ist fiir aktuelle >Weidetiere« denkbar. Diese
betreiben durch das Offenhalten von Kulturlandschaften Kulturland-
schaftspflege, die ebenfalls als Dienstleistung gelten kann, fiir die die
e.nm. Tiere im Gegenzug Lebensraum, Nahrung und Schutz erhalten
(vgl. Kap. 6.6).29° Ich gehe davon aus, dass das Entgegennehmen und
entsprechende Entlohnen von Dienstleistungen fiir ein Mensch-Tier-
Verhiltnisse auf Augenhdhe sogar zielfiihrend sein kann, da damit
der Tatigkeit des Gegentibers ein gewisser Respekt entgegengebracht
wird (vgl. auch Blattner/Bossert 2022).

Dies sind bedeutende Punkte, die mit dieser Arbeit unterstrichen
und eingefordert werden. Dabei darf jedoch nicht vergessen werden,
dass nichtmenschlichen Tieren in der >freien Wildbahn« solch eine
macro agency auch hdufig nur auf den ersten Blick zukommt. Auch
dort entscheiden sie oftmals nicht selbst dartiber, wo sie leben und
ob und mit wem sie sich reproduzieren wollen, sondern der Status,
den sie innerhalb ihrer Intraspezies-Gemeinschaft einnehmen, ent-
scheidet dariiber. Im Fall méannlicher Tiere entscheidet haufig die
blole Korperkraft tiber beide Aspekte, da bei vielen Sdugetieren, wie
zum Beispiel Hirschen, Moschusochsen oder auch Lowen, nur die
starksten Individuen ein bestimmtes Territorium mitsamt einigen

205 Ein gewisses Management der Schaf- bzw. Herbivoren-Herden wird zwar weiter-
hin notwendig sein, allerdings ldsst sich auch dieses auf eine Weise gestalten, dass
Beziehungen auf Augenhéhe mit den e.nm. Tieren mdglich sind. Ein Aspekt unter
vielen dafiirist, dass die e.nm. Tiere keine Besitzer_innen mehr haben sollten, sondern
Stellvertreter_innen oder jemanden, der eine Vormundschaft ausiibt.

289

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

weiblichen Tieren und Nachkommen bewohnen diirfen. Damit soll
auf keinen Fall ausgedriickt werden, dass dies in irgendeiner Weise
Einfluss auf die Etablierung menschlicher Interspezies-Gesellschaften
haben sollte. E.nm. Tiere stellen keine moralischen Akteure dar
(Vgl. Kap. 4.3), ihr Verhalten in der >freien Wildbahn< kann kein
Vorbild sein fiir den Aufbau gerechter Gesellschaften, die durch
moralische Akteur_innen mitkonstituiert werden. Diese Anmerkung
soll allerdings zum Nachdenken dartiber anregen, dass auch (empfin-
dungsfihigen) nichtmenschlichen Tieren, die (relativ) unbeeinflusst
vom Menschen leben, kein Paradies auf Erden gegeben ist, und die
Ziele, die wir uns stecken, um gerechte Mensch-Tier-Verhaltnisse
zu etablieren, entsprechend realistisch sein sollen. Die Schaffung
einer moralisch gestalteten Interspezies-Gesellschaft sollte aber dazu
fithren, dass der Umgang, dem e.nm. Tiere ausgesetzt sind, weniger
roh ist als in der >freien Wildbahnx.

Ein weiteres — bereits mehrfach angesprochenes — Forschungs-
desiderat besteht darin, ob ehemalige farmed animals sich reprodu-
zieren konnen sollten. Donaldson und Kymlicka (2013, 179; 2015,
59-60) fordern die Erméglichung von Reproduktion und Sexualleben
ein. In den Regelwerken der nordamerikanischen Lebenshofe ist
Reproduktion dagegen explizit untersagt, damit der Hof als »ethischer
Lebenshof« gelten kann (Vgl. Donaldson/Kymlicka 2015, 59, 70 EN
25). Die negativ zu bewertenden Konsequenzen einer unkontrollier-
ten Reproduktion von Hauskatzen zeigt Clare Palmer (2013) auf, mit
dem Zweck, die von Donaldson und Kymlicka in Zoopolis (2013)
geforderte Staatsbiirgerschaft fiir domestizierte Tiere wie Hauskatzen
in Frage zu stellen. In der Forderung nach Staatsbiirgerschaften fiir
ehemalige farmed animals liegt auch der Grund, weshalb es fiir
Donaldson und Kymlicka nur konsequent ist, Reproduktionsrechte
fiir diese Tiere einzufordern. Es wird hier nicht dafiir argumentiert,
e.nm. Tiere als Staatsbiirger_innen anzusehen (Mitglieder in unseren
politischen Gesellschaften stellen sie dennoch dar, vgl. Kap. 4.4;
Ladwig 2020, 10; 2021, 149).

Das Konzept der Staatsbiirgerschaft auf e.nm. Tiere in einer
Interspezies-Gesellschaft anzuwenden, erscheint mir nicht zielfiih-
rend. Der Verweis auf Kinder, denen man die Staatsbiirgerschaft
zuspricht, obwohl ihnen ebenfalls mit potentiell paternalistischem In-
Verantwortung-Treten begegnet wird, ist kein sinnvoller Vergleich.
Kinder benétigen in der Regel nur temporér Fiirsprecher_innen und

290

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

werden dann zu Staatsbiirger_innen, die die damit zusammenhan-
genden Aufgaben und Pflichten eigenstiandig erfiillen konnen.

Ist also der Vergleich mit kognitiv beeintrichtigten Menschen
naheliegend, die diese Aufgaben und Pflichten nie selbst erfiillen kon-
nen, stets Flirsprecher_innen benétigen und denen dennoch Staats-
biirgerschaften zukommen? Ist es arbitrar bzw. speziesistisch, sie
ihnen zu gewidhren und e.nm. Tieren nicht? Dies ist nicht der Fall.
Mafinahmen sollten dazu beitragen, den einzelnen Individuen ein
gutes Leben in der fiir ihre Art typischen Gemeinschaft zu ermog-
lichen. Daher ist es fiir beeintrdchtige Menschen sinnvoll, ihnen
wie ihren Artgenoss_innen die Staatsbiirgerschaft zukommen zu
lassen, damit sie in ihrer Gemeinschaft — die auch in einer Inter-
spezies-Gesellschaft vermutlich immer noch dominant aus anderen
Menschen konstituiert ist — diskriminierungsfrei leben konnen. Fiir
e.nm. Tiere erscheint dieser Ansatz nicht zielfiihrend fiir ein diskri-
minierungsfreies Leben zu sein. Die Vorteile, die sich aus Staats-
biirgerschaften ergeben, niitzen ihnen nicht. Es wire denkbar, dass
sich aus einer Staatsbiirgerschaft fiir ehemalige farmed animals, die
im Hoheitsgebiet eines Staates leben und Dienstleistungen erbrin-
gen, Anspriiche auf eine angemessene Entlohnung ergeben. Diesem
Aspekt konnen andere Ansitze jedoch gewiss ebenso bzw. auf tiber-
zeugendere Weise geniigen. Zudem verweist Gary Steiner (2017, 14)
auf einen wichtigen Aspekt in dieser Diskussion: »Um nichtmensch-
liche Tiere als Staats- [...] biirger zu behandeln, miissten wir sie
zwingen, sich nach unseren anthropozentrischen Lebensweisen, nach
unseren Werten und Vorgaben zu richten, anstatt sie einfach sein zu
lassen.« Steiners Zitat impliziert, dass es nicht arbitrédr oder speziesis-
tisch ist, Konzepte, die speziell fiir die Bediirfnisse der Spezies Homo
sapiens sapiens entwickelt wurden, im Anwendungsbereich bei dieser
zu belassen. Bei allen Ahnlichkeiten zwischen den Spezies ist es auch
stets die Notwendigkeit eines gelungenen tierethischen Ansatzes, den
Differenzen, die zwischen den Individuen unterschiedlicher Arten
bestehen, ausreichend Rechnung zu tragen, auch wenn ihnen keine
Relevanz in Bezug auf direkte moralische Berticksichtigungswiirdig-
keit zukommt. Auch dies ist mit dem hier angewandten Ansatz der
rethischen Kontextsensitivitidt« gemeint.

Eine vom Ansatz der Staatsbiirgerschaft fiir domestizierte Tiere
unabhéngige Forderung nach Etablierung von Lebenshofen fiir ehe-
malige farmed animals stellt in Bezug auf diese e.nm. Tiere folglich
einen sehr wichtigen Ansatzpunkt fiir Interspezies-Gerechtigkeit dar.

291

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften

Die Gefahr des Paternalismus, die diesem Ansatz innewohnt, muss
ernst genommen werden, um wirklich gerechte Gesellschaften zu
etablieren. Sie stellt allerdings kein Gegenargument fiir die Sinnhaf-
tigkeit von Lebenshofen dar, da nicht jede Form von Paternalismus
gianzlich abgelehnt werden muss und auch fiir den Umgang mit
Vormundschaften iiberzeugende Grundsatze bestehen, wie sie bei-
spielsweise John Rawls ausgearbeitet hat (vgl. Kap. 5.2). Lebenshofe
sollen tierlichen Bewohner_innen einen wirklich guten Ort zum
Leben bieten, aber sie miissen und konnen nicht das >Paradies auf
Erdenc< schaffen. Dennoch ist es unerldsslich, die Forderung nicht aus
dem Blick zu verlieren, die auch Martha Nussbaum (2010; vgl. Kap.
5.3) vehement stark macht: in einer gerechten Gesellschaft sollte
es stets um Inklusion statt um Bevormundung fiir diejenigen Indivi-
duen gehen, die auf Hilfe angewiesen sind. Dies gilt fiir intra- und
intergenerationelle Gerechtigkeit und wie in den vorangegangenen
Kapiteln aufgezeigt wurde, entsprechend auch und gerade in einer
tierethischen Theorie Nachhaltiger Entwicklung.

292

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Die Arbeit ist in der akademischen Disziplin der anwendungsbezoge-
nen Ethik zu verorten und zeichnet sich durch eine interdisziplinare
Vorgehensweise aus, da sich tiberzeugende tierethische Positionen
nicht in einer einzigen Disziplin ausarbeiten lassen. In der Tierethik
muss empirisches und normatives Wissen aufeinander bezogen wer-
den, um plausible Argumente zu entwickeln — wie es in dieser Arbeit
im Hinblick auf die Empfindungsfahigkeit und gutes tierliches Leben
unternommen wird. Dabei miissen normative Forschungsergebnisse
mit Forschungsergebnissen der Zoologie, Tierokologie und Ethologie
verkniipft und auf Stimmigkeit tiberpriift werden, wobei keine dicho-
tome Trennung von Empirie und Normativitat angenommen wird,
sondern auch deren Wechselseitigkeit im Blick gehalten wird.

Empfindungsfihige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere missen in
die Debatte um Nachhaltige Entwicklung (NE) als direkt zu bertick-
sichtigende Individuen miteingeschlossen werden, da inter- und
intragenerationelle Gerechtigkeit die ethische Grundlage Nachhalti-
ger Entwicklung darstellt und im Sinne einer Tierethik, die empfin-
dungsfahige Lebewesen dem sogenannten scope of justice zurechnet,
diese nicht langer aus dieser Debatte ausgeschlossen werden konnen.
Von dieser Ausgangsthese ausgehend, hat sich die Arbeit entspre-
chend das Ziel gesetzt, eine NE-Theorie zu entwickeln, die e.nm.
Tiere inkludiert.

Zur Substantiierung der Ausgangsthese dienen der erste und
der zweite Teil der Arbeit. Der erste Teil verdeutlicht die Aktualitat
und Brisanz des Themas und zeigt, inwiefern e.nm. Tiere durch
NE-relevante Handlungen direkt betroffen sind. Der zweite Teil
expliziert, welches NE-Verstidndnis vertreten, sowie welche Tierethik-
Position als tiberzeugend aufgefasst wird und entsprechend in der
NE-Debatte Berticksichtigung finden soll. Ferner zeigt dieser Teil,
dass eine Inklusion e.nm. Tiere in NE-Ansatze noch aussteht und dass
diese als moralisch direkt berticksichtigungswiirdig gelten sollten —
beide Aspekte verdeutlichen daher die Notwendigkeit des Vorhabens.
Der dritte Teil setzt sich mit NE-relevanten Gerechtigkeitstheorien

293

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

auseinander, die auf ihre Anwendbarkeit fiir die Tierethik gepriift wer-
den. Das stellt einen weiteren relevanten Schritt zur Entwicklung einer
tierethischen NE-Theorie dar, an den sich die inhaltliche Bestimmung
eines tierethisch orientierten Mehr-Ebenen-Modells einer NE-Theo-
rie anschliefst. Der vierte Teil der Arbeit befasst sich mit wichtigen
Implikationen, die sich aus einer solchen Theorie ergeben, und wirft
einen ersten Blick auf mogliche Umgangsformen mit — im Zuge der
Implementierung — entstehenden Herausforderungen.

Das bestehende Mensch-Tier-Verhiltnis und der menschliche
Umgang mit e.nm. Tieren haben verheerende sozio-6kologische Fol-
gen mit globalem Ausmafl. Verantwortlich fiir die stark negativen
Konsequenzen ist unter anderem der sogenannte tierindustrielle
Komplex, das Zusammenspiel aller Bereiche und Dimensionen der
globalen Tierindustrie. Bisherige Versuche, dies zu dndern und die
Drastik der Konsequenzen zu reduzieren, stammen vor allem aus
dem Bereich eines technischen Solutionismus. Die nichtmenschlichen
Tiere werden als >nachhaltiger< nutzbare >Produkte« geziichtet und
dabei nach wie vor als nicht-selbstzweckhafte >Produkte« verdinglicht
(Kap. 1).

Die anthropozentrische Ausrichtung der NE-Debatte, welche
sich seit der NE-Begriffsbestimmung des Brundtland-Berichts aus
dem Jahr 1987 stets findet, wird auch dadurch deutlich, dass
bestehende ethisch-philosophische NE-Ansatze (fast) ausschlief’lich
anthropozentrisch argumentieren. Von den — trotz der Prominenz
des Begriffs — wenigen explizit ethisch-philosophischen NE-Ansitzen
wird die »Theorie starker Nachhaltigkeit« von Konrad Ott und Ralf
Déoringals tiberzeugender als andere solcher Ansétze aufgefasst, da sie
mit dem Sentientismus auf konzeptioneller Ebene eine tierethische
Perspektive aufgreift, auch wenn sie diesen inhaltlich (noch) nicht
génzlich tiberzeugend umsetzt. Auch Ott und Dorings Mehr-Ebenen-
Modell sowie ihre Konkretisierung von Gerechtigkeit durch Martha
Nussbaums Fahigkeitenansatz und John Rawls’ Differenzprinzip sind
iiberzeugend und werden fiir diese Arbeit modifiziert iibernommen.
Um einen geeigneten Maf3stab dafiir zu finden, wie gerechte Gesell-
schaften konstituiert sein miissen, benotigt es Wissen dartiber, was
Menschen (und gemaf dieser Arbeit auch e.nm. Tiere) fiir ein wirklich
gutes Leben bendtigen. Nussbaums Fahigkeitenansatz bietet einen
gelungenen Ansatz, um diese Frage auszuloten (Kap. 2).

Die Annahme einer weitgehenden Komplementaritat von Natur-
bestinden zu Sachbestinden in Positionen starker NE ist fiir die

294

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Inklusion nichtmenschlicher Tiere folgerichtig. Die meisten Naturbe-
stande dienen nichtmenschlichen Tieren als Habitat oder auf andere
Weise als Lebensgrundlage. Inkludiert man alle empfindungsfahigen
tierlichen Individuen in eine NE-Perspektive, wird die Moglichkeit
der Substitution von tierlichem Habitat durch Sachbestdnde dufSerst
fragwiirdig. Die Differenzierungin schwache, starke und intermediére
NE-Positionen — die sich in ihrer Positionierung beziiglich der Sub-
stituierbarkeit der natlirlichen Umwelt unterscheiden — bekommt
dadurch fiir eine tierethische NE-Perspektive eine gewisse Relevanz.
Ein Blick auf das unterschiedliche Verstindnis der Substituierungs-
moglichkeiten nattirlicher Bestdnde ist ebenfalls relevant, um zu
bestimmen, was es intra- und intergenerationell gerecht zu verteilen
gilt — eine der zentralen NE-Fragen, die sich ebenfalls bereits aus dem
Brundtland-Bericht und seiner breit rezipierten NE-Begriffsbestim-
mung ergibt. Die anthropozentrische Ausrichtung dieses Berichts
greift zu kurz, wenn e.nm. Tiere im scope of justice mitgedacht werden.
Deren Einbezug ist mit einem bestimmten Gerechtigkeits-Verstidnd-
nis vereinbar, in dem Gerechtigkeit — auch in Bezug auf Menschen
- nicht als etwas angesehen wird, das sich allein zu Vernunft befa-
higte Individuen gegenseitig schulden. Ein solches Gerechtigkeitsver-
standnis schlieSt ebenfalls zahlreiche Menschen aus. Insofern ist ein
Zusammendenken von Nachhaltiger Entwicklung und tierethischen
Forderungen in der akademischen Untersuchung durchaus nahelie-
gend. Die wenigen akademischen Versuche, e.nm. Tiere als Individuen
(nicht als Ressourcen) in die NE-Debatte zu inkludieren, erarbeiten
jedoch keine ethischen Argumente fiir solch eine Inklusion, weshalb
diese Arbeit nach wie vor einem Forschungsdesiderat nachgeht (Kap.
2 und 3).

Da die Tierethik eine sehr umfassende und komplexe Bereichs-
ethik darstellt, ist eine Spezifizierung derselben notwendig, wenn
deutlich werden soll, welche tierethischen Annahmen in einer NE-
Perspektive aufgegriffen werden sollen. Hier wird ein egalitdrer
kontextueller Sentientismus vertreten. Nach diesem sind alle empfin-
dungsfiahigen Lebewesen ohne moralische Hierarchisierungen direkt
moralisch berticksichtigungswiirdig. Die Empfindungsfiahgikeit darf
jedoch nicht das einzige Kriterium sein, das moralische Beurteilungen
von Handlungen leitet, da auch Kontexte fiir bestimmte Handlungs-
bewertungen relevant sind. Gemaf} der — auf Clare Palmer aufbauen-
den — relationalen Pflichtenethik, die hier tierethisch zugrunde gelegt
wird, sind Kontexte und Beziehungen moralisch im Hinblick auf posi-

295

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

tive Pflichten relevant, welche entsprechend gegeniiber unterschied-
lichen Individuen in unterschiedlicher Weise bestehen (konnen). Im
Hinblick auf negative Pflichten diirfen sie jedoch keine Rolle spielen,
diese bestehen gegeniiber allen Individuen der Moralgemeinschaft
gleich. Hierbei wird eine Kategorisierung e.nm. Tiere in domesti-
zierte Tiere, Tiere in der Kontaktzone (die umgangssprachlichen
Kulturfolger) und wildlebende Tieren vorgenommen. Diese dient
einer vereinfachenden Debatte der komplexen Frage nach positiven
Pflichten gegeniiber e.nm. Tieren, soll jedoch nicht davon abbringen,
Individuen anstatt abstrakter Kategorien in den Blick zu nehmen
(Kap. 4).

Der sozialen und kontextuellen Einbettung aller Individuen wird
der hier vertretene Tierethikansatz dadurch gerecht, dass ihm kein
moralischer Individualismus zugrunde liegt, sondern — durch die
relationale Pflichtenethik — eine Position, die moralischen Individua-
lismus und Relationalismus verbindet. Neben Palmers relationaler
Pflichtenethik (die hier in leicht modifizierter Form vertreten wird),
bietet auch der Fahigkeitenansatz, den Nussbaum selbst auf e.nm.
Tiere erweitert hat, wichtige Aspekte fiir eine Tierethik, besonders im
Hinblick auf eine Zusammenfiihrung tierethischer Argumente und
einer NE-Perspektive. Auch wenn Nussbaum die hier so zentrale
Differenzierung im Hinblick auf bestehende Pflichten ablehnt, ist
der Fahigkeitenansatz in dieser Arbeit vor allem dafiir relevant, um
Antworten auf die — fiir Tier- und NE-Ethik sehr bedeutende —
Frage zu geben, was ein gutes tierliches Leben ausmacht. Als fiir solch
eine Bestimmung zugrunde gelegte Theorie, die es mit empirischen
Forschungsergebnissen zu kombinieren gilt, ist Nussbaums Fahigkei-
tenansatz zielfiihrend. Ebenso wird er der tierethischen Forderung
gerecht, nicht ausschliellich Flirsprecher_innen fiir e.nm. Tiere zu
benennen, sondern ihnen auch selbst Raum zur Mitgestaltung zu
geben. Eine solche Gestaltungsbefdhigung wird hier auch e.nm. Tie-
ren zugestanden. Ferner sollte jeder Sentientismus — wie jede Ausein-
andersetzung mit gutem tierlichem Leben — stets naturwissenschaft-
lich riickgebunden bleiben und empirische Forschungsergebnisse zum
Schmerzempfinden kontinuierlich miteinbeziehen. Sentientistische
Tierethik-Ansédtze miissen normative Annahmen und empirische
Ergebnisse dabei explizit ins Verhiltnis setzen (Kap. 4).

Die Untersuchung, ob bereits erfolgreich einer NE-Theorie
zugrunde gelegte Gerechtigkeitstheorien plausibel tierethisch erwei-
tert werden konnen und die gleichzeitige Evaluation ihres Anwen-

296

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

dungspotential fiir eine tierethische NE-Theorie, stellt einen weiteren
wichtigen Schritt zur Erarbeitung eben dieser dar. Sowohl die Theorie
der Gerechtigkeit von Rawls als auch der Fahigkeitenansatz von Nuss-
baum eignen sich fiir eine NE-Erweiterung auf e.nm. Tiere. Fiir Rawls
ergibt sich dabei eine Erweiterung des Differenzprinzips nicht nur
auf die globale Ebene — wie fiir NE nétig —, sondern zudem auch auf
e.nm. Tiere. Dieses internationale Interspezies-Differenzprinzip ist
fiir eine Gerechtigkeitstheorie bedeutend, da es aufzeigt, wo in gerech-
ten Gesellschaften die Grenzen von Ungleichheiten liegen sollten.
Ebenso zeigt sich, dass Rawls’ eigene Begriindung um nichtmensch-
liche Tiere aus seiner Gerechtigkeitstheorie auszuschlieflen, nicht
plausibel ist. Hierbei werden entweder bestimmte Menschen ebenso
ausgeschlossen, oder (da Rawls das vermeiden mochte) Argumente
konstruiert, die diese Menschen inkludiert und (empfindungsféihige)
nichtmenschliche Tiere dennoch exkludiert, welche mit fragwiirdigen
Implikationen versehen sind. Positiv an Nussbaums Fahigkeitenan-
satz wird hervorgehoben, dass er den Fokus auf Inklusion statt
Paternalismus legt. Wo inkludierende Mafinahmen jedoch schwer
moglich sind, stellen Rawls’ paternalistische Grundsatze eine wich-
tige Ergianzung zum Fahigkeitenansatz dar. Der Fihigkeitenansatz
dient des Weiteren als geeignete Grundlage, um Aussagen iiber
gutes tierliches Leben treffen zu konnen, wobei die Arbeit neben
Nussbaums normativem Bestimmungsversuch von guten tierlichem
Leben auch empirische Bestimmungsversuche beleuchtet und beide
ins Verhiltnis setzt. Dabei wird der kritische Anthropomorphismus
hervorgehoben, welcher eine wichtige Methode darstellt, um sich
einem Verstandnis von gutem tierlichen Leben anzundhern (Kap. 5).

Auf diesen erarbeiteten Grundbausteinen baut das Mehr-Ebe-
nen-Theorie-Modell auf. Die Ebenen (iibergeordnetes Prinzip, Kon-
zeption, Leitlinien, Prinzipien fiir Konfliktfille, prioritire Handlungs-
felder, prioritire Mafinahmen zur Implementierung) werden dabei
kohdrent und konsistent inhaltlich bestimmt und zu jeder Ebene eine
schliissige Position erarbeitet, die auf den theoretischen Ausarbeitun-
gen der vorangegangenen Kapitel aufbaut. Das iibergeordnete Prin-
zip ist intra- und intergenerationelle Gerechtigkeit. Auf Konzeptions-
Ebene leiten sich aus den Kapiteln davor folgende zugrunde gelegte
Positionen ab: starke Position Nachhaltiger Entwicklung, relationale
Pflichtenethik kombiniert mit tierethischem Fihigkeitenansatz, inter-
nationales Interspezies-Differenzprinzip, nichtmenschliche Tiere als

297

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

Gesellschaftsmitglieder, absoluter intra- und intergenerationeller Stan-
dard nach Nussbaums FA fiir Menschen und nichtmenschliche Tiere.

Als Leitlinien fiir eine tierethische NE-Theorie haben sich die
Entwicklung gerechter Interspezies-Gesellschaften und der Erhalt von
Okosystemen als zentral herausgestellt. Fiir die sich durch den Ein-
bezug von e.nm. Tieren in eine NE-Perspektive potenzierenden Kon-
fliktfalle dienen das Prinzip der Selbstverteidigung und das Prinzip des
minimalen Ubels als Handlungsorientierung.

Die letzten beiden Ebenen widmen sich der praktischen Umset-
zung und zeigen auf, was es fiir das Mensch-Tier-Verhaltnis und
fiir die NE-Debatte bedeutet, wenn e.nm. Tiere aus NE-Perspektive
als Individuen mitgedacht werden. Da zahlreiche NE-relevante Hand-
lungsfelder bestehen, die das Wohlergehen e.nm. Tiere betreffen,
werden diejenigen in den Blick genommen, welche sich explizit aus
einer tierethischen NE-Position ergeben und in anthropozentrischen
NE-Ansitzen bislang nicht adressiert wurden. Dabei zeigt sich, wie
ein sentientistisch ausgerichteter Naturschutz gestaltet werden sollte,
weshalb der Ausbau einer maglichst tierfreundlichen Landwirtschaft
und damit einhergehend die Weiterentwicklung des bio-veganen Land-
baus vorangetrieben werden miissen und wie die Erzeugung regenera-
tiver Energie tierfreundlich(er) erfolgen kann (Kap. 6).

An diese Untersuchung moglicher Praxis-Implementierungen
schliefit eine erste Annahrung an ein nach wie vor bestehendes
Forschungsdesiderat an, welches sowohl in der Theorie als auch im
Hinblick auf die Umsetzungsmoglichkeiten weiter interdisziplinar
erforscht werden muss. Dabei handelt es sich um die Frage, wie
gerechte Interspezies-Gesellschaften konstituiert sein konnen und
welchen Platz e.nm. Tiere in ihnen einnehmen konnen und sollen. Die
notwendige Etablierung solcher Gesellschaften ergibt sich klar aus der
hier erarbeiteten tierethischen NE-Perspektive, sie findet sich deutlich
artikuliert in der ersten Leitlinie. Um ihr den gegenwirtig bestehen-
den >Utopie-Charakter< zu nehmen, sind nach wie vor zahlreiche
Schritte zu gehen und etliche Fragen auszuloten. Zentrale Fragen
dabei sind zum Beispiel, ob e.nm. Tiere in solchen Gesellschaften
Dienstleistungen erbringen konnen, von denen Menschen und e.nm.
Tiere profitieren, ob (allen) e.nm. Tieren in Interspezies-Gesellschaf-
ten die Moglichkeit freier Reproduktion eingerdumt werden sollte
und welche konkreten Formen des Zusammenlebens tiberzeugend
sind. Zur Beantwortung der letzten Frage werden in jiingeren Human-
Animal Studies sogenannte Lebenshofe diskutiert, die als potentiell

298

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Zusammenfassung

geeignete Form auch hier in den Blick genommen werden und viel-
versprechende Moglichkeiten fiir Interspezies-Gerechtigkeit bieten
(Kap. 7).

Das Desiderat einer fehlenden Verkniipfung von Nachhaltiger
Entwicklung mit den Forderungen tierethischer Positionen, empfin-
dungsfahige nichtmenschliche Tiere als moralisch direkt berticksich-
tigungswiirdige Individuen in die NE-Debatte zu integrieren, behebt
diese Arbeit. Sie leistet damit einen Beitrag zu einer Zusammenfiih-
rung der beiden bisweilen getrennt voneinander beforschten und
diskutierten Bereiche. Dabei mochte sie einen Anstofy bewirken
auf einen anderen Blick und geanderten Umgang mit drangenden
sozio-okologischen Problemen, welche einem guten menschlichen
und tierlichen Leben auf diesem Planeten im Weg stehen — damit eine
lebenswerte Zukunft, einhergehend mit einer im moralischen Sinne
lebenswerten Gegenwart fiir alle Menschen und empfindungsfahigen
nichtmenschlichen Tiere gestaltet werden kann. Dies diirfte auch allen
anderen Lebensformen unseres Planeten zugute kommen.

299

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Aaltola, Elisa (2016): Schmerz. In: Arianna Ferrari/Klaus Petrus (Hg.): Lexikon
der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld: Transcript, S. 312-314.

Ach, Johann S. (2018): Interessen. In: Johann S. Ach/Dagmar Borchers (Hg.):
Handbuch Tierethik. Stuttgart: Metzler, S. 41-44.

Adams, Carol J. (1996): Caring about Suffering: A Feminist Exploitation. In:
Donovan, Josephine/Adams, Carol J. (Hg.): Beyond Animal Rights. A femi-
nist caring ethic for the treatment of animals. New York/London: Contin-
uum, S.170-196.

Adams, CarlolJ. (2002): Zum Verzehr bestimmt. Eine feministisch-vegetarische
Theorie. Wien/Miihlheim a. d. Ruhr: Guthmann-Peterson.

Aitken, Gill (2004): A New Approach to Conservation. The Importance of the
Individual through Wildlife Rehabilitation, Hants: Ashgate.

Anderson, Elisabeth (2004): Animal rights and the values of nonhuman life. In:
Cass R. Sunstein/Martha C. Nussbaum (Hg.): Animal rights. Current debates
and new directions. Oxford, New York: Oxford University Press, S. 277-298.

Andersen, Kristian G./Rambaut, Andrew/Lipkin, Ian W./Holmes, Edward C./
Garry, Robert F. (2020): The proximal origin of SARS-CoV-2. In: Nature
Medicine 26 (April), S. 450-455.

Aristoteles (2013): Nikomachische Ethik. Hamburg: Rowohlt.

Armsworth, PR./Chan, KM.A./Daily, G.C. et al. (2007): Ecosystem-service
science and the way forward for conservation. In: Conservation Biology 21 (6),
S.1383-1384.

Bachmann, Andreas (2017): Mensch oder Natur? Konflikte zwischen menschli-
chem Wohlergehen und Naturschutz. In: Uta Eser (Hg.): Naturschutz und
soziale Gerechtigkeit. Bonn: BfN, S.26-31.

Badura, Jens (2002): Kohirentismus. In: Diiwell, Marcus/Hiibenthal, Chris-
toph/Werner, Micha (Hg.): Handbuch Ethik, Stuttgart/Weimar: Metzler,
S.194-205.

Balcombe, Jonathan (2007): Pleasurable Kingdom. London: Macmillan Publish-
ers.

Bateson, Patrick (1991): Assessment of pain in animals. In: Animal Behaviour
42,S.827-839.

Bayertz, Kurt (2016): Urspriinge moralischer Normativitdt. Online verfiigbar
unter: http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegr
uendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moral
ischer_normativita__t.pdf, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Becker, Christian U. (2012): Sustainability Ethics and Sustainability Research.
Dordrecht u.a.: Springer.

301

18.01.2028, 15:31:12.


http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf
http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf
http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf
http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf
http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/kfg-normenbegruendung/intern/publikationen/bayertz/88_bayertz_-_urspru__nge_moralischer_normativita__t.pdf

Literatur

Beitz, Charles (1999): Social and Cosmopolitan Liberalism. In: International
Affairs 75 (3), S. 515-529.

Beitz, Charles (2013): Gerechtigkeit und internationale Beziehungen. In: Chris-
toph Broszies/Henning Hahn (Hg‘): Globale Gerechtigkeit. Schliisseltexte
zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Berlin:
Suhrkamp, S.175-208.

Bekoff, Marc/Pierce, Jessica (2009): Wild Justice. The Moral Lifes of Animals,
Chicago: University of Chicago Press.

Bendl, Regine/Delmestri, Giuseppe/Kudelka, Petr (2019): Vegaphobie: Ein
Hindernis auf dem Weg zur Nachhaltigkeit. In: Fred Luks (Hg.): Chancen und
Grenzen der Nachhaltigkeitstransformation, Wiesbaden: Springer, S.201-
229.

Benessia, Alice/Funtowicz, Silvio/Bradshaw, Gay/Ferri, Francesca/Rdez-Luna,
Ernesto/Medina, Charito (2012): Hybridizing sustainability: towards a new
praxis for the present human predicament. In: Sustainability Science 7 (1),
S.75-89.

Benitez-Lopez, Ana/Alkemade, Rob/Verweij, Pita (2010): The impacts of roads
and other infrastructure on mammal and bird populations: A meta-analysis.
In: Biological Conservation 143, S.1307-1316.

Benton, Ted (2014): Tierrechte: Ein 6kosozialistischer Ansatz. In: Friederike
Schmitz (Hg.): Tierethik. Grundlagentexte. Berlin: Suhrkamp, S. 478-511.
Bergmann, Iris (2019): Interspecies Sustainability to Ensure Animal Protection:

Lessons from the Thoroughbred Racing Industry. In: Sustainability 11, 5539.

Birke, Lynda (2012): Unnamed Others: How Can Thinking about »Ani-
mals« Matter to Feminist Theorizing? In: NORA — Nordic Journal of Feminist
and Gender Research 20/2, S. 148-157.

Blattner, Charlotte E. (2020): Just Transition for agriculture? A critical step in
tackling climate change. In: Journal of Agriculture, Food Systems, and Com-
munity Development 9 (3), S. 53-58.

Blattner, Charlotte E./Coulter Kendra/Kymlicka, Will (2020a): Animal Labour.
A New Frontier of Interspecies Justice? Oxford: Oxford University Press.

Blattner, Charlotte E./Coulter Kendra/Kymlicka, Will (2020b): Introduction.
Animal Labour and the Quest for Interspecies Justice. In: Charlotte E.
Blattner/Kendra Coulter/Will Kymlicka (2020): Animal Labour. A New Fron-
tier of Interspecies Justice? Oxford: Oxford University Press, S.1-25.

Blattner, Charlotte E./Bossert, Leonie (2022): Tierarbeit — Animal Labour —
Der Versuch einer Einordnung. In: TIERethik 14. Jahrgang, 2022/1 (24),
(im Erscheinen).

Blue Heart (Safe the blue heart of Europe) (2018): Eco-Masterplan for Balkan
Rivers. Drawing aline in the sand. Online verfiigbar unter: https://balkanrive
rs.net/en/news/eco-masterplan-shows-value-balkan-rivers, zuletzt gepriift
am 02.03.2022.

Bommert, Wielfried/Bonzheim, Anja/Geier, David (2019): Braucht die Land-
wirtschaft Tiere? Diskussion. Online verfiigbar unter: www.bit.ly/31uheuk,
zuletzt gepriift am 02.03.2022.

302

18.01.2026, 15:31:12.


https://balkanrivers.net/en/news/eco-masterplan-shows-value-balkan-rivers
https://balkanrivers.net/en/news/eco-masterplan-shows-value-balkan-rivers
https://www.bit.ly/31uheuk
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://balkanrivers.net/en/news/eco-masterplan-shows-value-balkan-rivers
https://balkanrivers.net/en/news/eco-masterplan-shows-value-balkan-rivers
https://www.bit.ly/31uheuk

Literatur

Borchers, Dagmar (2018): Tugendethik. In: Johann S. Ach/Dagmar Borchers
(Hg.): Handbuch Tierethik. Stuttgart: Metzler, S.107-111.

Borgards, Roland (2016): Einleitung: Cultural Animal Studies. In: Borgards,
Roland (Hg.): Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler,
S.1-6.

Boscardin, Livia (2015a): Nachhaltigkeit. In: Arianna Ferrari/Klaus Petrus
(Hg.): Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld: Transcript, S. 255~
257.

Boscardin, Livia (2015b): Unsere gemeinsame Zukunft? Tiere und Nachhaltig-
keit. In: Stephan Lessenich (Hg.): Routinen der Krise — Krise der Routinen.
Verhandlungen des 37. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie
in Trier 2014. Online verfiigbar unter: http://publikationen.soziologie.de/in
dex.php/kongressband_2014, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Boscardin, Livia (2017): Sustainable exploitation. The political ecology of the
Livestock Revolution. Basel: Dissertation Universitit Basel. Online verfiigbar
unter: https://edoc.unibas.ch/72281/1/PhD%20Thesis_Boscardin_Sustain
able%20Exploitation_2019.pdf, zuletzt gepriift am 13.03.2022.

Boscardin, Livia/Bossert, Leonie (2015): Sustainable Development and Non-
human Animals: Why anthropocentric concepts of Sustainability are outdated
and need to be extended. In: Simon Meisch/Johannes Lundershausen/Leonie
Bossert/Marcus Rockoff (Hg.): Ethics of Science in the Research for Sustain-
able Development, Baden-Baden: Nomos, S. 323-352.

Bossert, Leonie (2014): Tierethik. Die verschiedenen Positionen und ihre Aus-
wirkungen auf die Mensch- nichtmenschliches Tier- Beziehung. In: Lieske
Voget-Kleschin/Leonie Bossert/Konrad Ott (Hg.): Nachhaltige Lebensstile —
Welchen Beitrag kann ein bewusster Fleischkonsum zu mehr Naturschutz,
Klimaschutz und Gesundheit leisten? Marburg: Metropolis, S. 32-57.

Bossert, Leonie (2015a): Wildtierethik. Verpflichtungen gegeniiber wildleben-
den Tieren, Baden-Baden: Nomos.

Bossert, Leonie (2015b): Hilfe fiir Gnus, Schildkroten und Wildkaninchen? —
Eine Diskussion um Hilfspflichten gegeniiber wildlebenden Tieren. In: Jessica
Ullrich (Hg.): Tierstudien 08/2015 Wild, S. 67-78

Bossert, Leonie (2016a): Nichtmenschliche Tiere als moralisch Handelnde? Eine
kritische Reflexion der Argumente von Marc Bekoff/Jessica Pierce und Mark
Rowlands, In: Sven Wirth/Anett Laue/Markus Kurth/Katharina Dornen-
zweig/Leonie Bossert/Karsten Balgar (Hg.): Das Handeln der Tiere. Tierliche
Agengy im Fokus der Human-Animal Studies, Bielefeld: Transcript, S. 93—
114.

Bossert, Leonie (2016b): Tierschutz. In: Ott, Konrad; Voget-Kleschin, Lieske;
Dierks, Jan (Hg.): Handbuch Umweltethik. Stuttgart: Metzler, S.292-297.
Bossert, Leonie (2018a): Mitleidsethische Ansitze. In: Johann S. Ach/Dagmar

Borchers (Hg.): Handbuch Tierethik. Stuttgart: Metzler, S. 101-106.

Bossert, Leonie (2018b): Feministische und fiirsorgeethische Ansitze. In: Johann
S. Ach/Dagmar Borchers (Hg.): Handbuch Tierethik. Stuttgart: Metzler,
S.117-122.

303

18.01.2028, 15:31:12.


http://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2014
http://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2014
https://edoc.unibas.ch/72281/1/PhD%20Thesis_Boscardin_Sustainable%20Exploitation_2019.pdf
https://edoc.unibas.ch/72281/1/PhD%20Thesis_Boscardin_Sustainable%20Exploitation_2019.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2014
http://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2014
https://edoc.unibas.ch/72281/1/PhD%20Thesis_Boscardin_Sustainable%20Exploitation_2019.pdf
https://edoc.unibas.ch/72281/1/PhD%20Thesis_Boscardin_Sustainable%20Exploitation_2019.pdf

Literatur

Bossert, Leonie (2018¢): Tierhaltung adé. Tierrechtsethik und Landwirtschatft.
In: Politische Okologie 36. Jahrgang, September 2018, S. 42-47.

Bossert, Leonie (2018d): Von Hirschkiihen, »Milchkithen« und Waschbiren:
Begriindung unterschiedlich bestehender Hilfspflichten und ihre Anwendung
auf »invasive« Arten. In: TIERethik 10. Jahrgang, 2018/2, S. 58-84.

Bossert, Leonie/Voget-Kleschin, Lieske/Meisch, Simon (Hg.) (2020): Damit
gutes Leben mit der Natur einfacher wird. Suffizienzpolitik fiir Naturbewah-
rung. Marburg: Metropolis.

Bossert, Leonie/Schlegel, Lena (2022): Anthropozentrismus (in) der Krise.
Warum Probleme nicht mit derselben Denkweise gelost werden konnen, die
sie hervorgerufen hat. In: GAIA Ecological Perspectives for Science and Soci-
ety 31/1, S.14-18.

Bohm, Andrea/ Fischermann, Thomas/ Grefe, Christiane/ von Randow, Gero
(2019): Seine Heimat brennt. In: DIE ZEIT Nr. 36, S. 4.

Bradshaw, Gay A. (2009): Elephants on the Edge. What Animals Teach Us about
Humanity. New Haven, London: Yale University Press.

Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2017): Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeutung
von Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. Miinchen: oekom.

Broszies, Christoph/ Hahn, Henning (2013): Die Kosmopolitismus- Partikula-
rismus- Debatte im Kontext. In: dies. (Hg.): Globale Gerechtigkeit. Schliis-
seltexte zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Berlin:
Suhrkamp, S. 9-52.

Burghardt, Gordon M. (1991): Cognitive ethology and critical anthropomor-
phism: A snake with two heads and hognose snakes that play dead. In: Carolyn
A.Ristau (Hg.): Comparative cognition and neuroscience. Cognitive ethology:
The minds of other animals: Essays in honor of Donald R. Griffin. Hillsdale,
NJ: Lawrence Erlbaum Associates, S. 53-90.

Burghardt, Gordon M. (2007): Critical Anthropomorphism, Uncritical Anthro-
pocentrism, and Nalve Nominalism. In: Comparative Cognition and Behavior
Reviews 2, S.136-138.

Callicott, J. Baird (1980): Animal Liberation. A triangular affair. In: Environ-
mental Ethics 2 (4), S. 311-338.

Calvo, Erika (2008): >Most farmers prefer Blondes: The Dynamics of
Anthroparchy in Animals” Becoming Meat. In: Journal for Critical Animal
Studies VI/1, S. 32-45.

Campbell, T. Colin/Campbell, Thomas M. (2011): The China Study. Die wis-
senschaftliche Begriindung fiir eine vegane Erndhrungsweise. Bad Kotzting:
Verlag Systemische Medizin.

Caney, Simon (2006): Environmental Degradation, Reparations, and the Moral
Significance of History. In: Journal of Social Philosophy 37 (3), S. 464-482.

Carruthers, Peter (2008): Kontraktualismus und Tiere. In: Ursula Wolf (Hg.):
Texte zur Tierethik. Stuttgart: Reclam, S. 78-91.

Chalmers, Alan F. (2007): Wege der Wissenschaft. Einfiihrung in die Wissen-
schaftstheorie. Berlin/Heidelberg: Springer.

304

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Chaudhary, Sunita/McGregor, Andrew/Houston, Donna/Chettri, Nakul
(2015): The evolution of ecosystem services: a time series and discourse-
centered analysis. In: Environmental Science & Policy 54, S. 25 — 34.

Chiew, Florence (2014): Posthuman ethics with Cary Wolfe and Karen Barad:
Animal compassion as trans-species entanglement. In: Theory, Culture &
Society 31/ 4 (Mirz), S. 51-69.

Crist, Eileen (2018): Reimaging the human. A human-centric worldview is bind-
ing humanity to the consequences of our actions. In: Science 362 (6420),
S.1242-1244.

Christen, Marius/Schmidt, Stephan (2012): A Formal Framework for Concep-
tion of Sustainability — a Theoretical Contribution to the Discourse in Sus-
tainable Development. In: Sustainable Development 20 (6), S.400-410.

Coeckelbergh, Mark (2009): Distributive justice and co-operation in a world of
humans and non-humans: A contractarian argument for drawing non-humans
into the sphere of justice. In: Res Publica 15, S. 67-84.

Cojocaru, Mara-Daria (2020): Sind manche Tiere politischer als andere? Politi-
sche Subjekte jenseits liberal-demokratischer Denkgewohnheiten. In: TIER-
ethik 12. Jahrgang, 2020/2, S. 70-101.

Cortez, David/Wagner, Heike (2010): Zur Genealogie des indigenen »guten
Lebens« (»sumak kawsay«) in Ecuador. In: Leo Gabriel, Herbert Berger (Hg.):
Lateinamerikas Demokratien im Umbruch, Wien: Mandelbaum, S. 167-200.

Costello, Kimberley/Hodson, Gordon (2009): Exploring the roots of dehuman-
ization: The role of animal-human similarity in promoting immigrant human-
ization. In: Group Processes and Intergroup Relations 13 (1), S.3-22.

Cowen, Tyler (2003): Policing nature. In: Environmental Ethics 25 (2), S.169-
182.

Cranor, Carl (2004): Toward Understanding Aspects of the Precautionary Prin-
ciple. In: Journal of Medicine and Philosophy 29 (3), S.259-279.

Crary, Alice (2011): Minding what already matters. A critique of moral individ-
ualism. In: Philosophical Topic 38 (1), S.17-49.

Curtin, Deane (1996): Toward an Ecological Ethic of Care. In: Josephine Dono-
van/Carol Adams (Hg.): Beyond animal rights. A feminist caring ethic for the
treatment of animals. New York, London: Continuum, S. 60-76.

Dai, Kaoshan/Bergot, Anthony/Liang, Chao/Xiang, Wei-Ning/Huang, Zhen-
hua (2015): Environmental issues associated with wind energy — A review. In:
Renewable Energy 75, S. 911-921.

Dawkins, Marian Stamp (1986): Unravelling Animal Behaviour. London: Long-
man.

Dawkins, Marian Stamp (2006): Through animal eyes: What behavior tells us.
In: Applied Animal Behaviour Science 100, S. 4-10.

DeGrazia, David (1996): Taking animals seriously. Mental life and moral status.
Cambridge, New York: Cambridge University Press.

DeGrazia, David (2002): Animal rights. A very short introduction. Oxford:
Oxford University Press.

305

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Dellai-Schobi, Katharina (2018): Jedes Jahr sterben Millionen Vigel durch
Stromleitungen und Windkraftanlagen. Es gibt Mittel, das zu dndern. Online
verfiigbar unter: https://www.nzz.ch/wissenschaft/windkraftanlagen
-gefahr-und-chance-fuer-die-biodiversitaet-1d.1416777, zuletzt gepriift
am 02.03.2022.

Derrida, Jacques (2010): Das Tier, das ich also bin. Wien: Passagen Verlag.

Despommier, Dickson (2010): The Vertical Farm. New York: St. Martin’s Press.

Despommier, D. (2011): The vertical farm: controlled environment agriculture
carried out in tall buildings would create greater food security and security for
large urban populations. In: Journal of Consumer Protection and Food Security
6,S5.233-236.

Diamond, Cora (2004): Eating Meat and Eating People. In: Cass R. Sunstein/
Martha C. Nussbaum (Hg.): Animal rights. Current debates and new direc-
tions. Oxford, New York: Oxford University Press, S. 93-107.

Dierks, Jan (2016a): Okozentrik. In: Konrad Ott/Lieske Voget-Kleschin/Jan
Dierks (Hg): Handbuch Umweltethik. Stuttgart: Metzler, S.169-176.

Dierks, Jan (2016b): Holismus. In: Konrad Ott/Lieske Voget-Kleschin/Jan
Dierks (Hg): Handbuch Umweltethik. Stuttgart: Metzler, S. 177-183.

Dietz, Thomas/York, Richard (2015): Animals, Capital and Sustainability. In:
Human Ecology Review 22 (1), S. 35-53.

Donaldson, Sue/Kymlicka, Will (2013): Zoopolis. Eine politische Theorie der
Tierrechte. Berlin: Suhrkamp.

Donaldson, Sue/Kymlicka, Will (2014): Unruly Beasts: Animal Citizens and the
Threat of Tyranny. In: Canadian Journal of Political Science 47 (1), S.23-45.

Donaldson, Sue/Kymlicka, Will (2015): Farmed Animals Sanctuaries: The Heart
of the Movement? A Socio-Political Perspective. In: Politics and Animals 1 1),
S.50-74.

Donaldson, Sue/ Kymlicka, Will (2016): Rethinking membership and partici-
pation in an inclusive democracy: cognitive disability, children, animals. In:
Barbara Arneil/Nancy J. Hirschmann (Hg.): Disability and Political Theory.
Cambridge: Cambridge University Press.

Donovan, Josephine (1996): Animal Rights and Feminist Theory. In: Donovan,
Josephine/Adams, Carol J. (Hg.): Beyond Animal Rights. A feminist caring
ethic for the treatment of animals. New York/London: Continuum, S. 34-59.

Donovan, Josephine (2008): Aufmerksamkeit fiir das Leiden. Mitgefiihl als
Grundlage der moralischen Behandlung von Tieren. In: Ursula Wolf (Hgl):
Texte zur Tierethik. Stuttgart: Reclam, S. 105-120.

Donovan, Josephine/Adams, Carol (Hg.) (1996): Beyond animal rights. A fem-
inist caring ethic for the treatment of animals. New York/London: Continuum.

Duncan, Ian (2006): The changing concept of animal sentience. In: Applied
Animal Behaviour Science 100, S. 11-19.

Earnshaw, Gwendellyn (1999): Equity as a paradigm for sustainability: Evolving
the process toward interspecies equity. In: Animal Law 5, S. 113-146.

Eckersley, Robyn (1998): Beyond Human Racism. In: Environmental Values 7
(2),S.165-182.

306

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.nzz.ch/wissenschaft/windkraftanlagen-gefahr-und-chance-fuer-die-biodiversitaet-ld.1416777
https://www.nzz.ch/wissenschaft/windkraftanlagen-gefahr-und-chance-fuer-die-biodiversitaet-ld.1416777
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nzz.ch/wissenschaft/windkraftanlagen-gefahr-und-chance-fuer-die-biodiversitaet-ld.1416777
https://www.nzz.ch/wissenschaft/windkraftanlagen-gefahr-und-chance-fuer-die-biodiversitaet-ld.1416777

Literatur

Eisen, Jessica (2020): Down on the Farm: Status, Exploitation, and Agricultural
Exceptionalism. In: Charlotte E. Blattner/Kendra Coulter/Will Kymlicka
(Hg.): Animal Labour: A New Frontier of Interspecies Justice. Oxford: Oxford
University Press, 5.139-159.

Ekardt, Felix (2005): Das Prinzip Nachhaltigkeit. Gerenationengerechtigkeit
und globale Gerechtigkeit. Miinchen: C.H. Beck.

Ekardt, Felix (2011): Theorie der Nachhaltigkeit. Ethische, rechtliche, politische
und transformative Zugange — am Beispiel von Klimawandel, Ressourcen-
knappheit und Welthandel. Baden-Baden: Nomos.

Elwood, Robert W. (2011): Pain and Suffering in Invertebrates? In: ILAR Journal
52(2),S.175-184.

Elwood, Robert W./Barr, Stuart/Patterson, Lynsey (2009): Pain and stress in
crustaceans? In: Applied Animal Behaviour Science 118, S- 128-136.

Engels, Eve-Marie (1982): Die Teleologie des Lebendigen. Eine historisch-syste-
matische Untersuchung. Berlin: Duncker und Humblot.

Engels, Eve-Marie (2001a): Orientierung an der Natur? Zur Ethik der Mensch-
Tier-Beziehung. In: Manuel Schneider (Hg.): Den Tieren gerecht werden. Zur
Ethik und Kultur der Mensch-Tier-Beziehung, Kassel: Verlag der Universitat
Gesamthochschule Kassel, S. 68-87.

Engels, Eve-Marie (2001b): Die Herausforderungen der Biotechniken fiir Ethik
und Anthropologie. In: Christof Gestrich (Hg.): Die biologische Machbarkeit
des Menschen. Berlin: Wichern-Verlag, S. 100 - 124.

Engels, Eve-Marie (2007): Charles Darwin. Miinchen: C.H. Beck.

Engels, Eve-Marie (2008): Was und wo ist ein >naturalistischer Fehlschluss<?
Zur Definition und Identifikation eines Schreckgespenstes in der Ethik. In:
Cordula Brand/Eve-Marie Engels/Arianna Ferrari/Lészl6 Kovdcs (Hg.): Wie
funktioniert Bioethik? Paderborn: Mentis, S.125-141.

Engels, Eve-Marie (2015): Darwin / Darwinismus. In: Arianna Ferrari/Klaus
Petrus (Hg.): Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen. Bielefeld: Transcript,
S.69-72.

Engels, Eve-Marie (2016): Biozentrik. In: Konrad Ott/Lieske Voget-
Kleschin/Jan Dierks (Hg): Handbuch Umweltethik. Stuttgart: Metzler,
S.161-168.

Everad, Mark/Johnston, Paul/Santillo, David/Staddon, Chad (2020): The role
of ecosystems in mitigation and management of Covid-19 and other zoonoses.
In: Environmental Science and Policy 111, S. 7-17.

Everett, Jennifer (2001): Environmental Ethics, Animal Welfarism, and the
Problem of Predation: A Bambi Lover's Respect For Nature. In: Ethics & the
Environment 6 (1), S. 42-67.

Feinberg, Joel (1980): Die Rechte der Tiere und zukiinftiger Generationen. In:
Dieter Birnbacher (Hg.): Okologie und Ethik. Stuttgart: Reclam, S. 140-179.

Fitzgerald, Amy J./Kalof, Linda/Dietz, Thomas (2009): Slaughterhouses and
Increased Crime Rates: An Empirical Analysis of the Spillover From »The
Jungle« Into the Surrounding Community. In: Organization & Environment

22(2),S.158-184.

307

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Flanagan, Richard (2020): Australia Is Committing Climate Suicide. As record
fires rage, the country’s leaders seem intent on sending it to its doom. New
York Times, 03.01.2020, online verfiigbar unter https://www.nytimes.com
/2020/01/03/opinion/australia-fires-climate-change.html, zuletzt gepriift
am 01.03.2022.

Foer, Jonathan Safran (2012): Tiere essen. Frankfurt a. M.: Fischer.

Francione, Gary L. (2000): Introduction to animal rights. Your child or the dog?
Philadelphia: Temple University Press.

Francione, Gary (2004): Animals — Property or Persons? In: Cass R. Sunstein/
Martha C. Nussbaum (Hg.): Animal Rights. Current debates and new direc-
tions. Oxford: Oxford University Press, S.108-142.

Francione, Gary (2008): Animals as Persons. Essays on the Abolition of Animal
Exploitation. New York: Columbia University Press.

Francione, Gary L. (2014): Empfindungsfahigkeit, ernst genommen. In: Friede-
rike Schmitz (Hg.): Tierethik. Grundlagentexte, Berlin: Suhrkamp, S.153—
175.

Fraser, David (2008): Understanding animal welfare. In: Acta Veterinaria Scan-
dinavia 50 (S1), online verfiligbar unter: https://actavetscand.biomedcentral.
com/articles/10.1186/1751-0147-50-S1-S1, zuletzt gepriift am 25.01.2022.

Frey, Raymond G. (2007): Moral Standing, the Values of Lives, and Speciesism.
In: Hugh LaFollette (Hg.): Ethics in practice. An anthology. Malden, MA:
Blackwell Publishing, S.192-204.

Gabardi, Wayne (2017): The Next Social Contract. Animals, the Anthropocene,
and Biopolitics. Philadelphia: Temple University Press.

Gambert, Iselin/Linné, Tobias (2018): From rice eaters to soy boys: Race, gender,
and tropes of »plant food masculinity<. In: Animal Studies Journal 7(2),5.129-
179.

Gamborg, Christian/Palmer, Clare/Sandee, Peter (2012): Ethics of Wildlife
Management and Conservation: What Should We Try to Protect? In: Nature
Education Knowledge 3 (10): 8.

Gamerschlag, Andre (2011): Intersektionelle Human-Animal Studies — Ein his-
torischer Abriss des Unity-of-Oppression-Gedankes und ein Pladoyer fiir die
intersektionelle Erforschung der Mensch-Tier-Verhiltnisse. In: Chimaira —
Arbeitskreis fiir Human-Animal Studies (Hgl): Human-Animal Studies. Uber
die gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-Verhiltnissen. Bielefeld: Tran-
script, S.151-189.

Garner, Robert (2012): Rawls, Animals and Justice: New Literature, Same
Response. In: Res Publica 18, S.159-172.

Garner, Robert (2013): A Theory of Justice for Animals: Animal Rights in a
Nonideal World, Oxford: Oxford University Press.

Garner, Robert (2016): Animals and democratic theory: Beyond an anthropo-
centric account. In: Contemporary Political Theory 16 (4), S.459-477.

Gau, Robert/Case, Ray/Penner, David/McLoughlin, Philip (2002): Feeding
Patterns of Barren-Ground Grizzly Bears in the Central Arctic. In: Arctic 55
(4),S.339-344.

Gentle, M. J. (1992): Pain in birds. In: Animal Welfare 1 (4), S. 235-247.

308

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.nytimes.com/2020/01/03/opinion/australia-fires-climate-change.html
https://www.nytimes.com/2020/01/03/opinion/australia-fires-climate-change.html
https://actavetscand.biomedcentral.com/articles/10.1186/1751-0147-50-S1-S1
https://actavetscand.biomedcentral.com/articles/10.1186/1751-0147-50-S1-S1
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nytimes.com/2020/01/03/opinion/australia-fires-climate-change.html
https://www.nytimes.com/2020/01/03/opinion/australia-fires-climate-change.html
https://actavetscand.biomedcentral.com/articles/10.1186/1751-0147-50-S1-S1
https://actavetscand.biomedcentral.com/articles/10.1186/1751-0147-50-S1-S1

Literatur

Gilligan, Carol (1988): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau.
Miinchen, Ziirich: Piper.

Gjerris, Mickey (2015): Willed Blindness: A Discussion of Our Moral Short-
comings in Relations to Animals. In: Journal of Agricultural and Environ-
mental Ethics 28, S. 517-532.

Goodpaster, Kenneth E. (1978): On being morally considerable. In: Journal of
Philosophy 75 (6), S. 308-325.

Gorke, Martin (2004): Vom Eigenwert der Natur. Grundziige einer Naturschut-
zethik. Online verfiigbar unter: https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia
/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.
pdf, zuletzt gepriift am 01.03.2022.

Gorke, Martin (2010): Eigenwert der Natur. Ethische Begriindung und Konse-
quenzen. Stuttgart: Hirzel.

Gotting, Klaus-Jiirgen (1996): Mollusca. In: Wilfrid Westheide/Reinhard Rieger
(Hg.): Spezielle Zoologie. Teil 1: Einzeller und Wirbellose. Stuttgart: Gustav
Fischer, S. 276-330.

Grimm, Herwig/Aigner, Andreas (2016): Der moralische Individualismus in der
Tierethik. Maxime, Konsequenzen und Kritik. In: Kristian Kéchy/Matthias
Wunsch/Martin Bohnert (Hg.): Philosophie der Tierforschung Band 2: Maxi-
men und Konsequenzen, Miinchen: Karl Alber, S. 25-64.

Grimm, Herwig/Camenzind, Samuel/Aigner, Andreas (2016): Tierethik. In:
Borgards, Roland (Hg.): Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 78-97.

Grunwald, Armin/Kopfmiiller, Jirgen (2012): Nachhaltigkeit. Frankfurt am
Main: Campus.

Hagendorff, Thilo/Bossert, Leonie/Tse, Yip Fai/Singer, Peter (2022): Speciesist
bias in AL. How Al applications perpetuate discrimination and unfair outcomes
against animals. In: arXiv, S. 1-23. Online verfligbar unter: https://arxiv.or
g/abs/2202.10848, zuletzt gepriift am 03.03.2022.

Hahn, Henning (2009): Globale Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiihrung.
Frankfurt am Main: Campus.

Hall, Lee (2005): Sustainable, Free-Range Farms and Other Tall Tales. In:
Dissident Voice, 18.11.2005. Online verfiigbar unter https://dissidentvoice.o
rg/Nov05/Hall1118 htm, zuletzt gepriift am 28.02.2022.

Haraway, Donna (2003): The Companion Species Manifesto: Dogs, People and
Significant Otherness. Chicago: University of Chicago Press.

Hauck, Thomas/Weisser, Wolfgang (2015): Animal Aided Design. Freising: TU
Miinchen/ Universitdt Kassel. Online verfiigbar unter: https://www.toek.wz
w.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_ Dokumente/AAD_Broschuere 2017.
pdf, zuletzt gepriift am 11.03.2022.

Heinrich-Boll-Stiftung (2014): Fleischkonsum: Abfall und Verschwendung.
Fleischatlas Extra. Online verfiigbar unter: https://www.boell.de/de/2014/
10/15/fleischkonsum-abfall-verschwendung, zuletzt gepriift am 11.03.2022.

Heinrich-Boll-Stiftung/BUND/Le Monde Diplomatique (2018): Fleischatlas.
Daten und Fakten tiber Tiere als Nahrungsmittel. Berlin.

309

18.01.2028, 15:31:12.


https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://arxiv.org/abs/2202.10848
https://arxiv.org/abs/2202.10848
https://dissidentvoice.org/Nov05/Hall1118.htm
https://dissidentvoice.org/Nov05/Hall1118.htm
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.boell.de/de/2014/10/15/fleischkonsum-abfall-verschwendung
https://www.boell.de/de/2014/10/15/fleischkonsum-abfall-verschwendung
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://schleswig-holstein.nabu.de/imperia/md/content/schleswigholstein/gutachtenstellungnahmen/umweltethika.pdf
https://arxiv.org/abs/2202.10848
https://arxiv.org/abs/2202.10848
https://dissidentvoice.org/Nov05/Hall1118.htm
https://dissidentvoice.org/Nov05/Hall1118.htm
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.toek.wzw.tum.de/fileadmin/12_Oeffentliche_Dokumente/AAD_Broschuere_2017.pdf
https://www.boell.de/de/2014/10/15/fleischkonsum-abfall-verschwendung
https://www.boell.de/de/2014/10/15/fleischkonsum-abfall-verschwendung

Literatur

Heinrich-Boll-Stiftung/BUND/Le Monde Diplomatique (2019): Agrar-Atlas.
Daten und Fakten zur EU-Landwirtschaft. Berlin.

Heller, Martin C./ Keoleian, Gregory A. (2018): Beyond Meat's Beyond Burger
Life Cycle Assessment: A detailed comparison between a plant-based and an
animal-based protein source. CSS Report, University of Michigan: Ann Arbor,
S.1-38.

Holtmeier, Friedrich-Karl (2002): Tiere in der Landschaft. Einfluss und 6kologi-
sche Bedeutung. Stuttgart: Ulmer.

Holtug, Nils (2016): The Value of Coming into Existence. In: Tatjana ViSak/
Robert Garner (Hg.): The Ethics of Killing Animals, Oxford, New York: Oxford
University Press, S.101-114.

Hooley, Dan (2018): Political Agency, Citizenship, and Non-human Animals.
In: Res Publica 24 (4), S. 509-530.

Horn, Christoph (2003): Zum Begriff der Gerechtigkeit. In: Die politische Mei-
nung 409, S.25-36.

Horsthemke, Sina (2019): Das falsche Fleisch. ZEIT Online, 5.10.2019. Online
verfiigbar unter: https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2019-10/fleische
rsatz-tofu-umweltschutz-fleischkonsum-treibhausgase-gesundheit/seite-2,
zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Horta, Oscar (2010): Debunking the idyllic view of natural processes: Population
dynamics and suffering in the wild. In: Télos 17, S. 73-88.

Hoffe, Otfried (2006): Aristoteles. Miinchen: C.H.Beck.

Hoffe, Otfried (2015): Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiihrung. Miin-
chen: Beck.

Hume, David (2002): Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral. Stutt-
gart: Reclam.

Hursthouse, Rosalind (2008): Die Anwendung der Tugendethik auf unsere
Behandlung der anderen Tiere. In: Ursula Wolf (Hg.): Texte zur Tierethik.
Stuttgart: Reclam, S.121-131.

Hursthouse, Rosalind (2011): Virtue Ethics and the Treatment of Animals. In:
Tom Beauchamp/R.G. Frey (Hg.): The Oxford handbook of animal ethics.
Oxford, New York: Oxford University Press, S. 119-143.

Hiibenthal, Christoph (2011): Eudaimonismus. In: Marcus Diiwell/Christoph
Hiibenthal/Micha H. Werner (Hg.): Handbuch Ethik. 3. Auflage, Stuttgart:
Metzler, S. 82-94.

Ilea, Ramona (2008): Nussbaum’s Capabilites Approach and Nonhuman Ani-
mals: Theory and Public Policy. In: Journal of Social Philosophy 39 (4),S.547—-
563.

IPCC (2018): Global warming of 1.5°C. An IPCC Special Report on the impacts
of global warming of 1.5°C above pre-industrial levels and related global
greenhouse gas emission pathways, in the context of strengthening the global
response to the threat of climate change, sustainable development, and efforts
to eradicate poverty. Online verfiigbar unter: https://www.ipcc.ch/site/as
sets/uploads/sites/2/2019/06/SR15_Full_Report_High_Res.pdf, zuletzt
gepriift am 02.03.2022.

310

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2019-10/fleischersatz-tofu-umweltschutz-fleischkonsum-treibhausgase-gesundheit/seite-2
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2019-10/fleischersatz-tofu-umweltschutz-fleischkonsum-treibhausgase-gesundheit/seite-2
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/sites/2/2019/06/SR15_Full_Report_High_Res.pdf
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/sites/2/2019/06/SR15_Full_Report_High_Res.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2019-10/fleischersatz-tofu-umweltschutz-fleischkonsum-treibhausgase-gesundheit/seite-2
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2019-10/fleischersatz-tofu-umweltschutz-fleischkonsum-treibhausgase-gesundheit/seite-2
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/sites/2/2019/06/SR15_Full_Report_High_Res.pdf
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/sites/2/2019/06/SR15_Full_Report_High_Res.pdf

Literatur

IPCC (2019): Climate Change and Land. An IPCC Special Report on climate
change, desertification, land degradation, sustainable land management, food
security, and greenhouse gas fluxes in terrestrial ecosystems. Summary for
Policy Makers. Online verfiigbar unter: https://www.ipcc.ch/site/assets/u
ploads/2019/08/4.-SPM_Approved_Microsite_FINAL.pdf, zuletzt gepriift
am 02.03.2022.

Jacobs, Inge (2013): Aufschraubbare Kuh dient der Forschung. In: Suttgarter
Zeitung 23.10.2013, online verfiigbar unter: https://www.stuttgarter-zeitun
g.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a0
1d5¢-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html, zuletzt gepriift am 11.03.2022.

Jamieson, Dale (1998): Sustainability and beyond: In: Ecological Economics 24,
S.183-192.

Jax, Kurt/Barton, David/Chan, Kai/De Groot, Rudolf/Doyle, Ulrike/Eser, Uta/
Gorg, Christoph/Goémez-Baggethun, Erik/Griewald, Yuliana/Haber, Wolf-
gang/Haines-Young, Roy/Heink, Ulrich/Jahn, Thomas/Joosten, Hans/
Kerschbaumer, Lilin/Korn, Horst/Luck, Gary/Matzdorf, Bettina/ Muraca,
Barbara/Nef3hover, Carsten/Norton, Bryan/Ott, Konrad/Potschin, Marion/
Rauschmayer, Felix/Von Haaren, Christina/Wichmann, Sabine (2013):
Ecosystem Services and Ethics. In: Ecological Economics 93, S. 260-268.

Jungblut, Sarah-Indra (2020): BirdVision: Intelligenter Vogelschutz an Windra-
dern. Online verfiigbar unter: https://reset.org/blog/birdvision-intelligente
r-vogelschutz-windraedern-01232020, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Karafyllis, Nicole (2006): Biofakte — Grundlagen, Probleme, Perspektiven. In:
Erwagen Wissen Ethik, Vol. 17 (4), S.547-558.

Kemmerer, Lisa (Hg.) (2011): Sister Species. Women, animals and social justice.
Chicago/Springfield: University of Illinois Press.

Kemmerer, Lisa (2015): Eathing Earth. Environmental Ethics and Dietary
Choice. Oxford University Press: Oxford/New York.

Kheel, Marti (2007): Nature Ethics. An Ecofeminist Perspective. Lanham:
Rowman and Littlefield Publishers.

Kirchhoff, Thomas (2017): »Oh Wildnis, oh Schutz vor ihr«: Kontroversen um
Nationalparke und Wolfe aus naturphilosophischer Sicht. In: Uta Eser (Hg.):
Naturschutz und soziale Gerechtigkeit. Bonn: BfN, S. 35-38.

Kirkwood, J. K./Sainsbury, A. W. (1996): Ethics of Interventions for the Welfare
of Free-living Wild Animals. In: Animal Welfare 5 (3), S. 235-243.

Koller, Peter (2006): Die Grundsitze der Gerechtigkeit. In: Otfried Hoffe (Hg.):
John Rawls. Eine Theorie der Gerechtigkeit, Klassiker Auslegen. Berlin: Aka-
demie Verlag, S. 45-69.

Kopfmiiller, Jiirgen/Brandl, Volker/Jérissen, Juliane/ Paetau, Michael/ Banse,
Gerhard/Coenen, Reinhard/ Grundwald, Armin (2001): Nachhaltige Ent-
wicklung integrativ betrachtet: Konstitutive Elemente, Regeln, Indikatioren.
Berlin: Edition Sigma.

Kopnina, Helen (2016): The victims of unsustainability: a challenge to sustain-
able development goals. In: International Journal of Sustainable Development

& World Ecology 23 (2), S.113-121.

311

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2019/08/4.-SPM_Approved_Microsite_FINAL.pdf
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2019/08/4.-SPM_Approved_Microsite_FINAL.pdf
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://reset.org/blog/birdvision-intelligenter-vogelschutz-windraedern-01232020
https://reset.org/blog/birdvision-intelligenter-vogelschutz-windraedern-01232020
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2019/08/4.-SPM_Approved_Microsite_FINAL.pdf
https://www.ipcc.ch/site/assets/uploads/2019/08/4.-SPM_Approved_Microsite_FINAL.pdf
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.uni-hohenheim-aufschraubbare-kuh-dient-der-forschung.b3a01d5c-1d58-4940-aa23-d4a4437bed5a.html
https://reset.org/blog/birdvision-intelligenter-vogelschutz-windraedern-01232020
https://reset.org/blog/birdvision-intelligenter-vogelschutz-windraedern-01232020

Literatur

Krebs, Angelika (1997): Naturethik im Uberblick. In: Angelika Krebst (Hg.):
Naturethik. Frankfurt: Suhrkamp, S. 337-379.

Krebs, Angelika (2016): Sentientismus. In: Konrad Ott/Jan Dierks/Lieske
Voget-Kleschin (Hg.): Handbuch Umweltethik. Stuttgart: Metzler, S.157-
160.

Kubedcka, J./Matena, J./Hartvich, P. (1997): Adverse ecological effects of small
hydropower stations in the Czech Republic: 1. Bypass Plants. In: Regulated
Rivers: Research & Management 13, S. 101-113.

Kukathas, Chandran (2006): Who? Whom? Reparations and the Problem of
Agency. In: Journal of Social Philosophy 37 (3),S.330-341.

Kunde, Karin/Ott, Konrad (2020): Tiere im Sport — ausgenutzte Objekte oder
beteiligte Partner? In: Florian Hartnack (Hgl): Tiere im Sport? Hamburg: Feld-
haus Verlag, S. 85-100.

Kurth, Markus (2019): Verdatung als Instrument zur Befreiung? Wie Lebenshofe
ein Post-Nutztier-Narrativ mithilfe von Social Media erzeugen. In: Ina Bolin-
ski/Stefan Rieger (Hg): Das verdatete Tier. Stuttgart: Metzler, S. 47-62.

Kurth, Markus/Dornenzweig, Katharina/Wirth, Sven (2016): Handeln nicht-
menschliche Tiere? Eine Einfithrung in die Forschung zu tierlicher Agency. In:
Sven Wirth/Anett Laue/Katharina Dornenzweig/Leonie Bossert/Karsten
Balgar (Hg.): Das Handeln der Tiere. Tierliche Agengy im Fokus der Human-
Animal Studies, Bielefeld: Transcript, S.7-42.

Ladwig, Bernd (2020): Politische Philosophie der Tierrechte. Berlin: Suhrkamp.

Ladwig, Bernd (2021): Nichtideale Theorie der Gerechtigkeit fiir Tiere. In: Zeit-
schrift fiir Praktische Philosophie 8 (2), S.143-174.

Linz, Manfred (2004): Weder Mangel noch Ubermaf. Uber Suffizienz und
Suffizienzforschung. Online verfiigbar unter: https://d-nb.info/974861464
/34, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Luke, Brian (1996): Justice, Caring, and Animal Liberation. In: Josephine Dono-
van/Carol J. Adams (Hg.): Beyond Animal Rights. A feminist caring ethic for
the treatment of animals. New York/London: Continuum, S. 77-102.

Luke, Brian (2014): Selbstzahmung oder Verwilderung? Fiir eine nicht-patriar-
chalische Metaethik. In: Friederike Schmitz (Hg.): Tierethik. Grundlagentexte.
Berlin: Suhrkamp, S. 407-445.

MacClellan, Joel (2012): Minding Nature: A Defense of a Sentiocentric Approach
to Environmental Ethics. Online verfiigbar unter: http://trace.tennessee.edu
/utk_graddiss/1433, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Machin, Karen (1999): Amphibian pain and analgesia. In: Journal for Zoo and
Wildlife Medicine 30, S. 2-10.

Machin, Karen (2001): Fish, Amphibian and Reptile Analgesia. In: Veterinary
Clinics of North American Exotic Animal Practice 4 (1), S.19-23.

May, Todd (2014): Moral Individualism, Moral Relationalism, and Obligations
to Non-human Animals. In: Journal of Applied Philosophy 31(2), S.155-168.

McFarland, Sarah/Hediger, Ryan (2009): Animals and Agency. An Interdiscip-
linary Exploration. Leiden: Brill.

312

18.01.2026, 15:31:12.


https://d-nb.info/974861464/34
https://d-nb.info/974861464/34
http://trace.tennessee.edu/utk_graddiss/1433
http://trace.tennessee.edu/utk_graddiss/1433
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://d-nb.info/974861464/34
https://d-nb.info/974861464/34
http://trace.tennessee.edu/utk_graddiss/1433
http://trace.tennessee.edu/utk_graddiss/1433

Literatur

McLoughlin, Philip/Case, Ray/Gau, Robert/Cluff, Dean/Mulders, Robert/
Messier, Francois (2002): Hierarchical habitat selection by barren-ground
grizzly bears in the central Canadian Arctic. In: Oecologia 132, S.102-108.

McMahan, Jeff (2005): »Our Fellow Creatures«. In: The Journal of Ethics 9,
S.353-380.

Mealey, Stephen Patrick (1980): The natural food habits of grizzly bears in Yel-
lowstone National Park, 1973-74. In: Bears — Their Biology and Managment
4,S.281-292.

Meijer, Eva (2019): Was Tiere wirklich wollen. Eine Streitschrift tiber politische
Tiere und tierische Politik. Miinchen: Random House.

Meisch, Simon/Brohmann, Bettina/Kerr, Matthias/Potthast, Thomas (2018):
Mengenproblematik: Wenn individuelle Entscheidungsfreiheit (scheinbar)
mit der Nachhaltigkeit in Konflikt gerdt. Umweltbundesamt Texte 113/2018,
Dessau-Rosslau. Online verfiigbar unter: https://www.umweltbundesamt.
de/publikationen/mengenproblematik-wenn-individuelle, zuletzt gepriift
am 02.03.2022.

Meisch, Simon/Bossert, Leonie/Voget-Kleschin, Lieske (2020): Landkarte fiir
mehr Fahrvergniigen auf dem Weg zur Suffizienz. In: Leonie Bossert/Lieske
Voget-Kleschin/Simon Meisch (Hg.): Damit gutes Leben mit der Natur ein-
facher wird. Suffizienzpolitik fiir Naturbewahrung. Marburg: Metropolis,
S.9-31.

Mettke, Daniel (Hg.) (2015): Gemeinsam den Boden bereiten. Tagungsband
Bio-Vegane Landbautage 2015. Online verfiigbar unter: http://biovegan.o
rg/wp-content/uploads/2016/02/Tagungsband_BVLT2015.pdf, zuletzt
gepriift am 02.03.2022.

Midgley, Mary (1998): Animals and why they matter. Athens, Georgia: Univer-
sity of Georgia Press.

Mill, John Stuart (2006): Utilitarianism/ Der Utilitarismus. Englisch/ Deutsch,
basierend auf dem Text von 1871, Stuttgart: Reclam.

Milligan, Tony (2015): The Political Turn in Animal Ethics. In: Politics and Ani-
mals 1 (1), S. 6-15.

Morel, Kevin/Léger, Francois/Ferguson, Rafter Sass (2019): Permaculture. In:
Encyclopedia of Ecology, Vol. 4, S. 559-567.

Mélders, Tanja/Katz, Christine/Unterreiner, Sylvia (2004): Im Namen der
Natur! Welcher Natur? Naturverstindnisse und -verhiltnisse bei ausgewihl-
ten Natur- und Umweltschutzverbanden. In: Dieter Rink/Monika Wichter
(Hg.): Naturverstandnisse in der Nachhaltigkeitsforschung. Frankfurt: Cam-
pus, S.173-202.

Muraca, Barbara (2011): The Map of Moral Significance: A New Axiological
Matrix for Environmental Ethics. In: Environmental Values 20 (3), S. 375—
396.

Miiller, Tobias (2017): Menschengemachte Wildnis im Polder. Wie viel C)kosys—
tem darf’s denn sein? In: TAZ Online, 19.07.2017. Online verfiigbar unter:
https://taz.de/Menschengemachte-Wildnis-im-Polder/!15419122/, zuletzt
gepriift am 02.03.2022.

313

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.umweltbundesamt.de/publikationen/mengenproblematik-wenn-individuelle
https://www.umweltbundesamt.de/publikationen/mengenproblematik-wenn-individuelle
http://biovegan.org/wp-content/uploads/2016/02/Tagungsband_BVLT2015.pdf
http://biovegan.org/wp-content/uploads/2016/02/Tagungsband_BVLT2015.pdf
https://taz.de/Menschengemachte-Wildnis-im-Polder/!5419122
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.umweltbundesamt.de/publikationen/mengenproblematik-wenn-individuelle
https://www.umweltbundesamt.de/publikationen/mengenproblematik-wenn-individuelle
http://biovegan.org/wp-content/uploads/2016/02/Tagungsband_BVLT2015.pdf
http://biovegan.org/wp-content/uploads/2016/02/Tagungsband_BVLT2015.pdf
https://taz.de/Menschengemachte-Wildnis-im-Polder/!5419122

Literatur

Nagy, Alexis J./Marinova, Dora (2019): Leave No One Behind, Not Even the
Animals: Implications for the New Meat Alternatives. In: Diana Bogueva/
Dora Marinova/Talia Raphaely/Kurt Schmidinger (Hg.): Environmental,
Health, and Business Opportunites in the New Meat Alternatives Market.
Hershey, PA: IGI Global, S.297-318.

Narayanan, Yamini (2016): Where are the Animals in Sustainable Development?
Religion and the Case for Ethical Stewardship in Animal Husbandry. In: Sus-
tainable Development 24, S.172-180.

Nida-Riimelin, Julian/Weidenfeld, Nathalie (2018): Digitaler Humanismus.
Eine Ethik fiir das Zeitalter der Kiinstlichen Intelligenz. Miinchen: Piper.

Nobis, Nathan (2004): Carl Cohen's >kind« arguments for animal rights and
against human rights. In: Journal of Applied Philosophy 21 (1), S. 43-59.

Norton, Bryan G. (2005) Sustainability. A Philosophy of Adaptive Ecosystem
Management. Chicago: University of Chicago Press.

Noske, Barbara (2008): Die Entfremdung der Lebewesen. Die Ausbeutung
im tierindustriellen Komplex und die gesellschaftliche Konstruktion von
Speziesgrenzen. Wien: Guthmann-Peterson.

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabil-
ity Approach. Cambridge, New York: Cambridge University Press.

Nussbaum, Martha C. (2004): Beyond »Compassion and Humanity«. In: Cass
R. Sunstein/Martha C. Nussbaum (Hg.): Animal rights. Current debates and
new directions. Oxford, New York: Oxford University Press, S. 299-320.

Nussbaum, Martha C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung,
Nationalitdt und Spezieszugehdrigkeit, Berlin: Suhrkamp.

Nussbaum, Martha C. (2011): The Capabilities Approach and Animal Entitle-
ments. In: Tom Beauchamp/R.G. Frey (Hg.): The Oxford handbook of animal
ethics. Oxford, New York: Oxford University Press, S. 228-251.

Oekolandbau (2019): Biozyklisch-veganer Anbau — eine Option fiir Okobe-
triebe? Online verfiigbar unter: https://www.oekolandbau.de/landwirtsch
aft/pflanze/grundlagen-pflanzenbau/biozyklisch-veganer-anbau/, zuletzt
gepriift am 02.03.2022.

O'Riordan, Tim/Voisey, Heather (1997): The Political Economy of Sustainable
Development. In: Environmental Politics 6 (1), S.1-23.

Ott, Konrad (1996): Zum Verhailtnis naturethischer Argumente zu praktischen
Naturschutzmafinahmen unter besonderer Beriicksichtigung der Abwigungs-
problematik. In: Hans G. Nutzinger (Hg.): Naturschutz — Ethik — Okonomie.
Theoretische Begriindungen und praktische Konsequenzen. Marburg: Metro-
polis, S. 93-134.

Ott, Konrad (2003): Zum Verhiltnis von Tier- und Naturschutz. In: Andreas
Brenner (Hg.): Tiere beschreiben. Erlangen: Fischer, S. 124-152.

Ott, Konrad (2004): Essential Components of Future Ethics. In: Ralf Doring/
Michael Riihs (Hg.): Okonomische Rationalitat und praktische Vernunft.
Wiirzburg: Konigshausen und Neumann, S. 83-108.

Ott, Konrad (2006): Ein neuer Stern am Firmament? In: Philokles 1, S. 41-48.

314

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.oekolandbau.de/landwirtschaft/pflanze/grundlagen-pflanzenbau/biozyklisch-veganer-anbau
https://www.oekolandbau.de/landwirtschaft/pflanze/grundlagen-pflanzenbau/biozyklisch-veganer-anbau
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.oekolandbau.de/landwirtschaft/pflanze/grundlagen-pflanzenbau/biozyklisch-veganer-anbau
https://www.oekolandbau.de/landwirtschaft/pflanze/grundlagen-pflanzenbau/biozyklisch-veganer-anbau

Literatur

Ott, Konrad (2007): Zur ethischen Begriindung des Schutzes von Biodiversitit.
In: Thomas Potthast (Hg.): Biodiversitat — Schliisselbegriff des Naturschutzes
im 21. Jahrhundert? Bonn: Bundesamt fiir Naturschutz, S. 89-124.

Ott, Konrad (2008): A Modest Proposal about How to Proceed in Order to Solve
the Problem of Inherent Moral Value in Nature. In: Laura Westra; Klaus
Bosselmann; Richard Westra (Hg.): Reconciling human existence with eco-
logical integrity. Science, ethics, economics and law. London: Earthscan,
S.39-59.

Ott, Konrad (2010): Umweltethik zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Ott, Konrad (2015): Ein bescheidener Vorschlag zur Vorgehensweise bei der
Losung des Problems des inhdrenten moralischen Wertes in der Natur. In:
Konrad Ott: Zur Dimension des Naturschutzes in einer Theorie starker Nach-
haltigkeit. Marburg: Metropolis, S. 151-178.

Ott, Konrad/Déring, Ralf (2011): Theorie und Praxis starker Nachhaltigkeit.
Marburg: Metropolis.

Pachirat, Timothy (2011): Every twelve seconds. Industrialized slaughter and the
politics of sight. New Haven: Yale University Press.

Paech, Nico (2012): Das Elend der Konsumwirtschaft. Von Rio+20 zur Post-
wachstumsgesellschaft. In: Blétter fiir deutsche und internationale Politik 6,
S.55-63.

Paech, Nico (2019): Wachstumskritik im Wandel. Okologischen Anstand tiben,
in: Politische Okologie, 37/157-158, S. 28-33.

Palmer, Clare (1994): Some Problems with Sustainability. In: Studies in Christian
Ethics 7 (1), S. 52-62.

Palmer, Clare (2010): Animal Ethics in Context. New York: Columbia Univer-
sity Press.

Palmer, Clare (2011): Animal Disenhancement and the Non-Identity Problem:
A Response to Thompson. In: NanoEthics 5, S. 43-48.

Palmer, Clare (2012): Does breeding a bulldog harm it? Breeding, ethics and
harm to animals. In: Animal Welfare 21, S. 157-166.

Palmer, Clare (2013): Companion Cats as Co-Citizens? Comments on Sue Don-
aldson’s and Will Kymlicka's Zoopolis. In: Dialogue 52, S.759-767. Palmer,
Clare (2010): Animal Ethics in Context. New York: Columbia University
Press.

Pang, Mingyue/Zhang, Lixiao/Ulgiati, Sergio/Wang, Changbo (2015): Eco-
logical impacts of small hydropower in China: Insights from an emergy ana-
lysis of a case plant. In: Energy Policy 76, S. 112-122.

Parfit, Derek (1983): Energy policy and the further future. The identity problem.
In: Douglas Mac Lean/Peter Brown (Hg.): Energy and the future. Totowa:
Rowman and Littlefield, S. 166-179.

Paul-Scherrer-Institut (2005): Energie-Spiegel. Facts fiir die Energiepolitik von
morgen. Nr. 15/ November 2005. Online verfiigbar unter: https://www.psi
.ch/sites/default/files/import/info/MediaBoard/Energiespiegel _Nr15_11
_2005_d.pdf, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Pearce, David W. (1991): Introduction. In: David W. Pearce (Hg.): Blueprint 2:
Greening the World Economy. London: Earthscan, S. 1-10.

315

18.01.2028, 15:31:12.


https://www.psi.ch/sites/default/files/import/info/MediaBoard/Energiespiegel_Nr 15_11_2005_d.pdf
https://www.psi.ch/sites/default/files/import/info/MediaBoard/Energiespiegel_Nr 15_11_2005_d.pdf
https://www.psi.ch/sites/default/files/import/info/MediaBoard/Energiespiegel_Nr 15_11_2005_d.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Pelluchon, Corine (2020a): Manifest fiir die Tiere. Miinchen: C.H. Beck.

Pelluchon, Corine (2020b): Wovon wir leben. Eine Philosophie der Erndhrung
und Umwelt. Darmstadt: WBG.

Petrus, Klaus (2013): Tierrechtsbewegung. Geschichte, Theorie, Aktivismus.
Miinster: Unrast.

Petrus, Klaus (2015): Tierethik und die Human-Animal Studies. In: Reingard
Spannring et al. (Hg.): Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal
Studies fiir die wissenschaftlichen Disziplinen. Bielefeld: Transcript.

Pfordten von der, Dietmar (2003): Tierwiirde nach Analogie der Menschen-
wiirde? In: Andreas Brenner (Hg.): Tiere beschreiben. Erlangen: Harald
Fischer Verlag, S.105-123.

Piechocki, Reinhard (2015): Fremdenfeindlichkeit im Naturschutz? Zur Proble-
matik heimischer und fremder Arten. In: Gudrun Heinrich/Klaus-Dieter Kai-
ser/Norbert Wiersbinski (Hg.): Naturschutz und Rechtsradikalismus. Gegen-
wirtige Entwicklungen, Probleme, Abgrenzungen und Steuerméglichkeiten.
Bonn: BfN, S. 38-53. Online verfiigbar unter: https://www.bfn.de/fileadmi
n/BfN/service/Dokumente/skripten/skript394.pdf, zuletzt gepriift am
02.03.2022.

Platz von, Jeppe/Reidy, David A. (2006): The Structural Diversity of Historical
Injustices. In: Journal of Social Philosophy 37 (3), S. 360-376.

Plieninger, Tobias/Bieling, Claudia/Gerdes, Holger/Ohnesorg, Bettina/
Schaich, Harald/Schleyer, Christian/Trommler, Kathrin/Wolff, Franziska
(2010): Okosystemleistungen in Kulturlandschaften: Konzept und Anwen-
dung am Beispiel der Biospharenreservate Oberlausitz und Schwibische Alb.
In: Natur und Landschaft 85 (5), S.187-192.

Plotnik, Joshua/De Waal, Frans/Reiss, Diana (2006): Self-Recognition in an
Asian Elephant. In Proceedings of the National Academy of Sciences 103(45),
17053-7.

Pluhar, Evelyn B. (1995): Beyond prejudice. The moral significance of human and
nonhuman animals. Durham: Duke University Press.

Podmirseg, Daniel (2016): up! Contribution of Vertical Farms to increase the
overall Energy Efficiency of Cities. Gottingen: Cuvillier Verlag.

Pogge, Thomas (1989): Realizing Rawls. New York: Cornell University Press.

Pogge, Thomas (2013): »Armenbhilfe« ins Ausland. In: Christoph Broszies/
Henning Hahn (Hg.): Globale Gerechtigkeit. Schliisseltexte zur Debatte zwi-
schen Partikularismus und Kosmopolitismus. Berlin: Suhrkamp, S. 263-301.

Porcher, Jocelyne/Estebanez, Jean (Hg.) (2019a): Animal Labor. Bielefeld: Tran-
script.

Porcher, Jocelyne/Estebanez, Jean (2019b): Animal Labor. At the forefront of
innovative research. In: Jocelyne Porcher/Jean Estebanez (Hg.): Animal Labor.
Bielefeld: Transcript, S. 11-33.

Potthast, Thomas (1999): Die Evolution und der Naturschutz. Zum Verhiltnis
von Evolutionsbiologie, Okologie und Naturethik. Frankfurt: Campus.

Potthast, Thomas (2011): Umweltethik. In: Marcus Diiwell/Christoph
Hiibenthal/Micha H. Werner (Hg.): Handbuch Ethik. Stuttgart: Metzler,
S.292-296.

316

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.bfn.de/fileadmin/BfN/service/Dokumente/skripten/skript394.pdf
https://www.bfn.de/fileadmin/BfN/service/Dokumente/skripten/skript394.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bfn.de/fileadmin/BfN/service/Dokumente/skripten/skript394.pdf
https://www.bfn.de/fileadmin/BfN/service/Dokumente/skripten/skript394.pdf

Literatur

Potthast, Thomas (2014): The values of biodiversity. Philosophical considera-
tions connecting theory and practice. In: Dirk Lanzerath/Minou Friele (Hg.):
Concepts and Values in Biodiversity. London: Routledge, S. 131-146.

Potthast, Thomas (2015a): Ethics in the Sciences beyond Hume, Moore and
Weber: Taking Epistemic-Moral Hybrids Seriously. In: Simon Meisch/
Johannes Lundershausen/Leonie Bossert/Marcus Rockoff (Hg.): Ethics of
Science in the Research for Sustainable Development, Baden-Baden: Nomos,
S.129-152.

Potthast, Thomas (2015b): Epistemisch-moralische Hybride!? Auf dem Weg zu
einer Wissenschaftstheorie interdisziplinarer Ethik. In: Regina Ammicht
Quinn/Thomas Potthast (Hg.): Ethik in den Wissenschaften: 1 Konzept, 25
Jahre, 50 Perspektiven, Tiibingen: IZEW, S. 405 — 413.

Potthast, Thomas (2016): Atomausstieg und Energiewende — ethische Perspek-
tiven. In: Markus Ludwigs (Hg.): Der Atomausstieg und seine Folgen. Schrif-
ten zum Deutschen und Européischen Infrastrukturrecht, Berlin: Duncker und
Humblot, S. 67-82.

Potthast, Thomas/Berg, Margarita (2016): Biodiversitdt. In: Konrad Ott/Jan
Dierks/Lieske Voget-Kleschin (Hg.): Handbuch Umweltethik, Stuttgart:
Metzler, S. 240-246.

Potthast, Thomas/Ott, Konrad (2016): Naturalistischer Fehlschluss. In: Konrad
Ott/Jan Dierks/Lieske Voget-Kleschin (Hg.): Handbuch Umweltethik, Stutt-
gart: Metzler, S. 55-60.

Preufiner, Verena (2014): Artgerechte Tierhaltung am Beispiel des Qualitits-
fleischprogramms NEULAND als Alternative? In: Lieske Voget-Kleschin/
Leonie Bossert/Konrad Ott (Hg.): Nachhaltige Lebensstile — Welchen Beitrag
kann ein bewusster Fleischkonsum zu mehr Naturschutz, Klimaschutz und
Gesundheit leisten? Marburg: Metropolis, S. 403-408.

Probyn-Rapsey, Fiona/Donaldson, Sue/loannides, George/Lea, Tess/Marsh,
Kate (2016): A Sustainable Campus: The Sydney Declaration on Interspecies
Sustainability. In: Animal Studies Journal 5 (1), S.110-151.

Radisch, Iris (2010): Tiere sind auch nur Menschen. In: Die ZEIT No. 33,
12. August 2010, S. 41-42.

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Reese, Gerhard/Drews, Stefan/Tréger, Josephine (2020): Warum haben wir
Angst vor dem Weniger? Umweltpsychologie und Suffizienz im Fokus. In:
Leonie Bossert/Lieske Voget-Kleschin/Simon Meisch (Hg.): Damit gutes
Leben mit der Natur einfacher wird. Suffizienzpolitik fiir Naturbewahrung.
Marburg: Metropolis, S. 135-148.

Regan, Tom (2004): The Case for Animal Rights. Berkeley: University of
California Press.

Ricken, Friedo (2014): Sozialethik. Stuttgart: Kohlhammer.

Rink, Dieter/Wichter, Monika/Potthast, Thomas (2004 ): Naturverstindnisse
in der Nachhaltigkeitsdebatte: Grundlagen, Ambivalenzen und normative
Implikationen. In: Dieter Rink/Monika Wichter (Hg.): Naturverstandnisse
in der Nachhaltigkeitsforschung. Frankfurt: Campus, S. 11-34.

317

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Rollin, Bernard E. (2006): Animal rights & human morality. Amherst, N.Y:
Prometheus Books.

Roscher, Mieke (2012): Tierschutz- und Tierrechtsbewegung — ein historischer
Abriss. In: Bundeszentrale fiir politische Bildung (Hg.): Aus Politik und Zeit-
geschichte. Mensch und Tier. 62. Jahrgang, 8-9, S. 34-40.

Rotenberg/Lamla (2014): Bio-veganer Landbau. Wie (un)vegan ist der Anbau
von Nahrungsmitteln? In: Tierbefreiung 82, 22. Jahrgang, S. 6-12.

Rowlands, Mark (1997): Contractarianism and animal rights. In: Journal of
Applied Philosophy 14, S.235-247.

Rowlands, Mark (1998): Animal Rights. A philosophical defence. Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Rowlands, Mark (2008): Gerechtigkeit fiir alle. In: Ursula Wolf (Hg.): Texte zur
Tierethik. Stuttgart: Reclam, S. 92-104.

Rowlands, Mark (2011): Animals that act for moral reasons. In: Tom
Beauchamp/R.G. Frey, Oxford Handbook of Animal Ethics. Oxford, New
York: Oxford University Press, S. 519-546.

Rowlands, Mark (2012): Can Animals Be Moral? Oxford, New York: Oxford
University Press.

Sagoff, Mark (1999). What's Wrong with Exotic Species? In: Report from the
Institute for Philosophy and Public Policy 19(4), S.16-23.

Sandee, Peter/ Hocking, Paul/ Forkman, Bjorn/Haldane, Kirsty/Kristensen,
Helle/Palmer, Clare (2014): The Blind Hens' Challenge: Does It Undermine
the View That Only Welfare Matters in Our Dealings with Animals? In:
Environmental Values 23 (6), S. 727-742.

Sapontzis, Steve (1984): Predation. In: Ethics and Animals 5 (2), S. 27-38.

Schéfer-Bossert, Stefanie; Bossert, Leonie (2012): Uber Anthropozentrismus,
Speziezismus und die Wiirde der Kreatur. In: Stefanie Schifer-Bossert/Elisa-
beth Hartlieb (Hgl): Feministische Theologie — Politische Theologie. Entwick-
lungen und Perspektiven. Sulzbach/Taunus: Helmer, S.197-218.

Scherhorn, Gerhard (2008): Okoeffizienz scheitert, wenn sie nicht mit Suffizi-
enz verbunden wird. In: Susanne Hartard, Axel Schaffer, Jiirgen Giegrich
(Hr.): Ressourceneffizienz im Kontext der Nachhaltigkeitsdebatte, Baden-
Baden: Nomos.

Schmidt, Kirsten (2008): Blinde Hiihner als Testfall tierethischer Theorien. In:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. 62 (4), S. 537-561.

Schmitz, Friederike (2014): Tierethik — eine Einfiihrung. In: Friederike Schmitz
(Hg.): Tierethik. Grundlagentexte. Berlin: Suhrkamp, S.13-76.

Schneider, Manuel (2001): Uber die Wiirde des Tiers. Zur Ethik der Mensch-
Tier-Beziehung. In: Manuel Schneider (Hg.): Den Tieren gerecht werden. Zur
Ethik und Kultur der Mensch-Tier-Beziehung, Kassel: Verlag der Universitit
Gesamthochschule Kassel, S. 227-238.

Schopenhauer, Arthur (1977): Preisschrift tiber die Grundlage der Moral. Herr-
sching: Pawlak.

Schorlau, Wolfgang (2013): Am zwolften Tag. Koln: Kiepenheuer und Witsch.

318

18.01.2026, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Schultz, Julia/Brand, Fridolin/Kopfmiiller, Jiirgen/Ott, Konrad (2008): Build-
ing a>theory of sustainable development«: two salient conceptions within the
German discourse. In: International Journal of Environment and Sustainable
Development 7/4, S. 465-482.

Schultz, Emily/Christen, Marius/Voget-Kleschin, Lieske/Burger, Paul (2013):
A Sustainability-Fitting Interpretation of the Capability Approach: Integrating
the Natural Dimension by Employing Feedback Loops. In: Journal of Human
Development and Capabilites 14 (1), S.115-133.

Schwerdtner, Ulrike (2019): Gutes Essen fiir alle. Grundlagen einer bio-veganen
Landwirtschaft von morgen. In: Zeitschrift fiir kritische Tierstudien 02,
S.155-179.

Sebastian, Marcel (2016): Tiere und Gesellschaft. In: Borgards, Roland (Hg.):
Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart: Metzler, S. 16-24.

Sezgin, Hilal (2014): Artgerecht ist nur die Freiheit. Miinchen: C.H. Beck.

Sinclair, Upton (2013): Der Dschungel. [Erstausgabe 1906] Ziirich: Europa Ver-
lag.

Simberloff, Daniel (2011). Invasive Species. In: Sodhi; Navjot & Ehrlich, Paul
(Hrsg.). Conservation biology for all. Oxford/New York: Oxford University
Press, S.131-152.

Singer, Peter (1994): Praktische Ethik. Stuttgart: Reclam.

Singer, Peter (1996): Animal Liberation. Die Befreiung der Tiere. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Singer, Peter/Tse, Yip Fai (im Erscheinen): Al Ethics: The Case for Including
Animals. Eingereichtes Manuskript.

Smith, Adam (1994): Theorie der ethischen Gefiihle. Hamburg: Felix Meiner Ver-
lag.

Sneddon, Lynne (2004): Evolution of Nociception in Vertebrates: Comparative
Analysis of Lower Vertebrates. In: Brain Research Reviews 46 (2),5.123-130.

Sneddon, Lynne/Braithwaite, Victoria/Gentle, Michael (2003): Do fishes have
nociceptors? Evidence for the evolution of a vertebrate sensory system. In:
Proceedings of the Royal Society London 270, S. 1115-1121.

Soininen, Niko/Belinskij, Antti/Vainikka, Anssi/Huuskonen, Hannu (2019):
Bringing back ecological flows: migratory fish, hydropower and legal malad-
aptivity in the governance of Finnish rivers. In: Water International, 44 (3),
S.321-336.

Sommer, Volker (2012): Menschenaffen wie wir. Zum Verhiltnis von »Mensch«
und »Tier« aus evolutionsbiologischer Perspektive. Lust- und leidfdhige
Kreaturen oder seelenlose Automaten? Warum wir tiber die Wiirde und
Eigenrechte der Tiere neu nachdenken miissen. Vortrag an der Evangelischen
Akademie Arnoldshain (Evangelische Akademie in Hessen und Nassau e.V.),
Schmitten/Taunus, 30.11.2012.

Sommer, Volker (2015a): In freier Wildbahn. Aus- und Ansichten eines Anthro-
pologen. In: Jessica Ullrich (Hg.): Tierstudien. Wild 8, S.131-142.

319

18.01.2028, 15:31:12.


https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Sommer, Volker (2015b): Zoologie. Von »Mensch und Tier« zu »Menschen und
anderen Tieren«. In: Reingard Spannring/Karin Schachinger/Gabriela Kom-
patscher/Alejandro Boucabeille (Hg.): Disziplinierte Tiere. Bielefeld: Tran-
script, S. 359-386.

Semme, Lauritz (2005): Sentience and brain in invertebrates. Report to Nor-
wegian Scientific Committee for Food Safety. Norwegian University of Life
Sciences. Online verfiigbar unter: http://vkm.no/dav/413af9502e.pdf,
zuletzt gepriift am 03.03.2022.

Stdnescu, Vasile (2011): »Green« Eggs and Ham?: The Myth of Sustainable Meat
and the Danger of the Local. In: John Sanbonmatsu (Hg.): Critical Theory and
Animal Liberation. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, S. 239-256.

Stanescu, Vasile (2013): Why »Loving« Animals is Not Enough: A response to
Kathy Rudy, Locavorism, and the Marketing of »Humane« Meat«. In: The
Journal of American Culture, Vol. 36, No. 2, S. 100-110.

Stanescu, Vasile (2014): Crocodile Tears, Compassionate Carnivores and the
Marketing of »Happy Meat«. In: John Sorenson (Hg.): Critical Animal Studies.
Thinking the Unthinkable. Toronto: Canadian Scholars Press, S. 216-233.

Steiner, Gary (2010): Tierrecht und die Grenzen des Postmodernismus. In:
ALTEXethik 2010, S. 3-10.

Steiner, Gary (2013): Animals and the limits of postmodernism. New York:
Columbia University Press.

Steiner, Gary (2017): Tiere als Personen, aber nicht als Staatsbiirger. In:
TIERethik 9. Jahrgang, 2017/1, S. 14-39.

Steinfeld, Henning/Gerber, Pierre/Wassenaar, Tom/Castel, Vincent/Rosales,
Mauricio/Haan, Cees de (2006): Livestock's Long Shadow. Environmental
Issues and Options. Edited by Food and Agriculture Organization of the
United Nations. Rome. Online verfiigbar unter: http://www.fao.org/docrep
/010/a0701e/a0701e00.HTM, zuletzt gepriift am 01.03.2022.

Steffen, Arne (2020): Weniger ist anders. Suffizentes Wohnen in der Stadt.
In: Lieske Voget—Kleschin/Leonie Bossert/Simon Meisch (Hg.): Damit gutes
Leben mit der Natur einfacher wird — Suffizienzpolitik fiir Naturbewahrung
(Arbeitstitel). Marburg: Metropolis, in Vorbereitung

Sterba, James (1998): A Biocentrist Strikes Back. In: Environmental Ethics 20,
S.361-376.

Steurer, Reinhard (2001): Paradigmen der Nachhaltigkeit. In: Zeitschrift fur
Umweltpolitik & Umweltrecht, 4, S. 537 — 566.

Stoll-Klemann, Susanne/Kettner, Anne (2016): Schutzgebiete. In: Konrad
Ott/Jan Dierks/Lieske Voget-Kleschin (Hg.): Handbuch Umweltethik, Stutt-
gart: Metzler, S. 305-311.

Stockmann, Antje (2014): Weidetiere als Landschaftspfleger — mit Pferden und
Rindern von der Eintonigkeit zur Vielfalt. In: Lieske Voget-Kleschin/Leonie
Bossert/Konrad Ott (Hg.): Nachhaltige Lebensstile — Welchen Beitrag kann
ein bewusster Fleischkonsum zu mehr Naturschutz, Klimaschutz und Gesund-
heit leisten? Marburg: Metropolis, S. 161-174.

Taylor, Paul W. (1989): Respect For Nature. A Theory of Environmental Ethics.
New Jersey: Princeton University Press.

320

18.01.2026, 15:31:12.


http://vkm.no/dav/413af9502e.pdf
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.HTM
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.HTM
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vkm.no/dav/413af9502e.pdf
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.HTM
http://www.fao.org/docrep/010/a0701e/a0701e00.HTM

Literatur

Taylor, Sunaura (2017): Beasts of burden. Animal and disability liberation. New
York: The New Press.

Torres, Bob (2014): Eigentum, Gewalt und die Urspriinge der Unterdriickung.
In: Friederike Schmitz (Hg.): Tierethik. Grundlagentexte. Berlin: Suhrkamp,
S.153-175.

Tremmel, Jorg (2012): Eine Theorie der Generationengerechtigkeit.
Miinster: Mentis.

Turner, Kerry (1993): Sustainability: Principles and Practice. In: Kerry Turner
(Hg.): Sustainable Environmental Economics and Management: Principles
and Practice: Chichester: John Wiley & Sons, S. 3-36.

Twine, Richard (2010a): Animals as Biotechnology. Ethics, Sustainability and
Critical Animal Studies. London/Washington: Earthscan.

Twine, Richard (2010b): Intersectional disgust? Animals and (eco) feminism. In:
Feminism and Psychology 20 (3), S. 397-406.

Twine, Richard (2012): Revealing the >Animal-Industrial Complex¢— A Concept
& Method for Critical Animal Studies? In: Journal for Critical Animal Studies
10 (1), S.12-39.

Twine, Richard (2021): Emissions from Animal Agriculture - 16.5 % Is the New
Minimum Figure. In: Sustainability 13, 6276.

Valsangiacomo, Antonio (1998): Die Natur der Okologie. Anspruch und Gren-
zen Okologischer Wissenschaften. Ziirich: Vdf Hochschulverlag.

Verniers, Elien (2021): Bringing animal welfare under the umbrella of sustain-
able development: A legal analysis. In: RECIEL 2021, S. 1-14.

Verniers, Elien/Brels, Sabine (2021): UNCAHP, One Health, and the Sustain-
able Development Goals. In: Journal of International Wildlife Law and Policy
24 (1), S. 38-56.

Voget-Kleschin, Lieske (2013): Employing the Capability Approach in Concep-
tualizing Sustainable Development. In: Journal of Human Development and
Capabilites 14 (4), S. 483-502.

Vonnegut Jr., Kurt (1961): Harrison Bergeron. Online verfiigbar unter https:/
/archive.org/stream/HarrisonBergeron/Harrison%20Bergeron_djvu.txt,
zuletzt gepriift am 02.03.2022.

Waal De, Frans (1997): Der gute Affe. Der Ursprung von Recht und Unrecht bei
Menschen und anderen Tieren. Miinchen/Wien: Hanser.

Waal De, Frans (1999): Anthropomorphism and Anthropodenial: Consistency
in Our Thinking about Humans and Other Animals. In: Philosophical Topics
27 (1), S.255-280.

Wichter, Monika (2004): Naturverstindnisse in der Okologie: dargestellt am
Beispiel Stadtokologie. In: Dieter Rink/Monika Wachter (Hg.): Naturver-
standnisse in der Nachhaltigkeitsforschung. Frankfurt: Campus, S. 35-72.

WBGU (2016): Der Umzug der Menschheit: Die transformative Kraft der Stadte.
Online verfiigbar unter:https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbg
u/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierun
g_DT_1.pdf, zuletzt gepriift am 02.03.2022.

WCED (1987): Our Common Future. Oxford, New York: Oxford Univer-
sity Press.

321

18.01.2028, 15:31:12.


https://archive.org/stream/HarrisonBergeron/Harrison%20Bergeron_djvu.txt
https://archive.org/stream/HarrisonBergeron/Harrison%20Bergeron_djvu.txt
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://archive.org/stream/HarrisonBergeron/Harrison%20Bergeron_djvu.txt
https://archive.org/stream/HarrisonBergeron/Harrison%20Bergeron_djvu.txt
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf
https://www.wbgu.de/fileadmin/user_upload/wbgu/publikationen/hauptgutachten/hg2016/pdf/Kurzfassung_Urbanisierung_DT_1.pdf

Literatur

Webster, John (2006): Animal Sentience and animal welfare: What is it to them
and what is it to us? In: Applied Animal Behaviour Science 100, S. 1-3.

Weis, Tony (2013): The Ecological Hoofprint. The Global Burden of Industrial
Livestock. London: Zed Books.

Wienhues, Anna (2021): Respecting the Nonhuman Other: Individual Natural
Otherness and the Case for Incommensurability of Moral Standing. In:
Environmental Values (fast track).

Wild, Markus (2012): Fische. Kognition, Bewusstsein und Schmerz. Eine philo-
sophische Perspektive. Bern: EKAH.

Wild, Markus (2015): Anthropomorphismus. In: Arianna Ferrari/Klaus Petrus
(Hg.): Lexikon der Mensch-Tier-Beziehung. Bielefeld: Transcript, S. 26-28.
Wilson, Edward O. (2016): Die Halfte der Erde. Ein Planet kimpft um sein Leben.

Miinchen: C.H. Beck.

Wilson, Jeff/Marks, David (2013): Unter Grizzlys. Neue Perspektiven auf das
Leben der Baren. In: Terra X, Produktion der BBC und des ZDF. Online
verfligbar unter: https://www.zdf.de/dokumentation/terra-x/unter-grizzly
s-filmteam-campt-im-baeren-eldorado-in-alaska-100.html, zuletzt gepriift
am 02.03.2022.

Wirth, Sven/Laue, Anett/Kurth, Markus/Dornenzweig, Katharina/Bossert,
Leonie/Balgar, Karsten (Hg.) (2016): Das Handeln der Tiere. Tierliche
Agengy im Fokus der Human-Animal Studies, Bielefeld: Transcript.

Wolf, Ursula (2004): Das Tier in der Moral. Frankfurt am Main: Klostermann.

Wolf, Ursula (2008): Die Mensch-Tier-Beziehung und ihre Ethik. In: Ursula
Wolf (Hg.): Texte zur Tierethik. Stuttgart: Reclam, S.170-192.

Wolf, Ursula (2012): Die Ethik der Mensch-Tier-Beziehung. Frankfurt am Main:
Klostermann, Vittorio.

Wolfe, Cary (2003): Animal Rites: American Culture, the Discourse of Species,
and Posthumanist Theory. Chigaco: Chigaco University Press.

Woodroff, Rosie/Ginsberg, Joshua R. (1998): Edge Effects and the Extinction of
Populations Inside Protected Areas. In: Science 280 (5372), S. 2126-2128.
Waunder, Stephanie (2014): Okologische Tierhaltung und Naturschutz — Syner-
gien und Konflikte. In: Lieske Voget-Kleschin/Leonie Bossert/Konrad Ott
(Hg.): Nachhaltige Lebensstile — Welchen Beitrag kann ein bewusster Fleisch-
konsum zu mehr Naturschutz, Klimaschutz und Gesundheit leisten? Marburg:

Metropolis, S. 202-214.

Wynne, Clive (2007): What are Animals? Why Anthropomorphism is Still Not
a Scientific Approach to Behavior. In: Comparative Cognition and Behavior
Reviews 2, S.125-135.

Young, Iris Marion (2006): Responsibility and Global Justice: A Social Connec-
tion Model. In: Social Philosophy and Policy Foundation 23, S.102-130.

Yu, Bing/Xu, Linyu (2015): Review of ecological compensation in hydropower
development. In: Renewable and Sustainable Energy Reviews 55, S. 729-738.

Ziai, Aram (2010): Postkoloniale Perspektiven auf »Entwicklung«. In: Peripherie
30 (120), S. 399-426.

322

18.01.2026, 15:31:12.


https://www.zdf.de/dokumentation/terra-x/unter-grizzlys-filmteam-campt-im-baeren-eldorado-in-alaska-100.html
https://www.zdf.de/dokumentation/terra-x/unter-grizzlys-filmteam-campt-im-baeren-eldorado-in-alaska-100.html
https://doi.org/10.5771/9783495999868
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.zdf.de/dokumentation/terra-x/unter-grizzlys-filmteam-campt-im-baeren-eldorado-in-alaska-100.html
https://www.zdf.de/dokumentation/terra-x/unter-grizzlys-filmteam-campt-im-baeren-eldorado-in-alaska-100.html

	Cover
	TEIL I Sozio-ökologische Krisen und das Mensch-Tier-Verhältnis
	1. Von der Notwendigkeit, nichtmenschliche Tiere in eine Ethik Nachhaltiger Entwicklung zu integrieren

	TEIL II Nachhaltige Entwicklung und Tierethik: Wo stehen wir?
	2. »Unsere gemeinsame Zukunft«: Wessen Zukunft und auf welcher theoretischen Grundlage? Zur Ethik Nachhaltiger Entwicklung
	2.1 Annährung an den Begriff der ›Natur‹
	2.2 Starke versus schwache Nachhaltigkeit
	2.3 Leitlinien Nachhaltiger Entwicklung
	2.4 Ethisch-philosophische Grundlagen
	2.4.1 Konrad Ott und Ralf Döring: Theorie und Praxis starker Nachhaltigkeit
	John Rawls in der Theorie von Ott und Döring
	Martha Nussbaum in der Theorie von Ott und Döring
	Nichtmenschliche Tiere in der Theorie von Ott und Döring



	3. ›Klimakiller‹ oder ›glückliche Weidegänger‹? Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um Nachhaltige Entwicklung
	Zusammenfassung und Zwischenfazit I

	4. Vom tierlichen Selbstwert. Kontextueller Sentientismus als tierethische Grundlage
	4.1 Moralische Relevanz der Empfindungsfähigkeit
	4.1.1 ›Klassischer‹ Sentientismus
	4.1.2 Kontextueller Sentientismus
	4.1.3 Gradueller und egalitärer Sentientismus

	4.2 Zoologische Fundierung des Sentientismus
	4.2.1 Zusammenhang normativer Bewertungen und empirischer Forschungsergebnisse
	4.2.2 Empirische Grundlagen der Schmerzempfindlichkeit

	4.3 Ansätze der gegenwärtigen Tierethik
	4.3.1 Moralischer Individualismus und moralischer Relationalismus
	4.3.2 Verschiedene Ethiktheorien als Grundlagen tierethischer Positionen
	Utilitarismus
	Rechte- und Pflichtenansätze
	Mitleidsethik
	Fürsorgeethik
	Ethik der Mensch-Tier-Beziehung
	Clare Palmers kontextsensitiver Pflichtenansatz
	Zentraler Kritikpunkt an Palmers relationalem Ansatz

	Eudaimonistischer Ansatz: Tugendethik
	Eudaimonistisch inspirierter Ansatz: Martha Nussbaums Erweiterung des Fähigkeitenansatzes auf nichtmenschliche Tiere
	Zentrale Kritikpunkte an Nussbaums Erweiterung


	4.3.3 Die verschiedenen Tierethik-Theorien im Überblick
	4.3.4 Tierschutz-, Tierrechts- und Tierbefreiungstheorien
	4.3.5 Fragen nach tierlicher Gestaltungs- und Moralbefähigung

	4.4 Kontextsensitive Pflichten-Ethik
	4.4.1 Kontextabhängige positive Pflichten
	4.4.2 Nichtmenschliche Tiere als Gesellschafts-Mitglieder statt als ›reine Naturwesen‹
	4.4.3 Beziehungen und Intersektionalität
	4.4.4 Kontextsenstive Pflichtenethik im Verhältnis zum Fähigkeitenansatz
	4.4.5 Post-anthropozentrische Hybridposition

	Zusammenfassung und Zwischenfazit II


	TEIL III Schritte zu einer Tier- und Nachhaltige Entwicklungs-Ethik verknüpfenden Theorie
	5. Nachhaltigkeitsrelevante Gerechtigkeitstheorien auf nichtmenschliche Tiere angewandt
	5.1 Nichtmenschliche Tiere im Umfang von Gerechtigkeitstheorien
	5.1.1 Der Ausschluss von nichtmenschlichen Tieren aus Moral und Gerechtigkeit
	5.1.2 Zur Bestimmung von Gerechtigkeit: Verteilungsmuster, »Währung« und Umfang

	5.2 Egalitäre Gerechtigkeit auch für nichtmenschliche Tiere? John Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsätze und Tiere
	5.2.1 Anwendung von Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsätzen auf nichtmenschliche Tiere
	5.2.2 Die advokatische Perspektive bei Rawls
	Nichtkenntnis über die Spezies unter dem Schleier des Nichtwissens
	Die paternalistischen Grundsätze

	5.2.3 Egalitäre Umsetzung der Gerechtigkeitspflichten bei Einbezug von nichtmenschlichen Tieren: Ein gangbarer Weg?
	Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsätze
	Das Differenzprinzip und nichtmenschliche Tiere


	5.3 Tierliches gutes Leben: Naturwissenschaftlich und philosophisch betrachtet
	5.3.1 Naturwissenschaftliche Beurteilung guten tierlichen Lebens
	Naturwissenschaftliche Kriterien für eine Bewertung guten tierlichen Lebens
	Beispiel: Das gute Leben eines Grizzly-Bären aus naturwissenschaftlicher Perspektive

	5.3.2 Kritischer Anthropomorphismus als für Konzeptionen guten tierlichen Lebens relevante Methode
	5.3.3 Martha Nussbaums Erweiterung ihres Fähigkeitenansatzes
	Differenzierung von Wohlergehen und gutem Leben im aristotelischen Sinn
	Modifizierung der Fähigkeitenansatz-Erweiterung Nussbaums

	5.3.4 Absoluter Standard nach Martha Nussbaum für nichtmenschliche Tiere

	Zwischenfazit III: Gerechtigkeitstheorien und tierethische Erweiterungen

	6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung
	6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Übergeordnetes Prinzip
	6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption
	6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien
	6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien für Konfliktfälle
	6.4.1 Das Prinzip der Selbstverteidigung
	6.4.2 Das Prinzip des minimalen Übels

	6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritäre Handlungsfelder
	6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritäre Maßnahmen zur Implementierung
	6.6.1 Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz
	6.6.2 Ausbau einer möglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Weiterentwicklung des bio-veganen Landbaus sowie Weiterentwicklung veganer/vegetarischer Nahrungsmittel
	6.6.3 Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme



	TEIL IV Die Zukunft gestalten
	7. Die Etablierung gerechter Interspezies-Gesellschaften als gesellschaftliche Aufgabenstellung und Forschungsdesiderat
	8. Zusammenfassung

	Literatur

