Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Andrej Krause

In seiner zweiten grofRen schriftlichen Abhandlung, dem 1738 in Halle in der Kitt-
lerschen Offizin erschienenen Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi behan-
delt Anton Wilhelm Amo Themen der traditionellen — aristotelischen — Logik.! Ein
Kompendium dieser traditionellen Logik stellen die um 1240* von Petrus Hispa-
nus verfassten Summulae logicales dar, wenngleich diese auch logische Neuerungen
enthalten. Obwohl Amo sich nun nicht ausdriicklich auf Petrus bezieht, stimmt er
mit ihm oft iberein, teilweise wortlich. Im Folgenden sollen Amos Ausfithrungen
zu einigen Themen der traditionellen Logik dargelegt, kurz diskutiert und, sofern
passend, mit den Summulae (im Folgenden zitiert nach der lateinischen Ausgabe
von 1972 mit der Angabe von Abhandlung und Abschnitt) verglichen werden. Dies
betrifft konkret Amos Einteilungen der Termini und Sitze (genauer: der Aussage-
sdtze, propositiones) sowie der Schliisse bzw. Argumentationen. Eine ausfithrliche
Gegeniiberstellung mit den von ihm verwendeten logischen Schriften des Aristo-
teles ist nicht beabsichtigt, ebenso wenig eine Betrachtung der von ihm genutzten
logischen Abhandlungen des 17. bzw. 18. Jahrhunderts, von denen die Idea philoso-
phiae rationalis seu logica des Petrus a Sancto Josepho Fuliensi von 1654, der Philo-
sophiae Aristo-Thomisticae Cursus des Augustinus a Virgine Maria von 1664 und die
Logica des Johannes Clericus von 1710 zumindest erwahnt seien.

1 Dieses Werk (abgekiirzt: Tractatus) wird im Folgenden nach der lateinischen Ausgabe von
1968 mit der Angabe der dortigen Seitenzahl zitiert. In eckigen Klammern wird zusatzlich die
Seitenzahl der deutschen Ubersetzung angegeben. Zur Biographie Amos vgl. etwa Brentjes
1976, Firla 2002 u. Abraham 2004, zu Aspekten seines philosophischen Werkes etwa Houn-
tondji 1983, 118-128, Edeh 2003, Wiredu 2004, Mabe 2007, 51-95, Krause 2009, Ette 2014 u.
Somet 2016, 11-43.

2 Zur Abfassungszeit vgl. Degen 2006.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Andrej Krause

1. Termini und Satze

Zu den Termini

Termini sind sprachliche Ausdriicke (vgl. zum Folgenden Tractatus 242-245 [251-
253]). Sie werden von Amo in mehrfacher Hinsicht eingeteilt, zunichst hinsicht-
lich dessen, ob sie leer (inanis) oder bezeichnend (significativus), d. h. ein Zeichen
(signum) sind. Letztere — und nur um diese soll es jetzt gehen — werden intentional,
mit einer gewissen Absicht, gebraucht. Diese Termini sind einfach oder zusam-
mengesetzt (terminus simplex, terminus compositus), je nachdem, ob sie etwas Ein-
faches oder Zusammengesetztes bezeichnen. Das Bezeichnete ist eine Idee (idea)
oder ein Ding (res). Dinge sind Substanzen oder Eigenschaften, wobei — und hier
beruft sich Amo auf die traditionelle Kategorienlehre — Eigenschaften den Kate-
gorien Quantitit, Relation, Qualitit, Wirken, Erleiden, Zeit, Ort, Lage oder Habi-
tus angehoren (vgl. Tractatus 101 [133], 140 [167], 215 [228]). Die Einteilung in ein-
fache und zusammengesetzte Dinge konnte grundsitzlich sowohl die Substanzen als
auch die Eigenschaften betreffen, inwiefern Amo jedoch einfache Eigenschaften an-
nimmt, sei dahingestellt. Er unterscheidet aber klar zwischen einfachen und zu-
sammengesetzten Substanzen. Erstere sind geistig, letztere materiell (vgl. Tractatus
132 [159]). In diesem Sinne einfache (= geistige) Substanzen sind Amo zufolge Gott,
die menschlichen Seelen und die Geister (vgl. Krause 2009, 144ff.). Daher bezeich-
net ein einfacher, nicht eine Eigenschaft bezeichnender Terminus gerade Gott, ei-
ne menschliche Seele oder einen Geist. Jeder zusammengesetzte Terminus, also jeder
Terminus, der Zusammengesetztes bezeichnet, ist konkret oder abstrakt. Konkret
ist er, wenn er Zusammengesetztes kollektiv bezeichnet, abstrakt, wenn er es dis-
tributiv bezeichnet. So kann etwa der zusammengesetzte Terminus »Mensch« eine
Gruppe von Menschen als Ganzes bezeichnen, er kann aber auch jeden einzelnen
Menschen dieser Gruppe bezeichnen. Im ersten Fall ist er konkret, im zweiten abs-
trakt. Termini, die Gruppen von einfachen Dingen - etwa die Gruppe aller mensch-
lichen Seelen — bezeichnen, wiirde Amo vermutlich als zusammengesetzte Termini
auffassen.

Termini werden weiterhin hinsichtlich ihres Umfangs (respectu ambitus) unter-
schieden, sie sind universell (universalis), partikulir (particularis) oder individuell
(individualis). Universell sind sie, wenn sie alle Dinge, die unter den jeweiligen Be-
griff fallen, bezeichnen, etwa wenn der Terminus »Mensch« alle Menschen bezeich-
net. Bezeichnen sie nur einige Dinge, die unter den jeweiligen Begriff fallen, sind
sie partikulir, bezeichnen sie genau ein Ding, sind sie individuell. Wiren alle indivi-
duellen Dinge einfache Dinge, dann wiren alle individuellen Termini einfache Termini.
Wire beispielsweise Sokrates sowohl ein individuelles als auch ein einfaches Ding,
so wire der Terminus »Sokrates« individuell und einfach.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Die Unterscheidung der Termini hinsichtlich ihres Gebrauchs in Sitzen (ratione
usus in propositionibus) fithrt zur Einteilung in kategorematische und synkategore-
matische Termini. Kategorematische Termini sind Subjekt oder Pridikat eines Sat-
zes. Die restlichen Termini des Satzes sind synkategorematisch. Diese bezeichnen
nicht von sich aus, sondern nur im Zusammenhang mit den kategorematischen
Termini. Beispielsweise ist in dem Satz »Also ist Titius sterblich« »Titius« katego-
rematisch und »also« synkategorematisch.

Zu den Satzen
Termini bilden Sitze. Auch diese werden von Amo in mehrfacher Hinsicht einge-
teilt, erstens hinsichtlich dessen, ob sie einfach oder zusammengesetzt sind, zwei-
tens hinsichtlich ihrer Qualitit, d. h. ob sie bejahend oder verneinend sind, und
drittens hinsichtlich der Quantitit, also ob sie universell, partikulir oder individu-
ell sind.? Einen einfachen Satz nennt Amo auch einen kategorischen Satz. Dieser
Satz sagt genau eines iiber eines aus (vgl. zum Folgenden Tractatus 219f. [232]). Das
Ausgesagte ist das Pridikat, dieses wird pridiziert. Dasjenige, iiber das ausgesagt
wird, ist das Subjekt, dieses subjiziert. Kategorische Sitze sind insofern einfach,
als sie keine Sitze als echte Teile enthalten. Sie sind logische Elementarsitze. Th-
re Hauptteile, Subjekt und Pridikat, konnen ihrerseits einfach oder zusammenge-
setzt sein. Dieses Einfach- oder Zusammengesetztsein darf nicht mit dem Einfach-
oder Zuammengesetztsein eines Terminus verwechselt werden. So kann »Mensch«
ein einfaches Subjekt, aber ein zusammengesetzter Terminus sein. Im Satz »Das
Pferd ist ein Lebewesen« (»equus est animal«) sind sowohl Subjekt als auch Pradikat
einfach. Im Satz »Das Pferd ist ein wieherndes Lebewesen« (»equus est animal hinni-
bile«) ist das Pridikat — »wieherndes Lebewesen« — zusammengesetzt, im Satz »Der
gute Mann muss geehrt werden« (»vir bonus est colendus«) ist es das Subjekt — »der
gute Mann«. Und schlieRlich sind im Satz »Der gerechte Mann ist der Liebe wert«
(»vir iustus est amore dignus«) sowohl Pridikat als auch Subjekt zusammengesetzt.
Wihrend einfache Sitze keine Sitze als echte Teile haben, bestehen zu-
sammengesetzte Sitze aus mehreren einfachen Sitzen. Hierbei gibt es finf
Moglichkeiten der Verbindung von einfachen Sitzen (vgl. Tractatus 230 [240]).
Diese kann mit den Termini »wenn, »weil«, »also«, »und« oder »entweder — oder«
(»aut-aut«) erfolgen. Das einschlieffende Oder wird an dieser Stelle nicht erwihnt.
Die entsprechenden Sitze nennt Amo konditional (»Wenn die Sonne scheint, ist

3 Es lohntsich, hier den lateinischen Text ausfithrlich zu zitieren, denn er stimmt, wie sich zei-
gen wird, fast wortlich mit der entsprechenden Stelle in den Summulae logicales des Petrus
Hispanus Uberein: »Propositiones considerantur vulgo secundum quaestiones quae? qualis?
quanta? Respectu quaestionis quae? Propositio alia composita, alia simplex. Ratione quaes-
tionis qualis? alia affirmativa, alia negativa. Ad quaestionem quanta? respondendum propo-
sitionem aliam esse vel universalem, vel particularem, vel individualem« (Tractatus 214 [228]).

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Andrej Krause

es Tag«), kausal (»Weil die Sonne scheint, ist es Tag«), rational bzw. illativ (»Die
Sonne scheint, also ist es Tag«), kopulativ (»Jeder Mensch besteht aus Seele und
Korper«) und disjunktiv (»Entweder ist Petrus gerecht oder er ist ungerecht«).

Die Einteilung der Sitze hinsichtlich der Quantitit, also hinsichtlich dessen,
ob sie universell, partikulir oder individuell sind, ergibt sich aus den verwende-
ten universellen, partikuliren oder individuellen Termini. Sie soll aber nicht nur
fiir einfache Sitze, sondern auch fiir zusammengesetzte Sitze gelten, auch diese
sollen sich derartig unterscheiden, und zwar hinsichtlich eines ihrer Glieder oder
hinsichtlich mehrerer ihrer Glieder (»vel quoad alterum, vel quoad utrumque extremum
propositionis«, vgl. Tractatus 215 [228]). Diese Bemerkung kann in zweifacher Wei-
se verstanden werden. Sind mit den Gliedern des Satzes die kategorischen Sit-
ze eines zusammengesetzten Satzes gemeint, dann sind zusammengesetzte Sitze
insofern universell, partikulir oder individuell, als ihre kategorischen Sitze uni-
versell, partikuldr oder individuell sind. Ein zusammengesetzter Satz konnte dann
beispielsweise sowohl universell als auch individuell sein, wenn namlich ein kate-
gorischer Teil von ihm universell und der andere individuell ist, wie in dem Satz
»Wenn alle Menschen sterblich sind, dann ist Titius sterblich.« Hier ist der ers-
te Teilsatz universell, der zweite individuell. Aber auch wenn man die Bemerkung
so versteht, dass damit die Zusammensetzung kategorischer Sitze aus Subjekten
und Pridikaten gemeint ist, die ihrerseits universell, partikulir oder individuell
sind, konnen diese Sitze gleichzeitig von verschiedener Quantitit sein, falls sich
nimlich Subjekte und Pridikate hinsichtlich der GréfRe des Umfangs unterschei-
den. Dann wire etwa der Satz »Titius ist sterblich und Titius ist reich« hinsichtlich
des ersten und zweiten Subjektes individuell, hinsichtlich des ersten und zweiten
Pridikates jedoch universell (oder eventuell partikulir).

Die genannten grundlegenden Einteilungen der Termini und Sitze finden sich
nun im GrofRen und Ganzen auch in den Summaulae logicales des Petrus Hispanus.
Auch dort ist ein Terminus ein sprachlicher Ausdruck, der etwas bezeichnet und
auch dort gibt es nicht-bedeutungstragende sprachliche Ausdriicke, wie etwa »bu-
ba« (vgl. Summulae 1 3). Petrus akzeptiert wie Amo die aristotelischen Kategorien
(vgl. Summaulae 111 5). Er unterscheidet die Termini zwar nicht hinsichtlich Ein-
fachheit bzw. Zusammengesetztheit, wie Amo es tut, aber ebenfalls hinsichtlich
des Umfangs. Demnach kann ein allgemeiner Terminus (ferminus communis) von
mehreren, ein singulirer Terminus (terminus singularis) nur von einem einzigen
pradiziert werden (vgl. Summulae 1 8). Ersterer entspricht dem universellen bzw.
partikuliren Terminus Amos, letztere seinen individuellen Termini. Ferner hilt
auch Petrus kategorematische und synkategorematische Ausdriicke auseinander
(vgl. Summulae 1 5). Die Sitze unterscheidet er dhnlich wie Amo. Demnach gibt es
kategorische (einfache) und hypothetische (zusammengesetzte) Sitze, wobei ers-
tere universell, partikulir, indefinit oder singulir bzw. affirmativ oder negativ sein

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

kénnen.* Bei den hypothetischen Sitzen nennt er nur drei: konditionale, kopula-
tive und disjunktive (vgl. Summulae 1 16). Die Disjunktion ist, anders als bei Amo,
nicht zwingend ausschliefend.

2. Argumentationen

»Argumentatio est: Illatio ex praemissis« (Tractatus 217 [230]), eine Argumentation ist
ein Folgern oder Schliefien aus Primissen. Da Schliisse nun immer Schliisse aus
mindestens einer Pramisse sind, sind Argumentationen nichts anderes als Schliis-
se. Anders gesagt: Argumentationen bzw. Schliisse sind Gruppen von Sitzen, die
aus mindestens einer Primisse und einer Konklusion bestehen. Amo unterscheidet
sieben Argumentationsarten (vgl. Tractatus 234 [243]): Syllogismus, Induktion, Bei-
spiel, Enthymem, Dilemma, Sorites, Prosyllogismus. Der Syllogismus nimmt eine
besondere Stellung ein. Bei ihm handelt es sich um eine Argumentation bzw. einen
Schluss, der aus genau zwei Primissen und einer Konklusion besteht (vgl. Tractatus
217 [230]). Die anderen Arten nennt Amo irregulire Syllogismen. Diese Bezeichnung
ist ungliicklich, da irregulire Syllogismen gerade keine Syllogismen im definierten
Sinn sein sollen.

2.1 Syllogismen

Ein Syllogismus ist, wie gesagt, eine Argumentation bzw. ein Schluss, die bzw. der
aus genau zwei Pramissen und einer Konklusion besteht, Schliisse mit genau einer
Primisse oder mit mehr als zwei Primissen sind keine Syllogismen. Syllogismen
sind einfach oder zusammengesetzt. Sie sind einfach, wenn die Primissen und
die Konklusion einfache, d. h., kategorische Sitze sind, sie sind zusammengesetzt,
wenn mindestens eine Primisse ein aus kategorischen Sitzen zusammengesetzter
Satz ist.

Einfache Syllogismen

Bei den einfachen Syllogismen unterscheidet Amo die vier bekannten Figuren an-
hand der Stellung des sogenannten Mittelbegriffs (vgl. zum Folgenden Tractatus
219-229 [232-240]). Dieser Begriff ist jeweils Teil der beiden Praimissen des Syllo-
gismus. Diese Primissen heiflen Obersatz bzw. Untersatz des Syllogismus. Der

4 Die angekiindigte Parallelstelle bei Petrus lautet: »Divisa propositione tripliciter sciendum
est quod triplex est quesitivum per quod querimus, scilicet: sque?<, squalis?<, >quanta?< [...]
ad interrogationem factam per >que?< respondendum est >cathegoricac< vel >ypotheticac; per
squalis?oaffirmativac vel snegativag [...] per >quanta?< >universalis, >particularisc, >indefinitac, et
ssingularisc< [...]« (Summulae 1 10).

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Andrej Krause

Obersatz enthilt das Pradikat, der Untersatz das Subjekt der Konklusion.® Die im
einfachen Syllogismus verwendeten Sitze konnen nicht nur universell und partiku-
lir, sondern auch individuell sein. Das ist ein Unterschied zu Petrus Hispanus, bei
dem die Schlussformen nur universelle oder partikulire, aber keine individuellen
Sitze enthalten (vgl. Summulae IV 13). In der ersten Figur steht der Mittelbegriff im
Obersatz an Subjektstelle und im Untersatz an Pridikatstelle, in der zweiten Figur
jeweils an Pridikatstelle und in der dritten jeweils an Subjektstelle. Hier stimmen
Amo und Petrus tiberein (vgl. Summulae IV). In der vierten Figur, die sich bei Pe-
trus nicht (und bekanntlich auch bei Aristoteles nicht) findet, steht der Mittelbegrift
im Obersatz an Pridikatstelle und im Untersatz an Subjektstelle. Amo ordnet, wie
auch Petrus, den Figuren Modi bzw. Schlussformen zu und bezeichnet die giiltigen
mittels mnemotechnischer Ausdriicke, wobei er mit »a« universell affirmative, mit
»e« universell negative, mit »i« partikulir affirmative und individuell affirmative
und mit »o« partikulir negative und individuell negative Sitze bezeichnet. In den
Summulae werden mit »i« nur partikulir affirmative und mit »o« nur partikulir
negative Sitze bezeichnet.

Eine vollstindige Ubersicht der giiltigen Modi bzw. Schlussformen findet sich
bei v. Kutschera 1967, 342. Vergleicht man dessen Ubersicht mit den Ausfithrun-
gen bei Amo (vgl. Tractatus 224 [236]) und Petrus (vgl. Summulae 1V 13), ergibt sich
folgendes Bild:

Erste Figur ~ v. Kutschera ~ Amo Petrus
barbara barbara barbara
celarent celarent  celarent
darii darii darii
ferio ferio ferio
barbari baralipton
celaront celantes
dabitis
fapesmo
frisesomorum
5 Die deutsche Ubersetzung von 1978 (1965) ist in diesem Zusammenhang mangelhaft. »Me-

dius« ist nicht mit »Mittelsatz« zu (ibersetzen — was fiir ein Satz sollte das sein? —, sondern
mit»Mittelbegriff« (vgl. Tractatus 217 [230]). Gelegentlich wird aufierdem »syllogismus« mit
»Schluss« iibersetzt, was ungenau ist, da nichtjeder Schluss ein Syllogismus ist (ebd.). Ferner
ist das»praedicatum maioris« bzw. das »praedicatum minoris« nicht die »Aussage« des Ober-
bzw. Untersatzes, sondern das jeweilige Pradikat (vgl. Tractatus 220 [232]).

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Zweite Figur  v. Kutschera ~ Amo Petrus
cesare cesare cesare
camestres camestres cambestres
festino festino festino
baroco baroco barocho

cesaro
camestros

Dritte Figur ~ v. Kutschera ~ Amo Petrus
datisi darapti darapti
disamis felapton  felapto
ferison disamis  disamis
bocardo datisi datisi
darapti bocardo  bocardo
felapton ferison ferison

Vierte Figur ~ v. Kutschera ~ Amo

calemes cadere
dimatis fegano
fresison balano
fesapo fedilo
bamalip digami
calemos

Die bei Amo fiir die erste Figur aufgefithrten Modi nennt also auch v. Kutschera,
barbari und celaront fehlen aber bei Amo. Petrus hat u. a. noch baralipton, also
auch a-a-i (wie bei barbari). Bei der zweiten Figur nennt Amo cesare, camestres,
festino, baroco. Dies deckt sich mit den Angaben bei Petrus und bei v. Kutsche-
ra, die bei v. Kutschera aufgefithrten Modi cesaro und camestros fehlen allerdings
bei Amo und Petrus. Bei der dritten Figur stimmen alle drei Autoren tiberein. Bei
der vierten Figur, die bei Petrus, wie gesagt, fehlt, unterscheiden sich Amos und v.
Kutscheras Angaben auf den ersten Blick deutlich. Identifiziert man jedoch cadere
mit calemes, fegano mit fesapo, fedilo mit fresison und digami mit dimatis, was,
wenn man nur die Vokale beachtet, naheliegt, so fehlt bei Amo gegeniiber v. Kut-
schera lediglich bamalip und calemos, also a-a-i und a-e-o. Auflerdem ist balano
bei Amo sicher falsch, a-a-o ist keine giiltige Schlussform der 4. Figur. Hier dirf-
te es sich um einen Druckfehler handeln, denn zwei Seiten weiter — in Tafel A —

- 8 14.02.2028, 07:28:42.

75


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Andrej Krause

steht anstelle von balano richtig balani (vgl. Tractatus 226 [237], vgl. auch 222 [234]).
Dies wiirde dann bamalip bei v. Kutschera entsprechen. In Tafel A findet sich dafir
ein anderer Druckfehler: Dort wird bocardo als Modus der zweiten Figur genannt.
Das ist falsch, bocardo gilt nicht fiir die zweite, sondern fiir die dritte Figur. Amo
ordnet zwei Seiten zuvor bocardo richtigerweise der dritten Figur zu.

Jeder Syllogismus soll ein giiltiger Schluss sein. Ungiiltige Schliisse konnen
zwar die Form eines Syllogismus haben, sie sind aber keine Syllogismen, sondern
Trugschliisse. Amo fithrt mehrere Arten von Trugschliissen an, darunter solche, die
aufgrund von Aquivokationen (Mehrdeutigkeiten) eines dann scheinbaren Mittel-
begriffs entstehen (vgl. Tractatus 239-242 [247-250]). Das von ihm fiir einen der-
artigen Trugschluss angegebene Beispiel lautet: »Jeder Hund ist ein Lebewesen.
Irgendein Stern ist ein Hund. Also: Irgendein Stern ist ein Lebewesen.« Der mehr-
deutige Mittelbegriff ist »Hund« (»canis«). Dieses Beispiel findet sich auch bei Pe-
trus (vgl. Summulae VII 30), der mogliche Trugschliisse in Abhandlung VII sehr
ausfithrlich erdrtert.

Syllogismen miissen nicht wahr sein. Ihre Wahrheit hingt von der Wahrheit
der Primissen ab. Amo unterscheidet in diesem Zusammenhang demonstrative,
dialektische, pseudographische und sophistische Syllogismen (vgl. Tractatus 218
[231], 237 [246]). Ein Syllogismus ist demonstrativ, wenn dessen Primissen und auch
dessen Konklusion notwendigerweise wahr sind. Dann ist er ein wahrer Syllogis-
mus. Ein Syllogismus ist dialektisch, wenn dessen Sitze nur mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit wahr sind, pseudographisch, wenn sie als notwendigerweise
wahr erscheinen, ohne es zu sein, und sophistisch, wenn sie als wahrscheinlicher-
weise wahr erscheinen, aber ebenfalls ohne es zu sein. Auch Petrus unterscheidet
Syllogismen anhand des Wahrheitsgehaltes der Primissen und der Konklusion.
Er zihlt demonstrative, dialektische, versuchende und sophistische Syllogismen
auf (vgl. Summulae VII 4-9). Beim demonstrativen Syllogismus sind die Primissen
wahr, beim dialektischen Syllogismus sind sie nur mit einer gewissen Wahrschein-
lichkeit wahr. Beim versuchenden Syllogismus hilt der Respondent, also der, auf
den die Disputation gerichtet ist, die Pramissen fiir wahrscheinlicherweise wahr,
ganz gleich, ob sie tatsichlich wahr sind oder nicht. Der sophistische Syllogismus
verwendet Primissen, die wahrscheinlicherweise wahr erscheinen, aber nicht
wahrscheinlicherweise wahr sind. Aufierdem ist er nur scheinbar ein Syllogismus,
da er nicht giiltig, sondern ein Trugschluss ist.

Zusammengesetzte Syllogismen

Zusammengesetzte Syllogismen bestehen ebenfalls aus genau drei Sitzen (zwei
Primissen und einer Konklusion), wobei aber nicht alle diese Sitze einfach sind,
sondern zumindest eine der Primissen ein zusammengesetzter Satz ist (vgl. zum
Folgenden Tractatus 229-233 [240-243]). Letzterer konnte zunichst einmal kondi-

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 77

tional, kausal, rational bzw. illativ, kopulativ und disjunktiv sein. Nun verwendet
Amo an dieser Stelle nur drei dieser Satzarten, und zwar konditionale, kopulative
und disjunktive. Womoglich fasst er hier kausale Sitze letztlich als konditionale
auf und rationale (illative) Sitze als solche, die ihre Folgerungen sowieso jeweils
unmittelbar enthalten. Es sei daran erinnert, dass Petrus bei den hypothetischen
Sitzen genau die drei Satzarten unterscheidet, die Amo jetzt als relevant fiir den
zusammengesetzten Syllogismus ansieht.

konditionaler Syllogismus
Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den von Amo angefithrten Beispielen ergibt,
folgende Formen haben:

(i) Wenn p, dann q. p. Also: q.

(i) Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht p. Also: Nicht q.
(iii) Wenn p, dann nicht q. p. Also: Nicht q.

(iv) Wenn nicht p, dann q. Nicht p. Also: q.

Diese Formen sind (bzw. stehen fiir) zusammengesetzte Syllogismen im definier-
ten Sinn, da jeweils die erste Primisse ein konditionaler Satz und insofern zusam-
mengesetzt ist. Sie sind Varianten des traditionellen modus ponens. Im System des
natiirlichen Schliefiens der modernen Aussagenlogik kennt man diesen modus als
Abtrennungsregel. Amo nennt drei weitere Beispiele, die sich schematisch wie folgt
darstellen lassen und die Varianten des traditionellen modus tollens sind.:

(v)  Wenn p, dann q. Nicht q. Also: Nicht p.
(vi Wenn nicht p, dann nicht q. g. Also: p.
(vii) Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht nicht q. Also: p.

Diese Schliisse sind giiltig, nur hitte man eventuell an Stelle von (vii) in Analogie
zur Aufzihlung (i) bis (iv) Folgendes erwartet:

(vii*) Wenn p, dann nicht q. q. Also: Nicht p.
(viii) Wenn nicht p, dann q. Nicht q. Also: p.

Abschliefiend gibt Amo zwei Beispiele fiir klassische Fehlschliisse an:

(ix) Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist gebildet. Also ist er gelehrt.
(x) Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist nicht gelehrt. Also ist er nicht gebil-
det.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Andrej Krause

Schematisch lisst sich dies so schreiben:

(xi) Wenn p, dann q. q. Also: p.
(xii) Wenn p, dann q. Nicht p. Also: Nicht q.

Es ist offensichtlich, dass es sich hierbei um Fehlschliisse handelt.

kopulativer Syllogismus
Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den angefiihrten Beispielen ergibt, folgende
Formen haben:

(i) pundq.Also: p.
(i) pundq. Also: q.
(iii) Nicht (p und q). p. Also: Nicht q.

Allerdings stellen die ersten beiden Satzgruppen keine Syllogismen dar, da sie je-
weils genau eine Primisse enthalten. Sie sind daher, obwohl die Primisse jeweils
ein zusammengesetzter, kopulativer, Satz ist, insbesondere keine zusammengesetz-
ten Syllogismen, wenngleich sie giiltige Argumente sind. Amo scheint das auch
einzuriumen, es ist jedoch falsch, diese Argumente als Enthymeme aufzufassen,
wie er es tut (vgl. Tractatus 233 [243]), denn hier miissen keine unausgesprochenen
Pramissen erginzt werden. Die Konklusion ergibt sich jeweils unmittelbar aus der
Pramisse. Auflerdem wire diese Annahme inkonsistent, da Enthymeme nach Amos
eigenen Angaben keine Syllogismen sind und somit auch keine zusammengesetzten
Syllogismen sein koénnen. Im System des natiirlichen SchliefRens sind (i) und (ii)
Varianten der Regel zur Beseitigung der Konjunktion. (iii) kénnte beispielsweise
durch die De Morganschen Regeln und die Regel zur Beseitigung der Disjunktion
gestiitzt werden, die beim folgenden disjunktiven Syllogismus verwendet wird.

disjunktiver Syllogismus

Dieser Syllogismus ist zusammengesetzt im Sinne Amos. Das angegebene Beispiel
lasst sich wie folgt schematisieren:

() Entweder p oder q. Nicht p. Also: q.

Diesem Schema entspricht die erwihnte Regel der Beseitigung der Disjunktion,
die iiblicherweise fiir das einschlieflende Oder eingefiihrt wird, so dass dann ent-
sprechend gilt:

(i) p oder q. Nicht p. Also: q.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Amo wiirde (ii) sicher auch zustimmen.

Petrus Hispanus untersucht ebenfalls konditionale, kopulative und disjunktive Sit-
ze, wobei er fiir die verwendeten Operatoren (»wenn, »und«, »oder«) Wahrheits-
bedingungen angibt, die Ahnlichkeiten mit den Wahrheitsbedingungen der aussa-
genlogischen Implikation, Konjunktion bzw. Disjunktion haben. Darauf soll hier
nicht weiter eingegangen werden (vgl. dazu Summaulae I 17, Krause 2011, 75f.).

2.2 Andere Argumentationsarten

Die tibrigen von Amo angegebenen Argumentationsarten sind keine Syllogismen,
die Anzahlihrer Pramissen ist verschieden von zwei, sie haben also entweder genau
eine Pramisse oder mindestens drei Primissen (vgl. zum Folgenden Tractatus 233-
236 [243-245]). Amo zihlt, wie erwihnt, sechs derartige irregulire »Syllogismen«
auf: Induktion, Beispiel, Enthymem, Dilemma, Sorites und Prosyllogismus. Petrus
nennt neben dem Syllogismus nur drei weitere Argumentationsarten: Induktion,
Enthymem und Beispiel (vgl. Summaulae V 3).

Eine Induktion ist ein Schluss von mehreren individuellen Sitzen auf einen uni-
versellen oder partikuliren Satz. Amo gibt folgendes Beispiel an: »Durch Luxus gin-
gen die Assyrische Monarchie, Karthago, Tyrus, Sidon, Sodom, Gomorrha [...] usw.
zugrunde. Also: Durch Luxus gehen Staaten zugrunde, wenn nicht alle, so doch
sehr viele« (Tractatus 234 [244].) Die allgemeine Form der Induktion ist demnach:
»X1 ISt Y. X, isty. X3 isty. usw. Also: Alle (oder doch ziemlich viele) x sind y.« Amo sagt
explizit, dass die Induktion eine »Erschliefung [..] aus gehiuften dhnlichen Bei-
spielen« sei (Tractatus 234 [243]). Demnach sind Beispiele offensichtlich Sonderfille
der Induktion. Sie verwenden weniger Pramissen als Induktionen, gegebenenfalls
nur eine. Die von Amo hierfiir angegebene Argumentation lautet: Christus hat Pe-
trus, der Bufle tat, verschont. Und er hat den Schicher, der BufRe tat, verschont,
und er hat Magdalena, die Buf3e tat, verschont. Also wird er auch mich, wenn ich
BufRe tue, verschonen (Tractatus 234 [244]). In den Summulae wird an entsprechen-
der Stelle nur eine Primisse aufgezahlt.® Ein Enthymem ist ein Argument, das als
Teil eines Syllogismus aufgefasst werden kann, insofern bei ihm eine der beim Syl-
logismus erforderlichen Primissen nicht formuliert ist, sondern erginzt werden
muss, wie etwa in dem Enthymem »Jeder Mensch ist vernunftbegabt. Also: Jeder
Mensch denkt.« Hier muss die Primisse »Jeder Vernunftbegabte denkt« erginzt

6 »Es ist schlecht, dass die Bewohner von Leon gegen die von Astorga kimpfen; Also: Es ist
schlecht, dass die Bewohner von Astorga gegen die von Zamora kimpfen« (Summulae V 3).
Petrus unterstellt, dass die Pramisse hier fir einen universellen Satz steht, der besagt, dass
es generell schlecht ist, dass Grenznachbarn gegen Grenznachbarn kimpfen.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.

79


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Andrej Krause

werden. Amos Ausfithrungen zum Dilemma sind sehr fragmentarisch. Ublicher-
weise wird unter einem Dilemma ein Schluss aus zwei konditionalen Primissen
verstanden, deren Vordersitze sich kontradiktorisch widersprechen, deren Nach-
sdtze aber gleich sind. Man kann dann auf die Geltung des Nachsatzes schlief3en.
Schematisch: »Wenn p, dann q. Wenn nicht p, dann auch q. Also: q.« Allerdings
wiirde diese Argumentation genau zwei Primissen enthalten, so dass es sich bei
ihr nach Amos eigenen Festlegungen um einen Syllogismus, und zwar um einen zu-
sammengesetzten Syllogismus handeln miisste. Beim Sorites soll das Pridikat der
ersten Primisse das Subjekt der zweiten sein, das Pradikat der zweiten das Subjekt
der dritten usw. Die Konklusion enthilt dann als Pridikat das Pridikat der letzten
und als Subjekt das Subjekt der ersten Primisse, etwa wenn aus »Alle A sind B. Alle
B sind C. Alle C sind D.« auf »Alle A sind D.« geschlossen wird. Der Prosyllogismus
soll eine Aneinanderreihung von Syllogismen sein, wobei die jeweiligen Zwischen-
konklusionen zum weiteren Schlief}en verwendet werden. Lauten die Pramissen
beispielsweise p, q und r, so konnte man aus p und q auf eine Zwischenkonklusion
s schlieflen und mit dieser und r auf eine abschlieRende Konklusion t. Neben die-
sen von Amo explizit genannten Argumentationsarten gibt es sicher noch weitere
Begriindungen, die unter seinem Begriff der Argumentation - eine Gruppe von
Sitzen, die aus mindestens einer Primisse und einer Konklusion besteht — fallen
wiirden, die Amo aber nicht nennt, etwa die folgende: Nicht (p und q). Also: Nicht
p oder nicht q.

Am Ende seines Tractatus duflert sich Amo zu den Disputationsarten und un-
terscheidet doktrinale (demonstrative), dialektische, versuchende (tentative) und
sophistische Disputationen (vgl. Tractatus 264-266 [270-271]). Diese Aufzihlung
stimmt wortlich mit der bei Petrus Hispanus iiberein (vgl. Summulae VII 4), es
gibt jedoch inhaltliche Unterschiede. Petrus nimmt seine Einteilung gemif seiner
Unterscheidung der Syllogismen vor, wihrend Amos Kriterien allgemeiner sind,
zumal seine Bemerkungen viel kiirzer als die entsprechenden Ausfithrungen in den
Summulae sind. Amo zufolge findet die doktrinale Disputation in den Wissenschaf-
ten statt, wobei sie als erste Primissen die Prinzipien der jeweiligen Wissenschaft
verwendet. Er nennt keine spezielle Wissenschaf, fiir Petrus sind dies Mathematik
und Naturwissenschaft (vgl. Summulae VII 12). Die dialektische Disputation stiitzt
sich auf Wahrscheinlichkeiten und fithrt nur zu einer Vermutung (ad opinionem).
Amo nennt auch hier keine einschligige Disziplin, fiir Petrus ist dies jedenfalls die
Philosophie (vgl. ebd.). Die versuchende Disputation geht allein von den Thesen der
Disputierenden aus, wihrend die sophistische Disputation Trugschliisse benutzt.

Amo zufolge hat jeder Disputierende insbesondere die Pflicht, die Heiterkeit
des Gemiits (animi serenitas) zu bewahren:

»[..] dafd wir ndmlich die Sorgen und Aufregungen ablegen und darangehen, die
These in der Palédstra des gelehrten Wettstreites beharrlich zu verteidigen, damit

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

wir uns nicht vom Wortgeprassel des Gegners auf die Gegenseite schlagen lassen,
nach dem Wort: Wir sind bereit, ohne Verbissenheit zu widerlegen und uns ohne Wut
widerlegen zum lassen« (Tractatus 267 [271]). Amo zitiert an dieser Stelle Cicero (»[...]
et refellere sine pertinacia et refelli sine iracundia parati sumus«, Cicero 1997, Il 2

[5]).

Diese Pflicht hat bis heute nichts an Aktualitit verloren.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philo-
sophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Amo, Anton Wilhelm. 1968 (1738). »Tractatus de arte sobrie et accurate philo-
sophandi.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student, Dok-
tor der Philosophie, Magister legens an den Universititen Halle, Wittenberg, Jena
1727-1747. Dokumente/Autographe/Belege, herausgegeben von der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg, 60-275. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg.

Amo, Anton Wilhelm. 1978. »Traktat von der Kunst, niichtern und sorgfiltig zu
philosophieren.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student,
Doktor der Philosophie, Magister legens an den Universititen Halle, Wittenbery, Je-
na 1727-1747. Ubersetzung seiner Werke, herausgegeben von der Martin-Luther-
Universitidt Halle-Wittenberg, 103-280. Fotomechanischer Nachdruck der Aus-
gabe von 1965. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Brentjes, Burchard. 1976. Anton Wilhelm Amo. Der schwarze Philosoph in Halle. Leipzig:
Koehler & Amelang.

Cicero. 1997. Tusculanae disputationes. Gespriche in Tusculum, herausgegeben von
Ernst Alfred Kirfel. Stuttgart: Reclam.

Degen, Wolfgang. 2006. »Inhaltliche Einfithrung.« In Petrus Hispanus. Logische Ab-
handlungen. Tractatus/Summulae Logicales, herausgegeben von Hans Burkhardt,
IX-XXIII. Miinchen: Philosophia.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.
Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-
mermohr — Privatdozent fiir Philosophie — Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Hountondji, Paulin J. 1983. »An African philosopher in Germany in the eighteenth
century: Anton-Wilhelm Amo.« In African Philosophy: Myth and Reality, heraus-

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Andrej Krause

gegeben von Paulin J. Hountondji, 111-130. Bloomington: Indiana University
Press.

Krause, Andrej. 2009. »Anton Wilhelm Amo’s Ontology.« Philosophia africana 12: 141-
157.

Krause, Andrej. 2011. »Zum Begriff der Argumentation bei Petrus Hispanus.« Salz-
burger Jahrbuch fiir Philosophie 56: 69-80.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

Peter of Spain. 1972. Tractatus called afterwards Summaule logicales, herausgegeben von
L. M. De Rijk. Assen: Van Gorkum.

Petrus Hispanus. 2006. Logische Abhandlungen. Tractatus/Summulae Logicales, her-
ausgegeben von Hans Burkhardt. Miinchen: Philosophia.

Somet, Yoporeka. 2016. Anthony William Amo. Sa vie et son ceuvre. Le Plessis-Trévise:
Teham Editions.

von Kutschera, Franz. 1967. Elementare Logik. Wien, New York: Springer.

Wiredu, Kwasi. 2004. »Amo’s Critique of Descartes’ Philosophy of Mind.« In A
Companion to African Philosophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 200-206.
Malden: Blackwell Publishing.

- 8 14.02.2028, 07:28:42.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

