
Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Andrej Krause

In seiner zweiten großen schriftlichen Abhandlung, dem 1738 in Halle in der Kitt-

lerschen Offizin erschienenen Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi behan-

delt Anton Wilhelm AmoThemen der traditionellen – aristotelischen – Logik.1 Ein

Kompendium dieser traditionellen Logik stellen die um 12402 von Petrus Hispa-

nus verfassten Summulae logicales dar, wenngleich diese auch logische Neuerungen

enthalten. Obwohl Amo sich nun nicht ausdrücklich auf Petrus bezieht, stimmt er

mit ihm oft überein, teilweise wörtlich. Im Folgenden sollen Amos Ausführungen

zu einigen Themen der traditionellen Logik dargelegt, kurz diskutiert und, sofern

passend, mit den Summulae (im Folgenden zitiert nach der lateinischen Ausgabe

von 1972 mit der Angabe von Abhandlung und Abschnitt) verglichen werden. Dies

betrifft konkret Amos Einteilungen der Termini und Sätze (genauer: der Aussage-

sätze, propositiones) sowie der Schlüsse bzw. Argumentationen. Eine ausführliche

Gegenüberstellung mit den von ihm verwendeten logischen Schriften des Aristo-

teles ist nicht beabsichtigt, ebenso wenig eine Betrachtung der von ihm genutzten

logischen Abhandlungen des 17. bzw. 18. Jahrhunderts, von denen die Idea philoso-

phiae rationalis seu logica des Petrus a Sancto Josepho Fuliensi von 1654, der Philo-

sophiae Aristo-Thomisticae Cursus des Augustinus a Virgine Maria von 1664 und die

Logica des Johannes Clericus von 1710 zumindest erwähnt seien.

1 Dieses Werk (abgekürzt: Tractatus) wird im Folgenden nach der lateinischen Ausgabe von

1968mit der Angabe der dortigen Seitenzahl zitiert. In eckigen Klammernwird zusätzlich die

Seitenzahl der deutschen Übersetzung angegeben. Zur Biographie Amos vgl. etwa Brentjes

1976, Firla 2002 u. Abraham 2004, zu Aspekten seines philosophischen Werkes etwa Houn-

tondji 1983, 118-128, Edeh 2003, Wiredu 2004, Mabe 2007, 51-95, Krause 2009, Ette 2014 u.

Somet 2016, 11-43.

2 Zur Abfassungszeit vgl. Degen 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Andrej Krause

1. Termini und Sätze

Zu den Termini

Termini sind sprachliche Ausdrücke (vgl. zum Folgenden Tractatus 242-245 [251-

253]). Sie werden von Amo in mehrfacher Hinsicht eingeteilt, zunächst hinsicht-

lich dessen, ob sie leer (inanis) oder bezeichnend (significativus), d. h. ein Zeichen

(signum) sind. Letztere – und nur um diese soll es jetzt gehen –werden intentional,

mit einer gewissen Absicht, gebraucht. Diese Termini sind einfach oder zusam-

mengesetzt (terminus simplex, terminus compositus), je nachdem, ob sie etwas Ein-

faches oder Zusammengesetztes bezeichnen. Das Bezeichnete ist eine Idee (idea)

oder ein Ding (res). Dinge sind Substanzen oder Eigenschaften, wobei – und hier

beruft sich Amo auf die traditionelle Kategorienlehre – Eigenschaften den Kate-

gorien Quantität, Relation, Qualität, Wirken, Erleiden, Zeit, Ort, Lage oder Habi-

tus angehören (vgl. Tractatus 101 [133], 140 [167], 215 [228]). Die Einteilung in ein-

fache und zusammengesetzte Dinge könnte grundsätzlich sowohl die Substanzen als

auch die Eigenschaften betreffen, inwiefern Amo jedoch einfache Eigenschaften an-

nimmt, sei dahingestellt. Er unterscheidet aber klar zwischen einfachen und zu-

sammengesetzten Substanzen. Erstere sind geistig, letztere materiell (vgl. Tractatus

132 [159]). In diesem Sinne einfache (= geistige) Substanzen sind Amo zufolge Gott,

die menschlichen Seelen und die Geister (vgl. Krause 2009, 144ff.). Daher bezeich-

net ein einfacher, nicht eine Eigenschaft bezeichnender Terminus gerade Gott, ei-

ne menschliche Seele oder einen Geist. Jeder zusammengesetzte Terminus, also jeder

Terminus, der Zusammengesetztes bezeichnet, ist konkret oder abstrakt. Konkret

ist er, wenn er Zusammengesetztes kollektiv bezeichnet, abstrakt, wenn er es dis-

tributiv bezeichnet. So kann etwa der zusammengesetzte Terminus »Mensch« eine

Gruppe von Menschen als Ganzes bezeichnen, er kann aber auch jeden einzelnen

Menschen dieser Gruppe bezeichnen. Im ersten Fall ist er konkret, im zweiten abs-

trakt. Termini, die Gruppen von einfachenDingen – etwa die Gruppe allermensch-

lichen Seelen – bezeichnen, würde Amo vermutlich als zusammengesetzte Termini

auffassen.

Termini werden weiterhin hinsichtlich ihres Umfangs (respectu ambitus) unter-

schieden, sie sind universell (universalis), partikulär (particularis) oder individuell

(individualis). Universell sind sie, wenn sie alle Dinge, die unter den jeweiligen Be-

griff fallen, bezeichnen, etwawenn der Terminus »Mensch« alleMenschen bezeich-

net. Bezeichnen sie nur einige Dinge, die unter den jeweiligen Begriff fallen, sind

sie partikulär, bezeichnen sie genau ein Ding, sind sie individuell. Wären alle indivi-

duellenDinge einfacheDinge, dann wären alle individuellen Termini einfache Termini.

Wäre beispielsweise Sokrates sowohl ein individuelles als auch ein einfaches Ding,

so wäre der Terminus »Sokrates« individuell und einfach.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 71

Die Unterscheidung der Termini hinsichtlich ihres Gebrauchs in Sätzen (ratione

usus in propositionibus) führt zur Einteilung in kategorematische und synkategore-

matische Termini. Kategorematische Termini sind Subjekt oder Prädikat eines Sat-

zes. Die restlichen Termini des Satzes sind synkategorematisch. Diese bezeichnen

nicht von sich aus, sondern nur im Zusammenhang mit den kategorematischen

Termini. Beispielsweise ist in dem Satz »Also ist Titius sterblich« »Titius« katego-

rematisch und »also« synkategorematisch.

Zu den Sätzen

Termini bilden Sätze. Auch diese werden von Amo in mehrfacher Hinsicht einge-

teilt, erstens hinsichtlich dessen, ob sie einfach oder zusammengesetzt sind, zwei-

tens hinsichtlich ihrer Qualität, d. h. ob sie bejahend oder verneinend sind, und

drittens hinsichtlich der Quantität, also ob sie universell, partikulär oder individu-

ell sind.3 Einen einfachen Satz nennt Amo auch einen kategorischen Satz. Dieser

Satz sagt genau eines über eines aus (vgl. zum Folgenden Tractatus 219f. [232]). Das

Ausgesagte ist das Prädikat, dieses wird prädiziert. Dasjenige, über das ausgesagt

wird, ist das Subjekt, dieses subjiziert. Kategorische Sätze sind insofern einfach,

als sie keine Sätze als echte Teile enthalten. Sie sind logische Elementarsätze. Ih-

re Hauptteile, Subjekt und Prädikat, können ihrerseits einfach oder zusammenge-

setzt sein.Dieses Einfach- oder Zusammengesetztsein darf nichtmit demEinfach-

oder Zuammengesetztsein eines Terminus verwechselt werden. So kann »Mensch«

ein einfaches Subjekt, aber ein zusammengesetzter Terminus sein. Im Satz »Das

Pferd ist ein Lebewesen« (»equus est animal«) sind sowohl Subjekt als auch Prädikat

einfach. Im Satz »Das Pferd ist ein wieherndes Lebewesen« (»equus est animal hinni-

bile«) ist das Prädikat – »wieherndes Lebewesen« – zusammengesetzt, im Satz »Der

gute Mann muss geehrt werden« (»vir bonus est colendus«) ist es das Subjekt – »der

gute Mann«. Und schließlich sind im Satz »Der gerechte Mann ist der Liebe wert«

(»vir iustus est amore dignus«) sowohl Prädikat als auch Subjekt zusammengesetzt.

Während einfache Sätze keine Sätze als echte Teile haben, bestehen zu-

sammengesetzte Sätze aus mehreren einfachen Sätzen. Hierbei gibt es fünf

Möglichkeiten der Verbindung von einfachen Sätzen (vgl. Tractatus 230 [240]).

Diese kann mit den Termini »wenn«, »weil«, »also«, »und« oder »entweder – oder«

(»aut-aut«) erfolgen. Das einschließende Oder wird an dieser Stelle nicht erwähnt.

Die entsprechenden Sätze nennt Amo konditional (»Wenn die Sonne scheint, ist

3 Es lohnt sich, hier den lateinischen Text ausführlich zu zitieren, denn er stimmt, wie sich zei-

gen wird, fast wörtlich mit der entsprechenden Stelle in den Summulae logicales des Petrus

Hispanus überein: »Propositiones considerantur vulgo secundum quaestiones quae? qualis?

quanta? Respectu quaestionis quae? Propositio alia composita, alia simplex. Ratione quaes-

tionis qualis? alia affirmativa, alia negativa. Ad quaestionem quanta? respondendum propo-

sitionem aliam esse vel universalem, vel particularem, vel individualem« (Tractatus 214 [228]).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Andrej Krause

es Tag«), kausal (»Weil die Sonne scheint, ist es Tag«), rational bzw. illativ (»Die

Sonne scheint, also ist es Tag«), kopulativ (»Jeder Mensch besteht aus Seele und

Körper«) und disjunktiv (»Entweder ist Petrus gerecht oder er ist ungerecht«).

Die Einteilung der Sätze hinsichtlich der Quantität, also hinsichtlich dessen,

ob sie universell, partikulär oder individuell sind, ergibt sich aus den verwende-

ten universellen, partikulären oder individuellen Termini. Sie soll aber nicht nur

für einfache Sätze, sondern auch für zusammengesetzte Sätze gelten, auch diese

sollen sich derartig unterscheiden, und zwar hinsichtlich eines ihrer Glieder oder

hinsichtlich mehrerer ihrer Glieder (»vel quoad alterum, vel quoad utrumque extremum

propositionis«, vgl. Tractatus 215 [228]). Diese Bemerkung kann in zweifacher Wei-

se verstanden werden. Sind mit den Gliedern des Satzes die kategorischen Sät-

ze eines zusammengesetzten Satzes gemeint, dann sind zusammengesetzte Sätze

insofern universell, partikulär oder individuell, als ihre kategorischen Sätze uni-

versell, partikulär oder individuell sind. Ein zusammengesetzter Satz könnte dann

beispielsweise sowohl universell als auch individuell sein, wenn nämlich ein kate-

gorischer Teil von ihm universell und der andere individuell ist, wie in dem Satz

»Wenn alle Menschen sterblich sind, dann ist Titius sterblich.« Hier ist der ers-

te Teilsatz universell, der zweite individuell. Aber auch wenn man die Bemerkung

so versteht, dass damit die Zusammensetzung kategorischer Sätze aus Subjekten

und Prädikaten gemeint ist, die ihrerseits universell, partikulär oder individuell

sind, können diese Sätze gleichzeitig von verschiedener Quantität sein, falls sich

nämlich Subjekte und Prädikate hinsichtlich der Größe des Umfangs unterschei-

den. Dann wäre etwa der Satz »Titius ist sterblich und Titius ist reich« hinsichtlich

des ersten und zweiten Subjektes individuell, hinsichtlich des ersten und zweiten

Prädikates jedoch universell (oder eventuell partikulär).

Die genannten grundlegenden Einteilungen der Termini und Sätze finden sich

nun im Großen und Ganzen auch in den Summulae logicales des Petrus Hispanus.

Auch dort ist ein Terminus ein sprachlicher Ausdruck, der etwas bezeichnet und

auch dort gibt es nicht-bedeutungstragende sprachliche Ausdrücke, wie etwa »bu-

ba« (vgl. Summulae I 3). Petrus akzeptiert wie Amo die aristotelischen Kategorien

(vgl. Summulae III 5). Er unterscheidet die Termini zwar nicht hinsichtlich Ein-

fachheit bzw. Zusammengesetztheit, wie Amo es tut, aber ebenfalls hinsichtlich

des Umfangs. Demnach kann ein allgemeiner Terminus (terminus communis) von

mehreren, ein singulärer Terminus (terminus singularis) nur von einem einzigen

prädiziert werden (vgl. Summulae I 8). Ersterer entspricht dem universellen bzw.

partikulären Terminus Amos, letztere seinen individuellen Termini. Ferner hält

auch Petrus kategorematische und synkategorematische Ausdrücke auseinander

(vgl. Summulae I 5). Die Sätze unterscheidet er ähnlich wie Amo. Demnach gibt es

kategorische (einfache) und hypothetische (zusammengesetzte) Sätze, wobei ers-

tere universell, partikulär, indefinit oder singulär bzw. affirmativ oder negativ sein

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 73

können.4 Bei den hypothetischen Sätzen nennt er nur drei: konditionale, kopula-

tive und disjunktive (vgl. Summulae I 16). Die Disjunktion ist, anders als bei Amo,

nicht zwingend ausschließend.

2. Argumentationen

»Argumentatio est: Illatio ex praemissis« (Tractatus 217 [230]), eine Argumentation ist

ein Folgern oder Schließen aus Prämissen. Da Schlüsse nun immer Schlüsse aus

mindestens einer Prämisse sind, sind Argumentationen nichts anderes als Schlüs-

se. Anders gesagt: Argumentationen bzw. Schlüsse sind Gruppen von Sätzen, die

ausmindestens einer Prämisse und einer Konklusion bestehen. Amo unterscheidet

sieben Argumentationsarten (vgl. Tractatus 234 [243]): Syllogismus, Induktion, Bei-

spiel, Enthymem, Dilemma, Sorites, Prosyllogismus. Der Syllogismus nimmt eine

besondere Stellung ein. Bei ihm handelt es sich um eine Argumentation bzw. einen

Schluss, der aus genau zwei Prämissen und einer Konklusion besteht (vgl. Tractatus

217 [230]). Die anderen Arten nennt Amo irreguläre Syllogismen. Diese Bezeichnung

ist unglücklich, da irreguläre Syllogismen gerade keine Syllogismen im definierten

Sinn sein sollen.

2.1 Syllogismen

Ein Syllogismus ist, wie gesagt, eine Argumentation bzw. ein Schluss, die bzw. der

aus genau zwei Prämissen und einer Konklusion besteht, Schlüsse mit genau einer

Prämisse oder mit mehr als zwei Prämissen sind keine Syllogismen. Syllogismen

sind einfach oder zusammengesetzt. Sie sind einfach, wenn die Prämissen und

die Konklusion einfache, d. h., kategorische Sätze sind, sie sind zusammengesetzt,

wenn mindestens eine Prämisse ein aus kategorischen Sätzen zusammengesetzter

Satz ist.

Einfache Syllogismen

Bei den einfachen Syllogismen unterscheidet Amo die vier bekannten Figuren an-

hand der Stellung des sogenannten Mittelbegriffs (vgl. zum Folgenden Tractatus

219-229 [232-240]). Dieser Begriff ist jeweils Teil der beiden Prämissen des Syllo-

gismus. Diese Prämissen heißen Obersatz bzw. Untersatz des Syllogismus. Der

4 Die angekündigte Parallelstelle bei Petrus lautet: »Divisa propositione tripliciter sciendum

est quod triplex est quesitivum per quod querimus, scilicet: ›que?‹, ›qualis?‹, ›quanta?‹ […]

ad interrogationem factam per ›que?‹ respondendum est ›cathegorica‹ vel ›ypothetica‹; per

›qualis?‹ ›affirmativa‹ vel ›negativa‹; […] per ›quanta?‹: ›universalis‹, ›particularis‹, ›indefinita‹, et

›singularis‹ […]« (Summulae I 10).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Andrej Krause

Obersatz enthält das Prädikat, der Untersatz das Subjekt der Konklusion.5 Die im

einfachen Syllogismus verwendeten Sätze können nicht nur universell und partiku-

lär, sondern auch individuell sein. Das ist ein Unterschied zu Petrus Hispanus, bei

dem die Schlussformen nur universelle oder partikuläre, aber keine individuellen

Sätze enthalten (vgl. Summulae IV 13). In der ersten Figur steht der Mittelbegriff im

Obersatz an Subjektstelle und im Untersatz an Prädikatstelle, in der zweiten Figur

jeweils an Prädikatstelle und in der dritten jeweils an Subjektstelle. Hier stimmen

Amo und Petrus überein (vgl. Summulae IV). In der vierten Figur, die sich bei Pe-

trus nicht (und bekanntlich auch bei Aristoteles nicht) findet, steht derMittelbegriff

im Obersatz an Prädikatstelle und im Untersatz an Subjektstelle. Amo ordnet, wie

auch Petrus, den FigurenModi bzw. Schlussformen zu und bezeichnet die gültigen

mittels mnemotechnischer Ausdrücke, wobei er mit »a« universell affirmative, mit

»e« universell negative, mit »i« partikulär affirmative und individuell affirmative

und mit »o« partikulär negative und individuell negative Sätze bezeichnet. In den

Summulae werden mit »i« nur partikulär affirmative und mit »o« nur partikulär

negative Sätze bezeichnet.

Eine vollständige Übersicht der gültigen Modi bzw. Schlussformen findet sich

bei v. Kutschera 1967, 342. Vergleicht man dessen Übersicht mit den Ausführun-

gen bei Amo (vgl. Tractatus 224 [236]) und Petrus (vgl. Summulae IV 13), ergibt sich

folgendes Bild:

     

5 Die deutsche Übersetzung von 1978 (1965) ist in diesem Zusammenhang mangelhaft. »Me-

dius« ist nicht mit »Mittelsatz« zu übersetzen – was für ein Satz sollte das sein? –, sondern

mit »Mittelbegriff« (vgl. Tractatus 217 [230]). Gelegentlich wird außerdem »syllogismus« mit

»Schluss« übersetzt, was ungenau ist, da nicht jeder Schluss ein Syllogismus ist (ebd.). Ferner

ist das »praedicatummaioris« bzw. das »praedicatumminoris« nicht die »Aussage« des Ober-

bzw. Untersatzes, sondern das jeweilige Prädikat (vgl. Tractatus 220 [232]).

Erste Figur       v. Kutschera       Amo       Petrus

      barbara       barbara       barbara

      celarent       celarent       celarent

      darii        darii       darii

      ferio        ferio        ferio

       barbari        baralipton

       celaront        celantes

                   dabitis

                   fapesmo

                   frisesomorum

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 75

 

Die bei Amo für die erste Figur aufgeführten Modi nennt also auch v. Kutschera,

barbari und celaront fehlen aber bei Amo. Petrus hat u. a. noch baralipton, also

auch a-a-i (wie bei barbari). Bei der zweiten Figur nennt Amo cesare, camestres,

festino, baroco. Dies deckt sich mit den Angaben bei Petrus und bei v. Kutsche-

ra, die bei v. Kutschera aufgeführten Modi cesaro und camestros fehlen allerdings

bei Amo und Petrus. Bei der dritten Figur stimmen alle drei Autoren überein. Bei

der vierten Figur, die bei Petrus, wie gesagt, fehlt, unterscheiden sich Amos und v.

Kutscheras Angaben auf den ersten Blick deutlich. Identifiziert man jedoch cadere

mit calemes, fegano mit fesapo, fedilo mit fresison und digami mit dimatis, was,

wenn man nur die Vokale beachtet, naheliegt, so fehlt bei Amo gegenüber v. Kut-

schera lediglich bamalip und calemos, also a-a-i und a-e-o. Außerdem ist balano

bei Amo sicher falsch, a-a-o ist keine gültige Schlussform der 4. Figur. Hier dürf-

te es sich um einen Druckfehler handeln, denn zwei Seiten weiter – in Tafel A –

Zweite Figur       v. Kutschera       Amo        Petrus
       cesare        cesare        cesare

       camestres        camestres       cambestres

       festino        festino        festino

       baroco        baroco        barocho

                   cesaro

                   camestros

 

Dritte Figur        v. Kutschera       Amo       Petrus

       datisi        darapti        darapti

       disamis       felapton       felapto

       ferison        disamis       disamis

       bocardo       datisi        datisi

       darapti       bocardo       bocardo

       felapton       ferison       ferison

 

Vierte Figur        v. Kutschera        Amo

       calemes       cadere

       dimatis        fegano

       fresison        balano

       fesapo        fedilo

       bamalip        digami

       calemos

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Andrej Krause

steht anstelle von balano richtig balani (vgl. Tractatus 226 [237], vgl. auch 222 [234]).

Dies würde dann bamalip bei v. Kutschera entsprechen. In Tafel A findet sich dafür

ein anderer Druckfehler: Dort wird bocardo als Modus der zweiten Figur genannt.

Das ist falsch, bocardo gilt nicht für die zweite, sondern für die dritte Figur. Amo

ordnet zwei Seiten zuvor bocardo richtigerweise der dritten Figur zu.

Jeder Syllogismus soll ein gültiger Schluss sein. Ungültige Schlüsse können

zwar die Form eines Syllogismus haben, sie sind aber keine Syllogismen, sondern

Trugschlüsse. Amo führt mehrere Arten von Trugschlüssen an, darunter solche, die

aufgrund von Äquivokationen (Mehrdeutigkeiten) eines dann scheinbaren Mittel-

begriffs entstehen (vgl. Tractatus 239-242 [247-250]). Das von ihm für einen der-

artigen Trugschluss angegebene Beispiel lautet: »Jeder Hund ist ein Lebewesen.

Irgendein Stern ist ein Hund. Also: Irgendein Stern ist ein Lebewesen.« Der mehr-

deutige Mittelbegriff ist »Hund« (»canis«). Dieses Beispiel findet sich auch bei Pe-

trus (vgl. Summulae VII 30), der mögliche Trugschlüsse in Abhandlung VII sehr

ausführlich erörtert.

Syllogismen müssen nicht wahr sein. Ihre Wahrheit hängt von der Wahrheit

der Prämissen ab. Amo unterscheidet in diesem Zusammenhang demonstrative,

dialektische, pseudographische und sophistische Syllogismen (vgl. Tractatus 218

[231], 237 [246]). Ein Syllogismus ist demonstrativ, wenn dessen Prämissen und auch

dessen Konklusion notwendigerweise wahr sind. Dann ist er ein wahrer Syllogis-

mus. Ein Syllogismus ist dialektisch, wenn dessen Sätze nur mit einer gewissen

Wahrscheinlichkeit wahr sind, pseudographisch, wenn sie als notwendigerweise

wahr erscheinen, ohne es zu sein, und sophistisch, wenn sie als wahrscheinlicher-

weise wahr erscheinen, aber ebenfalls ohne es zu sein. Auch Petrus unterscheidet

Syllogismen anhand des Wahrheitsgehaltes der Prämissen und der Konklusion.

Er zählt demonstrative, dialektische, versuchende und sophistische Syllogismen

auf (vgl. Summulae VII 4-9). Beim demonstrativen Syllogismus sind die Prämissen

wahr, beim dialektischen Syllogismus sind sie nur mit einer gewissen Wahrschein-

lichkeit wahr. Beim versuchenden Syllogismus hält der Respondent, also der, auf

den die Disputation gerichtet ist, die Prämissen für wahrscheinlicherweise wahr,

ganz gleich, ob sie tatsächlich wahr sind oder nicht. Der sophistische Syllogismus

verwendet Prämissen, die wahrscheinlicherweise wahr erscheinen, aber nicht

wahrscheinlicherweise wahr sind. Außerdem ist er nur scheinbar ein Syllogismus,

da er nicht gültig, sondern ein Trugschluss ist.

Zusammengesetzte Syllogismen

Zusammengesetzte Syllogismen bestehen ebenfalls aus genau drei Sätzen (zwei

Prämissen und einer Konklusion), wobei aber nicht alle diese Sätze einfach sind,

sondern zumindest eine der Prämissen ein zusammengesetzter Satz ist (vgl. zum

Folgenden Tractatus 229-233 [240-243]). Letzterer könnte zunächst einmal kondi-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 77

tional, kausal, rational bzw. illativ, kopulativ und disjunktiv sein. Nun verwendet

Amo an dieser Stelle nur drei dieser Satzarten, und zwar konditionale, kopulative

und disjunktive. Womöglich fasst er hier kausale Sätze letztlich als konditionale

auf und rationale (illative) Sätze als solche, die ihre Folgerungen sowieso jeweils

unmittelbar enthalten. Es sei daran erinnert, dass Petrus bei den hypothetischen

Sätzen genau die drei Satzarten unterscheidet, die Amo jetzt als relevant für den

zusammengesetzten Syllogismus ansieht.

 

konditionaler Syllogismus

Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den von Amo angeführten Beispielen ergibt,

folgende Formen haben:

(i)   Wenn p, dann q. p. Also: q.

(ii)   Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht p. Also: Nicht q.

(iii)   Wenn p, dann nicht q. p. Also: Nicht q.

(iv)   Wenn nicht p, dann q. Nicht p. Also: q.

Diese Formen sind (bzw. stehen für) zusammengesetzte Syllogismen im definier-

ten Sinn, da jeweils die erste Prämisse ein konditionaler Satz und insofern zusam-

mengesetzt ist. Sie sind Varianten des traditionellen modus ponens. Im System des

natürlichen Schließens der modernen Aussagenlogik kennt man diesen modus als

Abtrennungsregel. Amo nennt drei weitere Beispiele, die sich schematisch wie folgt

darstellen lassen und die Varianten des traditionellen modus tollens sind:

(v)   Wenn p, dann q. Nicht q. Also: Nicht p.

(vi)   Wenn nicht p, dann nicht q. q. Also: p.

(vii)  Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht nicht q. Also: p.

Diese Schlüsse sind gültig, nur hätte man eventuell an Stelle von (vii) in Analogie

zur Aufzählung (i) bis (iv) Folgendes erwartet:

(viii)  Wenn nicht p, dann q. Nicht q. Also: p.

Abschließend gibt Amo zwei Beispiele für klassische Fehlschlüsse an:

(ix)   Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist gebildet. Also ist er gelehrt.

(x)   Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist nicht gelehrt. Also ist er nicht gebil-

det.

(vii*)  Wenn p, dann nicht q. q. Also: Nicht p.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Andrej Krause

Schematisch lässt sich dies so schreiben:

(xi)   Wenn p, dann q. q. Also: p.

(xii)  Wenn p, dann q. Nicht p. Also: Nicht q.

Es ist offensichtlich, dass es sich hierbei um Fehlschlüsse handelt.

 

kopulativer Syllogismus

Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den angeführten Beispielen ergibt, folgende

Formen haben:

(i)   p und q. Also: p.

(ii)   p und q. Also: q.

(iii)   Nicht (p und q). p. Also: Nicht q.

Allerdings stellen die ersten beiden Satzgruppen keine Syllogismen dar, da sie je-

weils genau eine Prämisse enthalten. Sie sind daher, obwohl die Prämisse jeweils

ein zusammengesetzter, kopulativer, Satz ist, insbesondere keine zusammengesetz-

ten Syllogismen, wenngleich sie gültige Argumente sind. Amo scheint das auch

einzuräumen, es ist jedoch falsch, diese Argumente als Enthymeme aufzufassen,

wie er es tut (vgl. Tractatus 233 [243]), denn hier müssen keine unausgesprochenen

Prämissen ergänzt werden. Die Konklusion ergibt sich jeweils unmittelbar aus der

Prämisse. Außerdemwäre diese Annahme inkonsistent, da Enthymeme nach Amos

eigenen Angaben keine Syllogismen sind und somit auch keine zusammengesetzten

Syllogismen sein können. Im System des natürlichen Schließens sind (i) und (ii)

Varianten der Regel zur Beseitigung der Konjunktion. (iii) könnte beispielsweise

durch die De Morganschen Regeln und die Regel zur Beseitigung der Disjunktion

gestützt werden, die beim folgenden disjunktiven Syllogismus verwendet wird.

 

disjunktiver Syllogismus

Dieser Syllogismus ist zusammengesetzt im Sinne Amos. Das angegebene Beispiel

lässt sich wie folgt schematisieren:

(i)   Entweder p oder q. Nicht p. Also: q.

Diesem Schema entspricht die erwähnte Regel der Beseitigung der Disjunktion,

die üblicherweise für das einschließende Oder eingeführt wird, so dass dann ent-

sprechend gilt:

(ii)   p oder q. Nicht p. Also: q.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 79

Amo würde (ii) sicher auch zustimmen.

 

Petrus Hispanus untersucht ebenfalls konditionale, kopulative und disjunktive Sät-

ze, wobei er für die verwendeten Operatoren (»wenn«, »und«, »oder«) Wahrheits-

bedingungen angibt, die Ähnlichkeiten mit denWahrheitsbedingungen der aussa-

genlogischen Implikation, Konjunktion bzw. Disjunktion haben. Darauf soll hier

nicht weiter eingegangen werden (vgl. dazu Summulae I 17, Krause 2011, 75f.).

2.2 Andere Argumentationsarten

Die übrigen von Amo angegebenen Argumentationsarten sind keine Syllogismen,

die Anzahl ihrer Prämissen ist verschieden von zwei, sie haben also entweder genau

eine Prämisse oder mindestens drei Prämissen (vgl. zum Folgenden Tractatus 233-

236 [243-245]). Amo zählt, wie erwähnt, sechs derartige irreguläre »Syllogismen«

auf: Induktion, Beispiel, Enthymem, Dilemma, Sorites und Prosyllogismus. Petrus

nennt neben dem Syllogismus nur drei weitere Argumentationsarten: Induktion,

Enthymem und Beispiel (vgl. Summulae V 3).

Eine Induktion ist ein Schluss vonmehreren individuellen Sätzen auf einen uni-

versellen oder partikulären Satz. Amo gibt folgendes Beispiel an: »Durch Luxus gin-

gen die Assyrische Monarchie, Karthago, Tyrus, Sidon, Sodom, Gomorrha […] usw.

zugrunde. Also: Durch Luxus gehen Staaten zugrunde, wenn nicht alle, so doch

sehr viele« (Tractatus 234 [244].) Die allgemeine Form der Induktion ist demnach:

»x1 ist y. x2 ist y. x3 ist y. usw. Also: Alle (oder doch ziemlich viele) x sind y.« Amo sagt

explizit, dass die Induktion eine »Erschließung […] aus gehäuften ähnlichen Bei-

spielen« sei (Tractatus 234 [243]). Demnach sind Beispiele offensichtlich Sonderfälle

der Induktion. Sie verwenden weniger Prämissen als Induktionen, gegebenenfalls

nur eine. Die von Amo hierfür angegebene Argumentation lautet: Christus hat Pe-

trus, der Buße tat, verschont. Und er hat den Schächer, der Buße tat, verschont,

und er hat Magdalena, die Buße tat, verschont. Also wird er auch mich, wenn ich

Buße tue, verschonen (Tractatus 234 [244]). In den Summulae wird an entsprechen-

der Stelle nur eine Prämisse aufgezählt.6 Ein Enthymem ist ein Argument, das als

Teil eines Syllogismus aufgefasst werden kann, insofern bei ihm eine der beim Syl-

logismus erforderlichen Prämissen nicht formuliert ist, sondern ergänzt werden

muss, wie etwa in dem Enthymem »Jeder Mensch ist vernunftbegabt. Also: Jeder

Mensch denkt.« Hier muss die Prämisse »Jeder Vernunftbegabte denkt« ergänzt

6 »Es ist schlecht, dass die Bewohner von Leon gegen die von Astorga kämpfen; Also: Es ist

schlecht, dass die Bewohner von Astorga gegen die von Zamora kämpfen« (Summulae V 3).

Petrus unterstellt, dass die Prämisse hier für einen universellen Satz steht, der besagt, dass

es generell schlecht ist, dass Grenznachbarn gegen Grenznachbarn kämpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Andrej Krause

werden. Amos Ausführungen zum Dilemma sind sehr fragmentarisch. Üblicher-

weise wird unter einem Dilemma ein Schluss aus zwei konditionalen Prämissen

verstanden, deren Vordersätze sich kontradiktorisch widersprechen, deren Nach-

sätze aber gleich sind. Man kann dann auf die Geltung des Nachsatzes schließen.

Schematisch: »Wenn p, dann q. Wenn nicht p, dann auch q. Also: q.« Allerdings

würde diese Argumentation genau zwei Prämissen enthalten, so dass es sich bei

ihr nach Amos eigenen Festlegungen umeinen Syllogismus, und zwar um einen zu-

sammengesetzten Syllogismus handeln müsste. Beim Sorites soll das Prädikat der

ersten Prämisse das Subjekt der zweiten sein, das Prädikat der zweiten das Subjekt

der dritten usw. Die Konklusion enthält dann als Prädikat das Prädikat der letzten

und als Subjekt das Subjekt der ersten Prämisse, etwa wenn aus »Alle A sind B. Alle

B sind C. Alle C sind D.« auf »Alle A sind D.« geschlossen wird. Der Prosyllogismus

soll eine Aneinanderreihung von Syllogismen sein, wobei die jeweiligen Zwischen-

konklusionen zum weiteren Schließen verwendet werden. Lauten die Prämissen

beispielsweise p, q und r, so könnte man aus p und q auf eine Zwischenkonklusion

s schließen und mit dieser und r auf eine abschließende Konklusion t. Neben die-

sen von Amo explizit genannten Argumentationsarten gibt es sicher noch weitere

Begründungen, die unter seinem Begriff der Argumentation – eine Gruppe von

Sätzen, die aus mindestens einer Prämisse und einer Konklusion besteht – fallen

würden, die Amo aber nicht nennt, etwa die folgende: Nicht (p und q). Also: Nicht

p oder nicht q.

Am Ende seines Tractatus äußert sich Amo zu den Disputationsarten und un-

terscheidet doktrinale (demonstrative), dialektische, versuchende (tentative) und

sophistische Disputationen (vgl. Tractatus 264-266 [270-271]). Diese Aufzählung

stimmt wörtlich mit der bei Petrus Hispanus überein (vgl. Summulae VII 4), es

gibt jedoch inhaltliche Unterschiede. Petrus nimmt seine Einteilung gemäß seiner

Unterscheidung der Syllogismen vor, während Amos Kriterien allgemeiner sind,

zumal seine Bemerkungen viel kürzer als die entsprechenden Ausführungen in den

Summulae sind. Amo zufolge findet die doktrinale Disputation in den Wissenschaf-

ten statt, wobei sie als erste Prämissen die Prinzipien der jeweiligen Wissenschaft

verwendet. Er nennt keine spezielleWissenschaft, für Petrus sind dies Mathematik

und Naturwissenschaft (vgl. Summulae VII 12). Die dialektische Disputation stützt

sich auf Wahrscheinlichkeiten und führt nur zu einer Vermutung (ad opinionem).

Amo nennt auch hier keine einschlägige Disziplin, für Petrus ist dies jedenfalls die

Philosophie (vgl. ebd.). Die versuchende Disputation geht allein von den Thesen der

Disputierenden aus, während die sophistische Disputation Trugschlüsse benutzt.

Amo zufolge hat jeder Disputierende insbesondere die Pflicht, die Heiterkeit

des Gemüts (animi serenitas) zu bewahren:

»[…] daß wir nämlich die Sorgen und Aufregungen ablegen und darangehen, die

These in der Palästra des gelehrtenWettstreites beharrlich zu verteidigen, damit

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 81

wir uns nicht vomWortgeprassel des Gegners auf die Gegenseite schlagen lassen,

nach dem Wort: Wir sind bereit, ohne Verbissenheit zu widerlegen und uns ohne Wut

widerlegen zum lassen« (Tractatus 267 [271]). Amo zitiert an dieser Stelle Cicero (»[…]

et refellere sine pertinacia et refelli sine iracundia parati sumus«, Cicero 1997, II 2

[5]).

Diese Pflicht hat bis heute nichts an Aktualität verloren.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philo-

sophy, herausgegeben von KwasiWiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Amo, Anton Wilhelm. 1968 (1738). »Tractatus de arte sobrie et accurate philo-

sophandi.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student, Dok-

tor der Philosophie, Magister legens an den Universitäten Halle, Wittenberg, Jena

1727-1747. Dokumente/Autographe/Belege, herausgegeben von der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg, 60-275. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität

Halle-Wittenberg.

Amo, Anton Wilhelm. 1978. »Traktat von der Kunst, nüchtern und sorgfältig zu

philosophieren.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student,

Doktor der Philosophie, Magister legens an den Universitäten Halle, Wittenberg, Je-

na 1727-1747. Übersetzung seiner Werke, herausgegeben von der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg, 103-280. Fotomechanischer Nachdruck der Aus-

gabe von 1965. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Brentjes, Burchard. 1976.AntonWilhelmAmo.Der schwarze Philosoph inHalle. Leipzig:

Koehler & Amelang.

Cicero. 1997. Tusculanae disputationes. Gespräche in Tusculum, herausgegeben von

Ernst Alfred Kirfel. Stuttgart: Reclam.

Degen, Wolfgang. 2006. »Inhaltliche Einführung.« In Petrus Hispanus. Logische Ab-

handlungen. Tractatus/Summulae Logicales, herausgegeben von Hans Burkhardt,

IX-XXIII. München: Philosophia.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.

Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-

mermohr – Privatdozent für Philosophie – Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Hountondji, Paulin J. 1983. »An African philosopher in Germany in the eighteenth

century: Anton-Wilhelm Amo.« In African Philosophy: Myth and Reality, heraus-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Andrej Krause

gegeben von Paulin J. Hountondji, 111-130. Bloomington: Indiana University

Press.

Krause, Andrej. 2009. »AntonWilhelm Amo’s Ontology.« Philosophia africana 12: 141-

157.

Krause, Andrej. 2011. »Zum Begriff der Argumentation bei Petrus Hispanus.« Salz-

burger Jahrbuch für Philosophie 56: 69-80.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

Peter of Spain. 1972. Tractatus called afterwards Summule logicales, herausgegeben von

L. M. De Rijk. Assen: Van Gorkum.

Petrus Hispanus. 2006. Logische Abhandlungen. Tractatus/Summulae Logicales, her-

ausgegeben von Hans Burkhardt. München: Philosophia.

Somet, Yoporeka. 2016. Anthony William Amo. Sa vie et son œuvre. Le Plessis-Trévise:

Teham Éditions.

von Kutschera, Franz. 1967. Elementare Logik. Wien, New York: Springer.

Wiredu, Kwasi. 2004. »Amo’s Critique of Descartes’ Philosophy of Mind.« In A

Companion to African Philosophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 200-206.

Malden: Blackwell Publishing.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006 - am 14.02.2026, 07:38:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

