
119

15) H. Jonas: Zeit der Verantwortung

Das Verhältnis von Ethischem zu Politischem ist ein Spannungsfeld. 
Beide Relata können nicht aufeinander reduziert werden. Das hat uns 
die Beschäftigung mit Emmanuel Levinas gelehrt. Es gibt jedoch immer 
wieder Vorschläge, eine der beiden Elemente als Primat anzusehen. Für 
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans 
Jonas begegnet uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich über das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und daher 
zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman zu werden ge-
schafft hat, die ökologische und die soziale Frage miteinander zu verbin-
den und sich stattdessen nur auf das Schicksal »kleiner Vögel« (Latour 
2018, 69) konzentriert hat. Gleichwohl soll der Versuch, das Ethische 
über die Differenz von Person und Sache hinauszuführen, in der Person 
von Hans Jonas gewürdigt werden. 

a. Die Zeit und die Ethik

In der berühmten Beilage III seiner Krisis-Schrift bemerkt Edmund 
Husserl an einer prominenten Stelle: »Das historisch an sich Erste ist 
unsere Gegenwart.« (Husserl 1976, 382) Husserl meint damit, dass die 
Gegenwart der privilegierte Modus der Zeit ist, da sich von ihr her die 
Zeit überhaupt erst erschließen lässt. Die Rede von Zukunft und Ver-
gangenheit setzt eben die Gegenwart voraus. Ohne Gegenwart keine 
Zeit! Husserl folgt hier, wie Derrida ausführlich dargelegt hat, der Prä-
senztheorie des Augustinus. Das Sein der Zeit entspringt aus der Ge-
genwärtigkeit. Dieser Vorrang der Gegenwart ist jedoch keineswegs un-
schuldig oder unstrittig hinzunehmen, wie die Diskussionen zwischen 
Husserl, Heidegger und Levinas gezeigt haben. Könnte das angebliche 
Privileg der Gegenwart nicht zu der Ansicht verleiten, dass die Gegen-
wart wertvoller als alle andere Zeit ist, ja dass die Gegenwart besonde-
ren Schutz und besondere Vorrechte benötigt? Mit dieser Frage sind wir 
bei Hans Jonas angelangt.

Jonas kann als ein Kritiker des bloßen Vorrangs der Gegenwart im 
Konzert der Zeiten verstanden werden. Die Merkmale bisheriger Ethik, 
die Jonas zu Beginn seines Prinzips Verantwortung zusammenstellt, lau-
fen darauf hinaus, dass die Zeit der Ethik »immer die Gegenwart ist« 
(Jonas 1979, 25) und zwar die des Seins bzw. des Menschen. Die bishe-
rige Ethik, wie Jonas mit großer Geste resümiert, ist somit auf die »Teil-
haber einer gemeinsamen Gegenwart« (ebd., 23) fokussiert, weiterhin 
dem raum-zeitlichen Nahkreis verpflichtet und schließlich instrumentell 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

gegenüber der Natur ausgerichtet. Welche Gefahren diese Haltung in 
sich birgt, lernen im Zeitalter der technologischen Zivilisation viele Kin-
der bereits in der Schule. Gegen diese Gefahren richtet Jonas sein Werk, 
das bekanntlich für ein »Umdenken in den Grundlagen der Ethik« (29) 

eintritt. Dementsprechend kommt es erstens darauf an, die instrumentel-
le Grundhaltung gegenüber der Natur durch den Nachweis einer Seins-
zugehörigkeit des Menschen zu ersetzen. Die ethischen Bemühungen um 
das Sein müssen zweitens auch der Vergangenheit und der Zukunft gel-
ten können, so dass die Ethik insgesamt von der Fixierung auf die Gegen-
wart gelöst wird. Positiv gesagt: indem der Ethik Zeit gegeben wird, ent-
steht eine Zeit der Verantwortung. Jonas hebt hervor, dass der Mensch 
auf die »Biosphäre als Ganzes« (ebd.) und auf die »biologische Ord-
nung« (Jonas 1985, 161) bezogen sei. Um verstehen zu können, was da-
mit gemeint sein mag, ist ein kurzer Blick auf Jonas’ Philosophie vor der 
Ethik nötig (vgl. auch: Ricœur 1992). Ich beschränke mich hier auf ei-
nen sehr kurzen Blick, der natürlich Detailinterpretationen nicht erset-
zen kann und will.

b. Abstand und Bezogenheit

Bekanntlich studierte der junge Hans Jonas die Phänomenologie und 
befasste sich im Ausgang von Heidegger und Bultmann mit dem Pro
blem der Daseinshaltung, welches er als durch die Jahre hindurchge-
hend mitverfolgte.

Die Griechen betrachteten das Dasein wie einen Teil des Kosmos. 
Der Kosmos ist, Platon zufolge, ein »Ganzes und Geordnetes« (Gorgias 
508a). Das In-der-Welt-Sein ist wörtlich zu verstehen. Das Dasein ist hier 
beheimatet und aufgehoben. Den Gnostikern ist die Welt das Gegenteil 
einer Heimat. In ihr ist der Mensch fremd und sich fremd. Er versucht in 
seiner Innerlichkeit Halt zu finden, die von der Natur oder Gott bevölkert 
sein soll, je nach Akzentuierung. Zwischen Stoa und Christentum exis-
tieren verschiedene Orientierungsmöglichkeiten (vgl. Wetz 1994, 38ff).

Die Philosophie der modernen Existenz erschließt Jonas nach der be-
kannten Formel, dass die existentialistische Lesart der Gnosis wiederum 
eine gnostische Interpretation der modernen Existenz impliziere. Das 
Ergebnis lautet, sehr kurz gesagt, dass auch hier das Primat der Distanz 
gegenüber Welt und Natur vorherrscht. Denken wir nur an Jean-Paul 
Sartre, der den Menschen zur Freiheit verurteilt sieht und »die Freiheit ... 
als Nichtung des Gegebenen« (Sartre 1982, 610) auffasst. Richtig ist da-
ran wohl, dass der Mensch nicht schlechthin in die Ordnung der Dinge 
eingereiht werden kann, so dass die Nichtung ihn als Menschen durch-
aus mit definiert. Nicht zufällig bezog der Existentialismus Impulse aus 
dem Widerstand gegen den Totalitarismus.

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Doch die Ablösung von der Welt kann nicht alles sein. Schließlich 
müsste die Freiheit spätestens nach der Negation für etwas Lohnenswer-
tes eintreten und eine positive Verankerung in der Welt finden, wenn sie 
nicht in einer grundsätzlichen Opposition verkümmern will.

Die Konsequenz aus der Analyse der Daseinshaltung ist der Schritt zu 
einer philosophischen Biologie. Damit ist keine Rückkehr zur griechi-
schen Metaphysik und Teleologie gemeint, sondern ein Wiedereintritt 
des Menschen in die Welt und in die Natur. Die Figur des Wiedereintritts 
bedeutet, dass der Reduktion des Daseins auf sich selbst, sei sie nun aus 
Selbstüberheblichkeit gegenüber oder aus Angst vor der Welt entstanden, 
durch eine Übergabe des Daseins an die Welt begegnet wird. Wer immer 
nur wieder eintritt, ist ein anderer als der, der nie fort gewesen ist, weil 
er quasi zu spät kommt, um miterleben zu können, wie es ursprünglich 
war. Das Dasein ist Teil des Seins, also gegenwärtig und zugleich abwe-
send, weil in der Zeit zerstreut. An die Stelle eines Ursprungs tritt die 
Frage, wie der Mensch sich jetzt zu verstehen hat.

Aristoteles betrachtet den Menschen als einen Künstler, der die Na-
tur ergänzt und zwar im Sinne der Natur, wie Hans Blumenberg gezeigt 
hat. Jonas kommt hingegen an der seit Hobbes geltenden Annahme nicht 
vorbei, dass der Mensch ein Künstler ist, der in der Natur keine zurei-
chende Vorlage für sein Tun findet. Somit kann Jonas’ Annahme, dass 
die Naturwesen teleologisch strukturiert sind, nicht nur im Sinne der 
klassischen Metaphysik gemeint sein. Sie müsste vielmehr so verstan-
den werden, dass der Mensch zunächst einmal situiert ist, noch bevor 
er sich eigener Freiheiten zu bemächtigen vermag. Die Situierung wird 
allerdings erst beim Versuch radikaler Abständigkeit von der Welt und 
der Natur erfahren. Sie nötigt zum Wiedereintritt, also zur Korrektur 
des Glaubens an die Eigenständigkeit (des Stehens allein in sich selbst) 
durch die Einsicht in die Verankerung des Daseins in der Welt. Ich be-
haupte, dass Jonas selbst so etwas auch hat sagen wollen und zwar po-
sitiv. Wir lesen im III. Lehrbrief, den er an seine Frau Lore am 31. März 
1944 schrieb: »Das Leben hat prinzipiellen Abstand von der Welt, aus 
deren Homogenität die Form sich besondert und auf ihre Eigenheit zu-
rückgezogen hat: Doch eben dieser Abstand bietet die Dimension für Be-
zogenheit auf Welt, die in den bezeichneten notwendigen Realbeziehun-
gen wurzelt.« (Jonas 2003, 362) Wir können hier quasi eine Dialektik 
von – mit Jonas eigenen Worten gesprochen - Abstand und Bezogenheit 
als Grundmotiv entdecken.

Mensch und Natur wäre somit eine gewisse Einheit. »Ist der Mensch 
mit den Tieren verwandt, dann«, so folgert Jonas, »sind auch die Tiere 
mit dem Menschen verwandt und dann in Graden Träger jener Innerlich-
keit, deren sich der Mensch, der vorgeschrittenste ihrer Gattung, in sich 
selbst bewusst ist.« (Jonas 1992, 17) Das ist die eine Seite, zugleich gilt 
aber, dass Teleologie auch besagt, dass der Mensch die Erhaltung seiner 

,

ABSTAND UND BEZOGENHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

selbst im Sein anstrebt und das möglicherweise so sehr gegen seine Ver-
wandten, dass er die ganze Welt zerstört. Vor negativer Geschichtsphi-
losophie ist hier zu warnen, denn die Seinszugehörigkeit beinhaltet im-
mer eine Distanz. Der Mensch vermag zu beobachten, was er tut. Die 
Konsequenz dieser Feststellung lautet bekanntlich, dass Jonas’ philoso-
phische Biologie die Möglichkeit eröffnet, Ontologie und Ethik zusam-
men zu diskutieren.

Die Ausgangsthese, die Jonas’ vorethische Philosophie der Ethik be-
reitstellt, besagt, dass das Sein »meiner Macht ausgesetzt« und »ihr zu-
gleich anvertraut ist.« (ebd., 132) Das Dasein behauptet sich gegenüber 
der Welt und der Natur, von denen es zugleich abhängig ist und bleibt. 
Mit der Omnipotenz durch die Technologie wächst auch die Verantwor-
tung des Daseins für das Sein und zwar über die Gegenwart, auf die die 
bisherige Ethik begrenzt war, hinaus.

Bevor wir die Spannweite der Verantwortung ausmessen, möchte ich 
kurz darauf hinweisen, dass an dieser Stelle eine interessante Überein-
stimmung mit dem Werk Hannah Arendts besteht. Beiden, Jonas und 
Arendt, geht es um das Verhältnis von Sein und Zeit im Hinblick auf die 
Welt. Arendt möchte den weltlichen Erscheinungsraum im Dasein erhal-
ten und setzt deshalb einen (bei ihr positiv besetzten) Begriff der Macht 
ein und zwar im Rahmen einer politischen Phänomenologie (vgl. Schnell 
1995, 258ff) Jonas möchte das Leben auf der Erde im Dasein erhalten 
und setzt deshalb den Begriff der Verantwortung ein und zwar im Rah-
men einer Ethik.

c. Verantwortung für die Zukunft

Eine ethisch relevante Beziehung zur Zukunft als Verantwortung für 
Zukünftigkeit impliziert offenbar eine scharfe Ablehnung eines ästhe-
tischen Verhältnisses zur Zukunft. Zum Prinzip Hoffnung gehört, wie 
Gert Ueding gezeigt hat, auch das Utopische im Sinne »schöpferischer 
Produktivität« und »künstlerischer Arbeit« (Ueding 1985, 297) welches 
sich auf Lücken in einer Ontologie des Noch-Nicht-Seienden, aber im-
merhin Möglichen, berufen kann (vgl. Bloch 1974, 31f). Gegen diese 
Ontologie spricht, dass der Ästhetizismus keine Verbindlichkeit enthält. 
Wenn etwas zu tun möglich wäre, heißt das noch nicht, dass es auch tat-
sächlich zu tun ist. Jonas macht deshalb die Zukünftigkeit zum Gegen-
stand des Ethischen und einer neu zu verstehenden Imperativität. Dem-
nach kommt es darauf an, die »physische Welt« (Jonas 1979, 35) zu 
erhalten, die »zukünftige Integrität des Menschen« (ebd., 36) zu sichern, 
damit »Nachkommen« (85), ja damit »eine Menschheit sei« (90). Die re-
alisierte Zukünftigkeit vollzieht sich als Sterblichkeit und Gebürtlichkeit. 
Dem Abschied steht die »Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 160) 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

entgegen; beide Modi sind offensichtlich Teile einer Gesamtlogik. Jonas 
schlichtet damit den zwischen Martin Heidegger und Hannah Arendt be-
stehenden Streit um die Vorrangigkeit der Sterblichkeit bzw. der Gebürt-
lichkeit (vgl. Schnell 2004c), indem er beide Existentialien im Rahmen 
einer Gesamtlogik akzeptiert. Das hat allerdings die äußerst wichtige 
Konsequenz, dass die Sterblichkeit aus den ethisch relevanten zukünfti-
gen Menschen je ein gewesenes Leben macht. Ist Leben, das aus der Zu-
künftigkeit in die Gewesenheit übergeht, eines, das seine ethische Rele-
vanz verliert? Oder sind wir auch verantwortlich für die Vergangenheit? 
Wenn nicht, wann fängt die Vergangenheit an, um wie viel Uhr bin ich 
meiner Verantwortung ledig?

Aus der Verantwortung für die Zukunft folgt nicht notwendig die 
Strategie, dass eine »schlechte Prognose« stets einen »Vorrang vor der 
guten« (Jonas 1979, 70) haben sollte. Auch ist eine nicht-demokratische 
»Pause der Freiheit« (Jonas 1992, 146), die auf den Ethizismus bei Jonas 
hinweist, sicher keine zwingende Maßnahme. Die Verantwortung bür-
det uns die Sorge um die »ferne Zukunft« (Jonas 1979, 28) auf. Diese 
Nicht-Indifferenz definiert keine Strategien und erfordert deshalb einen 
starken politischen und wohl auch kreativen Diskurs, jedenfalls einen 
stärkeren als Jonas selbst zuzugestehen bereit war.

d. Verantwortung für die Vergangenheit

Eine Zukunftsethik kommt an der Frage nicht vorbei, wie eine ethisch 
relevante Beziehung der Gegenwart zu den Menschen der Vergangen-
heit aussieht, die einst eine Zukunft hatten, derer sie jedoch dadurch 
beraubt wurden, dass sie zu Opfern der Geschichte gemacht worden 
sind. Diese Frage kann, um Anschluss an Jonas’ Ethik zu finden, zu-
nächst als Problem der technologischen Zivilisation formuliert wer-
den. Ich erinnere daran, dass Herbert Marcuse das Dritte Reich als 
eine »Technokratie« (Marcuse 1941, 337) gedeutet hat. Dem entspre-
chend versteht Hannah Arendt in ihrem Buch Adolf Eichmann als ei-
nen Technokraten, der noch aus heutiger Sicht unüberschaubare Kata-
strophen mitverursacht hat. Wie sich hier der Einfluss von Heideggers 
Technikkritik auf Marcuse und Arendt geltend macht, möchte ich nicht 
diskutieren. Wichtiger sind die Rudimente, die sich bei Jonas hinsicht-
lich einer Verantwortung für die Vergangenheit finden lassen und die 
etwa eine »Zeugenschaft« für die »großen Gequälten« (Jonas 1979, 
381) betreffen.

Jene Rudimente enthalten die Arbeiten, die sich ausdrücklich mit dem 
Verhältnis zur Vergangenheit beschäftigen, sei es mit dem Verhältnis von 
Vergangenheit und Wahrheit oder sei es mit dem Gedenken an Ausch-
witz im Angesicht Gottes.

VERANTWORTUNG FÜR DIE VERGANGENHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Für Jonas ist das Sein der Vergangenheit eine Frage der »Präsenz des 
Gewesenen« (Jonas 1992, 175), dessen Gegenwärtigkeit von einer »Zeu-
genschaft für Vergangenes« (ebd., 178) abhängig ist. Diesen fruchtbaren 
Gedanken bettet Jonas nun in die Suche nach einem »ewigen Gedächt-
nis« (186) ein. Wir berühren hier die Gretchenfrage nach dem Status der 
Theologie. Diese für keine wahrhafte Ethik auf der Welt leicht zu beant-
wortende Frage möchte ich hier allerdings stark abkürzen. Der im Zu-
sammenhang mit einem Gedenken an Auschwitz eingeführte Mythos 
vom Gottesbegriff (das ist sicherlich ein Paradox!) ist kein inkonsequen-
ter Gottesbeweis, wie Reinhard Löw meinte (vgl. Löw 1994), sondern 
die Einsicht in das Gewicht der, wie Albrecht Wellmer betont, »Endlich-
keit des Menschen« (Wellmer 1992, 253). Die Gegenwart trägt die Ver-
antwortung für die Bezeugung der Vergangenheit. Das heißt: Verantwor-
tung für die Bezeugung der Gewesenheit anderer Menschen, denen etwas 
widerfahren ist. Von dieser Verantwortung hängt die Würde des gewe-
senen Lebens ab. Die Nicht-Indifferenz gegenüber der Vergangenheit 
gründet in einer doppelten Schuld: Wir schulden denen Dank, die gehol-
fen haben, uns zu denen zu machen, die wir heute sind und: Wir schul-
den denen Erinnerung, die zu Opfern gemacht worden sind, wenn auch 
nicht durch uns persönlich, so doch durch die Stiftung unserer Tradition.

e. Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart

Zukunft und Vergangenheit verweisen auf die Gegenwart, wie Husserl 
hervorhebt. In der Ethik gilt, dass die Verantwortung für die Zukunft 
und die Vergangenheit ohne Verantwortung der Gegenwart in der Ge-
genwart nicht möglich wäre. Das Kernstück der Verantwortung ist des-
halb die Nichtindifferenz der Gegenwart. Sie ist es, die sich der Verant-
wortung nicht entziehen kann und daher anzuerkennen hat, dass sie als 
Gegenwart für die Zukunft verantwortlich ist und zwar mit Hinblick auf 
die Verschuldung gegenüber der Vergangenheit. Die Zeit der Verantwor-
tung überschreitet die Konzentration auf die Gegenwart, wie sie von der 
bisherigen Ethik praktiziert worden ist und erstreckt sich nun auf jene 
»drei in der Zeitlichkeit implizierten Richtungen« (Ricœur 1996, 356).

Das Dasein ist gleichermaßen definiert durch eine Zugehörigkeit zu 
Welt und Natur, durch einen Abstand des Machtvorsprungs und durch 
Verantwortung und zwar »für« das Sein und »vor« (Jonas 1992, 131) 

dem Sein. Aber wieso sollte mich das in der Gegenwart überhaupt et-
was angehen?

Jonas führt hier die ethische Figur des Anrufs oder »Appells« (Jonas 
1979, 29) ein. Er spricht auch von einem »Anspruch auf Sein« (ebd., 
84), der »an mich« (Jonas 1992, 131) ergeht und »mich meint« (ebd., 
132). Es handelt sich dabei insofern um eine heteronome Affektion (vgl. 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Jonas 1979, 170), als dieser Anspruch nicht auf die Autonomie des Da-
seins reduzierbar ist. Jonas hebt ausdrücklich hervor: eine »Andersheit 
nimmt von meiner Verantwortung Besitz und keine Aneignung ist hier 
intendiert« (ebd., 166) Ich bin ethisch gebunden, weil mich der »Anruf« 
des Seins »in seine Pflicht nimmt« (Jonas 1992, 132). Man könnte hier 
von einem Faktum des »Ontologischen Imperativs« (ebd., 141) spre-
chen, oder besser von einem Faktum der Imperativität. Die Grundsitu-
ation der Verantwortung ist notwendigerweise asymmetrisch, weil man 
vom Sein keine Gegenleistung erwarten kann, jedenfalls keine, wie sie 
die Reziprozitätstheorien seit Aristoteles verlangen.

f. Ethik ohne Metaphysik

Ich würde diese Gedanken zur Imperativität gerne so verstehen, dass ein 
Unterschied zwischen Ontologie und Metaphysik gemacht werden kann. 
Das Dasein wäre dann in ethischer Hinsicht dadurch definiert, auf den 
Anruf und Anspruch des Seins eingehen zu müssen. Dieser Anspruch ist 
kein Geltungsanspruch, den wir mit der Rede erheben, sondern ein An-
spruch, der an uns ergeht und durch den sich das Dasein gegenwärtig auf 
die Spur derer gestellt vorfindet, die zu eigener Rede nicht mächtig sind, 
wie eben die Menschen der Vergangenheit (die Opfer von Tschernobyl) 
oder die künftigen Generationen. Das Dasein tut im Leben, was immer 
es tut, allerdings in eine Verantwortung gestellt, deren Reichweite der er-
wähnten Zeit entspricht. Wie wir die Verantwortung erfüllen, ist damit 
aber noch nicht gesagt. Eine metaphysische Ordnung, die das festlegen 
wollte, ist abzulehnen, auch gegenüber Jonas. Die Weise der Verantwor-
tungsausübung kann heutzutage nur der Gegenstand politischer Diskur-
se und des öffentlichen Gebrauches der Vernunft sein.

Die Bedeutung von Jonas’ Anliegen wird deutlich, wenn wir noch ein-
mal zurückblicken. Etwa 20 Jahre vor der Erstpublikation des Prinzips 
Verantwortung stellte Arnold Gehlen fest, dass die Ethik die Seele im 
technischen Zeitalter im Stich lasse. Für den Fortschritt und dessen Fol-
gen sei »niemand verantwortlich« (Gehlen 1961, 139f) zu machen, da 
die Ethik nur die jeweilige Gegenwart abdecke. Eine, wie Gehlen aus-
drücklich feststellt, »Ferneethik der Verpflichtung gegen nicht Anwe-
sende« (ebd., 140) wäre hingegen noch nicht in Sicht und deshalb umso 
notwendiger.

Jonas hat eine Antwort auf dieses Problem gegeben. Sie besagt, dass 
wir Verantwortung tragen für alle Lebewesen, ohne von diesen de jure 
eine Gegenleistung verlangen zu können. Die den Gnostikern versagte 
Erfahrung, nämlich das Heimischwerden in der Welt ist im Zeitalter der 
Technologie an die Übernahme dieser Verantwortung gebunden, wel-
che für uns eine permanente Überforderung darstellt. Der positive Sinn 

ETHIK OHNE METAPHYSIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

dieser Überforderung bedeutet, dass es mehr zu verantworten gibt als 
zu tun möglich ist. Die Politik bleibt in der Verantwortung, die keine 
abzahlbare Schuld ist, auch nicht durch ein ontologisch fragwürdiges 
piecemeal-engineering. Zukunftsverantwortung ist eine rationale Aufga-
be, die sich nicht in einem sozialtechnologischen Versicherungs- und Vor-
sorgestaat erschöpft. In diesem Sinne ist Demokratie eine Vertagte. Zu-
gleich steht die auf die Zukunft geworfene Gegenwart in der Schuld der 
Vergangenheit. In diesem Sinne ist die Demokratie eine Nachträgliche.

g. Fünf offene Fragen

Meine durchaus eigenwillige Darstellung lässt mindestens fünf Fragen 
unbeantwortet. Sie betreffen jeweils das Verhältnis von (1) Sein und Soll, 
(2) Jemand und Etwas, (3) Verpflichtung und Freiheit, (4) Leben und Da-
sein, (5) Jonas und Levinas. Ich beschränke mich auf eine kurze Skizze.

Zunächst einmal gilt, dass der Dualismus von Sein und Sollen kein 
Dogma darstellt, sondern ein Konzept, das in David Humes Lehre des 
moral sense Sinn macht. Seit Hume wird dieser Dualismus als Differenz 
von deskriptiven und präskriptiven Sätzen behandelt. Mit einer bloßen 
Analytik als Unterscheidungskriterium ist es hier allerdings nicht getan, 
wie der Sprechakttheoretiker Searle gezeigt hat. Hans Jonas kann einen 
Dualismus von Sein und Sollen seinerseits nicht akzeptieren, sofern er 
beinhaltet, dass das Sein als solches ethisch wertlos ist (vgl. Jonas 1994, 
401ff). Eine Reduktion des Sollens auf das Sein ist hingegen auch pro
blematisch, weil sie auf eine Metaphysik hinausliefe. Wenn wir mit Paul 
Ricœur den Übergang vom Prinzip Leben zum Prinzip Verantwortung 
als »wichtigen Schlüssel« (Ricœur 1992, 314) betrachten, dann wäre es 
überlegenswert, ob jener Anspruch, der das Dasein affiziert nicht als der 
Ausdifferenzierung von Sein und Sollen vorgängig angesehen werden 
könnte. Der Anspruch hätte den schon mehrfach erwähnten Status der 
Nicht-Indifferenz. Indem er mich anspricht, lässt er mich nicht-gleich-
gültig. In der Folge dieser Sichtweise könnten die seit Heidegger alter-
nativ diskutierten Bereiche von Ethik und Ontologie zusammengesehen 
werden, vielleicht im Ausgang von einer »Ontologie der Andersheit« 
(Ricœur 1996, 389; Schnell 2001, 248ff).

Eine weitere offene Frage lautet: Für wen oder was bin ich eigentlich 
verantwortlich? Gilt meine Sorge konkreten Menschen, der Menschen
gattung oder dem Sein? Bin ich für jemanden oder für etwas verantwort-
lich? Jonas schwankt zwischen beiden Motiven. Das muss kein Nachteil 
sein, wenn es zu zeigen gelänge, dass der an das Dasein gerichtete An-
spruch von sich aus der Unterscheidung zwischen Jemand und Etwas vo-
rausginge. Dann stünde eine Debatte mit Husserl und Levinas an, da bei-
de die Fremderfahrung auf die Unterscheidung der Andere/das Andere 

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

gründen. Diese Debatte würde wiederum Rückwirkungen auf den Be-
griff der Verantwortung und auch der Vulnerabilität haben (vgl. dazu: 
Ricœur 1994, 61ff).

Außerdem stellt sich die Frage, in welchem Maße die Nicht-Indiffe-
renz des Anrufs, der das Dasein affiziert, unausweichlich ist. Auch hier 
ist ein Schwanken zu verzeichnen. Der Sache nach geht es, wie Jonas 
wohl selbst erkennt, um eine bestimmte Dimension des Verhältnisses von 
Autonomie und Heteronomie (vgl. Jonas 1979, 170f). Konkret gefragt: 
wird das Dasein nun affiziert oder handelt es sich nur um eine »Selbst-
bereitung zu der Bereitschaft, sich affizieren zu lassen« (ebd., 65), wie 
es im Zusammenhang der Heuristik der Furcht heißt? An dieser Stelle 
müsste die Debatte zwischen Kant und Jonas noch einmal aufgenom-
men werden. Das Thema wäre die Unmöglichkeit einer reinen Selbstver-
pflichtung, von der Hobbes sagt: Wenn alle Verbindlichkeit auf Selbst-
verpflichtung beruht, dann kann man sich auch entscheiden, sich nicht 
zu verpflichten. Der Zugang zum Ethischen wäre wie in Kafkas Prozess 
für immer versperrt.

Jonas antwortet auf die Frage, ob sich das Leben als rein an-sich Seien-
des verstehen lässt (Biologie) oder durch eine Geworfenheit (Heidegger). 
Ich bin, wie beschrieben, bei Jonas auf das Motiv einer Differenz gesto-
ßen: Das Dasein findet sich als dem Sein, der Geschichte und der Na-
tur zugehörig vor und zwar aus der Position eines Abstandes und einer 
Distanz, die nicht nur Macht auszuüben, sondern auch Verantwortung 
zu übernehmen ermöglicht. Wenn Jonas in diesem Zusammenhang ge-
legentlich betont, dass uns die Evolution etwas sage (Jonas 1992, 11ff) 
müssten, um ein rechtes Verständnis zu gewinnen, drei Dinge voneinan-
der unterschieden werden. Zunächst wird betont, dass die Naturphilo-
sophie Basis der Ethik sein könnte. Weiterhin ist die Frage, was uns die 
Evolution sagt, nur im Durchgang durch den Konflikt der Interpretati-
onen zu klären. Schließlich soll festgehalten werden, dass uns die Na-
tur überhaupt etwas angeht. Diese Nicht-Indifferenz verbindet Natur, 
Mensch und Ethik miteinander, allerdings im Licht einer Grenze. Sie 
muss nämlich das, was im Zeichen der Nicht-Indifferenz zu tun wäre, 
den Institutionen, der Politik und dem Recht überlassen. In diesem Sek-
tor hat das Gesamtwerk von Jonas nicht sehr viel zu bieten! Die Poli-
tik wird durch einen Ethizismus dirigiert. Sie soll Werte strikt und ohne 
Kompromisse zuzulassen, umsetzen. Als ultima ratio befürwortet Jonas 
eine undemokratische Tyrannei, die »der Freiheit eine Pause« (Jonas 
1992, 146) verschafft. Denn »Tyrannei ist immer noch besser als der 
Untergang.« (ebd., 145). Ein Eigengewicht des Politischen, wie wir es 
bei Castoriadis und Lefort finden konnten, ist Jonas fremd. Jonas ist ein 
Ethiker ohne Politik!

Schließlich bleibt noch einmal die Frage der Verbindlichkeit der Ethik 
anzusprechen. Woher weiß ich, wie erfahre ich, dass ich gemeint bin? 

FÜNF OFFENE FRAGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Hobbes gründet die Verbindlichkeit auf eine freie Entscheidung, die 
ich jederzeit wieder umstoßen könnte. Levinas denkt ganz im Gegen-
teil das Dasein als in Verantwortung eingesetzt. Bei Jonas findet sich, 
wie schon beschrieben, das Motiv des Appells oder Anrufs, allerdings 
vor dem Hintergrund einer in diesem Punkt unentschiedenen Ontologie. 

Die Transzendenz des Seins oder eine Ontologie der Andersheit ist bei 
Jonas natürlich kein radikales Motiv. Aber ein Sein, das einen Anspruch 
an mich stellt, müsste eine Selbstdifferenz in sich enthalten, die von den 
Bahnen der klassischen Harmonie des Seins abweicht. Die Affizierung 
durch den Anruf trifft bei Jonas merkwürdigerweise nicht auf das Hö-
ren (Kant, Levinas), sondern auf das Sehen (vgl. Jonas 1994, 233ff), an 
dem wiederum eine eigene Art von Passivität (Husserl) herausgearbeitet 
werden müsste.

h. Verhältnis zur Diskursethik

Zum Abschluss möchte ich kurz auf das Verhältnis zur Diskursethik 
eingehen, um klären zu können, welchen Typus von Ethik Hans Jonas 
vertritt.

Für Jonas ist die Elternschaft bekanntlich das »Urbild aller Verant-
wortung« (Jonas 1979, 234). Ihr sei der »Fortfall der Reziprozität« 
(ebd., 84) eigen. An dieser Stelle setzt der Kommentar der Diskursethik 
mit dem Argument ein, dass Verantwortung durch das formale Prinzip 
der verallgemeinerten Gegenseitigkeit zu begründen sei (vgl. Apel 1988, 
196ff). Begründung sei Letztbegründung und besage, dass wenn ein Sub-
jekt argumentiert, die Ethik der idealen Kommunikationsgemeinschaft 
und damit die »Vernunft des intersubjektiv gültigen Denkens« (ebd., 
255) bereits notwendigerweise anerkannt worden ist. Wer dem wider-
spricht oder zuwiderhandelt begeht einen »Selbstwiderspruch« (256), 
der wiederum eine differenzierte Taxonomie zulässt. Die Diskursethik ist 
eine Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln. Als Argumen-
tationsethik richtet sie sich, wie der in Stein gemeißelte Satz von Haber-
mas sagt, an »sprach- und handlungsfähige Subjekte« (Habermas 1991, 
219). Und was ist mit den anderen Lebewesen?

Aristoteles, der Erfinder der Theorie vom Selbstwiderspruch, sagt: Wer 
die Grundsätze der Logik nicht beherzigt, sinkt auf das Niveau einer 
Pflanze herab (vgl. Met. 1006 a 10ff). Die Verbannung aus der Logik 
hat vier Konsequenzen: von Pflanzen erwartet man nichts, sie können in 
keinem Reziprozitätsverhältnis zu mir stehen, sie sind das Vorbild des 
permanent vegetative state wie es in der Medizin heißt und sie gehören 
nicht in den Schutzbereich des Ethischen. Von der Reziprozitätsethik 
werden nur sprach- und handlungsfähige Subjekte als sie selbst beach-
tet, andere Lebewesen sind nur assoziiert, da keine ständigen Mitglieder 

•

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

im Schutzbereich des Ethischen. Aus Sicht einer Ethik der Heilberufe, die 
Jonas stets ein Anliegen war und wie sie heute im Ausgang von Jonas 
konzipiert wird, ich verweise nur auf die Heilpädagogik und auf die 
Pflegewissenschaft, lautet die Konsequenz aus alldem: kranke, behin-
derte und pflegebedürftige Menschen fallen aus dem Schutzbereich des 
Ethischen heraus.

Wenn Habermas später im Zusammenhang mit der sogenannten libe-
ralen Eugenik erklärt, dass Lebewesen auch dann unverfügbar sein kön-
nen, wenn sie nicht den Status sprach- und handlungsfähiger Subjekte 
besitzen, dann handelt es sich hier um eine, vielleicht sogar begrüßens-
werte theoretische Inkonsequenz, die daher rührt, dass der Diskursethik 
nun auch noch der Wertbegriff des Pragmatismus einverleibt werden soll 
(vgl. Schnell 2002).

Hans Jonas vertritt den Typus einer Achtungs- und Schutzethik, die 
die Schutzwürdigkeit nicht an den Nachweis des richtigen Gebrauchs 
der Logik knüpft. Sie beginnt mit der Zumutung der Verantwortung, 
auch und gerade in asymmetrischen Situationen. Asymmetrie ist natür-
lich nicht alles, sie kann und soll Gleichberechtigung und -behandlung 
nicht ersetzen, sie ist aber ein unverzichtbarer Ausgangspunkt dafür, dass 
der Schutzbereich des Ethischen auf und durch die Zeit der Verantwor-
tung ausgeweitet werden kann. Hans Jonas ist ein Gründervater für uns 
und unsere heutigen Projekte, die sich in Wissenschaft, Politik und Ge-
sellschaft einsetzen für eine nichtexklusive Ethik zugunsten derer, die an-
ders sind als wir selbst (vgl. Schnell 2017).

Die Zeit der Verantwortung ist auf alle Dimensionen der Zeitlichkeit 
zu beziehen: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft. Damit wird das Ethi-
sche zur Grundhaltung schlechthin. Wir werden das Anliegen von Hans 
Jonas, den Schutzbereich des Ethischen über die Differenz von Person 
und Sache hinaus zu erweitern, beibehalten und uns Bruno Latour zu-
wenden. Von ihm möchten wir wissen, wie eine ökologische Politik aus-
sehen könnte, die sich aus den Zwängen eines Ethizismus befreit hat und 
deshalb auch einen politischen Beitrag zum Verständnis von Demokra-
tie leisten kann. 

VERHÄLTNIS ZUR DISKURSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Zeit und die Ethik
	b.  Abstand und Bezogenheit
	c.  Verantwortung für die Zukunft
	d.  Verantwortung für die Vergangenheit
	e.  Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart
	f.  Ethik ohne Metaphysik
	g.  Fünf offene Fragen
	h.  Verhältnis zur Diskursethik

