15) H. Jonas: Zeit der Verantwortung

Das Verhaltnis von Ethischem zu Politischem ist ein Spannungsfeld.
Beide Relata konnen nicht aufeinander reduziert werden. Das hat uns
die Beschaftigung mit Emmanuel Levinas gelehrt. Es gibt jedoch immer
wieder Vorschlige, eine der beiden Elemente als Primat anzusehen. Fiir
Cornelius Castoriadis ist es zweifellos das Politische. Im Werk von Hans
Jonas begegnet uns eine Ethik, die ihren Schutzbereich tiber das Huma-
ne hinaus erweitert, die aber keine politische Philosophie hat und daher
zu einem ethischen Rigorismus neigt, der sogar inhuman zu werden ge-
schafft hat, die 6kologische und die soziale Frage miteinander zu verbin-
den und sich stattdessen nur auf das Schicksal »kleiner Vogel« (Latour
2018, 69) konzentriert hat. Gleichwohl soll der Versuch, das Ethische
iiber die Differenz von Person und Sache hinauszufiihren, in der Person
von Hans Jonas gewiirdigt werden.

a. Die Zeit und die Ethik

In der berithmten Beilage I1I seiner Krisis-Schrift bemerkt Edmund
Husserl an einer prominenten Stelle: »Das historisch an sich Erste ist
unsere Gegenwart.« (Husserl 1976, 382) Husserl meint damit, dass die
Gegenwart der privilegierte Modus der Zeit ist, da sich von ihr her die
Zeit uberhaupt erst erschlieffen lisst. Die Rede von Zukunft und Ver-
gangenheit setzt eben die Gegenwart voraus. Ohne Gegenwart keine
Zeit! Husserl folgt hier, wie Derrida ausfiihrlich dargelegt hat, der Pra-
senztheorie des Augustinus. Das Sein der Zeit entspringt aus der Ge-
genwirtigkeit. Dieser Vorrang der Gegenwart ist jedoch keineswegs un-
schuldig oder unstrittig hinzunehmen, wie die Diskussionen zwischen
Husserl, Heidegger und Levinas gezeigt haben. Konnte das angebliche
Privileg der Gegenwart nicht zu der Ansicht verleiten, dass die Gegen-
wart wertvoller als alle andere Zeit ist, ja dass die Gegenwart besonde-
ren Schutz und besondere Vorrechte benotigt? Mit dieser Frage sind wir
bei Hans Jonas angelangt.

Jonas kann als ein Kritiker des bloflen Vorrangs der Gegenwart im
Konzert der Zeiten verstanden werden. Die Merkmale bisheriger Ethik,
die Jonas zu Beginn seines Prinzips Verantwortung zusammenstellt, lau-
fen darauf hinaus, dass die Zeit der Ethik »immer die Gegenwart ist«
(Jonas 1979, 25) und zwar die des Seins bzw. des Menschen. Die bishe-
rige Ethik, wie Jonas mit grofSer Geste restimiert, ist somit auf die »Teil-
haber einer gemeinsamen Gegenwart« (ebd., 23) fokussiert, weiterhin
dem raum-zeitlichen Nahkreis verpflichtet und schlieflich instrumentell

119

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

gegeniiber der Natur ausgerichtet. Welche Gefahren diese Haltung in
sich birgt, lernen im Zeitalter der technologischen Zivilisation viele Kin-
der bereits in der Schule. Gegen diese Gefahren richtet Jonas sein Werk,
das bekanntlich fiir ein »Umdenken in den Grundlagen der Ethik« (29)
eintritt. Dementsprechend kommt es erstens darauf an, die instrumentel-
le Grundhaltung gegeniiber der Natur durch den Nachweis einer Seins-
zugehorigkeit des Menschen zu ersetzen. Die ethischen Bemithungen um
das Sein miissen zweitens auch der Vergangenheit und der Zukunft gel-
ten konnen, so dass die Ethik insgesamt von der Fixierung auf die Gegen-
wart gelost wird. Positiv gesagt: indem der Ethik Zeit gegeben wird, ent-
steht eine Zeit der Verantwortung. Jonas hebt hervor, dass der Mensch
auf die »Biosphire als Ganzes« (ebd.) und auf die »biologische Ord-
nung« (Jonas 1985, 161) bezogen sei. Um verstehen zu konnen, was da-
mit gemeint sein mag, ist ein kurzer Blick auf Jonas’ Philosophie vor der
Ethik notig (vgl. auch: Ricceur 1992). Ich beschranke mich hier auf ei-
nen sehr kurzen Blick, der natiirlich Detailinterpretationen nicht erset-
zen kann und will.

b. Abstand und Bezogenheit

Bekanntlich studierte der junge Hans Jonas die Phinomenologie und
befasste sich im Ausgang von Heidegger und Bultmann mit dem Pro-
blem der Daseinshaltung, welches er als durch die Jahre hindurchge-
hend mitverfolgte.

Die Griechen betrachteten das Dasein wie einen Teil des Kosmos.
Der Kosmos ist, Platon zufolge, ein » Ganzes und Geordnetes« (Gorgias
508a). Das In-der-Welt-Sein ist wortlich zu verstehen. Das Dasein ist hier
beheimatet und aufgehoben. Den Gnostikern ist die Welt das Gegenteil
einer Heimat. In ihr ist der Mensch fremd und sich fremd. Er versucht in
seiner Innerlichkeit Halt zu finden, die von der Natur oder Gott bevolkert
sein soll, je nach Akzentuierung. Zwischen Stoa und Christentum exis-
tieren verschiedene Orientierungsmoglichkeiten (vgl. Wetz 1994, 3 8ff).

Die Philosophie der modernen Existenz erschliefst Jonas nach der be-
kannten Formel, dass die existentialistische Lesart der Gnosis wiederum
eine gnostische Interpretation der modernen Existenz impliziere. Das
Ergebnis lautet, sehr kurz gesagt, dass auch hier das Primat der Distanz
gegeniiber Welt und Natur vorherrscht. Denken wir nur an Jean-Paul
Sartre, der den Menschen zur Freiheit verurteilt sieht und »die Freiheit ...
als Nichtung des Gegebenen« (Sartre 1982, 610) auffasst. Richtig ist da-
ran wohl, dass der Mensch nicht schlechthin in die Ordnung der Dinge
eingereiht werden kann, so dass die Nichtung ihn als Menschen durch-
aus mit definiert. Nicht zufillig bezog der Existentialismus Impulse aus
dem Widerstand gegen den Totalitarismus.

I20

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTAND UND BEZOGENHEIT

Doch die Ablosung von der Welt kann nicht alles sein. SchliefSlich
miisste die Freiheit spitestens nach der Negation fir etwas Lohnenswer-
tes eintreten und eine positive Verankerung in der Welt finden, wenn sie
nicht in einer grundsatzlichen Opposition verkiimmern will.

Die Konsequenz aus der Analyse der Daseinshaltung ist der Schritt zu
einer philosophischen Biologie. Damit ist keine Riickkehr zur griechi-
schen Metaphysik und Teleologie gemeint, sondern ein Wiedereintritt
des Menschen in die Welt und in die Natur. Die Figur des Wiedereintritts
bedeutet, dass der Reduktion des Daseins auf sich selbst, sei sie nun aus
Selbstuiberheblichkeit gegeniiber oder aus Angst vor der Welt entstanden,
durch eine Ubergabe des Daseins an die Welt begegnet wird. Wer immer
nur wieder eintritt, ist ein anderer als der, der nie fort gewesen ist, weil
er quasi zu spat kommt, um miterleben zu kénnen, wie es urspriinglich
war. Das Dasein ist Teil des Seins, also gegenwartig und zugleich abwe-
send, weil in der Zeit zerstreut. An die Stelle eines Ursprungs tritt die
Frage, wie der Mensch sich jetzt zu verstehen hat.

Aristoteles betrachtet den Menschen als einen Kiinstler, der die Na-
tur ergdanzt und zwar im Sinne der Natur, wie Hans Blumenberg gezeigt
hat. Jonas kommt hingegen an der seit Hobbes geltenden Annahme nicht
vorbei, dass der Mensch ein Kiinstler ist, der in der Natur keine zurei-
chende Vorlage fiir sein Tun findet. Somit kann Jonas’ Annahme, dass
die Naturwesen teleologisch strukturiert sind, nicht nur im Sinne der
klassischen Metaphysik gemeint sein. Sie musste vielmehr so verstan-
den werden, dass der Mensch zunichst einmal situiert ist, noch bevor
er sich eigener Freiheiten zu bemichtigen vermag. Die Situierung wird
allerdings erst beim Versuch radikaler Abstiandigkeit von der Welt und
der Natur erfahren. Sie notigt zum Wiedereintritt, also zur Korrektur
des Glaubens an die Eigenstandigkeit (des Stehens allein in sich selbst)
durch die Einsicht in die Verankerung des Daseins in der Welt. Ich be-
haupte, dass Jonas selbst so etwas auch hat sagen wollen und zwar po-
sitiv. Wir lesen im III. Lehrbrief, den er an seine Frau Lore am 31. Mirz
1944 schrieb: »Das Leben hat prinzipiellen Abstand von der Welt, aus
deren Homogenitit die Form sich besondert und auf ihre Eigenheit zu-
riickgezogen hat: Doch eben dieser Abstand bietet die Dimension fiir Be-
zogenheit auf Welt, die in den bezeichneten notwendigen Realbeziehun-
gen wurzelt.« (Jonas 2003, 362) Wir konnen hier quasi eine Dialektik
von — mit Jonas eigenen Worten gesprochen - Abstand und Bezogenheit
als Grundmotiv entdecken.

Mensch und Natur wire somit eine gewisse Einheit. »Ist der Mensch
mit den Tieren verwandt, dann«, so folgert Jonas, »sind auch die Tiere
mit dem Menschen verwandt und dann in Graden Triger jener Innerlich-
keit, deren sich der Mensch, der vorgeschrittenste ihrer Gattung, in sich
selbst bewusst ist.« (Jonas 1992, 17) Das ist die eine Seite, zugleich gilt
aber, dass Teleologie auch besagt, dass der Mensch die Erhaltung seiner

I2T

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

selbst im Sein anstrebt und das moglicherweise so sehr gegen seine Ver-
wandten, dass er die ganze Welt zerstort. Vor negativer Geschichtsphi-
losophie ist hier zu warnen, denn die Seinszugehorigkeit beinhaltet im-
mer eine Distanz. Der Mensch vermag zu beobachten, was er tut. Die
Konsequenz dieser Feststellung lautet bekanntlich, dass Jonas’ philoso-
phische Biologie die Moglichkeit eroffnet, Ontologie und Ethik zusam-
men zu diskutieren.

Die Ausgangsthese, die Jonas’ vorethische Philosophie der Ethik be-
reitstellt, besagt, dass das Sein »meiner Macht ausgesetzt« und »ihr zu-
gleich anvertraut ist.« (ebd., 132) Das Dasein behauptet sich gegentiber
der Welt und der Natur, von denen es zugleich abhingig ist und bleibt.
Mit der Omnipotenz durch die Technologie wachst auch die Verantwor-
tung des Daseins fiir das Sein und zwar tiber die Gegenwart, auf die die
bisherige Ethik begrenzt war, hinaus.

Bevor wir die Spannweite der Verantwortung ausmessen, mochte ich
kurz darauf hinweisen, dass an dieser Stelle eine interessante Uberein-
stimmung mit dem Werk Hannah Arendts besteht. Beiden, Jonas und
Arendt, geht es um das Verhiltnis von Sein und Zeit im Hinblick auf die
Welt. Arendt mochte den weltlichen Erscheinungsraum im Dasein erhal-
ten und setzt deshalb einen (bei ihr positiv besetzten) Begriff der Macht
ein und zwar im Rahmen einer politischen Phanomenologie (vgl. Schnell
1995, 258ff) Jonas mochte das Leben auf der Erde im Dasein erhalten
und setzt deshalb den Begriff der Verantwortung ein und zwar im Rah-
men einer Ethik.

c. Verantwortung fiir die Zukunft

Eine ethisch relevante Beziehung zur Zukunft als Verantwortung fiir
Zukiunftigkeit impliziert offenbar eine scharfe Ablehnung eines dsthe-
tischen Verhiltnisses zur Zukunft. Zum Prinzip Hoffnung gehort, wie
Gert Ueding gezeigt hat, auch das Utopische im Sinne »schopferischer
Produktivitit« und »kiinstlerischer Arbeit« (Ueding 1985, 297) welches
sich auf Liicken in einer Ontologie des Noch-Nicht-Seienden, aber im-
merhin Moglichen, berufen kann (vgl. Bloch 1974, 31f). Gegen diese
Ontologie spricht, dass der Asthetizismus keine Verbindlichkeit enthilt.
Wenn etwas zu tun moglich wire, heifst das noch nicht, dass es auch tat-
sachlich zu tun ist. Jonas macht deshalb die Zukunftigkeit zum Gegen-
stand des Ethischen und einer neu zu verstehenden Imperativitat. Dem-
nach kommt es darauf an, die »physische Welt« (Jonas 1979, 35) zu
erhalten, die »zukiinftige Integritit des Menschen« (ebd., 36) zu sichern,
damit »Nachkommen« (85), ja damit »eine Menschheit sei« (90). Die re-
alisierte Zukiinftigkeit vollzieht sich als Sterblichkeit und Geburtlichkeit.
Dem Abschied steht die »Zufuhr von Andersheit« (Jonas 1985, 160)

I22

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG FUR DIE VERGANGENHEIT

entgegen; beide Modi sind offensichtlich Teile einer Gesamtlogik. Jonas
schlichtet damit den zwischen Martin Heidegger und Hannah Arendt be-
stehenden Streit um die Vorrangigkeit der Sterblichkeit bzw. der Gebtirt-
lichkeit (vgl. Schnell 2004c¢), indem er beide Existentialien im Rahmen
einer Gesamtlogik akzeptiert. Das hat allerdings die duflerst wichtige
Konsequenz, dass die Sterblichkeit aus den ethisch relevanten zukiinfti-
gen Menschen je ein gewesenes Leben macht. Ist Leben, das aus der Zu-
kuinftigkeit in die Gewesenheit tibergeht, eines, das seine ethische Rele-
vanz verliert? Oder sind wir auch verantwortlich fir die Vergangenheit?
Wenn nicht, wann fingt die Vergangenheit an, um wie viel Uhr bin ich
meiner Verantwortung ledig?

Aus der Verantwortung fiir die Zukunft folgt nicht notwendig die
Strategie, dass eine »schlechte Prognose« stets einen »Vorrang vor der
guten« (Jonas 1979, 70) haben sollte. Auch ist eine nicht-demokratische
»Pause der Freiheit« (Jonas 1992, 146), die auf den Ethizismus bei Jonas
hinweist, sicher keine zwingende MafSnahme. Die Verantwortung biir-
det uns die Sorge um die »ferne Zukunft« (Jonas 1979, 28) auf. Diese
Nicht-Indifferenz definiert keine Strategien und erfordert deshalb einen
starken politischen und wohl auch kreativen Diskurs, jedenfalls einen
starkeren als Jonas selbst zuzugestehen bereit war.

d. Verantwortung fiir die Vergangenheit

Eine Zukunftsethik kommt an der Frage nicht vorbei, wie eine ethisch
relevante Beziehung der Gegenwart zu den Menschen der Vergangen-
heit aussieht, die einst eine Zukunft hatten, derer sie jedoch dadurch
beraubt wurden, dass sie zu Opfern der Geschichte gemacht worden
sind. Diese Frage kann, um Anschluss an Jonas’ Ethik zu finden, zu-
nédchst als Problem der technologischen Zivilisation formuliert wer-
den. Ich erinnere daran, dass Herbert Marcuse das Dritte Reich als
eine » Technokratie« (Marcuse 1941, 337) gedeutet hat. Dem entspre-
chend versteht Hannah Arendt in ihrem Buch Adolf Eichmann als ei-
nen Technokraten, der noch aus heutiger Sicht uniiberschaubare Kata-
strophen mitverursacht hat. Wie sich hier der Einfluss von Heideggers
Technikkritik auf Marcuse und Arendt geltend macht, mochte ich nicht
diskutieren. Wichtiger sind die Rudimente, die sich bei Jonas hinsicht-
lich einer Verantwortung fur die Vergangenheit finden lassen und die
etwa eine »Zeugenschaft« fur die »groflen Gequilten« (Jonas 1979,
3871) betreffen.

Jene Rudimente enthalten die Arbeiten, die sich ausdriicklich mit dem
Verhiltnis zur Vergangenheit beschiftigen, sei es mit dem Verhaltnis von
Vergangenheit und Wahrheit oder sei es mit dem Gedenken an Ausch-
witz im Angesicht Gottes.

123

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

Fiir Jonas ist das Sein der Vergangenheit eine Frage der »Priasenz des
Gewesenen« (Jonas 1992, 175), dessen Gegenwirtigkeit von einer »Zeu-
genschaft fur Vergangenes« (ebd., 178) abhingig ist. Diesen fruchtbaren
Gedanken bettet Jonas nun in die Suche nach einem »ewigen Gedicht-
nis« (186) ein. Wir beriihren hier die Gretchenfrage nach dem Status der
Theologie. Diese fur keine wahrhafte Ethik auf der Welt leicht zu beant-
wortende Frage mochte ich hier allerdings stark abkiirzen. Der im Zu-
sammenhang mit einem Gedenken an Auschwitz eingefiihrte Mythos
vom Gottesbegriff (das ist sicherlich ein Paradox!) ist kein inkonsequen-
ter Gottesbeweis, wie Reinhard Low meinte (vgl. Low 1994), sondern
die Einsicht in das Gewicht der, wie Albrecht Wellmer betont, » Endlich-
keit des Menschen« (Wellmer 1992, 253). Die Gegenwart tragt die Ver-
antwortung fiir die Bezeugung der Vergangenheit. Das heifSt: Verantwor-
tung fiir die Bezeugung der Gewesenheit anderer Menschen, denen etwas
widerfahren ist. Von dieser Verantwortung hingt die Wiirde des gewe-
senen Lebens ab. Die Nicht-Indifferenz gegeniiber der Vergangenheit
grundet in einer doppelten Schuld: Wir schulden denen Dank, die gehol-
fen haben, uns zu denen zu machen, die wir heute sind und: Wir schul-
den denen Erinnerung, die zu Opfern gemacht worden sind, wenn auch
nicht durch uns personlich, so doch durch die Stiftung unserer Tradition.

e. Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart

Zukunft und Vergangenheit verweisen auf die Gegenwart, wie Husserl
hervorhebt. In der Ethik gilt, dass die Verantwortung fiir die Zukunft
und die Vergangenheit ohne Verantwortung der Gegenwart in der Ge-
genwart nicht moglich wire. Das Kernstiick der Verantwortung ist des-
halb die Nichtindifferenz der Gegenwart. Sie ist es, die sich der Verant-
wortung nicht entziehen kann und daher anzuerkennen hat, dass sie als
Gegenwart fur die Zukunft verantwortlich ist und zwar mit Hinblick auf
die Verschuldung gegentiiber der Vergangenheit. Die Zeit der Verantwor-
tung uberschreitet die Konzentration auf die Gegenwart, wie sie von der
bisherigen Ethik praktiziert worden ist und erstreckt sich nun auf jene
»drei in der Zeitlichkeit implizierten Richtungen« (Ricceur 1996, 356).

Das Dasein ist gleichermafSen definiert durch eine Zugehorigkeit zu
Welt und Natur, durch einen Abstand des Machtvorsprungs und durch
Verantwortung und zwar »fur« das Sein und »vor« (Jonas 1992, 131)
dem Sein. Aber wieso sollte mich das in der Gegenwart tiberhaupt et-
was angehen?

Jonas fiihrt hier die ethische Figur des Anrufs oder » Appells« (Jonas
1979, 29) ein. Er spricht auch von einem »Anspruch auf Sein« (ebd.,
84), der »an mich« (Jonas 1992, 131) ergeht und »mich meint« (ebd.,
132). Es handelt sich dabei insofern um eine heteronome Affektion (vgl.

124

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK OHNE METAPHYSIK

Jonas 1979, 170), als dieser Anspruch nicht auf die Autonomie des Da-
seins reduzierbar ist. Jonas hebt ausdriicklich hervor: eine » Andersheit
nimmt von meiner Verantwortung Besitz und keine Aneignung ist hier
intendiert« (ebd., 166) Ich bin ethisch gebunden, weil mich der » Anruf«
des Seins »in seine Pflicht nimmt« (Jonas 1992, 132). Man konnte hier
von einem Faktum des »Ontologischen Imperativs« (ebd., 141) spre-
chen, oder besser von einem Faktum der Imperativitit. Die Grundsitu-
ation der Verantwortung ist notwendigerweise asymmetrisch, weil man
vom Sein keine Gegenleistung erwarten kann, jedenfalls keine, wie sie
die Reziprozititstheorien seit Aristoteles verlangen.

f. Ethik obne Metaphysik

Ich wirde diese Gedanken zur Imperativitat gerne so verstehen, dass ein
Unterschied zwischen Ontologie und Metaphysik gemacht werden kann.
Das Dasein wire dann in ethischer Hinsicht dadurch definiert, auf den
Anruf und Anspruch des Seins eingehen zu mussen. Dieser Anspruch ist
kein Geltungsanspruch, den wir mit der Rede erheben, sondern ein An-
spruch, der an uns ergeht und durch den sich das Dasein gegenwirtig auf
die Spur derer gestellt vorfindet, die zu eigener Rede nicht machtig sind,
wie eben die Menschen der Vergangenheit (die Opfer von Tschernobyl)
oder die kinftigen Generationen. Das Dasein tut im Leben, was immer
es tut, allerdings in eine Verantwortung gestellt, deren Reichweite der er-
wihnten Zeit entspricht. Wie wir die Verantwortung erfillen, ist damit
aber noch nicht gesagt. Eine metaphysische Ordnung, die das festlegen
wollte, ist abzulehnen, auch gegeniiber Jonas. Die Weise der Verantwor-
tungsausiibung kann heutzutage nur der Gegenstand politischer Diskur-
se und des offentlichen Gebrauches der Vernunft sein.

Die Bedeutung von Jonas” Anliegen wird deutlich, wenn wir noch ein-
mal zuriickblicken. Etwa 20 Jahre vor der Erstpublikation des Prinzips
Verantwortung stellte Arnold Gehlen fest, dass die Ethik die Seele im
technischen Zeitalter im Stich lasse. Fur den Fortschritt und dessen Fol-
gen sei »niemand verantwortlich« (Gehlen 1961, 139f) zu machen, da
die Ethik nur die jeweilige Gegenwart abdecke. Eine, wie Gehlen aus-
driicklich feststellt, »Ferneethik der Verpflichtung gegen nicht Anwe-
sende« (ebd., 140) wire hingegen noch nicht in Sicht und deshalb umso
notwendiger.

Jonas hat eine Antwort auf dieses Problem gegeben. Sie besagt, dass
wir Verantwortung tragen fiir alle Lebewesen, ohne von diesen de jure
eine Gegenleistung verlangen zu konnen. Die den Gnostikern versagte
Erfahrung, nimlich das Heimischwerden in der Welt ist im Zeitalter der
Technologie an die Ubernahme dieser Verantwortung gebunden, wel-
che fiir uns eine permanente Uberforderung darstellt. Der positive Sinn

125

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

dieser Uberforderung bedeutet, dass es mehr zu verantworten gibt als
zu tun moglich ist. Die Politik bleibt in der Verantwortung, die keine
abzahlbare Schuld ist, auch nicht durch ein ontologisch fragwiirdiges
piecemeal-engineering. Zukunftsverantwortung ist eine rationale Aufga-
be, die sich nicht in einem sozialtechnologischen Versicherungs- und Vor-
sorgestaat erschopft. In diesem Sinne ist Demokratie eine Vertagte. Zu-
gleich steht die auf die Zukunft geworfene Gegenwart in der Schuld der
Vergangenheit. In diesem Sinne ist die Demokratie eine Nachtrigliche.

g. Fiinf offene Fragen

Meine durchaus eigenwillige Darstellung lasst mindestens finf Fragen
unbeantwortet. Sie betreffen jeweils das Verhaltnis von (1) Sein und Soll,
(2) Jemand und Etwas, (3) Verpflichtung und Freibeit, (4) Leben und Da-
sein, (5) Jonas und Levinas. Ich beschranke mich auf eine kurze Skizze.

Zunichst einmal gilt, dass der Dualismus von Sein und Sollen kein
Dogma darstellt, sondern ein Konzept, das in David Humes Lehre des
moral sense Sinn macht. Seit Hume wird dieser Dualismus als Differenz
von deskriptiven und priskriptiven Sitzen behandelt. Mit einer blofsen
Analytik als Unterscheidungskriterium ist es hier allerdings nicht getan,
wie der Sprechakttheoretiker Searle gezeigt hat. Hans Jonas kann einen
Dualismus von Sein und Sollen seinerseits nicht akzeptieren, sofern er
beinhaltet, dass das Sein als solches ethisch wertlos ist (vgl. Jonas 1994,
4ortff). Eine Reduktion des Sollens auf das Sein ist hingegen auch pro-
blematisch, weil sie auf eine Metaphysik hinausliefe. Wenn wir mit Paul
Ricceur den Ubergang vom Prinzip Leben zum Prinzip Verantwortung
als »wichtigen Schlussel« (Ricceur 1992, 314) betrachten, dann wire es
tiberlegenswert, ob jener Anspruch, der das Dasein affiziert nicht als der
Ausdifferenzierung von Sein und Sollen vorgangig angesehen werden
konnte. Der Anspruch hitte den schon mehrfach erwihnten Status der
Nicht-Indifferenz. Indem er mich anspricht, lasst er mich nicht-gleich-
gultig. In der Folge dieser Sichtweise konnten die seit Heidegger alter-
nativ diskutierten Bereiche von Ethik und Ontologie zusammengesehen
werden, vielleicht im Ausgang von einer »Ontologie der Andersheit«
(Ricceur 1996, 389; Schnell 2001, 248ff).

Eine weitere offene Frage lautet: Fur wen oder was bin ich eigentlich
verantwortlich? Gilt meine Sorge konkreten Menschen, der Menschen-
gattung oder dem Sein? Bin ich fiur jemanden oder fiir etwas verantwort-
lich? Jonas schwankt zwischen beiden Motiven. Das muss kein Nachteil
sein, wenn es zu zeigen gelange, dass der an das Dasein gerichtete An-
spruch von sich aus der Unterscheidung zwischen Jemand und Etwas vo-
rausginge. Dann stiinde eine Debatte mit Husserl und Levinas an, da bei-
de die Fremderfahrung auf die Unterscheidung der Andere/das Andere

126

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNF OFFENE FRAGEN

grunden. Diese Debatte wiirde wiederum Riickwirkungen auf den Be-
griff der Verantwortung und auch der Vulnerabilitit haben (vgl. dazu:
Ricceur 1994, 61ff).

Auflerdem stellt sich die Frage, in welchem Mafe die Nicht-Indiffe-
renz des Anrufs, der das Dasein affiziert, unausweichlich ist. Auch hier
ist ein Schwanken zu verzeichnen. Der Sache nach geht es, wie Jonas
wohl selbst erkennt, um eine bestimmte Dimension des Verhaltnisses von
Autonomie und Heteronomie (vgl. Jonas 1979, 170f). Konkret gefragt:
wird das Dasein nun affiziert oder handelt es sich nur um eine »Selbst-
bereitung zu der Bereitschaft, sich affizieren zu lassen« (ebd., 65), wie
es im Zusammenhang der Heuristik der Furcht heifSt? An dieser Stelle
musste die Debatte zwischen Kant und Jonas noch einmal aufgenom-
men werden. Das Thema wire die Unmaoglichkeit einer reinen Selbstver-
pflichtung, von der Hobbes sagt: Wenn alle Verbindlichkeit auf Selbst-
verpflichtung beruht, dann kann man sich auch entscheiden, sich nicht
zu verpflichten. Der Zugang zum Ethischen wire wie in Kafkas Prozess
fur immer versperrt.

Jonas antwortet auf die Frage, ob sich das Leben als rein an-sich Seien-
des verstehen lisst (Biologie) oder durch eine Geworfenheit (Heidegger).
Ich bin, wie beschrieben, bei Jonas auf das Motiv einer Differenz gesto-
fen: Das Dasein findet sich als dem Sein, der Geschichte und der Na-
tur zugehorig vor und zwar aus der Position eines Abstandes und einer
Distanz, die nicht nur Macht auszuiiben, sondern auch Verantwortung
zu tibernehmen ermoglicht. Wenn Jonas in diesem Zusammenhang ge-
legentlich betont, dass uns die Evolution etwas sage (Jonas 1992, 11ff)
miissten, um ein rechtes Verstindnis zu gewinnen, drei Dinge voneinan-
der unterschieden werden. Zunichst wird betont, dass die Naturphilo-
sophie Basis der Ethik sein konnte. Weiterhin ist die Frage, was uns die
Evolution sagt, nur im Durchgang durch den Konflikt der Interpretati-
onen zu kliren. SchlieSlich soll festgehalten werden, dass uns die Na-
tur tiberhaupt etwas angeht. Diese Nicht-Indifferenz verbindet Natur,
Mensch und Ethik miteinander, allerdings im Licht einer Grenze. Sie
muss namlich das, was im Zeichen der Nicht-Indifferenz zu tun wire,
den Institutionen, der Politik und dem Recht iiberlassen. In diesem Sek-
tor hat das Gesamtwerk von Jonas nicht sehr viel zu bieten! Die Poli-
tik wird durch einen Ethizismus dirigiert. Sie soll Werte strikt und ohne
Kompromisse zuzulassen, umsetzen. Als ultima ratio befurwortet Jonas
eine undemokratische Tyrannei, die »der Freiheit eine Pause« (Jonas
1992, 146) verschafft. Denn »Tyrannei ist immer noch besser als der
Untergang.« (ebd., 145). Ein Eigengewicht des Politischen, wie wir es
bei Castoriadis und Lefort finden konnten, ist Jonas fremd. Jonas ist ein
Ethiker ohne Politik!

SchlieSlich bleibt noch einmal die Frage der Verbindlichkeit der Ethik
anzusprechen. Woher weif$ ich, wie erfahre ich, dass ich gemeint bin?

127

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

H. JONAS: ZEIT DER VERANTWORTUNG

Hobbes griindet die Verbindlichkeit auf eine freie Entscheidung, die
ich jederzeit wieder umstoflen konnte. Levinas denkt ganz im Gegen-
teil das Dasein als in Verantwortung eingesetzt. Bei Jonas findet sich,
wie schon beschrieben, das Motiv des Appells oder Anrufs, allerdings
vor dem Hintergrund einer in diesem Punkt unentschiedenen Ontologie.
Die Transzendenz des Seins oder eine Ontologie der Andersheit ist bei
Jonas natiirlich kein radikales Motiv. Aber ein Sein, das einen Anspruch
an mich stellt, miisste eine Selbstdifferenz in sich enthalten, die von den
Bahnen der klassischen Harmonie des Seins abweicht. Die Affizierung
durch den Anruf trifft bei Jonas merkwiirdigerweise nicht auf das Ho-
ren (Kant, Levinas), sondern auf das Sehen (vgl. Jonas 1994, 233ff), an
dem wiederum eine eigene Art von Passivitat (Husserl) herausgearbeitet
werden miusste.

h. Verhiltnis zur Diskursethik

Zum Abschluss mochte ich kurz auf das Verhaltnis zur Diskursethik
eingehen, um klaren zu konnen, welchen Typus von Ethik Hans Jonas
vertritt.

Fiir Jonas ist die Elternschaft bekanntlich das »Urbild aller Verant-
wortung« (Jonas 1979, 234). lhr sei der »Fortfall der Reziprozitat«
(ebd., 84) eigen. An dieser Stelle setzt der Kommentar der Diskursethik
mit dem Argument ein, dass Verantwortung durch das formale Prinzip
der verallgemeinerten Gegenseitigkeit zu begriinden sei (vgl. Apel 1988,
196ff). Begriindung sei Letztbegriindung und besage, dass wenn ein Sub-
jekt argumentiert, die Ethik der idealen Kommunikationsgemeinschaft
und damit die »Vernunft des intersubjektiv giiltigen Denkens« (ebd.,
255) bereits notwendigerweise anerkannt worden ist. Wer dem wider-
spricht oder zuwiderhandelt begeht einen »Selbstwiderspruch« (256),
der wiederum eine differenzierte Taxonomie zulasst. Die Diskursethik ist
eine Fortsetzung der formalen Logik mit anderen Mitteln. Als Argumen-
tationsethik richtet sie sich, wie der in Stein gemeifselte Satz von Haber-
mas sagt, an »sprach- und handlungsfahige Subjekte« (Habermas 1991,
219). Und was ist mit den anderen Lebewesen?

Aristoteles, der Erfinder der Theorie vom Selbstwiderspruch, sagt: Wer
die Grundsitze der Logik nicht beherzigt, sinkt auf das Niveau einer
Pflanze herab (vgl. Met. 1006 a 10ff). Die Verbannung aus der Logik
hat vier Konsequenzen: von Pflanzen erwartet man nichts, sie konnen in
keinem Reziprozitatsverhaltnis zu mir stehen, sie sind das Vorbild des
permanent vegetative state wie es in der Medizin heifSt und sie gehoren
nicht in den Schutzbereich des Ethischen. Von der Reziprozitdtsethik
werden nur sprach- und handlungsfihige Subjekte als sie selbst beach-
tet, andere Lebewesen sind nur assoziiert, da keine stindigen Mitglieder

128

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERHALTNIS ZUR DISKURSETHIK

im Schutzbereich des Ethischen. Aus Sicht einer Ethik der Heilberufe, die
Jonas stets ein Anliegen war und wie sie heute im Ausgang von Jonas
konzipiert wird, ich verweise nur auf die Heilpidagogik und auf die
Pflegewissenschaft, lautet die Konsequenz aus alldem: kranke, behin-
derte und pflegebeduirftige Menschen fallen aus dem Schutzbereich des
Ethischen heraus.

Wenn Habermas spater im Zusammenhang mit der sogenannten libe-
ralen Eugenik erklart, dass Lebewesen auch dann unverfiigbar sein kon-
nen, wenn sie nicht den Status sprach- und handlungsfihiger Subjekte
besitzen, dann handelt es sich hier um eine, vielleicht sogar begriiflens-
werte theoretische Inkonsequenz, die daher riihrt, dass der Diskursethik
nun auch noch der Wertbegriff des Pragmatismus einverleibt werden soll
(vgl. Schnell 2002).

Hans Jonas vertritt den Typus einer Achtungs- und Schutzethik, die
die Schutzwiirdigkeit nicht an den Nachweis des richtigen Gebrauchs
der Logik kniipft. Sie beginnt mit der Zumutung der Verantwortung,
auch und gerade in asymmetrischen Situationen. Asymmetrie ist natiir-
lich nicht alles, sie kann und soll Gleichberechtigung und -behandlung
nicht ersetzen, sie ist aber ein unverzichtbarer Ausgangspunkt dafiir, dass
der Schutzbereich des Ethischen auf und durch die Zeit der Verantwor-
tung ausgeweitet werden kann. Hans Jonas ist ein Griindervater fir uns
und unsere heutigen Projekte, die sich in Wissenschaft, Politik und Ge-
sellschaft einsetzen fiir eine nichtexklusive Ethik zugunsten derer, die an-
ders sind als wir selbst (vgl. Schnell 2017).

Die Zeit der Verantwortung ist auf alle Dimensionen der Zeitlichkeit
zu beziehen: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft. Damit wird das Ethi-
sche zur Grundhaltung schlechthin. Wir werden das Anliegen von Hans
Jonas, den Schutzbereich des Ethischen tiber die Differenz von Person
und Sache hinaus zu erweitern, beibehalten und uns Bruno Latour zu-
wenden. Von ihm mochten wir wissen, wie eine 6kologische Politik aus-
sehen konnte, die sich aus den Zwingen eines Ethizismus befreit hat und
deshalb auch einen politischen Beitrag zum Verstindnis von Demokra-
tie leisten kann.

129

26.012026, 05:35:43. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Zeit und die Ethik
	b.  Abstand und Bezogenheit
	c.  Verantwortung für die Zukunft
	d.  Verantwortung für die Vergangenheit
	e.  Verantwortung der Gegenwart und in der Gegenwart
	f.  Ethik ohne Metaphysik
	g.  Fünf offene Fragen
	h.  Verhältnis zur Diskursethik

