
4. VR als (queere) Interventionen 

Affekttheoretischer Zugang 

In diesem Kapitel werde ich herausarbeiten, dass und wie einige VR-Produktio

nen queere Potentiale produktiv machen. Die Projektnamen sind daher zentral 
in den einzelnen Unterkapiteln aufgeführt und bilden so einen kleinen Bruch zur 
bisherigen Gliederungsstruktur des Buches. Dies hebt die besondere Bedeutung 
der drei Projekte für intersektionale queere Potentiale hervor. Meine These ist, 
dass diese Potentiale insbesondere durch medienästhetische Verschränkungen 
temporaler Aspekte und Dimensionen des Medienhandelns hergestellt werden. 
Dies geht, wie im Folgenden aufgezeigt wird, mit einer medialen Fokussierung auf 
das Erzeugen relationaler, unangenehmer und unbequemer Wahrnehmungs- und 
Erfahrungsmodalitäten einher. 

Die drei hier analysierten Projekte verwirklichen unbequeme Erfahrungen auf 
unterschiedliche Weise: Das Unbequeme in Alteration (2016) entsteht aufgrund 
der multiplen Blickfelder, der bewusst eingesetzten Des/Orientierung und einer 
Dissonanz zwischen den Wahrnehmungsweisen in der VR auf der einen und in 
der physischen Welt auf der anderen Seite. In Let This Be A Warning (2017) wird 
unangenehme Erfahrung produktiv gemacht, indem eine eindeutige Adressierung 
der Rezipierenden als unwillkommener Eindringling auf einem Planeten Schwar

zer Personen erfolgt. My Body is not your Body (2019) thematisiert wiederum 
sowohl somatisch als auch thematisch unbequeme Diskriminierungserfahrungen 
und den Umgang mit diesen. Alle drei Projekte nutzen dabei unterschiedliche 
Ausgangspunkte: Die Erfahrung des Kontrollverlusts über den eigenen Körper/das 
eigene Sein, die Erfahrung als privilegierte*r, aber unwillkommene*r Vouyeur*in 
und des Spürbar-Machens dessen, sowie die Erfahrung als Marginalisierte*r und 
den (empowernden) Umgang mit Diskriminierungserfahrungen. Die Projekte zie

len damit auf die Induktion unbequemer Erfahrungen via VR ab und machen das 
Unbequeme spürbar – sie stellen dadurch eine Intervention in den Mainstream- 
Diskurs um VR hinsichtlich des gemütlichen Einfühlens dar. Obgleich es sich 
in diesem Kapitel um fiktional narrative Projekte handelt, die weniger über das 
Diskursfeld ›VR ist eine Empathie-Maschine‹ vermarktet werden, scheint sich in 
diesen Projekten, die sich allesamt dem Potential des Fiktionalen oder zumindest 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

der Fiktionalisierung zuwenden, mehr kritisch empathisches Potential zu entfal

ten, als in den dokumentarisch anmutenden Projekten in Kapitel drei. Empathie, 
oder vielmehr, wie im vorherigen Kapitel bereits thematisiert, kritische Empathie 
entfaltet sich in den Untersuchungsgegenständen dieser Sektion vielmehr in an

deren, unbequemen VR-Erfahrungen: In Störungen, die wiederum eine kritische 
Selbstreflexion ermöglichen, ja, nahelegen. In diesem Sinne wird gezeigt und im 
Anschluss an verschiedene queere (Affekt-)Theorien ausgeführt, dass schlechte 
Gefühle/bad feelings in Hinblick auf Empathie ein bedeutendes Potential insbeson

dere, aber nicht nur, für marginalisierte Gruppen darstellen können. Ein solches 
queeres Potential kristallisiert sich in den drei Beispielen in Momenten der Des/ 
Orientierung und in Figuren entgrenzter körperlicher Wahrnehmung im Sinne 
Sara Ahmeds sowie darüber hinaus in den bad feelings, in den Affekten und im mit 
ihnen zusammenhängenden unbequemen Werden. 

Nachdem im Kapitel zuvor VR in Anbetracht der Frage nach Empathie analysiert 
wurde, soll nun gezeigt werden, dass es sinnvoll ist, diese Beobachtungen um eine 
affekttheoretische Ebene zu erweitern, und nach den medial ausgelösten und zirku

lierenden Affekten und Gefühlen zu fragen. Das Kapitel ist somit in gewisser Weise 
auch ein Gegenentwurf zum vorherigen Kapitel, indem die hierarchisierende, doxi

sche Empathie, die insbesondere in VR-Projekten in Zusammenarbeit mit großen 
Technologie-Unternehmen aufzufinden ist, im Folgenden dekonstruiert wird. Em

pathie kann in diesem Kapitel demnach sehr wohl verortet werden, jedoch als kriti

sche Empathie, die zudem, wie in Kapitel drei geschildert, nicht das Ziel und End

stadium ist, sondern vielmehr ein temporärer Moment, der zu Veränderung und 
Solidarität führen kann. Dazu werden VR-Projekte analysiert, die von den ange

sprochenen marginalisierten Personen selbst produziert werden, weil sie – wie ich 
argumentieren werde – Reflexionsweisen auslösen, die sich von jenen der zuletzt 
besprochenen Beispiele auf bestimmende Weise unterschieden. In diesen Projek

ten wird demnach entweder die antinormative Perspektive als Ausgangspunkt ge

wählt oder die weiße normative Position unbequem und kritisch reflektiert. Die von 
mir herausgearbeiteten und sich entfaltenden queeren Potentiale intensivieren sich 
zudem über die Projekte hinweg vermehrt. 

4.1 Orientierungen-Affekte 

Im Vergleich zur zuvor thematisierten (queeren) Phänomenologie in Kapitel 2.3 ent

fernen sich Affekttheorien von der Idee einer Verortung von Emotionen und Emp

findungen in distinkten, stabilen, individuellen oder biographischen Subjektfigu

ren. Während phänomenologische Ansätze eher von einer Dezentrierung des Sub

jekts und der Untrennbarkeit von Subjekt und Objekt ausgehen, lösen sich diese 
Konzepte in den Affekttheorien vielmehr auf. Sara Ahmed beschreibt in ihrem phä

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 193 

nomenologischen Ansatz beispielsweise, dass wir ein Objekt wahrnehmen als et

was, das Integrität »hat« und im Raum »ist«, nur indem es diesen Raum okkupiert 
(vgl. Ahmed 2006: 54; Chen 2012: 209). Das heißt, die Art und Weise, wie der Raum 
miteinander bewohnt wird, kann die Grenzen zwischen den Bewohner*innen des 
Raumes auflösen. Insbesondere die (menschliche) Haut kann dabei verbinden eben

so wie abgrenzen. Ahmed arbeitet hier mit der These Maurice Merleau-Pontys, dass 
sensorisches Wahrnehmen wahrnehmende und wahrgenommene Objekte mitein

ander verbindet; auf diese Weise ist laut Ahmed meine Haut als verbindende Fläche 
gedacht gleichzeitig auch die Haut der Welt. Wenn diese Interkorporalität jedoch 
weitergedacht wird, scheint es, dass Ahmed immer noch eine vorgelagerte Integri

tät des Körpers sowie der Objekte, über die sie schreibt, voraussetzt, die zu einer 
Ausklammerung jener Dynamik führt, die es ihr erst ermöglicht, das eine gegen

über dem anderen zu positionieren (vgl. Chen 2012: 209). Der analytische Fokus soll

te aus einer affekttheoretischen Perspektive hingegen mehr auf dem Dazwischen, 
auf den Relationen liegen, statt auf den Dingen ›an sich‹ im Ist-Zustand. Affekttheo

retiker*in Mel Y. Chen schließt an vergleichbare Positionen an und denkt von hier 
aus weiter: 

Ahmed is talking mainly about the perception of integrity; but I wonder what 
happens when percepts are to some degree bypassed, for instance, by the air it
self. When physically copresent with others, I ingest them. There is nothing fan
ciful about this. I am ingesting their exhaled air, their sloughed skin, and the skin 
of the tables, chairs, and carpet of our shared room. (ebd.) 

Während sich Ahmed hauptsächlich auf die Wahrnehmung von Integrität fokus

siert, fragt Chen danach, was passiert, wenn Wahrnehmungsobjekte in ihrem Ob

jektstatus zu einem gewissen Grad umgangen werden, indem sie – zumeist visuell 
– für Menschen nicht wahrnehmbar sind, zum Beispiel die Luft.1 Wenn ich physisch 
kopräsent mit anderen (Dingen) bin, nehme ich sie gleichzeitig auf, ich stehe – bei

spielsweise auch mit Hilfe der Luft – in einer Relation zu ihnen. Ahmeds Analyse 
nimmt die Unbelebtheit eines Tisches als Referenzpunkt für die Orientierung eines 
(menschlichen) Lebens, in dem der Tisch nach den Wünschen der Besitzer*in oder 
Nutzer*in bewegt wird. Chen fragt nun, wie sich diese Analyse verändern würde, 
wenn die Grenzen zwischen belebt und unbelebt kollabieren und das menschliche 
Wesen weniger zentriert wird, 

1 Wenngleich Luft durchaus durch andere Sinne wahrnehmbar ist, zeigt sich hier auch, dass 
die Theoretisierung von Sinnen/Wahrnehmung oftmals hierarchisiert ist, indem der visuelle 
Sinn, also das Sehen, insgesamt am dominantesten ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

when we move beyond the exclusionary zone made up of the perceptual 
operands of phenomenology. The affective relations I have with a couch are not 
made out of a predicted script and are received as no different from those with 
animate beings […]. (ebd.) 

Auf eine ähnliche Weise möchte ich im Folgenden fragen, was passiert, wenn die 
VR-Erfahrung als instabile, relationale Situation begriffen wird, bei der die Grenzen 
zwischen Subjekten und Objekten kollabieren, und bei der ebenfalls affektive Rela

tionen zirkulieren, die die verschiedenen Akteur*innen – ohne klare Binaritäten – 
verbinden. Statt von einem vorherbestimmten Skript der Rezeption auszugehen, ist 
auch die VR-Erfahrung belebt und von dynamischen Relationen geprägt. Insofern 
möchte ich vorschlagen, die Relationalität zu fokussieren, statt von einer Integri

tät, einem essenziellen Ist-Zustand der Objekte auszugehen. Diese Überlegungen 
schließen an Kapitel zwei an, sollen hier aber insbesondere um die Wirkmacht, die 
Performativität und die konstitutive Rolle von Affekten erweitert werden. Die Ent

wicklung meiner affekttheoretisch informierten Perspektive und meiner Positionen 
möchte ich anschließend an die diskutierten Theoreme der Affect Studies gezielt an

hand der Analyse der drei VR-Projekte vollziehen. Dazu sollen hier zunächst einige 
entsprechende Affekttheorien insbesondere von Sara Ahmed und Brian Massumi 
vertieft werden. 

Ahmed thematisiert mit ihrem Ansatz unter anderem Orientierungen, die mit 
Haut und Berührungen in Verbindung stehen. Orientierungen sind laut Ahmed 
mitunter taktil begründet und beinhalten mehr als eine Hautoberfläche: Subjekte 
und Objekte berühren sich gegenseitig (vgl. 2006: 54). Wird nun weitergehend nach 
der Rolle von Affekten im gedanklichen Dreieck aus Subjekt, Objekt und (takti

ler) Berührung gefragt, sind Affekte ebenfalls ein verbindendes Element. Anders 
gesagt ist eine Berührung zwischen Objekt und Subjekt nicht nur taktil, sondern 
auch affektiv und hat eine orientierende Funktion. Die Art und Weise, wie ich 
affiziert werde, kann meine Relation zu anderen Objekten/Subjekten beeinflussen 
und darüber auch des/orientieren. Es lässt sich dementsprechend schlussfolgern, 
dass Orientierungen mit Affekten einhergehen. Auch hier stellt sich die Frage, 
inwiefern die Grenzen zwischen Subjekt und Objekt überhaupt eine Rolle spielen 
und inwiefern nicht vielmehr das ›Dazwischen‹, die affektiven Beziehungen, von 
Relevanz sind. Ähnlich können diese Fragen mit VR (weiter-)gedacht werden. In 
einem VR-Gefüge aus verschiedenen Akteur*innen, die sich gegenseitig berühren 
und bedingen, können durch zirkulierende Affekte temporäre Des/Orientierungen 
ausgelöst werden. Durch die Prozessualität der VR-Rezeption und die sich stets 
ändernden Anordnungen wird sich weg von gegebenen Zuständen bewegt und eher 
das Entstehen im relationalen Zusammenspiel von Gleichzeitigkeiten, Bewegun

gen, Übertragungen sowie den zu sehenden VR-Welten während der Rezeption 
fokussiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 195 

›Affekt‹ bezieht sich dagegen auf dynamische Verläufe und Wirkverhältnisse, die 
sich vor allem zwischen Individuen und in Räumen oder materiellen Arrange
ments vollziehen und sich nur näherungsweise auf stabile Kategorien bringen 
lassen. (Slaby 2018: 57) 

Dieses Zitat aufgreifend und mit VR kontextualisiert, sind Affekte als relevante 
Dynamiken innerhalb des VR-Gefüges zu denken, die im Dazwischen entstehen, 
Verbindungen zwischen den einzelnen Akteur*innen, VR-Erfahrenden, VR-Brillen, 
dem virtuellen Raum, physischen Raum, und gegebenenfalls weiteren technischen 
Elementen, wie zum Beispiel Rucksäcken, Controllern, Handschuhen, ermöglichen 
und nicht über stabile Kategorien zu analysieren sind. Affekte sowie VR selbst sind 
von einer starken Dynamik geprägt, die in ihren spezifischen, sich verändernden 
Verschränkungen vorangetrieben werden. 

Wird mit Affekt auch immer vom Entstehen, vom Herausbilden von etwas Neu

em ausgegangen, so ließe sich auch für die Rezeption von VR festhalten, dass hier 
etwas spezifisch und zeitlich beschränktes Neues/Anderes entsteht. Im Folgenden 
soll daher auf die unterschiedlichen Verschränkungen und Erweiterungen in einem 
VR-spezifischen Gefüge, unter anderem in Hinblick auf Multisensorik und die Er

weiterung der virtuellen Welt durch physische Elemente und Eindrücke eingegan

gen werden. Die vorangegangenen Überlegungen werden anhand dreier Beispiele 
konkretisiert, die mit der Verzahnung physischer und virtueller Realitäten bezie

hungsweise Elemente arbeiten. Bevor dies geschieht, möchte ich jedoch eine affekt

theoretische Basis schaffen, die die darauffolgenden Analysen mit Kernpositionen 
der Affect Studies informiert. 

[Zwischenebene]: Affekt/Theorie 
Zentrales Anliegen der anglophonen Affect Studies ist es, Emotionen und Affekte 
wieder ins Zentrum des Erkenntnisinteresses zu rücken, um das komplexe Ver
hältnis menschlicher Daseinsbedingungen, einschließlich politisch-gesellschaft
licher Kräfte und Machtverhältnisse sowie materiell-körperlicher Aspekte, kritisch 
neu auszuloten. (Baier et al. 2014: 13f.) 

Innerhalb der Affect Studies gibt es heterogene Ansätze, die sich teilweise stark von

einander unterscheiden. Das Feld der Affect Studies ist sehr vielfältig,2 weshalb ich 
mich in einem ersten reduzierenden Schritt auf kulturwissenschaftliche Affekttheo

rien beschränke, die jedoch ebenfalls unterschiedlich ausgeprägt sein können. Was 
sie grundlegend miteinander verbindet, ist, weniger von einer bewussten und ge

setzten, visuell gedachten und von einem stabilen Subjekt ausgehenden, ›Identifi

2 Beispielsweise gibt es die Emotionsforschung, die viel mit quantitativen Methoden arbeitet, 
die für meine Arbeit jedoch nicht relevant sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

zierung mit einer Figur/Identität‹ zu denken, sondern sich vielmehr mit dem zu be

schäftigen, was dem vorangeht beziehungsweise darüber hinausgeht. Wie ich in Ka

pitel zwei gezeigt habe, ist meine These, dass sich dieses vor dem Identifikationspro

zess und vor dem Subjekt Gelagerte auch in der Theoretisierung von VR finden lässt. 
Gleichzeitig wurde mit den weniger mit-VR-agierenden Projekten aus Kapitel drei, 
die mit einer fixen, meist gemütlichen, ›Identifikation mit einer Figur/Identität‹ ar

beiten, gezeigt, dass eine solche Generalisierung für VR nicht funktioniert. Denken 
von VR aus bedeutet, mit Beweglichkeiten und dynamischen Prozessen zu arbeiten, 
was jedoch nicht heißt, dass alle VR-Projekte dies umsetzen. 

Wie eben erwähnt, geht es auch in Affekttheorien weniger um Identifikations

momente, statt um die oft nicht thematisierten Prozesse im Vorfeld, die weniger 
mit einem ausgebildeten Bewusstsein einhergehen, aber stets auf mich wirken. 

Die Kritik richtet sich in erster Linie gegen die Dominanz des Visuellen und for
dert, das Taktile, Haptische sowie Bewegungen auf allen möglichen Ebenen – vi
ral, bakteriell, Haut – ernst zu nehmen. Anstelle der Frage nach der Identifikation 
(mit Bildern), die im Kontext der Repräsentation zentral war, tritt die Frage nach 
der Nachahmung, […]. (Angerer 2014: 34) 

Affekte sind etwas Unbewusstes, das wenig mit kognitiven, überlegten Reaktionen 
zu tun hat. Sie sind nicht nur menschlich, das heißt der Mensch steht innerhalb 
dieser Ansätze nicht im (alleinigen) Zentrum. Affekte gehen nicht von Menschen 
aus, sondern ereignen sich in den jeweiligen Relationen. Anders gesagt bedeutet 
dies, dass sich affekttheoretische Ansätze mehr für die Affekte und Gefühle ›in

teressieren‹, die weniger den Menschen als Ausgangspunkt der Analysen nehmen, 
denn die Relationen zwischen lebendigen und gegebenenfalls auch nicht-leben

digen Akteur*innen. Affekte können beispielsweise auch zwischen einem Tisch 
und einem Lebewesen zirkulieren. Diese Annahme ist für die medienwissenschaft

liche Forschung insofern vielversprechend, als sie Mensch-Technik-Relationen 
als dynamisches Geflecht identifizierbar macht, nicht-hierarchische Perspektiven 
auf Medien und Subjekte ermöglicht und darüber deren Wechselspiel besser be

schreibbar machen. Wie meine nachfolgenden Analysen zeigen werden, übertrage 
ich Grundpositionen der Affect Studies in meine medienanalytische Arbeitsweise. 
Eine dieser Grundpositionen lautet entsprechend: »The affective turn, therefore, 
expresses a new configuration of bodies, technology, and matter instigating a shift 
in thought in critical theory« (Clough/Halley 2007: 2). Der Affective Turn, der von 
Patricia Ticineto Clough in dem von ihr und Jean Halley herausgegebenen gleich

namigen Sammelband aus dem Jahr 2007 ausgiebig beschrieben wird, beinhaltet 
mitunter neue Verbindungen zwischen Körpern, Technologien und Materie, was 
auch in den vorherigen Positionen von Mel Y. Chen akzentuiert wurde. Die Gren

zen zwischen Organischem und Nicht-Organischem, zwischen Menschlichem 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 197 

und Nicht-Menschlichem, wurden im Zuge der einschlägigen Theoriebildung der 
Affektologie vermehrt dekonstruiert beziehungsweise durchlässiger (vgl. Baier 
et al. 2014: 15). Zusammenhängend damit wird mit dem Affective Turn unter an

derem die These vertreten, dass es keine ›rein‹ rationalen Entscheidungen gibt, 
sondern immer Erfahrungen und Empfindungen in sogenannte Rationalität mit 
einfließen (vgl. Angerer 2014: 34). Verstand und Gefühl, oder auch Rationalität und 
Emotionalität, sind untrennbar miteinander verwoben (vgl. Paldwell/Whitehead 
2012: 119; Baier et al. 2014: 14; Meier-Seethaler 2001): Gefühle sind Bestandteil 
des Denkens. Ob ein Verhalten letztlich rational oder emotional zu begründen sei, 
müsste aus einer affekttheoretischen Perspektive anders befragt werden: Es besteht 
kein hierarchisches oder sich jeweils verdrängendes Verhältnis zwischen Verstand 
und Gefühl, sondern ein sich ergänzendes (vgl. Dustdar 2008: o. S.). Dementspre

chend wäre hier eher das Zusammenspiel aus beiden interessant. Auch wird die 
vorherrschende Tendenz in westlichen (Geistes-)Wissenschaften hinterfragt, in 
der Binaritäten, wie zum Beispiel Körper und Geist, oder Gefühl und Verstand, 
hierarchisch zueinander konstruiert werden. Stattdessen werden sie relational 
gefasst. Genau diese Begriffspaare und ihre Relationen zueinander (Körper/Geist, 
Gefühl/Verstand) sind für Affekttheorien relevante Bereiche. Insbesondere die 
Komponenten Körper und Gefühle, die in westlich-kolonialer Denktradition ab

gewertet und mit marginalisierten Gruppen assoziiert werden, sind zentral für 
die Theorien und Analysen. Affekttheorien beschäftigen sich mit diesen zuvor 
für weniger bedeutend erachteten Bereichen und auch mit deren kritischem und 
widerständigem Potential. 

Damit zeigt sich ein generelles Potential der Affect Theory: Mit dem Anspruch, 
eine neue Verhältnisbestimmung zwischen individuellem Erleben und gesell
schaftlichen Machtverhältnissen zu leisten, lassen sich ausgehend von Affekten 
binäre und damit hierarchische Strukturen dekonstruieren, wie es stets auch 
Anliegen feministischer Theorie gewesen ist. (Baier et al. 2014: 14) 

Als für die Herausbildung der Affect Studies und deren unterschiedliche Richtungen 
innerhalb des Feldes bedeutend, sollen im Folgenden exemplarisch einige kultur

wissenschaftliche Autor*innen und deren Ansätze genannt werden.3 Einen Impuls 

3 »Als zentrale Impulsgeber für die Herausbildung des heterogenen Theoriefelds der Affect 
Studies sehen Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth, Herausgeber_innen des Affect Theory 
Readers (2010), zwei 1995 erschienene Veröffentlichungen: Den von Eve Kosofsky Sedgwick 
und Adam Frank edierten Band Shame and Its Sisters: A Silvan Tomkins Reader und Brian 
Massumis The Autonomy of Affect. Gregg und Seigworth sehen mit diesen beiden Texten 
zwei verschiedene zentrale Ansätze der Affect Studies vertreten. Geprägt von den Konzep
ten von Baruch Spinoza und Gilles Deleuze/Félix Guattari steht zunächst Massumi mit seinen 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

setzt dabei Brian Massumi mit The Autonomy of Affect (1995) und seiner kulturtheo

retisch geprägten Herangehensweise (vgl. Baier et al. 2014: 14). Massumis Denken 
ist wiederum stark von Gilles Deleuze und Félix Guattari geprägt, was eine weitere 
Querverbindung zu Kapitel zwei dieses Buches herstellt. Mit Autonomie der Affekte 
beschreibt er die prinzipiell frei zirkulierenden Affekte, die die Materialität von Kör

pern und Dingen organisieren. Materie ist dabei vital und agierend (vgl. ebd.). »Af

fekte werden von ihm als potentielle, nicht bewusst wahrgenommene, d.h. als au

tonome, körperliche Reaktionen gefasst« (ebd.). Massumi begreift Affekte als nicht- 
bewusste Reaktionen, als ein Dazwischen. Affekte beeinflussen laut Massumi Kör

per, wobei diese geprägt sind von der Nicht-Linearität von Erfahrungen. Demnach 
kommen Erfahrungen immer wieder vor, sind verbunden und diese beeinflussen 
wiederum Affekte (vgl. Massumi 2002: 25). Er unterscheidet zwischen Affekt (vor

gelagert) und Emotion (das Lesbare), bestimmt sie aber als miteinander in Verbin

dung stehend. Massumi geht stark von der Emergenz der Affekte, also dem Entste

hen und dem Zirkulieren von etwas Ausgelöstem aus. Der Affekt ist für Massumi 
– es sei hier an Kapitel zwei, insbesondere die Diskussion um virtuell und Virtua

lität, erinnert – virtuell, das heißt noch nicht verwirklicht. Emotion hingehen ist 
für ihn etwas Aktuelles, das heißt etwas bereits Verwirklichtes (vgl. Bee 2018: 284). 
Die »Autonomie von Affekten« bedeutet laut Massumi allerdings nicht, dass Affek

te als prä-soziale Phänomene gefasst werden können (vgl. Massumi 2002: 23–45; 
Clough 2007: 2). »Der Affekt, so Brian Massumi, drückt sich ›autonom‹ aus, d.h. 
er ist in allen Materialien wirksam – er spielt sich jedoch immer anders aus. Er ist 
nicht etwas, sondern ein nichtlineares Prinzip der Wirksamkeit als Emergenz ge

dacht« (Bee 2018: 19; Herv. i. O.). Baier et al. schließen daran an und erwähnen de

zidiert die Verbindung des Affekts zur Erfahrung: »Vielmehr werden Erfahrungen 
und Affekte in einem vielschichtigen zirkulären Verhältnis zueinander gesehen. Er

fahrungen und Kontexte prägen Affekte auch in materieller Hinsicht, sodass sich 
Muster nicht-linearer Wiederholungen ergeben« (2014: 14f.). Beispielsweise spielen 
während der Rezeption von medialen Formen sowohl Emotionen als auch Affekte – 
also das Virtuelle ebenso wie das Aktuelle – eine Rolle. Anders gesagt, auch Affek

te haben Anteil an der Realität des Rezipierens (vgl. Bee 2019: o. S.). Sie entstehen 
bereits durch die Anordnungen zwischen einzelnen Körpern. Mit Körpern ist dabei 
nicht nur ein einzelner menschlicher Körper gemeint, sondern auch kollektive Kör

per, beispielsweise bei Protesten, und nicht-menschliche Körper, sprich, auch Tiere 
oder ›Dinge‹. Emotionen sind für Massumi bereits Teil des Subjekts, Affekte entste

hen zuvor. Emotionen können benannt werden, Affekte hingegen nicht (vgl. ebd.; 
Massumi 2018: 78; Bee 2018: 20). »Affekte schießen aber über die Emotionen hinaus 

Überlegungen zu Affekten als »bodily capacities« (Gregg/Seigworth 2010: 5) für eine eher kul
turtheoretische Denkrichtung innerhalb der Affect Studies« (Baier et al. 2014: 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 199 

oder darunter hinweg: Sie verursachen Emotionen, verbleiben aber als deren pro

zessuale und virtuelle Seite« (Bee 2019: o. S.) – sie werden also nicht zwingend ver

wirklicht. Massumi differenziert so zwar zwischen Affekten und Emotionen, sieht 
sie aber sehr wohl als miteinander verbunden an. 

Marie-Luise Angerer beschreibt Affekte anschließend an Massumi, Deleuze und 
Guattari ebenfalls als ein »noch-nicht«, als ein »dazwischen« (vgl. Angerer 2014: 34), 
als etwas, das nie gegeben ist oder unmittelbar empfunden wird, da der Affekt stets 
in Bewegung ist, etwas Dynamisches, Relationales ist (vgl. ebd.; Bee 2018: 20). Hier 
treten auch einige für Theorien der VR relevanten Stichworte, unter anderem ›dyna

misch‹, ›relational‹, ›bewegt‹, wieder hervor, die in den vorherigen Kapiteln zur Be

schreibung des Potentials der Rezeptionssituation von VR bereits mehrfach aufge

griffen wurden. Es erscheint daher sinnvoll, in diesem abschließenden Kapitel eine 
vierte Perspektivierung von VR zu vertiefen. Im Vordergrund steht eine Perspekti

ve auf VR, die ausgehend von affekttheoretischen Ansätzen denkt. Diese Vorgangs

weise empfiehlt sich nach meinem Dafürhalten insbesondere deshalb, weil die in 
diesem Kapitel zur Analyse gelangenden Werke vor allem von Aspekten des Dyna

mischen, von einer Hinwendung zur Zirkulation von Affekten, Gefühlen sowie von 
queeren Thematiken gekennzeichnet sind. Affekttheoretische Perspektiven können 
besonders erhellende Einsichten in die Wirkungsweisen von VR-Produktionen, die 
als minoritäre Erfahrungsweisen zu charakterisieren sind, ermöglichen. 

Mit einem affekttheoretischen Instrumentarium an VR-Projekte heranzuge

hen, schlägt sich auch darin nieder, wie Medien verstanden werden. Anders als 
in den vorangehenden Kapiteln, entferne ich mich im Folgenden weiter von Ko

ordinaten wie Rezipient*innen und Ästhetiken, und interessiere mich verstärkt 
für ein dynamisches Gefüge von Erfahrung mit und durch Medien. Ein derartiger 
Zugang ist in hohem Maße anschlussfähig an die Theoreme von Patricia Ticineto 
Clough. Sie grenzt sich teilweise von Massumi ab, indem sie die technologische 
Komponente im Zusammenhang mit Affekten betont: Technologie könne Affekte 
sichtbar machen (beispielsweise durch smarte Technologien) und die Grenze zwi

schen human und nicht-human auflösen. Clough operiert mit einem ähnlichen 
Affektbegriff wie Massumi, erweitert diesen jedoch, indem sie Affekte nicht als 
alleinig körperlich oder materiell versteht, sondern annimmt, dass Affekte auch 
aus Technologien heraus entstehen (vgl. Clough 2007: 2; Baier et al. 2014: 15). Sie 
argumentiert, dass Technologien, die mit Messungen und Visualisierungen von 
Affekten arbeiten, das gesellschaftliche Verständnis von Affekten erst herstellen. 
»Auf diese Weise wird nicht alleine die Grenze zwischen Organischem und Nicht- 
Organischem, zwischen Humanem und Nicht-Humanem aufgelöst, vielmehr wird 
Technologie zur gefühlten Vitalität« (Baier et al. 2014: 15). Wenngleich Clough sich 
hier auf Technologien fokussiert, die Affekte mess- und so auch lesbar machen, sehe 
ich diesen Ansatz in einer modulierten Form auch für VR als produktiv. Innerhalb 
des VR-Gefüges zirkulieren kontinuierlich Affekte, sie werden für die Rezipieren

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

den zumindest teilweise fühlbar und einige Projekte arbeiten dezidierter mit einer 
affektiven Rezeptionssituation, wie in den analytischen Sektionen dieses Kapitels 
noch gezeigt wird. 

Auf jene Affekttheorien, die mein Schreiben und Denken im vorliegenden Ka

pitel maßgeblich prägen, möchte ich hier einleitend zu sprechen kommen. Den von 
mir besonders präferierten Theorien ist gemein, dass sie erstens dezidiert die Wirk

mächtigkeit von Affekten adressieren, zweitens aus explizit intersektionalen und 
machtkritischen Blickwinkeln heraus formuliert werden und sich dabei klar als ge

genhegemoniale Affekttheorien positionieren sowie drittens zum Großteil inner

halb queerer Theoriebildung zu verorten sind.4 Der bereits erwähnte Ansatz von 
Mel Y. Chen ist innerhalb dieses Feldes situiert, ebenso wie einige der Konzepte 
Sara Ahmeds, deren queere Phänomenologie bereits thematisiert wurde. Dass ich 
hier erneut auf Ahmed zurückkomme, ist mithin darin begründet, dass sie gemein

hin nicht nur als Vertreterin der Phänomenologie, sondern auch der Affektologie 
bekannt ist. Ahmed interessiert sich in ihrem Buch The Cultural Politics of Emotion 
(2004/2014) im Kontrast zu Massumi weniger für eine definitorische Trennung zwi

schen Emotion, Gefühl und Affekt, sondern vielmehr für die Frage, wie diese mit

einander verknüpft sind und wirken. Sie schreibt hauptsächlich von Emotionen und 
sieht sie als kulturelle Praktiken, womit sowohl Affekte als auch Emotionen nicht als 
etwas Natürliches angesehen werden. Ahmed konzentriert sich auf die Analyse der 
gesellschaftlich-kulturellen Wirkmächtigkeit von Affekten und Emotionen, insbe

sondere zur Herstellung der Dichotomie des »Wir« und »den Anderen« (vgl. Baier 
et al. 2014: 17). Emotionen und Affekte sind somit ein zentrales Element der herr

schenden Gesellschafts- und Geschlechterordnung und dienen als Motor für Ein- 
und Ausschlussverfahren (vgl. Mairhofer 2014: 255). Ahmed schreibt des Weiteren: 

Statt Emotionen im Individuum oder im Sozialen zu verorten, können wir feststel
len, dass Emotionalität – als Empfänglichkeit und Offenheit für die Welt anderer – 
eine Verflechtung des Persönlichen mit dem Sozialen und des Affektiven mit dem 
Vermittelten beinhaltet. (Ahmed 2014b: 189) 

Ahmed ist innerhalb einer Richtung zu situieren, die insbesondere durch eine 
queerfeministische und queer of color Theoriebildung gekennzeichnet ist. Dazu 
zählen beispielsweise Arbeiten von Eve Kosofsky Sedgwick,5 Ann Cvetkovich, José 

4 Dies trifft keineswegs auf alle Affekttheorien zu. Die für die Affect Studies prägende Forschung 
von Silvan Tomkins interessiert sich vergleichsweise eher auf eine apolitische Weise für die 
anthropologische Beschreibung von Grundaffekten des Menschen, siehe auch die nächste 
Fußnote. Im Gegenzug dazu setzen die im Weiteren bemühten Konzepte queerer Autor*in
nen genau bei der Frage nach dem Politischen der Affekte an. 

5 »Impulsgeber für eher psychobiologisch orientierte Ansätze sind Eve K. Sedgwick und Adam 
Frank, in deren oben erwähntem Band Schriften von Silvan Tomkins gesammelt und mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 201 

Esteban Muñoz oder Lauren Berlant. Dieser Zweig untersucht kritisch bestehende 
Kategorien für affektive Zustände und stellt diese in Frage, da es beispielsweise 
für negative Affektzustände, Zustände affektiver, aus Diskriminierungserfahrun

gen resultierender Verwundung, innerhalb der vorherrschenden Affektkategorien 
häufig (noch) keine Begrifflichkeiten gibt oder die bestehenden Begrifflichkei

ten sehr abwertend und/oder pathologisierend sind. Das heißt, wenn Menschen 
wiederholt Diskriminierung und Unterdrückung erfahren, zum Beispiel weil sie 
einer marginalisierten Gruppe zugeordnet werden und deswegen starke Gefühle 
wie Wut, Trauer oder Ähnliches entwickeln, werden diese Gefühle für krankhaft 
und individuell-psychologisch behandelbar erklärt und nicht mit bestehenden 
überpersönlichen Herrschaftsverhältnissen in Verbindung gebracht. Einige queere 
Affekttheoretiker*innen plädieren daher auch dafür, neue oder zumindest we

niger belastete Begriffe für affektive Zustände von marginalisierten Gruppen zu 
entwickeln: Beispielsweise erstmal von ›schlechten Gefühlen‹ zu sprechen, die aus 
Diskriminierung resultieren und nicht auf etablierte Begriffe zurückzugreifen, da 
diese mitunter auch mit der Geschichte der Strukturen verbunden sind, die diese 
Diskriminierungen überhaupt erst hervorgebracht haben – ein Beispiel hierfür 
wären Depressionen und die Frage danach, inwiefern diese als politisch (bedingt) 
gefasst werden können (vgl. Cvetkovich 2010). 

In eine ähnliche Richtung können aber auch die Konzeptionen vermeintlich po

sitiver Gefühle gerückt werden, wenn etwa Glück betrachtet wird. Von Glück zu 
sprechen oder Glück emphatisch anzurufen, korrespondiert oft auch mit ideologi

schen und konventionellen Vorstellungen, sodass Glück mit konservativen Mustern 
des vermeintlich guten Lebens assoziiert wird, beispielsweise ein Haus zu bauen, zu 
heiraten oder Kinder zu zeugen (vgl. Ahmed 2010: 6, 21–49). Ahmed interveniert ge

gen ein solches Glück, das die Züge des Privilegs und Patriarchats trägt, insbesonde

re durch die Figur der »feminist killjoy«, also einer feministischen Spaßverderberin 
(vgl. Ahmed 2010: 50–87; Ahmed 2014a: 224f.; Ahmed 2014c: 2). Sie ist eine wichti

ge Denkfigur, die mit der Wut und auch der Frustration über normative Strukturen 
einhergeht (vgl. Ahmed 2014c: 154), und von Sara Ahmed quasi doppelt verkörpert 
wird – sie theoretisiert sie und verkörpert sie in ihrer Denk-, Schreib- und Lebens

weise. Sie verwebt ihre intellektuelle Haltung mit ihrer sozialen Wirklichkeit, indem 
sie auch eigene Diskriminierungserfahrungen beschreibt. Umgekehrt wirkt sich die 

Vorwort Shame in the Cybernetic Fold: Reading Silvan Tomkins (1995: 1–28) versehen werden. 
In Auseinandersetzung mit Darwin und Freud entwickelte Tomkins ab den 1960er-Jahren ei
ne Affekt-Theorie, die acht oder neun jedem Menschen angeborene Affekte unterscheidet, 
die für ihn das primäre Motivationssystem des Menschen ausmachen. Im Gegensatz zu dem, 
was Tomkins unter Trieben versteht, die seiner Meinung nach sehr eng an spezifische Objekte 
des Begehrens (wie Essen, Trinken, Atemluft, sexuelle Handlungen) gebunden sind, können 
über Affekte unterschiedliche Bindungen zu einer Vielzahl von Objekten hergestellt werden« 
(Baier et al. 2014: 16). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

intellektuelle Haltung auf die soziale Wirklichkeit aus, da Ahmed ihre Professur an 
einer Londoner Universität kündigte, als Akt des Protestes gegen das mangelnde 
Engagement der Universität gegen sexualisierte Übergriffe (vgl. Slaby 2018: 72, 77). 
Die von den Umständen provozierte Wut und Frustration Ahmeds resultierten im 
Akt der Verweigerung, um diese Strukturen nicht aktiv weiter zu fördern. Die Spaß

verderberin zu sein ist dabei weniger als etwas Diffamierendes gemeint, sondern 
als etwas Produktives, das alte Strukturen blockiert und im besten Fall neue ermög

licht. 
Wenngleich Ahmeds Herangehensweise an den Affektbegriff sich teilweise von 

Massumis Konzeptionen unterscheidet und sie selten gemeinsam gedacht werden, 
gibt es einige Gemeinsamkeiten zwischen ihnen, die insbesondere politisch moti

viert sind. Beide denken Affekte in ihren Gesamtkonstellationen, also nicht nur per 
Körper oder Sprache, sondern in ihrem Zusammenwirken. Ferner entstehen für bei

de Affekte erst in spezifischen Konstellationen, zwischen einzelnen und kollektiven 
Körpern und sind etwas unbewusstes, das wenig mit einer bewussten Reaktion zu 
tun hat und den Subjekten vorgelagert ist. Nicht zuletzt – was für diese Arbeit be

sonders wichtig ist – sehen sie Affekte grundsätzlich als etwas, das Veränderungen 
ermöglicht und streben eine Befreiung des Lebens aus herrschenden, kolonisieren

den, normativen, diskriminierenden und verletzenden Verhältnissen an. 

4.2 Alteration – Des/Orientierung und deren queeres Potential 

Wie in Kapitel 2.3.2 bereits erläutert, theoretisiert Sara Ahmed ein spezifisch que

eres Potential von Des/Orientierung. Dieses Theorem aufgreifend, soll hier anhand 
des VR-Films Alteration (2017) gezeigt werden, wie VR ein des/orientierendes und 
damit queeres Potential aufweisen kann, das sich von dem in 2.3 insofern unter

scheidet, als dass es dabei weniger um die Nähe-Distanz-Verhältnisse geht, als viel

mehr um räumliche sowie damit zusammenhängende affektive Dissonanzen, die 
aus der Relation aus physischem und virtuellem Raum(-bild) resultieren. Der Begriff 
queer bezieht sich hier, erneut Ahmed folgend, nicht nur auf die sexuelle Orientie

rung, sondern auch auf damit zusammenhängende und auf Sexualität wirkende an

dere Arten der Orientierung6 – in diesem Fall insbesondere räumliche Orientierung 
und deren affektive Dimension. Ahmeds queere Phänomenologie zeigt auf, inwie

fern die Normativität scheinbar natürlicher körperlicher Momente beschreibbar ge

macht werden kann. Dies werde ich mit meiner Analyse des VR-Films Alteration 
verweben. Dabei fokussiere ich von mir beobachtete Aspekte dieses VR-Films, die 
ich wie folgt charakterisiere: Eine wesentliche Eigenschaft von Alteration besteht 

6 Beispielsweise soziale oder räumliche Orientierung (vgl. Ahmed 2006: 172). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 203 

darin, dass der VR-Film seltsame Perspektiven entfaltet, die im Kontrast zum eige

nen, ›wirklichen‹ Körper der Rezipient*innen stehen, dementsprechend des/orien

tieren und zu einer Hinterfragung normativer (Seh-)Gewohnheiten führen. Ein Bei

spiel dafür ist die oft kritisierte motion-sickness, die mitunter durch zu schnelle Ka

merabewegungen oder eine Dissonanz zwischen der virtuellen und der außer-vir

tuellen Perspektive hervorgerufen wird. Während solche Momente bis dato – wenn 
überhaupt – im negativen Zusammenhang genannt wurden, stellt sich die Frage, ob 
ebendiese nicht vielmehr als Potential der Körpererfahrung in VR genutzt werden 
können, wie ich am Beispiel von Alteration herausarbeiten werde.7 

Im Folgenden sollen daher die medialen Strategien zur Erzeugung von Des/ 
Orientierung in Alteration, der außerdem auch auf der narrativen Ebene außer

körperliche Erfahrungen thematisiert, in den Blick genommen werden. In dem 
VR-Film greift die narrative sowie die formale Ebene ineinander, wenn sowohl für 
die Rezipierenden als auch den Protagonisten die Körperlichkeiten als des/orientie

rende Momente erlebt werden. Anders gesagt wird für die Rezipierenden und für 
die dargestellte Figur das ideengeschichtliche und politisch stark besetzte Konzept 
des ›Körpers‹ (was er ist, was er mit mir macht, wo er anfängt und aufhört, warum 
er mit Identitätsbegriffen zusammenhängt) durch medienästhetische Verfahren 
unerwartet zum Gegenstand einer Problematisierung. Diese medial hergestellte 
und mit Sinn und Bedeutung versehene Problematisierung gelingt dem VR-Film, 
wie ich argumentieren will, durch die Mobilisierung von des/orientierenden Wahr

nehmungsweisen. Inhaltlich geht es bei Alteration um die Schaffung künstlicher 
Intelligenzen (KI) und um Fragen (außer-)körperlicher Erfahrungen. Darüber 
hinaus spielt die Verbindung zwischen verschiedenen Orten und Zeitebenen eine 
Rolle. Diese Erzählweise ist in Nicht-VR-Filmen bereits etabliert, erscheint bei 
VR-Filmen jedoch noch unüblich, was mit dem derzeitigen Experimentieren8 und 
– in Anlehnung an André Bazin, der vergleichbare Annahmen zur Geschichte des 
Frühen Films theoretisierte – mit einer »Entwicklung der Filmsprache« (vgl. Bazin 
2004: 90–109) zusammenhängt.9 Die meisten VR-Filme vermeiden wie bereits 
erwähnt (noch) schnelle Schnitte und dementsprechend auch mehrfache Orts- oder 
Zeitwechsel, um die Rezipierenden nicht dadurch zu irritieren. Alteration identi

fiziere ich diesbezüglich als Kontrastfolie: Der VR-Film entwickelt eine komplexere 

7 Eine frühere, kürzere Version der Analyse von Alteration ist erschienen in Wagner, Francis 
(2019): »›I can’t feel my body anymore‹. Desorientierende Momente in VR-Filmen und deren 
queeres Potential«, in: FFK Journal Nr. 4, S. 250–264. 

8 Die Experimentierphase bezieht sich sowohl auf den narrativen Aufbau als auch auf die sti
listische Machart. 

9 Siehe für die Entwicklung einer solchen Filmsprache auch die Ausführungen zu den concen
tric circles of attention von Jessica Brillhart in Kapitel 1.1.4 und des OBPG in Kapitel 1.2.2, die 
teilweise auch zur Unterbindung des vorher erwähnten Experimentierens führen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Narration, insofern ab einem gewissen Zeitpunkt unklar ist, inwiefern Erinne

rungen nur durch die eingesetzte KI konstruiert wurden, in welcher Zeitebene 
die jeweiligen Sequenzen situiert und ob die zu sehenden Geschehnisse ›wirklich‹ 
passiert sind. Eine lineare und chronologische Erzählung und Zeitlichkeit werden 
infolgedessen umgangen. Dadurch, wie auch durch die generelle Thematisierung 
von KI, erzeugt der VR-Film eine Art medienreflexive Metaebene, die sich zum zeit

genössischen Diskurs zum Verhältnis von ›Realität‹ und VR innerhalb des eigenen 
Mediums positioniert. 

Die Relevanz der Kopfbewegung, die damit verbundene Blicksteuerung, das Ge

fühl der Präsenz, Momente der räumlichen Des/Orientierung sowie deren Bezie

hungen zueinander sind entscheidende Elemente in der theoretischen Auseinan

dersetzung mit VR sowie in der Praxis der Produktion von VR. Jedoch in unter

schiedlichen Intensitäten, wie sich bereits in den vorherigen VR-Projekten zeigte 
und sich auch weiterhin in diesem Kapitel zeigen wird. Alle Faktoren tragen dazu 
bei, dass VR-Projekte dezidiert körperlich erlebt werden und bereits der Einstieg in 
die virtuelle Realität, als Wechsel des Raumes/der Umgebung, des/orientierend sein 
kann. Die zuvor erwähnte motion-sickness evoziert im Sinne Merleau-Pontys eine »le

bendige Erfahrung des Schwindels oder des Ekels« (Merleau-Ponty 1974: 296). Die 
exemplarischen Analysen sollen dazu die Frage aufwerfen, inwiefern bei VR Stra

tegien der körperlichen Involvierung bei gleichzeitiger Des/Orientierung genutzt 
werden können und wie sie dadurch normative Erlebensmuster aufbrechen. Am 
Beispiel von Alteration soll insgesamt angeregt werden, von VR aus über (Kör

per-)Normen, über (soziale) Orientierung in der Welt nachzudenken, indem die VR 
andere Perspektiven, die hier weniger an starre Konzepte von Identität, beispiels

weise die biographisch motivierte Rolle einer dargestellten Figur, gekoppelt sind, 
erfahrbar macht. 

4.2.1 Des/Orientierende Kopf/Bewegungen und Richtungsweisungen 
in Alteration 

Neben der Wölbung des filmischen Raums um die Zuschauenden besteht beim 
VR-Film, im Gegensatz zum Nicht-VR-Film, wie bereits mehrfach demonstriert, 
die Möglichkeit, sich während der Rezeption aktiv in der filmischen Welt umsehen 
zu können. Die Option der Kopfbewegung ist in diesem Sinne eine virtuelle Be

wegung, da sie zwar möglich ist, aber nicht zwingenderweise ausgeführt werden 
muss. Die virtuelle Bewegung kann im Sinne Merleau-Pontys als Bewegungsentwurf 
verstanden werden. »Das Fundament der Einheit der Sinne ist die Bewegung, nicht 
die objektive Bewegung und Ortsveränderung, sondern der Bewegungsentwurf 
oder die ›virtuelle Bewegung‹« (ebd.: 274). In der Medienspezifik der VR ist ferner 
die Möglichkeit zur Bewegungssteuerung bereits angelegt. Die tatsächliche Aus

führung, die körperliche (Kopf-)Bewegung, findet aber nicht im Virtuellen statt 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 205 

(vgl. Kap. 2.1). Bei der Verwirklichung der Bewegung verändert sich bei VR-Fil

men durch die physische Kopfbewegung das Blick- und Bildfeld im virtuellen 
Raum. Die virtuelle Welt reagiert somit auf die Bewegungen der Rezipierenden, 
und auch die Rezipierenden reagieren auf die virtuelle Umgebung. Diese zuvor 
bereits beschriebene Intraaktion ermöglicht es den Rezipierenden, zu entschei

den, in welche Richtung sie blicken möchten, wobei wiederum auch die virtuelle 
Umgebung Anreize zum In-eine-spezifische-Richtung-Blicken bieten kann. Beide 
Elemente beeinflussen sich so also gegenseitig und stehen in einem Wechselver

hältnis. Körperlich involviert werden die Rezipierenden demzufolge nicht nur 
durch somatische Reaktionen, sondern darüber hinaus durch die Möglichkeit des 
Umhersehens. 

In Alteration wird diese Option bereits zu Beginn demonstriert. Im 20-minü

tigen VR-Film aus dem Jahr 2017 geht es um ein Zukunftsexperiment über Träu

me, Erinnerung und den Einsatz künstlicher Intelligenz. Die Rezipierenden ver

folgen den VR-Film sowohl aus der subjektiven Kamera der Perspektive des Prot

agonisten Alexandro, der an diesem Experiment teilnimmt, als auch aus der beob

achtenden Kamera. Alexandro Burrough ist ein weiß gelesener Mann, der 28 Jah

re alt ist. Elsa, eine KI, wird in Alexandros Gedächtnis eingepflanzt und bewirkt, 
dass immer unklarer wird, was Realität, was Traum und was Erinnerung ist. El

sas Rolle, ob gut oder böse, ob Freundin oder Feindin, bleibt amibivalent, so wie 
auch die Handlung immer wieder Uneindeutigkeiten erzeugt. Im Unterschied zu 
den vorherigen VR-Projekten aus Kapitel drei konzentriere ich mich in dieser Ana

lyse auf ausgewählte Szenen, die exemplarisch für des/orientierende Strategien ste

hen – dies liegt zum einen daran, dass der VR-Film mit zwanzig-minütiger Dauer 
länger als die anderen Projekte ist, zum anderen verdeutlicht er aber auch das Po

tential, was in Kapitel zwei in der Theorie herausgearbeitet wurde: Alteration ist 
mehrdeutig und arbeitet mit multiplen Blickrichtungen, die zu unterschiedlichen 
Rezeptionseindrücken führen können. Während in meiner Analyse die Narrationen 
vor allem der Projekte in Kapitel drei dramaturgisch linear und chronologisch nach

vollzogen werden konnten, da die Handlung sehr zentral/frontal ausgelegt ist, steht 
Alteration für vielfältige, suchende, uneindeutige und des/orientierende Blickfel

der; der VR-Film lässt Raum für Ambivalenzen und Uneindeutigkeiten – nicht nur 
inhaltlich, sondern auch im körperlichen Fühlen. Die Potentiale von Alteration 
entfalten sich so erst in ihren Gesamtrelationen aus Bewegungen, den erwähnten 
dynamischen, mehrdeutigen Blickfeldern, sowie der inhaltlichen Ebene. Wie ich 
argumentieren werde, gelingt es dem VR-Film erst durch das Zusammenspiel von 
gleich mehreren formästhetischen Setzungen, Fragen von Körperlichkeit und Iden

tität zu politisieren. Diese Setzungen umfassen unter anderem Bewegungsabläufe 
in der VR-Wahrnehmung, dynamische und polyseme Blickfelder sowie eine Nar

ration, deren Inhalt durch dezentrales, nicht-chronologisches Erzählen organisiert 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

ist. Politisierend sind diese Verfahren insofern, als dass sie Rezipient*innen dazu 
einladen, ihre eigene körperliche Situiertheit in Normativität(en) zu hinterfragen. 

Nach dem Einstieg auf rein auditiver Ebene mit schwarzem Bild, befinde ich 
mich an einem Strand, von dem nicht bekannt ist, wo er liegt, aus wessen Perspek

tive geblickt wird und wessen Stimme im Hintergrund zu hören ist. Währenddes

sen geschieht visuell sowie handlungsbezogen nicht viel, wodurch Zeit zur Verfü

gung steht, um sich räumlich zu orientieren. Ich werde dazu animiert, die Mög

lichkeit des Umsehens wahrzunehmen und den 360°-Raum zu erkunden. Auf vi

sueller Ebene erfolgt derweil eine lange Einstellung, in der sich einzig das Meeres

wasser bewegt.10 Mit dem Schnitt wechselt die Perspektive von der subjektiven Ka

mera zur beobachtenden Kamera. Ich befinde mich nun in einem Raum und sehe 
erstmals den Protagonisten Alexandro. Durch die Tonspur wird klar, dass dies die 
Person ist, aus dessen Perspektive ich zuvor gesehen habe. Er blickt direkt in die 
Kamera, was gerade durch das Gefühl der eigenen Präsenz im Raum eine inten

sivere Bindung zwischen Rezipient*innen, Alexandro und der Erzählwelt forciert. 
Anschließend wechselt die Perspektive erneut zur subjektiven Kamera und ich wer

de von Dr. March, der Leiterin des Experiments, als Alexandro adressiert. Ebendie

se Adressierung auf der Tonebene, von der linken Seite kommend, hilft zu Beginn 
der Szene, in die ›richtige‹ Richtung zu blicken. Schweife ich mit meinem Blick von 
Dr. March weg, wird erkenntlich, dass Elsa im weiteren Verlauf der Szene um das 
Becken herumgeht, während Dr. March spricht und in meine Richtung blickt. Dr. 
March zeigt mir währenddessen ein Fotoalbum mit Fotos aus Alexandros/meiner 
Vergangenheit. Das Fotoalbum mit Alexandros/meinen Erinnerungen steht für den 
Status des Realen: Die Fotos werden als Authentifikation für Geschehnisse genutzt, 
die in der narrativen Welt tatsächlich passiert sind und als Vorgeschichte für die 
Rezipient*innen erzählt werden – was zumindest zu Beginn von Alexandro bestä

tigt wird, indem er sagt, sich an diese erinnern zu können. Schließlich liefert Dr. 
March auf visueller Ebene ein deutliches Indiz nach rechts zu blicken, indem sie ih

ren Kopf in diese Richtung bewegt. Blicke ich dorthin, sehe ich, wie Elsa gerade in 
das Poolbecken springt. Die Bewegung des Körpers von Dr. March in der VR weist 
den physischen Körper der Rezipierenden darauf hin, sich ebenfalls in diese Rich

tung zu drehen und leitet so den Blick. Diese sensomotorische Affizierung möchte 
ich als mit dem vergleichbar denken, was Ahmed in Bezug auf Bewegungsreagibli

tät außerhalb von VR beschreibt: »But at another level, the face ›matters‹ as it acqui

res significance through direction« (Ahmed 2006: 171). Die Kopfbewegung und die 
Blickrichtung des Gesichts der Rezipierenden generieren in diesem Fall die Bedeu

tung des VR-Films, da aufgrund dieser buchstäblich richtungsweisenden Entschei

10 Ein ähnlicher Einstieg findet auch in I, Philip statt, indem sich die Kamera langsam durch ein 
Universum bewegt und die Zuschauenden währenddessen verschiedene Sternformationen 
entdecken können. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 207 

dung Handlungen in der Diegese sichtbar werden oder unsichtbar bleiben – sie ge

nerieren einen spezifischen Bedeutungszusammenhang durch ihr Nahelegen einer 
konkreten (Blick-)Richtung. Dementsprechend macht es einen Unterschied, wann 
ich im VR-Film nach links oder nach rechts blicke, da die Narration nicht unterbro

chen wird, auch wenn ich in die ›falsche‹ Richtung blicke. Auf diese Weise ist es stets 
möglich, Details der Handlung zu verpassen. Um dem Entgegenzuwirken, produ

ziert die Richtungsweisung durch Dr. Marchs Gesicht beziehungsweise Blick eine 
indexikalische Aufforderung ihrer Blickrichtung zu folgen. Dieses Beispiel zeigt, 
dass den Rezipierenden die Wahl ihrer Blickrichtung zwar theoretisch freigestellt 
ist, allerdings sowohl durch den Ton, das Licht, als auch durch die Gesten anderer 
Charaktere in der Diegese beeinflusst werden kann. 

Außerdem nutzt Alteration, wie auch zuvor Glaube, stellenweise die subjek

tive Kamera, aus deren Perspektive die Rezipierenden sehen, ohne dass für sie ein 
virtueller Körper sichtbar ist. Wenn die Rezipierenden ihren Kopf nach unten nei

gen, sehen sie durch ihren virtuellen Körper hindurch auf den Boden. Für die Rezi

pierenden wirkt es dementsprechend, als seien sie unsichtbar und stünden wie ein 
Geist im Raum. Diese Annahme widerspricht im Fall von Alteration allerdings der 
filmischen Handlung, wie dies auch bei Glaube der Fall war, da die anderen Cha

raktere den für die Rezipierenden unsichtbaren Körper wahrnehmen können. Kon

kret heißt dies, dass andere Figuren sich beispielsweise der Kameraposition nähern 
und mit dieser interagieren, indem sie diese ansprechen. Dadurch wird die Positi

on der Zuschauenden in die Handlung einbezogen und es wird klar, dass deren Kör

per für die restlichen Charaktere sichtbar sein muss. Diese nicht-Körperdarstellung 
und Positionierung kann ebenfalls mit Ahmed unter Gesichtspunkten einer Theo

rie der Des/Orientierung beschrieben werden: »If orientation is about making the 
strange familiar through the extension of bodies into space, then disorientation oc

curs when that extension fails« (ebd.: 11). Der Körper der Rezipierenden wird bei Al

teration also visuell nicht in den virtuellen Raum übertragen und die Erweiterung 
dadurch gestört. Durch die Entsprechung der Perspektive sowie die Reaktion der 
virtuellen Szenerie auf die Bewegungen des materiellen Körpers entsteht zwar ein 
Gefühl des Vor-Ort-Seins, dieses ist zumindest im Prozess jedoch des/orientierend, 
da beim Herunterblicken eigentlich ein Körper zu sehen sein müsste, die Rezipie

renden aber ›durch sich hindurch‹ sehen. Über solche körperbezogene Irritationen 
werden Momente der Des/Orientierung evoziert. 

4.2.2 Inhaltliche Des/Orientierung 

Die eben erwähnte Störung durch den nicht sichtbaren Körper steht in Analogie 
zum Anfang des VR-Films, der auf reiner Tonebene mit dem Satz »I can’t feel 
my body anymore« beginnt. Exemplarisch hierfür ist auch der deutsche Titel des 
VR-Films: Fremdkörper, aber auch die deutsche wörtliche Übersetzung von Al

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

teration11, also ›Veränderung‹, deutet im weitesten Sinne auf die Thematik des 
VR-Films an. Es wird somit bereits titelgebend angekündigt, dass das Thema der 
körperlichen Des/Orientierung auch inhaltlich immer wieder aufgegriffen wird. 

Das zuvor erwähnte Fotoalbum, das mir zu Beginn von Dr. March gezeigt wur

de, um den Status der Erinnerungen als real einzuordnen, wird genutzt, um auf 
Geschehnisse zu verweisen, die durch Rückblicke visualisiert werden. Aber im Ver

lauf des VR-Films wird deren Status als etwas, das real und tatsächlich passiert ist, 
immer unsicherer. Besonders über die Tonebene erfahre ich, dass Alexandro sich 
zunehmend schlechter an diese auf Fotos festgehaltenen Ereignisse erinnern kann, 
womit auch in Frage gestellt wird, ob diese sich wirklich so zugetragen haben. Ob 
die Erinnerungen künstlich erzeugt wurden, oder ob Alexandro durch die KI Erin

nerungen vergisst, bleibt über den gesamten Film hinweg offen. Insofern löst sich 
die Sicherheit darüber, was real ist und was nicht, langsam auf. Dies spiegelt sich 
auch darin, dass Alexandro mehrmals zu sich/mir »Wake up« ruft. Das erste Mal 
passiert dies, wenn aus der beobachtenden Kamera ein Rückblick auf eine Erinne

rung zu sehen ist; Alexandro ist zunehmend nervös und verunsichert, läuft schließ

lich mit einem größeren Stein in beiden Händen in Richtung der Kamera und deu

tet an, nun mit diesem Stein auf die Kamera zu schlagen, während er »Wake up!« 
ruft. Anschließend erfolgt ein Schnitt und Ortswechsel, und ich sehe, immer noch 
aus der beobachtenden Kamera, wie Alexandro sich hustend aus dem Pool zieht, an 
dem Dr. March steht. Das zweite »Wake up« ruft Alexandro zu Beginn einer Szene, 
in der der Horizont vertikal, also ›falsch‹ erscheint. Auf diese Szene wird nachfol

gend ausführlicher eingegangen, es soll hier jedoch bereits erwähnt werden, dass 
sich die dortige, formal vermittelte, räumliche Des/Orientierung zum Teil auch auf 
der inhaltlichen Ebene wiederfinden lässt, da Alexandro hier ebenfalls nervös, ver

unsichert und des/orientiert durch die Umgebung läuft und »Help!« in Richtung der 
Kamera ruft. 

Die Thematik einer zunehmenden Auflösung und Verunsicherung der Grenzen 
zwischen Realität, Erinnerung, verfälschter Erinnerung und Gegenwart wird auch 
von der KI Elsa aufgegriffen, wenn sie sagt: »Time and space in a loop, endless

ly repeating.« Dieses Ineinander-Verschränkt-Sein der Zeit und der Uneindeutig

keit kann als eine queere Zeitlichkeit (vgl. Freeman 2010; Halberstam 2005b) gelesen 
werden, die sich einer linearen, ›straighten/straight forward‹ Narration verweigert. 

11 Alteration ist zudem auch im Englischen ein Wort, das eher der gehobenen Sprache zuzuord
nen ist. Für VR-Nutzer*innen mit weniger akademischen Wortschatz, und nicht-englischen 
Muttersprachler*innen, ist dieses Wort vermutlich zu aller erst ein Fremdwort (in gewisser 
Analogie zur deutschen Titelübersetzung in Fremdkörper), wodurch auch durch die Titelge
bung eine des/orientierende Setzung vermutet werden könnte, die unter anderem mit class 
zusammenhängt. Ein fremdes Wort kann mich insofern auch affiziert, als dass es mich her
ausfordert, Ausschlüsse produzieren kann, aber auch zum Nachschlagen und weiterlernen 
animieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 209 

Darüber hinaus finden sich hier einige Parallelen zu den Mind Game Filmen zu Be

ginn der 2000er Jahre (vgl. Elsaesser 2009), die ebenfalls oft verwirrend gestaltet 
sind und suggerieren, mehrfach angeschaut werden zu müssen, um sie am Ende zu 
verstehen. Hierin besteht auch der Unterschied zu Alteration, da dieser nicht nach 
dem Prinzip des ›Rätsel Lösens‹/Auflösens operiert, wie dies beispielsweise bei dem 
Mind Game Film Memento (2000) der Fall ist, sondern der VR-Film es vielmehr dar

auf anlegt, sich als Rezipient*in auf das Ungewisse, das Uneindeutige, das Offene, 
das Verwirrende und auch das Des/orientierende (körperliche) einzulassen, worin 
ich zudem eine Potentialität von etwas queerem sehe. 

Des Weiteren verdichten sich die inhaltlichen Verweise auf Des/Orientierung 
zur zweiten Hälfte des VR-Films hin. Nachdem Alexandro aus dem Pool geklettert 
ist, warnt Dr. March ihn: »You could suffer from severe disorientation.« Das Ge

fühl der körperlichen Des/Orientierung, das die Rezipierenden aufgrund schnel

ler Schnitte sowie Perspektivwechsel fühlen können, wird an dieser Stelle auch von 
der Dialogebene des VR-Films explizit adressiert. Kurz danach stellt Alexandro fest: 
»This girl Elsa, I can feel her. Thinking, moving, breathing inside me.« Es kristalli

siert sich langsam heraus, dass Alexandro kein singuläres Ich mehr zu sein scheint, 
sondern als ein ›mehr‹ existiert. Dr. March bestreitet hingegen, dass Elsa wirklich 
fühlbar und ›in‹ Alexandro sein könnte und erklärt: »[Elsa’s] just a collection of algo

rithms. Through her we’re trying to map out patterns in human emotional behavior.« 
Interessanterweise bezeichnet Alexandro Elsa als ›girl‹, vermenschlicht die KI also, 
während Dr. March betont, dass Elsa nur eine Sammlung von Algorithmen (»collec

tion of algorithms«) ist.12 Anders als beispielsweise das Mädchen Sidra in Clouds 
Over Sidra, wird Elsa jedoch weniger als unschuldige, unmündige Person insze

niert, sondern als Bedrohung. Die Inszenierung Elsas als Bedrohung erinnert an 
Laura Mulveys These, dass Frauenfiguren im Film unter dem männlichen Blickre

gime nur als fetischisiertes Objekt, oder eben als Bedrohung, die gestoppt werden 
muss, existieren (vgl. Mulvey 1975: 6–18). Mit dem Ende des VR-Films deutet sich zu

dem an, dass Alexandro kein ›Ich‹ mehr ist, sondern endgültig zum ›Wir‹ geworden 
ist. Er sagt zu seiner Freundin: »We miss you, too.« Dies deutet ebenfalls auf das 
vermutliche Verschmelzen zwischen der KI Elsa und Alexandro hin. Durch dieses 
Verschmelzen mit der weiblichen KI verliert Alexandro als Mann zudem seinen sin

gulären Subjektstatus, was zum einen erneut die Bedrohung durch Elsa verstärkt, 
zum anderen auch ein neues Wesen entstehen lässt, in dem beide Geschlechter und 
Existenzweisen verschmelzen. 

12 Wenngleich durch die Namensgebung ›Elsa‹ dennoch ein gewisser Subjektstatus mit

schwingt, der der KI zugeschrieben wird und sie als ›sie‹ bezeichnet, also vergeschlechtlicht, 
wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

4.2.3 Räumlich-visuelle Des/Orientierung als queeres Potential in Alteration 

In den vorherigen Beispielen und Szenen entspricht die Kameraperspektive stets 
der vertikalen Positionierung des physischen Körpers (stehend oder sitzend). Au

ßerdem wird zumeist darauf geachtet, dass die Rezipierenden sich in Ruhe orien

tieren können, die Handlung also nicht zu ruckartig von einer Ecke des Raumes 
in die andere springt, Orte nicht zu schnell gewechselt werden oder gerade zu Be

ginn von VR-Projekten nicht viel geschieht. All diese Elemente entsprechen einer im 
VR-Film durchaus etablierten und fast schon klischeehaften Einsatzweise, da hier

durch Schwindelgefühle oder Übelkeit verhindert werden sollen. Dennoch tauchen 
ebendiese vermeintlich schlechten Erfahrungen immer wieder im Zusammenhang 
mit VR auf, meist ungewollt, in manchen Beispielen jedoch auch absichtlich evo

ziert. Ich vertrete die These, dass es gerade diese bewusste Nutzung jener des/ori

entierenden medienspezifischen Verfahren ist, der eine entscheidende Rolle für in 
queeren, politisierenden VR-Praktiken zukommt.13 Eine solche bewusst körperlich 
des/orientierende Sequenz ist auch in Alteration zu finden, wenn ich nach einem 
schnellen Schnitt und damit verbundenen Ortswechsel Alexandro im Wald sehe. Be

sonders auffallend ist daran, dass das Bild nach links gekippt ist und so ein vertikal 
verlaufender Horizont entsteht (vgl. Abb. 10). Diese Einstellung wirkt des/orientie

rend, da die Lage meines physischen Körpers der virtuellen Umgebung und Perspek

tive im VR-Film widerspricht. »The body orientates itself by lining itself up with the 
direction of space it inhabits« (Ahmed 2006: 13). Die von Ahmed beschriebene Ori

entierung ist also erschwert oder sogar verunmöglicht, wenn – wie in der beschrie

benen VR-Filmsituation – der physische Körper nicht länger der Lage entspricht, 
in der er in den virtuellen Raum hineinragt. Es entsteht ein Bruch, eine Dissonanz. 
Hinzu kommt die Bewegung Alexandros, der in horizontaler Lage auf die Kamera 
zu rennt und es scheint, als ob er mich direkt mit »Help!« adressiert, sodass das 
gekippte Bild gewissermaßen eine normative horizontale Perspektive durchbricht 
und vermeintliche Gegebenheiten aushebelt. Ähnlich wie zuvor in Superhot erfolgt 
hier eine Störung, indem die Bewegung meines Kopfes beispielsweise nach links 
nicht darin resultiert, dass sich das Blickfeld in der VR nach links bewegt, sondern 
nach oben. Während in Superhot die Relation aus körperlicher Bewegung und fort

schreitender Zeit im Kontrast zur Zeitlichkeit im physischen Raum steht, steht in 
Alteration der vertikale Horizont in der VR im Kontrast zum gewöhnlichen hori

zontalen Horizont in der physischen Realität. 
Obgleich diese Sequenz sehr kurz ist, hat sie einen herausfordernden Charakter, 

weil sie Schwindelgefühle oder Unwohlsein verursachen kann. Ich möchte an die

ser Stelle noch einmal hervorheben, dass Ahmeds Verständnis der Wirkungsweisen 

13 Übelkeit kann darüber hinaus auch mit Sara Ahmed gelesen werden, die dazu schreibt: »Fee
ling queer as feeling nauseous« (2019: 197). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 211 

von Des/Orientierung in hohem Maße anschlussfähig an derartige mediale Verfah

ren im VR-Film ist: »I suggest above that disorientation happens when the ground 
no longer supports an action. We lose ground, we lose our sense of how we stand; 
we might even lose our standing« (ebd.: 170). Die Gegensätzlichkeit der Lage des 
physischen Körpers, intensiviert durch die stets mögliche Kopfbewegung der Rezi

pierenden, und der nicht gänzlich korrespondierenden virtuellen Perspektive sorgt 
dafür, dass ich meinen Sinn dafür verliere ›wie ich stehe‹. 

Abbildung 10: Filmstill des vertikalen Horizonts in ALTERATION 

Quelle: Filmstill aus Alteration. Online unter: https://www.youtube.com/w 
atch?v=EJ8iRQ0h7fg [letzter Zugriff: 13.01.2025]. 

In eine ähnliche Richtung zielt auch Merleau-Ponty ab, wenn er folgendes Ex

periment schildert: 

Läßt man eine Versuchsperson das Zimmer, in dem sie sich befindet, nur durch 
einen Spiegel sehen, der es in einer Neigung von 45° zur Vertikalen reflektiert, so 
sieht sie das Zimmer zunächst ›schief‹. […] Das Ganze ist ›seltsam‹. Nach einigen 
Minuten tritt aber ein brüsker Wechsel ein: die Wände des Zimmers, der darin 
sich bewegende Mensch und die Fallbewegung werden wieder vertikal. (Merleau- 
Ponty 1974: 290) 

Im Falle von Alteration bleibt der von Merleau-Ponty genannte Wechsel aus, da 
innerhalb weniger Sekunden ein erneuter Schnitt erfolgt und die Perspektive in die 
extreme Aufsicht wechselt. Dadurch wird verhindert, dass ich mich an die jeweilige 
Blickposition gewöhnen kann. In der extremen Aufsicht sind Alexandro und seine 
Freundin Nadja nun im Bett zu sehen. Durch den erzeugten Raumeindruck vermit

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=EJ8iRQ0h7fg
https://www.youtube.com/watch?v=EJ8iRQ0h7fg
https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=EJ8iRQ0h7fg
https://www.youtube.com/watch?v=EJ8iRQ0h7fg


212 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

telt auch diese Perspektive ein im ersten Moment des/orientierendes Raumgefühl, 
da es wirkt, als ob ich in sehr geringer Distanz über dem Bett schwebe und die Lage 
meines physischen Körpers erneut der virtuellen Perspektive widerspricht. 

Diese beiden Schnitte, die einen Perspektiven- sowie Ortswechsel mit sich 
bringen, sind im Vergleich eher schnell und hart und intensivieren eine des/ori

entierende Perspektive in der virtuellen Umgebung. Die Des/Orientierung steht in 
Analogie zur narrativen Ebene, da dort immer unklarer wird, was Traum, Erinne

rung und Realität ist, wessen Perspektive ich einnehme und was gerade passiert. 
Die zunehmende erzählerische Verwirrung wird somit auf der formalen Ebene 
durch räumliche Des/Orientierung gespiegelt. In der letzten Sequenz wechselt die 
extreme Aufsicht schließlich ins Gegenteil und ich sehe aus der Perspektive Alex

andros in der Untersicht auf seine Freundin Nadja, die zunehmend verschwimmt 
und zu Elsa wird.14 Im weiteren Verlauf werden der Raum und der Körper von 
Nadja/Elsa immer abstrakter, was allem Anschein nach damit zusammenhängt, 
dass die KI immer mehr von Alexandros Gedächtnis in Anspruch nimmt und somit 
die (Einzel-)Person/das Subjekt Alexandro verschwinden lässt. Dies wird deutlich, 
indem zum Ende des Films die Perspektive erneut von der subjektiven Kamera, 
die Alexandros Position einnahm, in die beobachtende Kamera wechselt. Ich sehe 
als eine der letzten Szenen den regungslosen Körper Alexandros mit Elsa auf ihm 
sitzend, wobei offenbleibt, was das für den Ausgang des Experiments bedeutet. 
Der stetige Perspektivenwechsel kann zusammenfassend zum einen als mediales 
Nachvollziehen und Nachempfinden von Alexandros Dissoziation gedeutet wer

den. Zum anderen werden dadurch aber auch die verschiedenen Möglichkeiten des 
körperlichen Erlebens des filmisch-virtuellen Raums aufgezeigt. 

Besonders der Rückgriff auf das Beispiel des links gekippten Bildes mit einem 
vertikalen Horizont lässt sich abschließend mit Ahmeds theoretischem Ansatz 
der Des/Orientierung als etwas kontextualisieren, das ich hier als einen queeren 
Moment definieren möchte. VR-Filme erlauben demnach ›schräge‹ oder ›seltsame‹ 
Perspektiven, die im Kontrast zum eigenen Körperempfinden stehen können. 
Es bleibt festzustellen, dass Des/Orientierung nicht nur auf die räumliche Lage, 
sondern auch auf eine Art Metaebene bezogen sein kann: Beispielsweise durch den 
nicht-sichtbaren Körper. Während dieser Momente korrespondiert der physische 
Körper nicht länger mit dem virtuellen Raum und reicht, Ahmed folgend, nicht 
in diesen hinein: »We might say we are orientated when we are in line […]. Being 
›in line‹ allows bodies to extend into spaces that, as it were, have already taken 
their shape« (Ahmed 2006: 15). In diesen Momenten sind die Rezipierenden nicht 
mehr orientiert, da physischer Körper und virtueller Raum nicht in einer Linie 

14 Der Film lässt dabei offen, welche Bedeutung hinter dieser ›Übernahme‹ steckt, ähnlich zu 
der generellen Ambivalenz innerhalb der stets verwirrenden Narration, die oft bestimmte 
Handlungen unbeantwortet lässt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 213 

sind. VR-Filme bieten somit die Möglichkeit, über das eigene körperliche Erleben, 
das nicht mit der durch die (virtuelle) Umgebung vorgegebenen Orientierung 
übereinstimmt, zu reflektieren. An dieser Stelle möchte ich vertiefen, inwiefern 
es sich bei diesen Momenten um queere Momente handelt. Auffallend ist, dass 
auch hier Des/Orientierungen häufiger in Momenten einer versuchten Interaktion 
mit anderen Figuren auftreten.15 Diese Setzung lässt sich ebenfalls mit Ahmed 
lesen: »Even in a strange or unfamiliar environment we might find our way, given 
our familiarity with social form, with how the social is arranged« (ebd.: 7). Das 
Soziale beziehungsweise die sozialen Räume sind im Falle der VR-Projekte anders 
arrangiert, insofern, dass die Körpererfahrung eine andere ist, indem die physische 
Körpererfahrung durch medial hergestellte Des/Orientierungseffekte erweitert 
wird. Dies kann dafür produktiv gemacht werden, dass die Körperlage in der VR in 
ein unbequemes Dissens-Verhältnis zur physischen Körperlage rückt. Des Weiteren 
stellt sich eine ›wirkliche‹ soziale Interaktion mit den Figuren als unmöglich heraus. 
Ebendiese Situationen können weitergedacht werden, um über soziale Räume und 
deren normative Strukturen zu reflektieren: Etwa dahingehend, inwiefern diese 
an bestimmte Perspektiven, Regeln oder auch vergeschlechtlichte, heteronorma

tive oder auch able-bodied Körperformen angepasst sind. Soziale Räume sind von 
normativen Ordnungssystemen und Konventionen geprägt, sodass Abweichungen 
davon des/orientierend wirken können. Wie eingangs und in Kapitel 2.3 erwähnt, 
bezieht sich queer nach Ahmed nicht notwendigerweise nur auf die sexuelle Orien

tierung, sondern ist darüber hinaus mit anderweitigen Orientierungen zu denken, 
die auf das Sexualitätsdispositiv wirken: »If queer is also an orientation toward 
queer, a way to approach what is retreating, then what is queer might slide between 
sexual orientation and other kinds of orientation« (ebd.: 172). Hinsichtlich der ver

schiedenen Des/Orientierungen in Relation mit den aufgeworfenen Fragen nach 
Körperlichkeit, Dissoziation, und ausgelösten Affekten, schlechten Gefühlen und 
der Reflexion derer, lassen sich in Alteration so queere Aspekte herausfiltern, die 
über die bloße Repräsentation von Sexualität hinausgehen. »Der Fokus etwa auf Af

fekte, Gefühle, Materialitäten und Dinge beziehungsweise Entitäten bringt Körper 
auf eine andere Weise ins Spiel als über Aspekte von Repräsentation und Diskur

sivität; Objekte, die zunächst nicht queer oder überhaupt gegendert erscheinen, 
werden auf queerness hin befragbar« (Peters/Seier 2015: 12). Die gewählten Szenen 
der körperlichen und inhaltlichen Des/Orientierung, physischen Kopfbewegun

gen und virtuellen Richtungsweisungen, sowie die räumliche Des/Orientierung 
können als andersartige Orientierungen gelesen werden, die jedoch allesamt den 
relationalen Bezug zum VR-Gefüge gemeinsam haben. Hierdurch sowie durch das 

15 Beispiele hierfür sind Alexandros zuvor beschriebener Schrei nach Hilfe, das direkte Blicken 
in die Kamera, oder die sprachliche Adressierung der Point-of-View-Perspektive – etwa durch 
einen Satz, der in Richtung der Rezipierenden geäußert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

»becoming vertical of perspective« (Ahmed 2006: 65) und durch die im VR-Film 
konstante Thematisierung von Körper/Gefühls/Verlust lässt sich aufzeigen, dass 
VR-Projekte sich eignen, um des/orientierende Strategien mindestens auszutesten 
und – wie ich argumentiere – gegebenenfalls auch tatsächlich zu realisieren und 
damit politisch produktiv zu machen. VR-Projekte bieten somit queere Perspek

tiven auf den und mit dem Köper. Sie können als Experimentierfelder gelten, um 
eine solche queere Orientierung nachvollziehen zu können, da sie Perspektiven 
eröffnen, die erst durch die Kombination des körperlichen Erlebens mit der medial 
vermittelten Des/Orientierung erfahrbar werden. 

Darüber hinaus scheint auch die Frage nach Zeit eine Relation zu queerness, 
nämlich der bereits erwähnten queeren Zeitlichkeit, herzustellen, die mitunter in 
der Uneindeutigkeit von Erinnerung, Gegenwart, dystopischen Zukunftsvisionen 
und damit der Verweigerung einer straight time liegt. Insofern spielt die enge Be

ziehung und Wirkweise von Orten, Zeiten und Körpern sowie deren Relation zuein

ander eine Rolle. Das daraus resultierende körperliche Erleben trägt dazu bei, im 
VR-Gefüge insgesamt ein Potential als queere Objekte zu entdecken, das sich erst 
in spezifischen Relationen verwirklicht16 und das Kontakt zwischen verschiedenen 
Umwelten und Erfahrungen ermöglicht. 

A queer object hence makes contact possible. Or, to be more precise, a queer ob
ject would have a surface that supports such contact. The contact is bodily, and 
it unsettles that line that divides spaces as worlds, thereby creating other kinds of 
connections where unexpected things can happen. (ebd.: 169 [Herv. F.W.]) 

VR kann einen ebensolchen Kontakt möglich machen, der vermittelnd wirkt und als 
Übergang zwischen der physischen und virtuellen Umgebung besteht. Der Kontakt 
erscheint auch hier körperlich, und damit zusammenhängend affektiv. Die entste

henden Perspektiven in VR können zudem (physisch) orientierend als auch desori

entierend sein und normative Muster von Körper/n, Körperlichkeit sowie körperli

chem Empfinden herausfordern. 

4.3 Let this be a warning – Umkehrung der Perspektive 
How it feels to be a white problem/Schwarze Utopien 

Let This be a Warning ist ein ca. 11-minütiger VR-Kurzfilm aus dem Jahr 2017. Pro

duziert wurde er von dem Nest Collective aus Nairobi und gefördert und vertrieben 

16 Es sei hier an die Herangehensweise von Sara Ahmed erinnert, die in der Einleitung geschil
dert wurde. Ahmed queert gewisse Gegenstände, die nicht grundlegend queer sind (zum Bei
spiel Tische), aber es in gewissen Relationen und Verwendungsweisen werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 215 

vom Goethe-Institut sowie Electric South.17 Im Unterschied zu den Projekten im 
dritten Kapitel wurde der VR-Film nicht in westlichen Ländern mit Hilfe von größe

ren Technologie-Unternehmen finanziert, sondern durch kulturelle Institutionen 
gefördert, was Jessica Dickson als typisch für VR-Produktionen von dem afrikani

schen Kontinent beschreibt. »Contrastingly, VR film production in Africa tends to 
rely on foreign investment, often from departments of arts and culture in former co

lonial metropoles, which fund projects as a form of cultural exchange and a means to 
maintain diplomatic ties« (Dickson 2021: 195). Zusätzlich zu dieser Finanzierungs

möglichkeit können auch Förderfonds von Filmfestivals (ebd.) abgerufen werden, 
oder aber über Institutionen wie Arte, wie im Falle von Alteration oder I, Philipp. 
Dennoch haben diese Produktionen oft ein geringeres Budget als Produktionen, die 
in Zusammenarbeit mit dem Silicon Valley entstanden sind (vgl. ebd.: 195f.).18 Durch 
die Betrachtung der Finanzierungsfragen wird deutlich, dass koloniale Strukturen 
auch in der VR-Filmförderung präsent sind. Aus der Frage der Zusammenarbeit ge

hen außerdem auch Fragen der Zugänglichkeit für die Rezipierenden hervor, wie 
ich im Folgenden schildern möchte. Die Zugänglichkeit von Let this be a warning 
stellt eine erste Ausnahmesituation im Materialkorpus dar, insofern ich dieses Pro

jekt nur einmal in VR erfahren konnte, und zwar im Frühjahr 2017 während der Ber

linale. Laut online Informationen sollte es möglich sein, das Projekt mit der Meta 
Quest Brille in Kombination mit der Radiance VR App auch von Zuhause aus rezipie

ren zu können. Dieser Zugang wurde bis zum jetzigen Zeitpunkt, im Januar 2025, 
jedoch nicht eingerichtet. 

Um die Radiance VR App installieren zu können, ist es nötig, zuvor das Sidequest 
VR-Programm auf der Brille zu installieren. Mit Hilfe von Sidequest ist es möglich, 
Apps herunterzuladen, die nicht im offiziellen Meta Quest Store erhältlich sind – da

zu zählt mitunter die Radiance VR App. Damit es wiederum möglich wird, Sidequest 
installieren zu können, müssen einige Mechanismen des Meta Quest Systems aus

getrickst werden. Unter anderem ist es notwendig, das Meta-Konto (das wieder

um mit dem Facebook-Konto verknüpft ist) von einem Privatkonto in ein Unter

nehmenskonto über Facebook umzuwandeln. Hierfür muss man in Deutschland 
den Personalausweis als Identitätsnachweis auf Facebook hochladen, um validiert 

17 Electric South ist ein Produktionsstudio, das afrikanische Künstler*innen fördert, die Filme 
in 360° produzieren möchten: »We act as a production studio – securing finance for projects; 
guiding creative development of ideas; mentoring first-time VR filmmakers throughout the 
production process; and facilitating post-production« (Electric South 2017). Electric South hat 
sich aus dem African Futures Interdiscliplinary Festival 2015 heraus gegründet und ist eine 
non-profit Organisation – Let This Be A Warning ist einer der ersten VR-Filme, die mit Hilfe 
von Electric South produziert wurden (vgl. Dickson 2021: 187–190). 

18 Ein konkretes Beispiel wäre Googles #Prideforeveryone, aber auch Chris Milks Produkti
onsfirma VRSE ist im Silicon Valley zu verorten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

zu werden. Der Nutzer*innenstatus als Unternehmen muss nicht weiter nachge

wiesen werden und lässt sich nach der Installation zurück auf ein privates Konto 
ändern, jedoch wird hier bereits deutlich, dass die Installation von Sidequest mit ei

nigen Hürden verbunden ist.19 Nach insgesamt zwei Stunden, das Meta Unterneh

menskonto zu validieren, Sidequest herunterzuladen, im dortigen Store die Radiance 
VR App zu suchen und herunterzuladen, um dort dann wiederum ein Konto zu er

stellen, kam heraus, dass Let this be a warning nicht in der Radiance VR App ver

fügbar ist. Anders, als es auf der Seite von Radiance VR steht (vgl. Radiance o.J.: o. 
S.). Ich schildere diese Schwierigkeiten an dieser Stelle so genau, um die Proble

me in der Praxis zu verdeutlichen, die bereits in Kapitel 1.2.2 mit dem Oculus Best 
Practice Guide geschildert wurden. Das nicht-Auffinden von Let this be a warning 
soll demonstrieren, welche Auswirkungen die Zugangsbeschränkungen des Leitfa

dens auf Projekte, die nicht in den offiziellen Meta Quest Store gelangen, aber auch 
auf die VR-Nutzenden haben.20 Die Analyse von Let this be a warning erfolgt da

her zum einen durch mein Gedächtnisprotokoll, zum anderen ist der VR-Film auf 
Youtube zugänglich, jedoch ohne die innerdiegetische Tonspur der im Film spre

chenden Subjekte. 
Let this be a warning spielt ähnlich wie Alteration mit einem ungewis

sen Ende, das zum Spekulieren einlädt und Fragen aufwirft. Während es bei 
Alteration um Dissonanzen und Körper(-verlust) ging, handelt Let this be a 
warning vielmehr vom Da-Sein als unwillkommener, weißer Gast auf einem ande

ren, Schwarzen Planeten und dem Hinterfragen der weißen Selbstverständlichkeit 
des Eindringens in andere Welten. Auch hier deutet der Titel bereits suggestiv 
auf das Geschehen hin: ›Let this be a warning‹ wird in der Diegese des VR-Films 
aufgegriffen, wenn die Zuschauendenposition am Ende zu ihrem eigenen Planeten, 
›als Warnung‹ nicht wieder zum Planeten der Schwarzen Personen zu kommen, 

19 Da ich die Brille eines Freundes benutzte, die wiederum mit seinem Meta-Konto verknüpft 
ist, war ich auf sein Beisein angewiesen. Wenn der Prozess jedoch an mein eigenes Meta Kon
to geknüpft gewesen wäre, hätte es zusätzliche Hürden gegeben, die damit zu tun haben, 
dass ich meinen Namen auf Meta bereits angeglichen hatte, dieser aber nicht dem Namen 
auf meinem Personalausweis entsprach. Ich hatte zum Zeitpunkt der Recherche, 2022 bis 
2023, den dgti* Zusatzausweis für trans Personen mit meinem angeglichenen Namen, die
ser Ausweis wird jedoch von Meta nicht akzeptiert – das heißt ich hätte meine Identität bei 
Meta nicht validieren können. 

20 Ich habe daraufhin Kontakt zu einer der Entwicklerinnen der Radiance VR App aufgenommen, 
die mir bestätigte, dass der VR-Film nicht auf ihrer Plattform verfügbar sei, da sich die Pro
duktionsfirma Electric South auf ihre Anfrage hin nicht zurückgemeldet hat – warum der 
VR-Film dennoch als verfügbar auf der Plattform angepriesen wird, bleibt offen. Ich habe 
daraufhin selbst versucht Kontakt zu den Produzierenden aufzunehmen, blieb jedoch eben
falls erfolglos. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 217 

zurückgeschickt wird. Durch den Schluss wird zudem klar, dass den Rezipieren

den der Zugang zur Schwarzen Welt verweigert bleibt. Außerdem erfolgt eine 
abschließende Texteinblendung mit der Frage: »If black worlds exist(ed), would you 
be welcome in them?«. Genau durch diese Verweigerung in Kombination mit der 
Fragestellung, entsteht gleichzeitig ein Raum der Konfrontation und Reflexion zum 
Selbst der Rezipierenden, wie im Folgenden gezeigt wird. Hierfür erfolgt zuerst 
eine kurze Analyse des VR-Films. Aufgrund der Relevanz der Handlung von Anfang 
bis Ende schildere ich diese gänzlich und wähle nicht nur einzelne Szenen aus, 
um im Anschluss die Momente der Reflektion sowie Perspektivumkehrungen zu 
erläutern, die hier bereits angeklungen sind. 

4.3.1 »If black worlds exist(ed), would you be welcome in them?« 

Der Science-Fiction-VR-Film beginnt mit einem verpixelten Bild, das sich langsam 
aufbaut und schärfer wird, was dem Beginn von I, Philip ähnelt, bei dem sich das 
Bild ebenfalls erst langsam und aus Pixeln aufbaut. In Let this be a warning blicke 
ich nach dem Bildaufbau in eine Wüstenlandschaft.21 Ein Textfeld wird eingeblen

det, auf dem »Initializing« zu lesen ist sowie in kleinerer Schrift darunter »Eye cam 
modules loading…«. Nach wenigen Sekunden wird ein Interface sichtbar, das den 
Akkuzustand, den Autopilotenmodus, Sauerstoffanteil sowie Temperatur anzeigt. 
Es erscheint erneut ein Text: »Eye cam modules loaded. Scanning for threats.« Au

genblicklich danach ist sowohl auf der Audioebene eine Computerstimme hörbar, 
als auch per Schrift lesbar: »Alert: Subject approaching.«22 Habe ich den Kopf bis zu 
diesem Zeitpunkt nicht bewegt, ist kein sich näherndes Subjekt im Blickfeld zu se

hen. Erst, wenn ich den Blick schweifen und suchen lasse, ist das angekündigte Sub

jekt zu entdecken, das auf mich zugelaufen kommt. Um es sehen zu können, muss 
ich also meinen Kopf bewegen. Das Interface zeigt als nächstes »No weapons found« 
an. Die Schwarze, männlich gelesene Person mittleren Alters,23 die, wie ab einer ge

wissen Nähe zu erkennen ist, einen Helm trägt, beobachtet mich mit einem interes

siert forschenden Blick. Sie neigt ihren Kopf zur Seite und betrachtet mich. Danach 
geht sie ein paar Schritte zurück und rennt wieder weg. Anschließend erhalte ich 

21 Ähnlich wie in Clouds Over Sidra, nur, dass die Landschaft in Let This Be A Warning weni
ger romantisch, schön anmutet, da mit weniger Kontrast und weniger kräftigen Farben ge
arbeitet wird. Das Bild in Let This Be A Warning lässt eher auf eine trockene, unbesiedelte 
Umgebung schließen. 

22 Im VR-Film sind ab hier überwiegend alle Informationen gleichzeitig les- und hörbar. Ich ver
zichte darauf, dies jedes Mal auszuweisen und markiere stattdessen die Informationen, die 
entweder nur les- oder nur hörbar sind. 

23 Alle zu sehenden Personen im VR-Film sind mittleren Alters, weshalb diese Beschreibung im 
weiteren Verlauf nicht erneut erwähnt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

die Information: »Navigation mode autopilot. Scanning for suit damage«. Im Text

feld läuft außerdem zeitgleich die Prozentzahl des erwähnten Scans mit. Die Umge

bung ist währenddessen ruhig, aber wenn ich den Blick erneut schweifen lasse und 
genau hinsehe, sind am Horizont jeweils einzelne Personen rund um mich herum 
zu entdecken, die in meine Richtung laufen. Ich erhalte nacheinander die Informa

tionen »Scan complete«, »Compiling damage report. Error: Mobility module offline. 
Error: Speech module offline« und »You are unable to move.« Dies ist der potentiell 
erste herausfordernde und unangenehme Moment, da klar wird, dass gleichzeitig 
mehrere Personen auf mich zukommen, ich aber nicht in der Lage bin, mich in der 
virtuellen Umgebung zu bewegen, oder zu sprechen. Aus den Informationen des In

terfaces lässt sich außerdem ableiten, dass ich vermutlich eine Art Raumanzug tra

ge sowie eine Brille, die mich mit den zu lesenden zusätzlichen Informationen über 
die Umgebung ausstattet. Unklar bleibt, wo genau ich mich befinde, wie ich dort 
gelandet bin und was meine genaue Rolle ist. Danach kann weiter beobachtet wer

den, wie mehrere Schwarze Personen sich mir nähern. Falls diese bisher von mir 
nicht gesichtet wurden, erhalte ich zusätzlich auf der Audioebene einen Hinweis. 
Ein Piepsen ist zu hören und les-/hörbar »Alert: Multiple Subjects approaching.« Die 
Personen rennen nun auf mich zu und es wird sichtbar, dass sie jeweils eine Waffe 
auf mich richten – daraufhin erfolgt der Hinweis: »Warning: Weapons found«. Auf 
der Tonspur, zum ersten Mal nicht von der Computerstimme geäußert, ruft eine 
der Personen, »Identify yourself!« Auf der Textebene ist daraufhin mit roter Farbe 
hinterlegt zu lesen: »Warning: Threat level critical.« Gleich danach ist ein Schuss- 
Geräusch zu hören, das Bild ändert sich und sieht kurzzeitig wie das, einer Wärme

bildkamera aus. 
Anschließend ist ein akustisches Rauschen wahrnehmbar, die Computerstim

me spricht »Error error« und das Bild wird schwarz. Es erfolgt eine Texteinblendung 
»Attempting Shutdown« und ein Piepsen ist hörbar. Im nach wie vor schwarzen Bild 
erscheint dann der Schriftzug »Rebooting. Loading boot modules…« und »Initiali

zing«. Das Bild verändert sich, es baut sich langsam eine neue, sichtbar werdende 
Umgebung auf – zuerst verpixelt, dann klarer, analog zum Hochfahren des Inter

face-Systems und ähnlich wie zu Beginn des VR-Films. Wie zuvor in einigen ande

ren VR-Projekten thematisiert, wird auch in Let This Be A Warning die VR-typi

sche Strategie verwendet, Umgebungswechsel, die per Schnitt erfolgen, eher lang

sam zu gestalten. In diesem Fall per sich langsam aufbauendem Bild. Die geschil

derten Abläufe ereignen sich allesamt innerhalb der ersten dreieinhalb Minuten von 
Let This Be A Warning. Die nächsten sieben Minuten bis zum Ende des VR-Films 
befinde ich mich, nachdem das Bild sich aufgebaut hat, in einer Lagerhalle und per 
Texteinblendung sind ähnliche Informationen zu lesen, wie zu Beginn der Narrati

on. Schließlich setzt auch die Computerstimme wieder ein: »Multiple subjects ap

proaching.« Um sie zu sehen, muss ich mich erneut umsehen, den Blick suchend 
im beweglichen Bewegungsbild schweifen lassen, bis ich schließlich eine Tür entde

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 219 

cke zu der drei Männer in grau-schwarzen Uniformen hereinkommen und sich um 
mich herum verteilen. Es sind erneut Schwarze Personen und erneut erscheint die 
Warnung »Warning: Weapons found.« Über die Schrift des Interfaces ist außerdem 
bei jeder Person jeweils »Threat level high« zu lesen. An dieser Stelle fehlt in der Ver

sion auf Youtube die Tonspur der Person, die mir gegenübersteht. In der Lagerhalle 
sind helle Lichtstrahler auf meine Position ausgerichtet, die Person spricht zu mir, 
die anderen beiden Männer stehen als Wächter/Aufpasser da, die Situation erinnert 
an ein Verhör. Zusammengefasst sagt der Mann gegenüber von mir, dass die Lage 
für mich nicht gut aussieht und ich als Botschaft an »meinesgleichen« (»your kind«) 
zurückgeschickt werde. Danach dreht der Mann sich um und verlässt den Raum, die 
beiden Männer bleiben bei mir. Ich muss einige Sekunden warten, dann öffnet sich 
die Tür wieder. Falls ich in dem Moment nicht zur Tür geblickt habe, erhalte ich per 
Audio- und Texteinblendung wieder ein Indiz, mich umzusehen: »Multiple subjects 
approaching«. Eine Schwarze Frau und zwei Schwarze Männer kommen auf mich 
zu und ich erhalte die Information »Warning: Weapons found.« Wenn ich den Blick 
auf die Frau ausrichte, die nun vor mir steht, sehe ich zwei Männer, die links und 
rechts von ihr stehen, zusätzlich zu den zwei weiteren Männern, die bereits vorher 
im Raum waren und hinter mir stehen. Um meine Position stehen also kreisförmig 
die Wächter herum, ich scheine umzingelt zu werden. Die Frau mustert mich kri

tisch und lässt ihren Blick von unten nach oben wandern. Dann beginnt sie zu spre

chen und um mich herum zu laufen. Sie sagt, dass sie von Menschen wie mir gehört 
hat. Menschen, die besessen davon sind, alles aufzubrauchen und die ihre Vorfah

ren misshandelt haben. Sie sagt, dass sie mich zurückschicken wird, woher ich kam, 
als ein Zeichen der Warnung für die Menschen wie mich (»like you«). Während sie 
dies sagt, läuft sie um mich herum und zeigt mehrmals auf meine Position, was ein 
wenig an Situationen mit Dr. March zuvor in Alteration erinnert. Um sie während 
des Sprechens sehen zu können, muss ich ihren Bewegungen mit dem Kopf folgen. 
Am Ende ihres Monologs greift sie – recht unvermittelt – zur Waffe von einem der 
Wächter und zielt auf mich. Die Computerstimme ist zu hören: »Warning, weapon 
found« und das Bild wird schwarz. Auf der Audiospur ist ein Kratzen zu hören, das 
Bild bleibt schwarz und folgender Text wird eingeblendet: »If black worlds exist(ed), 
would you be welcome in them?«. Ein Piepsen und Rauschen ist auf der Audioebene 
zu hören, danach sind die Credits zu lesen. 

4.3.2 Umkehrungen, Konfrontationen und Momente der Reflexion 

Let This Be A Warning hat ein offenes Ende, es bleibt ungelöst, weshalb man sich 
auf dem Planeten befand und ob man tot oder lebendig zurückgeschickt wird. Ähn

lich wie bei Alteration geht es also auch hier weniger darum, den VR-Films zu 
›lösen‹, sondern sich auf das Ungewisse und teils Spekulative einzulassen. Mit der 
Frage zum Ende, ob man in Schwarzen Welten willkommen wäre, wenn diese existie

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

ren würden, wird zudem der Fokus vielmehr auf das kritische Fragen und individu

elle Reflektieren, denn auf das generelle ›Rätsel-lösen‹ gelegt. Anders gesagt ist die 
Frage des Willkommen-Seins am Ende an die individuelle Situierung der Rezipie

renden gekoppelt und nicht universell beantwortbar. Im Gegensatz zur Diegese, in 
der es sehr deutlich ist, dass die Rezipierendenposition nicht Teil dieser Schwarzen 
Welt sein soll, sondern ein unwillkommener Gast, wenn nicht gar ein Eindringling 
ist. Die Frage un/eingeschränkten Zugangs wird auch in der Projektbeschreibung 
des Mit-Produzenten, Jim Chuchu, zentriert: »Let This Be A Warning was a response 
to the idea of ›black worlds‹, and how accessible they have always been to outside 
parties both in fiction and reality. In this piece, we posit a black world in which ac
cess is not a given« (vgl. Radiance o.J.: o. S.; Herv. F.W.). Mit Hilfe des Zitats lässt sich 
erklären, weshalb der Film abrupt endet. Arbeitet die filmische Erzählung erst mit 
einer eingeschränkten Perspektive, endet sie mit der Verweigerung der Perspektive 
in Form des Ausschlusses aus dem Narrativen – »access is not a given« wird dadurch 
auch VR/filmisch umgesetzt. Der VR-Film stellt darüber hinaus, wie durch Chuchu 
bereits angedeutet, eine Intervention in Erzählweisen über Schwarze Welten, nicht 
nur innerhalb von VR, dar. 

Let This Be A Warning schließt so an die zuvor in Kapitel drei gestellte Fra

ge an und leitet damit die Umkehrung der Fragestellung »How does it feel to be (a 
marginalized group)?« hin zu »How does it feel to be a white problem?« ein. Let 
This Be A Warning schafft so eine medientechnische Konstruktion einer als weiß 
markierten Perspektive. Der VR-Film arbeitet nicht mit der gemütlichen Perspek

tive eines Gasts, der von Schwarzen, Indigenen oder anderen Menschen of Color 
und/oder anderen marginalisierten Gruppen herumgeführt wird, und diese ande

ren Lebenswelten kennenlernen soll, um Empathie zu entwickeln, stattdessen wer

den die Rezipierenden in der partikularen Perspektive konfrontiert und an die unbe

quemen kolonialen Gewaltgeschichten erinnert.24 Im VR-Film wird auf diese Weise 
eine konfrontative Empathie, wie in 3.3. erläutert, entwickelt, die die komfortable 
(weiße) westliche Subjektposition mit seiner Verstrickung in Strukturen der Gewalt 
und Verantwortung konfrontiert. Es geht nicht um ein »Feeling good about feeling 
bad« wie in den Projekten im dritten Kapitel, sondern um das Fühlen der Verantwor

tung weißer, westlicher, kolonisierender Subjektpositionen und deren Problematik, 
ohne, dass diese aufgelöst wird, indem eine Lösung angeboten und sich entschul

digt gefühlt werden könnte. Die Perspektive, die in dem VR-Film entwickelt wird, ist 
unbequem und durch das Aufwerfen der Frage zum Ende lädt sie zum Nachdenken 
ein. Wenn Andrea Lobb für die kritische Empathie (vgl. Kap. 3.3) beschreibt, dass 
Empathie nur ein temporärer Zustand ist, der bestenfalls zu Solidarität führt, so 

24 Ich möchte an dieser Stelle anmerken, dass trotzdem ein gewisser Grad an Vorwissen bezüg
lich kolonialer weißer Geschichte vorhanden sein muss, um die Konfrontation wahrnehmen 
zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 221 

geht Let This Be A Warning in eine ähnliche Richtung, indem die ungelöste Frage 
am Ende des Projekts steht und so Raum für Reflexion nach der VR-Erfahrung ge

geben wird – ähnlich wie dies in The Key im Aushalten des angestarrt-Werdens im 
physischen Raum angelegt war. Dieser zeitliche Reflexionsraum bietet so auch die 
Möglichkeit der Transformation der zuvor erfahrenen Gefühle. 

Als die Schwarze Frau auf die Misshandlungen ihrer Vorfahren durch meines
gleichen hinweist, wird zudem ausgewiesen, dass man in dem VR-Projekt eine weiße 
Perspektive der ehemals Kolonisierenden einnimmt. Ehemals, da in Let This Be A 
Warning eine geschützte Schwarze Welt existiert, in der weiße Eindringlinge nicht 
willkommen sind und zurückgeschickt werden. Das Zurückschicken markiert zu

dem einen weiteren Moment der Umkehrung: Das Narrativ des Zurückgehens/zu

rückgeschickt-Werdens von Geflüchteten, das ich im dritten Kapitel als Narrativ in 
Clouds over Sidra herausgearbeitet habe, wird hier auf weiße Personen angewen

det. Sie sollen kein Teil der Schwarzen Welten sein, da sie aufgrund der gewaltvollen 
Geschichte eine Bedrohung für die Lebenswelt der Schwarzen Personen darstellen. 
Let This Be A Warning bricht dadurch mit der Fortführung der Praxis einer wei
ßen Perspektive als unmarkierte, neutrale und universale Position wie sie in Kapitel 
drei vorhanden war. Sie wird stattdessen markiert und problematisiert. Es handelt 
sich in Let This Be A Warning zwar um einen weißen Blick, jedoch nicht im Sinne 
eines machtvollen, objektivierenden, kolonialen Blickes, sondern eines markierten 
weißen Blickes, der zwar 360° durch die Rezipierenden navigierbar ist, dem aber den

noch der (voyeuristische) Zugang verwehrt bleibt und der Weißsein sowie die kolo

niale Involviertheit des weißen Blickes durch die gesprochenen Worte der Schwarzen 
Protagonist*innen unbequem spürbar macht. Let This Be A Warning entwickelt 
dementsprechend einen weißen Blick, der die Verstrickungen und Einschreibungen 
in koloniale, gewaltsame Strukturen verdeutlicht. Die Position der*des weißen Voy

eur*in wird problematisiert und damit auch politisiert. Die weißen Rezipierenden, 
die sich in dieser Perspektive wiedererkennen, werden zugleich konfrontiert, ins

besondere durch die gestellte Frage des Willkommen-Seins am Ende. Insofern ver

wirklicht sich durch Let This Be A Warning das in Kapitel drei bereits thematisier

te Aushalten einer unbequemen Perspektive von Weißsein, um die darin inhärente 
Relation zu Kolonialität und damit Gewalt zu erkennen. Das VR-Projekt konzen

triert sich zudem nicht auf Empathie als einzigen Resonanzmodus, sondern es ist 
ein ›Mehr‹. Insbesondere ist es auch keine doxische Empathie, also ein hierarchisie

rendes Bemitleiden, die sich entwickelt, sondern die (subtile) Thematisierung von 
Schmerz und Wut der Kolonisierten, sowie darüber hinaus die Verantwortung der 
Position der Kolonisierenden und Konfrontation der damit einhergehenden Privi

legien des Zugangs zu ›anderen‹ Lebenswelten. 
Die Frage nach Zugängen zu und der Existenz von Schwarzen Welten spielt auch 

in anderen Projekten von Jim Chuchu und dem Nest Collective eine Rolle, weshalb 
ich es als vielversprechend erachte, Let This Be A Warning in Relation zu zwei an

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

deren Werken des Kollektivs zu situieren. Zum einen den Anthologie-Film Stories 
Of Our Lives (2014), zum anderen den Comic They Sent You? (2018). Stories Of 
Our Lives erzählt fünf auf Biographien basierenden, unterschiedlichen Lebenswel

ten queerer Personen aus Kenia, endet jedoch mit einem Szenenwechsel ins Weltall 
und Alien-artigen Figuren und der Frage »If we’re not Africans, what are we? Maybe 
we’re aliens.« They Sent You? wiederum handelt davon, wie eine Schwarze Person, 
Dex, von der Erde auf einen anderen Planeten geschickt wird, um diesen zu kolo

nisieren. Er trifft auf diesem Planeten ein roboterartiges Wesen, das auf die koloni

sierenden Menschen gewartet hat und dazu erklärt: »Humans – your reputation for 
consuming everything in your path proceeds you. […] I’ve been doing a lot of research 
on your species since then, and I have to say, I didn’t expect they’d sent you« (Chuchu 
2018: 381f.; Herv. i.O.). Daraufhin fragt Dex nach, was mit dem »you« gemeint sei. 
Der Roboter antwortet: »Well, I observe that you are a n[…] – and from what I have 
read about your species, the n[…] population has historically been viewed as lower 
-« (ebd.: 383). 
Daraufhin schießt Dex auf den Kopf des Roboters. Am Ende fliegt Dex im Raum

schiff zurück und meldet, dass er sich auf dem Planeten um »some trash« geküm

mert hat (vgl. ebd.: 386).25 Alle drei Projekte des Nest Collectives arbeiten im Grun

de mit der Unmöglichkeit Schwarzer (queerer) Welten auf der Erde, der Weltraum 
scheint hingegen als ambivalenter Möglichkeitsraum: »Black life is not lived in the 
world that the world lives in, but it is lived underground, in outer space« (Sexton 
2011: 28). Gleichzeitig muss sich beispielsweise Dex selbst im Weltall mit rassisti

schen Erzählungen auseinandersetzen, wie sich in den Ausführungen des Roboters 
zuvor erkennen lässt. Der generelle Bezug zum Weltraum verweist darüber hinaus 
auf Elemente des Afrofuturismus, was Henriette Gunkel ausführlich für Stories Of 
Our Lives herausgearbeitet hat: 

[…] from future-oriented science-fiction and alternative space-time plots to myths 
and practices of fictioning that allow us to arrive at Muñoz’s formulated intensity 
of the radical and collectively assembled project of Afrofuturism, in which politics 

25 Der Comic bietet viele weitere Anknüpfungspunkte, unter anderem der Name des Roboters: 
Token. Token bezeichnet zum einen Gegenstand zur abstrakten Speicherung von Daten (bei
spielsweise USB-Sticks), wird aber auch mit Kryptowährung assoziiert als digitale Währung, 
die auf Blockchain-Technologie basiert. Dies kann auf den Comic bezogen werden, insofern 
der Roboter offensichtlich auch Informationen, in diesen Fall rassistische, gespeichert hat, 
wenngleich weniger verschlüsselt. Darüber hinaus bezeichnet Token beziehungsweise To
kenismus außerdem die Geste, Menschen aus einer marginalisierten Gruppe zu ›nutzen‹, 
um die Erreichung soziopolitischer Gleichstellung vorzutäuschen – zum Beispiel indem eine 
Schwarzer Person eingestellt wird, um zu demonstrieren, das Unternehmen sei besonders 
diversitätssensibel, ohne, dass es strukturell etwas dafür macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 223 

of temporal implications emerge as potentialities, as a threat within the virtual
ity of a present-becoming-future. The Afrofuturist tradition references the use 
of fictioning as a temporal strategy in art practices and political writing, which 
presents an epistemological shift in how we think about race. (Gunkel 2018: 390) 

Let This Be A Warning kann in eben dieser Linie gelesen werden, insofern sich 
hier ein Raum, vielmehr eine Welt, eröffnet, die ein Potential in Relation zu verwo

benen Zeitlichkeiten darstellt und zudem außerhalb, und ohne Zugriff, der weißen 
Welt liegt. Letztere stellt eine Gefahr dar aufgrund der Verwobenheit in koloniale 
Geschichte und Gegenwart. Die Idee von VR und Afrofuturismus wird auch von Jes

sica Dickson in ihrem Artikel zu VR-Film in (Süd-)Afrika erwähnt, wenn sie schil

dert, wie ein*e Sprecher*in bei einer Masterclass 2017 in Südafrika zu VRs filmischer 
Zukunft enthusiastisch die Möglichkeiten von VR aus einer afrikanischen Perspek

tive, im Kontrast zu eurozentrischen Standards, betont (vgl. Dickson 2021: 196f.). 
Um die von mir erwähnten Zeitlichkeiten in Hinblick auf Afrofuturismus genau

er zu erläutern, möchte ich erneut zu der Frage am Ende »If black worlds exist(ed), 
would you be welcome in them?« zurückkommen. Während ich zuvor den zweiten 
Teil der Frage fokussiert habe (»would you be welcome in them«), werde ich nun 
den Anfang betrachten. Es fällt auf, dass »exist(ed)« mit Klammern arbeitet und da

durch zwei Möglichkeits- und Zeiträume aufgerufen werden. »Wenn Schwarze Wel

ten existieren…« und »Wenn Schwarze Welten existieren würden…«. Jessica Dickson 
hat hierfür treffend herausgearbeitet, dass 

the parenthetical insertion into the closing text, »If black worlds exist(ed) . . . ,« 
effectively interrupts while also calling out presumptions of a Eurocentric linear 
imaginary. The text emphasizes the story’s allegorical warning for the present 
about the cosmic consequences of white supremacy while simultaneously dis
rupting the (Western) science fictional notion that such a story—with ray guns, 
spacesuits, and world of Black sovereignty—could only make sense in a distant 
future. (2021: 202f.) 

Let This Be A Warning entfaltet durch die Frage am Ende Gleichzeitigkeiten, die 
eine teleologische Erzählung durchbrechen, ja, stören und die Assoziation, dass die 
Narration in der Zukunft spielt, offen bleibt. Der VR-Film verweist auf eine mög

liche Welt, kommentiert jedoch gleichzeitig die Gegenwart und die Verwobenheit 
mit gewaltsamen Vergangenheiten. Wie Jessica Dickson schreibt, wird durch die

se klaren Verweise auf die Gegenwart deutlich, dass diese Möglichkeit nicht in einer 
weit entfernten Zukunft liegen muss. Let This Be A Warning interveniert dadurch 
auch gegen das westlich dominierte Science-Fiction-Genre und seine Erzählungen 
über entfernte Zukünfte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

4.3.3 Queere Zukunfts/Gegenwart und (alte) Techniken zur Störung 

Im Zitat Gunkels wurde außerdem José Esteban Muñoz erwähnt, dessen Ansatz 
in ihrem Artikel zu Stories Of Our Lives aufgegriffen wird. Muñoz’s Konzept zu 
queeren Zukünften aus seinem Buch Cruising Utopia: The Then and There of Queer Fu
turity beschreibt kurz gefasst queerness einerseits weniger als Ist-Zustand denn als 
etwas, das performativ hergestellt wird und sich gegen normative Strukturen wen

det, womit er mitunter an Judith Butler anschließt. Zum anderen begreift er queer

ness als etwas, das in der Zukunft liegt, und noch nicht gänzlich da ist, aber sich 
bereits andeuten lässt (vgl. Muñoz 2009: 1) – als eine Art Futur Perfekt. »He con

ceptualizes queerness as a potential future perfect, as an ideality yet to be reached, 
and invites us to imagine alternatives to what seems available to us and to dream 
and enact more radical forms of being together« (Gunkel 2018: 387). Ihm geht es ex

plizit um die Verschränkungen aus queerness, Zeitlichkeit und Utopie. Dabei ist die 
Utopie keine, wie sonst übliche, neoliberale, weiße, sondern eine nicht-weiße, die von 
Kollektivität und Hoffnung geprägt ist. »In his critique Muñoz insists on the prin

ciple of hope and radically reappropriates the concept of the future from a queer of 
color perspective« (ebd.: 388). Auch Let This Be A Warning ist, wie bereits ange

deutet, anschlussfähig daran. Zum einen sind Schwarze Welten hier möglich, zum 
anderen werden weiße Eindringline mit ihren Privilegien und der gewaltvollen kolo

nialen Geschichte bis in die Gegenwart konfrontiert. Die queere Perspektive in der 
Diegese ist weniger offensichtlich als in Stories Of Our Lives, insofern in Let This 
Be A Warning keine auf den ersten Blick lesbaren queeren Thematiken verhandelt 
werden. Ähnlich wie bei Alternation ist hier aber in Hinblick auf die Affekte, die 
Thematik und Verstrickungen des VR-Films eine queere Lesart möglich, was sich 
bereits hinsichtlich der queeren Zeitlichkeiten angedeutet hat. Beim Nest Collecti

ve handelt es sich des Weiteren um ein Kollektiv, dass sich immer wieder Fragen der 
Zukunft aus einer queeren kenianischen (Produzierenden-)Perspektive aneignet. 

Damit in Relation steht auch das kontinuierliche Auftauchen von technisch be

dingten Defekten in der Diegese. Die diversen Fehlermeldungen, sowie der Verweis 
auf die Unmöglichkeit des Sprechens und Bewegens greifen die Thematik der Stö

rung und des Bruches in VR wieder auf, die bereits in Superhot, I, Philip, Glaube, 
The Key und Alteration eine größere Rolle spielten. Diese Momente, die im Fal

le von Let This Be A Warning durch Thematisierung der nicht-funktionierende 
Technik und die Adressierung als gewissermaßen Störfaktor ausgelöst werden, las

sen ein unangenehmes Gefühl des Ausgeliefert-Seins spürbar werden. Neben den 
bereits erwähnten Störungen durch den nicht gänzlich funktionierenden Rauman

zug, die Unmöglichkeit des Bewegens und des Sprechens, gibt es zudem eine wei

tere Szene der Störung, die zum Ende des VR-Films im Lagerraum zu beobachten 
ist. Wenn die Frau um die Rezipierendenperspektive herum geht, läuft sie zweimal 
durch sichtbare Grenzen im Bild. In der Diegese wird dieses durchbrochene Bild 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 225 

zum Effekt des Interfaces des kaputten Raumanzugs gemacht: Der Kopf der Frau 
wird beide Male unscharf und verschwindet aufgrund der zusammengefügten Bil

der. Dies erscheint als Effekt der kaputten Technik, indem mit dem sichtbaren In

terface der Brille in der Diegese versucht wird, den Kopf der Frau zu fokussieren. Es 
erscheint ein Viereck um den Kopf der Frau, das sich durch ihre Bewegungen wie

der auflöst, die Technik scheint der Bewegung der Frau nicht folgen zu können und 
ist nicht imstande, Daten über die Frau zu liefern – der Kopf wird als Konsequenz 
kurzzeitig fehlerhaft dargestellt (vgl. Abb. 11). Es handelt sich hierbei eigentlich um 
einen Effekt des Zusammenfügens des beweglichen 360° Bewegtbildes, wenn keine 
360°-Kamera, sondern mehrere Kameras verwendet wurden.26 

Abbildung 11: Filmstill mit Blick auf die Bildstörung in Let This Be A 
Warning 

Quelle: Still aus Let This Be A Warning. Online unter: https://www.youtube 
.com/watch?v=AreWCY0qofE&t=453s [letzter Zugriff: 15.01.2025]. 

Jessica Dickson weist darauf hin, dass diese Linien des »Vernähens« (stitch li
nes) unter VR-Produzierenden als eine der Schwachstellen des Mediums verhandelt 
wurden, die aber verschwinden würden, sobald die Technik ausgereifter ist (vgl. 
2021: 202). Let This Be A Warning hingegen macht diese vermeintliche Unvol

lkommenheit sichtbar: »Turning a filmic imperfection into a diegetic element, the 
makers of ltbw [Let This Be A Warning; Anm. F.W.] thereby also turned a techno

logical flaw, already treated as a problem of the soon-to-be past, into a visual index 

26 Jessica Dickson schreibt dazu: »Another challenge brought up by vr filmmakers and viewers 
alike was the occasional visibility of »stitch lines,« the result of stitching together images from 
multiple cameras on a rig to create the coherent 360-degree image in postproduction« (2021: 
202). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=AreWCY0qofE&t=453s
https://www.youtube.com/watch?v=AreWCY0qofE&t=453s
https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=AreWCY0qofE&t=453s
https://www.youtube.com/watch?v=AreWCY0qofE&t=453s


226 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

for a high-tech future« (ebd.). Ich würde darüber hinaus hinzufügen, dass die Tech

nik des Zusammen/Nähens und die Sichtbar-Machung dessen als Gegenentwurf 
zur Technik des Schnitts im Film verhandelt werden kann. Dabei meine ich mit dem 
Zusammennähen in VR etwas anderes als das Konzept der suture in der Filmtheo

rie, das kurz gefasst die Nahtstelle zwischen on- und off-screen beschreibt. Nicht 
zuletzt, da diese Grenze in der VR verschwindet und – wie in Kapitel 2.1.3 bereits 
herausgearbeitet – nur noch von Nahtstellen zwischen den variablen und dynami

schen Blickfeldern gesprochen werden könnte, aber auch, da das Nähen in der VR 
weniger auf Schnitttechniken verweist. Spekulierend27 möchte ich daher vorschla

gen, die Sichtbar-Machung der vermeintlich alten Technik des Zusammennähens in 
VR als Gegenentwurf zu einer westlich, weißen Geschichtsschreibung der Erfindung 
des Filmschnitts sowie einem teilweise daran gekoppelten westlichen Fortschritts

narrativ zu begreifen.28 VR, mit Dickson gesprochen als Index für eine high-tech- 
Zukunft, implementiert so die ältere Technik, es entsteht so eine gewisse Gleichzei

tigkeit, ähnlich wie zuvor für die aufgeworfenen Tempi durch das »if black worlds 
exist(ed)…«. Diese Zukunft radiert die Vergangenheit und Gegenwart nicht aus, son

dern greift sie mit auf. In Anlehnung an micha cárdenas, die das Zusammennähen 
als wichtige Operation für intersektionale und relationale Theorie begreift (vgl. cár

denas 2022: 3), können auch die beiden Szenen des sichtbaren stitchings als intersek

tionale und insbesondere als politische Praktik verhandelt werden, indem sie der 
eurozentrischen Filmgeschichte des Schnittes etwas entgegensetzen. 

Ich verorte insgesamt in dieser Politisierung von VR, der Offenheit des Endes, 
der Unsicherheit, den zirkulierenden herausfordernden Affekten sowie den Brü

chen und Störungen ein virtuelles queeres Potential. Als weiße queere Person schrei

bend möchte ich betonten, dass queer hier nicht mit dekolonial gleichgesetzt oder 
darüber gesetzt werden soll – vielmehr geht es mir um das Zusammenlesen bei

der Perspektiven. Darüber hinaus sehe ich, wenn queer als normativitätskritische, 
intersektionale, antirassistische, antikapitalistische Perspektive gesetzt wird, sich 
eröffnende Potentiale insbesondere in der Affizierung über die Konfrontation mit 
der eigenen Position sowie der Kritik an den bestehenden normativ-kolonialen Zu

ständen und Perspektiven. Wie unter anderem von den Queer, Postcolonial und In
tersectionality Studies aufgezeigt wurde, ist Macht eine mehrdimensionale Matrix, in 
der Parallelen und Verbindungen zwischen einzelnen Positionen bestehen. Worum 

27 Ich entscheide mich hier bewusst für »spekulieren« im Zuge eines queer/feministischen Spe
kulierens von minoritären Positionen aus, die vielfältigere Realitäten des Humanen erge
ben (vgl. Gramlich 2020: 10), und spekulativen Zukünften und Afrofuturismus (vgl. Pinther/ 
Weigand 2019: 19). 

28 Auch Dickson macht in ihrem Artikel an verschiedenen anderen Stellen immer wieder das 
Potential von VR als Gegenentwurf und anders-Denken zu etablierten, westlichen Bild/ 
Techniken, wie beispielsweise der Zentralperspektive, stark. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 227 

es mir an dieser Stelle geht, ist das Bemühen einer radikal queer-dekolonial-an

tirassistischen Perspektive mit Let This Be A Warning, die gegen Praktiken des 
Verletzens antritt, die sich zudem auch im folgenden Kapitel in My Body is Not 
Your Body herauskristallisiert. Für Let This Be A Warning lässt sich abschließend 
feststellen, dass eine Welt entworfen wird, die die Befreiung Schwarzen Lebens aus 
herrschenden, kolonisierenden, normativen, diskriminierenden und verletzenden 
Verhältnissen verwirklicht. Diese (utopische) Befreiung schließt zum einen an die 
queere Theorie von Muñoz an, zum anderen kann sie als eine Intervention gegen 
Narrationen der gemütlichen Einfühlung der vor allem kapitalistisch-westliche Pro

duktionen gelesen werden. 

4.4 My body is not your body – realisierte queere Potentiale 
Schmerz, Wut und Aneignung 

If we let affect fall to object life, or to the 
interanimation that surrounds us […] then 
perhaps there is a chance to take up (not 
revive, as it is far from »old and tired«) 
queer as something both like itself and 
yet also entirely different. (Chen 2012: 
221) 

Ich werde nun die anfangs beschriebenen (affekttheoretischen) Überlegungen 
zum Unbequemen und zu negativen Gefühlen von einem weiteren VR-Projekt aus 
denken, und es in Verbindungen mit weiteren Denkfiguren bringen. Das vorlie

gende Unterkapitel beinhaltet dementsprechend Beschreibungen und Analysen 
des VR-Projekts, theoretische Ansätze sowie Zitate aus einem Gespräch mit der 
Entwicklerin des Projekts. Die Relationen zwischen diesen Ebenen zueinander er

folgen teilweise assoziativ und werden möglichst dynamisch verhandelt. Es erfolgt 
so der Versuch eines Schreibens mit Affekt, nicht (nur) über ihn. Die Relationen 
im Unterkapitel sind insofern offen und beweglich, ähnlich wie ich sie auch für 
die VR-Erfahrung beschreibe. Mein Ansatz greift das Zitat Mel Y. Chen sowie den 
Beginn des Affektkapitels (in welchem ich ebenfalls Chen folge) auf, da im weite

ren Verlauf Affekte von und mit der VR-Erfahrung zirkulieren und auch dort die 
Binarität zwischen belebt und unbelebt verschwimmt. 

Das VR-Projekt My body is not your body (2019), das im Zentrum der folgen

den Überlegungen steht, ist sowohl zeitlich als auch thematisch im Diskurs um VR 
als technology of feeling situiert, insofern es hier ebenfalls um Diskriminierungserfah

rungen und das ›wie es sich anfühlt‹ geht. Meine These ist, dass es jedoch aus meh

reren Gründen eine Intervention in diesem Diskurs darstellt, indem eben keine wei

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

ße, cis-männliche, heterosexuelle Norm gesetzt wird, sondern Diskriminierungs

erfahrungen und negative Gefühle der stetige Ausgangspunkt des VR-Projekts sind 
und keine universellen Heilsversprechungen damit einhergehen. Es ist zudem zu 
bemerken, dass My body is not your body ein weiteres Projekt ist, das nicht in 
Kooperation mit großen Technologie-Unternehmen produziert wurde und sich wo

möglich auch deshalb erneut mehr kritisch-reflektiertes Potential entfalten kann. 

4.4.1 Screaming at Skeletons 

Bei dem VR-Projekt My Body is not your Body (2019) von Bansuri Bashyal handelt 
es sich um eine Konzeption, die virtuelle Umgebungen mit physischen Akten ver

bindet und 2019 als Installation bei der Touch me don’t touch me-Ausstellung in Kath

mandu, Nepal zu erfahren war. Ich habe 2020 während des Lockdowns aufgrund der 
Covid-19-Pandemie von dem Projekt erfahren. Mir war es dahingehend nicht mög

lich, das Projekt selbst zu erfahren. Die folgenden Beschreibungen stützen sich da

her auf Fotos, Texten auf der Homepage sowie insbesondere den Schilderungen der 
Entwicklerin, Bansuri Bashyal, aus einem Skype-Gespräch, das ich am 09.06.2021 
mit ihr für meine Arbeit geführt habe. Da ich das Projekt nicht selbst erfahren habe, 
werde ich es größtenteils nicht aus der Ich-Perspektive beschreiben. Nichtsdesto

trotz ist es mir wichtig, My Body is not your Body in meiner Arbeit zu haben, da 
es ebenfalls eine Umkehrung der Projekte aus Kapitel drei darstellt und – ähnlich 
wie Let This Be A Warning – mit einer kritischen Empathie arbeitet. 

Der Ausstellungsraum in Kathmandu war auf das Nötigste reduziert, das heißt, 
er stand leer, abgesehen von einem Laptop, an dem die VR-Brille angeschlossen war. 
Damit fand sich in ihm genügend Platz zum Bewegen und Umhersehen mit der Bril

le. Bashyal beschreibt das Projekt auf ihrer Homepage als eine »virtual reality expe

rience where you scream at skeletons to make them go away« (Bashyal 2020: o. S.). 
Diese Formulierung deutet zunächst nicht auf queer-, Transfeindlichkeit oder Ras

sismen hin. Wenn die Rezipierenden jedoch erfahren, was die Skelette ›sagen‹, wird 
dies deutlicher, wie auch auf dem ausgewählten Bildausschnitt (vgl. Abb. 12) zu se

hen ist: »Go back to where you came from« ist nur eine von vielen diskriminierenden 
und diffamierenden Aussagen, die in dem VR-Projekt vorkommen. Es ist insgesamt 
in drei Szenen unterteilt; die Diskriminierungen sind Teil der ersten Szene, auf die 
ich mich im nächsten Abschnitt konzentrieren werde. In der zweiten Szene befinden 
die Rezipierenden sich in einem intimeren Schlafzimmer-Setting, in dem es um die 
Anziehung zu Personen und Körpern geht. Thematisiert werden merklich Sexua

litäten, Begehren und Nicht-Begehren. Die dritte Szene gestaltet sich schließlich 
ruhiger, indem die Skelette, die in der ersten Szene noch beleidigt haben, meditie

rend um die Rezipierendenperspektive herum sitzen, wie mir Bashyal in unserem 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 229 

Gespräch schildert.29 Es kann sich entschieden werden, die Skelette in dieser Sze

ne erneut anzuschreien, und die Szene dadurch weiterlaufen zu lassen, oder ihre 
Meditationsgeräusche zu imitieren, um die VR-Erfahrung abzuschließen. Die Ske

lette in My Body is not your Body lösen sich in allen drei Szenen jeweils auf, wenn 
der Blickwinkel auf sie gerichtet ist und sie lange genug von den VR-Erfahrenden 
tonal adressiert werden, wobei nicht die Lautstärke, sondern die Länge der Adres

sierung relevant ist. Die VR-Umgebung reagiert dementsprechend nicht nur auf die 
körperliche Bewegung der Rezipierenden, sondern auch auf deren Stimme/Laute. 
Auf diese Weise ist die VR-Erfahrung insgesamt durchgängig affizierend gestaltet, 
indem die Rezipierenden sowohl sich selbst bewegen als auch bewegt werden: Von 
Schmerz, Wut, Begehren hin zu entweder erneuter Aufruhr oder Beruhigung. 

Abbildung 12: Installationsraum von My Body is Not Your Body 

Quelle: Screenshot aus einem Webvideo der My Body is Not Your Body 
Installation. Online unter: https://raghaaav.co/2020/02/29/my-body-is-not- 
your-body/ [zuletzt aufgerufen am 21.10.2021, mittlerweile nicht mehr online 
verfügbar]. 

Die Aussagen, die von den Skeletten im ersten Setting gemacht werden, sind 
allesamt queer- und/oder transfeindlich und/oder rassistisch und triggern negative 
Gefühle und/oder Erfahrungen. Die Aussagen der Skelette erscheinen in Sprechbla

sen lesbar um die Rezipierendenperspektive herum, ohne Audio, die Texte müssen 

29 Bansuri Bashyal sagt in unserem Skype-Gespräch vom 09.06.21 dazu: »It is about arriv
ing at myself and connecting in a spiritual sense. Meditation helps to return to the empty 
shell/skeleton stage, liberation, existing without having to be somebody.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://raghaaav.co/2020/02/29/my-body-is-not-your-body/
https://raghaaav.co/2020/02/29/my-body-is-not-your-body/
https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://raghaaav.co/2020/02/29/my-body-is-not-your-body/
https://raghaaav.co/2020/02/29/my-body-is-not-your-body/


230 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

selbst gelesen werden. Je nachdem in welche Richtung man sich dreht, erscheinen 
neue Skelette und Sprechblasen. Die Aufgabe der VR-Erfahrenden ist es dann, die 
Skelette möglichst lange anzuschreien,30 damit diese sich in Luft auflösen. Mit dem 
Akt des Schreiens werden die Skelette sowie die in der Luft stehenden diskriminie

renden Aussagen in den Sprechblasen vertrieben. Durch das Schreien,31 das das Pro

jekt einfordert, werden die Rezipierenden auf eine expressive Weise mit der VR-Er

fahrung verbunden. Bashyal erklärt zudem, dass sie VR für Personen zugänglich(er) 
machen wollte, die keine Erfahrung mit der Steuerung von Controllern haben, und 
sie das Schreien für eine intuitivere Ausdrucksform hält. Sie ergänzt zudem: »There 
are so many ways to express other than by our fingers, using the technology that 
is available, using some other involvement that is not expected.«32 Wie durch die 
Analysen in dem hier vorliegenden Buch gezeigt, arbeiten die meisten VR-Projek

te mit Möglichkeiten des Umherbewegens, Umhersehens oder der Ergänzung der 
VR-Erfahrung. All diese Strategien führen dazu, dass die VR-Erfahrenden körper

lich in die VR involviert werden. My Body is not your Body arbeitet zwar auch 
mit dem Umhersehen, ergänzt dies jedoch durch die Einbindung der Audio-Ebene 
auf Seite der VR-Rezipierenden, wodurch sich das Projekt von den konventionellen 
Strategien der VR-Involvierung unterscheidet. Daher spricht Bashyal von einer an
deren Involvierung, die nicht erwartet wird. Sie erläutert, dass es zum einen um die 
bereits erwähnte niedrigschwelligere Zugänglichkeit ging, zum anderen aber auch 
die Frage: »How to bring the body in conversation with technology, in a queer way, 
how we should use technology and claim it as an artist?« Im Falle von My Body is 
not your Body kommuniziert der Körper der Rezipierenden zum einen über die 
körperliche Bewegung, zum anderen über die Stimme mit der VR-Technologie. Die 
queere Komponente ergibt sich schließlich durch das Zusammenspiel aus Affiziert- 
Werden sowie der ästhetischen und inhaltlichen Ebene des Projekts. 

4.4.2 Skelette mit Konstruktionscharakter 

Auf meine Frage, weshalb Bashyal die comichaften Skelette wählte, antwortete sie 
folgendes: »Why skeletons? It’s practical and the human presence is still there. Also, 

30 Wie bereits geschildert, muss es kein lautes Schreien sein, sondern es reicht eine generelle 
tonale Adressierung. Schreien ist jedoch die intendierte Reaktion der Entwicklerin. Aus eige
ner Erfahrung geschrieben, kann Schreien ab einer gewissen Lautstärke aber auch schwerfal
len – beispielsweise für neurodiverse Personen, für die laute Umgebungen belastend sind, 
aber auch für binäre und nicht-binäre trans Personen, da die Stimme ab einer gewissen Laut
stärke eher höher wird, oder bricht, was Gender Dysphorie auslösen kann. 

31 Oder eben nicht lautes Schreien. In Ermangelung eines anderen Begriffs, der die affektive 
Komponente mit ausdrückt, schreibe ich im weiteren Verlauf von Schreien. 

32 Alle folgenden Zitate Bashyals stammen aus dem Skype-Gespräch vom 09.06.21, das zwi
schen ihr und mir für meine Arbeit stattfand. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 231 

you can think about the body, the feeling behind it. In the chosen comic style they’re 
at the same time frightening and funny.« Die Skelette scheinen grundsätzlich alle 
gleich auszusehen, unterscheiden sich jedoch durch die verschiedenen Accessoires, 
die sie tragen. Beispielsweise trägt ein Skelett einen Cowboyhut und eine Waffe, ein 
anderes eine Schürze. Sie erscheinen so laut Bashyal als »bones with social impli

cations.« Erst die jeweiligen Accessoires lösen bei den VR-Erfahrenden individuali

sierende Implikationen auf race, gender oder class aus. Sie hängen mit verschiedenen 
Erfahrungen und Begegnungen in Bashyals Leben zusammen und stehen repräsen

tativ für die verschiedenen, jedoch hauptsächlich weißen, Personen, die Bashyal dis

kriminiert oder ausgegrenzt haben. Die Accessoires ›schmücken‹ die Skelette und 
stellen so eine gewisse Unterscheidbarkeit untereinander her. Bashyal zieht zudem 
von den Skeletten eine Verbindung zur Frage nach Gender-Identitäten: »They [the 
skeletons; Anm. F.W.] are part of our human body … it was similar to my own gen

der process: looking at the body as something I inhabit, dressing up bodies, drag 
them up; putting gender on the skeleton or rather to gender the skeleton.« Die Ske

lette bilden für Bashyal so einen idealen Ausgangspunkt, um den Konstruktions

charakter von Gender im Sinne eines RuPaul’schen ›We’re all born naked and the 
rest is drag‹ und/oder Butler’schen ›Gender is a social construct‹ und/oder de Beau

voir’schen ›Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es‹ zu versinnbildlichen.33 
Dadurch, dass die Aussagen von Skeletten gemacht werden, lässt sich zudem ein 

Faden zu der Frage spinnen, ob die Diskriminierungen und Diffamierungen von der 
weißen, cis-geschlechtlichen, hetero Dominanzgesellschaft eigentlich schon totge

glaubt waren, nun jedoch in gewisser Weise wieder für alle sichtbar ›auferstehen‹, 
während sie für Schwarze, Indigene und andere Menschen of Color und/oder que

ere und/oder trans Personen zweifellos zu keinem Zeitpunkt verschwunden waren. 

33 Es soll erwähnt werden, dass Gender im Grunde schon vor der Geburt hergestellt wird, näm

lich im Zuge des Detektierens des Geschlechts bei der Ultraschalluntersuchung aufgrund 
von körperlichen Merkmalen des Embryos (vgl. Barad 2007: 193f.). Barad merkt hier ein, 
dass Butlers Ansatz diese noch weiter vorgelagerte Diskursivierung und Materialisierung 
von Geschlecht und Körpern außen vorlässt und erweitert damit Butlers Denken (vgl. ebd.: 
191–198). Dies macht zudem deutlich, wie diese Untersuchungen neben den Gender-Binari
täts-Polen auch das Thema Intersex und insbesondere Disability betreffen (vgl. Mel Y. Chen 
2012: (Dis)Ability, Gender und Sexualität werden in Abhängigkeit voneinander hergestellt 
und sind Gegenstand der Evaluation). Danke an Stefan Schweigler für diesen wichtigen Hin
weis. Bashyal referiert hier außerdem meiner Interpretation nach im Grunde eine Praxis, die 
auch von Archäolog*innen und Historiker*innen jahrelang und fälschlicherweise praktiziert 
wurde: aufgrund der Grab-Beigaben, die bei Skeletten in ihren Gräbern gefunden wurden, 
schlussfolgerten sie auf deren Geschlecht. Skelette mit beispielsweise Waffen im Grab, wur
den von den Forscher*innen dann automatisch als männlich gelesen, da sie mit der aus dem 
18. Jahrhundert geprägten Vorstellung arbeiteten, nur Männer hätten gejagt, oder Gewalt 
angewendet. Umgekehrt verhielt es sich mit Skeletten, die häusliche Gegenstände bei sich 
trugen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Die Gestaltung der Skelette im Comic-Stil lässt sie zudem, wie von Basyhal erwähnt, 
zwischen lustig (vgl. dazu auch Humor als feministisches Werkzeug, Ahmed 2017: 
245f.) und furchteinflößend oszillieren. Ähnlich werden Diffamierungen in quee

ren Kontexten auf teils humoristische Art angeeignet, sind aber in Momenten der 
Konfrontation mit sexistischen, queerfeindlichen oder rassistischen Personen den

noch beängstigend und gewaltvoll. Auf diese Weise kann die VR-Erfahrung gleich

zeitig empowernd, aber auch triggernd sein, indem negative Erfahrungen wieder 
hervorgerufen werden. Im Folgenden wird sich nun intensiver mit dieser Dialektik, 
exemplarisch in der ersten Szene und der Bedeutung von bad feelings, die durch die 
Diskriminierungen ausgelöst werden, beschäftigt. 

4.4.3 My Body is (not) your Body – bad feelings/queer feelings 
und transgender rage 

Durch die rassistischen, queer- und transfeindlichen Aussagen der Skelette im 
ersten Setting sowie die Bewegung im VR-Gefüge werde ich affiziert. Es wer

den potentiell Schmerz und Wut hervorgerufen, die dann wiederum im Schreien 
resultieren, das das Projekt von den Rezipierenden einfordert, um die Skelette 
verschwinden zu lassen. In unserem Gespräch beschreibt Bansuri Bashyal, dass 
das Projekt insgesamt eng mit ihren Erfahrungen als queere transfeminine Perosn 
of Color zusammenhängt und insbesondere die erste Szene von Situationen des 
Angestarrt-Werdens auf der Straße und den davon ausgelösten Assoziationen 
geprägt sind: »The feeling that they’re thinking these things, while looking at you 
on the street.« Sie führt weiter aus, dass diese Situation sich in VR besonders gut 
widerspiegeln lässt, indem man um sich schauen kann, während die Blicke der vir

tuellen Skelette wiederum auf eine*n gerichtet sind. Ich habe so zwar die Freiheit, 
meinen Blick schweifen zu lassen, gleichzeitig werde ich aber auch angeblickt. Auf 
die Frage, weshalb Bashyal sich für die diskriminierenden Aussagen in der ersten 
Szene entschied, antwortet sie: »It’s coming from traveling, being seen as the other, 
making it visible, accessing the anger, accessing the release, internalizing discrimi

nation, reclamation of that – I’m just a pile of bone and so are they. I don’t think that 
it’s fair to claim other people’s bodies.« Die Konstruktion der*des ›Anderen‹ spielt 
folglich auch in diesem Projekt eine Rolle, jedoch wird sie hier sichtbar gemacht 
sowie die damit zusammenhängenden Gefühle der betroffenen Personen zentriert. 
Es erscheint dahingehend auch konsequent, dass Bashyal, ähnlich wie die beiden 
Projekte zuvor, ebenfalls einen nicht-sichtbaren Körper gekoppelt an die Blickpo

sition verwendet, wodurch keine Körper »geclaimed« werden. In den Projekten in 
Kapitel drei wird zwar auch mit einem nicht-sichtbaren Körper gekoppelt an die 
Blickposition gearbeitet, jedoch verfolgen sie, wie zuvor besprochen, den Ansatz des 
›Schlüpfens in die Schuhe von‹ marginalisierten Gruppen sowie das Navigierbar- 
Machen von Orten des Leidens (Geflüchtetenlager, zerbombte Häuser/Zuhause) 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 233 

– in gewisser Weise werden dort also die Orte der vulnerablen Personengruppen 
geclaimed. Die im vierten Kapitel analysierten Projekte vermeiden diese Strate

gie allesamt. Zentral bei My Body is not your Body ist, dass Bashyal in ihrem 
VR-Projekt die negativ konnotierten Gefühle, die durch Diskriminierung von au

ßen entstehen und internalisiert werden, als Ausgangspunkt für die VR-Erfahrung 
nimmt. Die Gefühle und Erfahrungen – und nicht die Körper – werden von Bashyal 
geclaimed, für das Projekt verwendet, um sie schließlich im Akt des Schreiens zu 
zerstören. Die Gefühle im VR-Projekt lösen somit etwas aus, sie machen etwas (mit 
mir/uns). 

Dieses Zentrieren der Gefühle trifft auch für andere Projekte zu, die von trans 
Personen of color produziert wurden und darin ihre Erfahrungen von Diskrimi

nierungen einfließen lassen. Beispielsweise verarbeitet Mattie Brice in ihrem Spiel 
Mainichi (2012) die sowohl transfeindlichen als auch rassistischen Erfahrungen, 
die sie auf der Straße macht. micha cárdenas beschreibt das Spiel wie folgt: »Other 
characters comment on your appearance. They turn their heads to look at you. The 
experiences you have walking down the street are both racialized and gendered, as 
when a nonplayer character asks to touch your hair« (cárdenas 2022: 102). Dieses 
Kommentieren sowie Angeschaut-werden lässt sich auch in Bashyals VR-Projekt 
wiederfinden. Darüber hinaus arbeiten beide Projekte damit, Gefühle zirkulieren 
zu lassen: »I would say Mainichi lets someone feel rather than tells them what to feel« 
(Brice 2015: o. S.). Auf ähnliche Weise lädt auch Bashyals Projekt dazu ein, sich auf 
verschiedene Gefühlsmöglichkeiten einzulassen, anstatt wie die Projekte in Kapitel 
drei vorzuschreiben, dass es im Folgenden um Mitleid oder Empathie gehen wird. 
Wie ich zuvor geschrieben habe, werden negative Gefühle ausgelöst von Diskrimi

nierungen als Ausgangspunkt genommen, diese können sich aber auch in Gefühle 
der Befreiung, des Empowerments, aber auch der Wut transformieren. micha cár

denas beschreibt schließlich, dass die Herangehensweise, sich mit Anfeindungen 
und Gewalt auseinanderzusetzen letztlich als eine Strategie der Verarbeitung sowie 
des Näherbringens der eigenen Methode des Überlebens gesehen werden kann: 

Trans of color artists such as Brice and I use digital games to bring players into 
first person experiences of transphobic violence that we have lived through. In 
these works, trans of color poetics are a method of transforming first-person ex
periences into digital artworks that allow players to feel, to a far lesser degree, 
the acts of violence we have experienced, as well as the methods of survival we 
have learned. (cárdenas 2022: 98) 

Die Erfahrungen, auf denen sowohl das VR-Projekt als auch das Spiel basieren und 
die durch sie vermittelt werden, hängen also eng mit biografischen Fragen sowie 
schlechten Gefühlen zusammen, die aus rassistischen und hetero- und cisnorma

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

tiven Strukturen resultieren.34 Wenn von schlechten oder negativen Gefühlen ge

schrieben wird, lässt sich dies mit Ann Cvetkovichs Überlegungen zu Depression 
lesen. Cvetkovich verwendet die Begriffe Affekt und Gefühl in einem weitläufigen 
Sinne. Affekte beschreiben ihr zufolge, ähnlich wie bei den am Anfang des Kapitels 
vorgestellten Theoretiker*innen, etwas Prä-Kognitives, das in Relationen zu Umge

bungen entsteht. Gefühle hingegen fasst sie als die daraus entstehenden Prozesse 
auf, die lesbar sind, was wiederum insbesondere an Massumi erinnert. Cvetkovich 
schreibt in ihrer Arbeit aber dennoch primär von Gefühlen: »I favor feeling in part 
because it is intentionally imprecise, retaining the ambiguity between feelings as 
embodied sensations and feelings as psychic or cognitive experiences« (Cvetkovich 
2012: 4). Gefühle sind für Cvetkovich35 bedeutsam für die Analyse von Machtverhält

nissen. Sie resultieren aus Machtverhältnissen und Ungleichheiten, wie dies auch 
durch Bashyals VR-Projekt deutlich wird. Gefühle kommen, so Cvetkovich, nicht 
von innen, sie sind nichts rein Individuelles, haben eine Geschichte und werden 
durch gesellschaftlich-kulturelle Erfahrungen vermittelt. Cvetkovichs Ansatz ist es 
nun, diese Gefühle in ihrer sozialen Verschränktheit und deren Zusammenhang mit 
Politiken zu betonen. Insbesondere bei der Thematisierung von Depression bewegt 
sie sich damit weg von medizinischen Diskursen beziehungsweise der Diagnostik 
als Krankheit, der Pathologisierung und fokussiert stattdessen die weitreichenden 
Auslöser wie Diskriminierungen oder Politiken des Ausschlusses. 

With its emphasis on identities and public cultures that cultivate non-normative 
affects, queer theory has also been a crucial resource for Public Feelings and its 
version of the affective turn. Especially important have been models for the de
pathologization of negative feelings such as shame, failure, melancholy, and de
pression, and the resulting rethinking of categories such as utopia, hope, and 
happiness as entwined with and even enhanced by forms of negative feeling. 
(ebd.: 5) 

Queere Affekttheorien wie die Cvetkovichs beschäftigen sich so mit (vermeintlich) 
negativen Gefühlen wie Scham oder Depression sowie deren Entpathologisierung. 
Wie aus meinen obigen Analysen hervorgeht, operiert auch My Body is not your 
Body teilweise in der Tradition solcher Entpathologisierungen, indem das Projekt 
die negativen Gefühle in direkte Verbindung mit Diskriminierungserfahrungen 

34 Wie bereits angedeutet kann es allerdings wichtig sein, sich mit diesen Diskriminierungs

erfahrungen auseinanderzusetzen – etwas mit ihnen zu machen, sie umzuwandeln, wie das 
micha cárdenas, Bansuri Basyhal und Mattie Brice jeweils machen. Sie setzen sich dadurch 
auch mit ihren eigenen Verletzungen auseinander. Siehe zur Notwendigkeit und zum Um

gang mit verletzendem Material im Zusammenhang mit Sicherheit: Shnayien 2022: 54–65. 
35 Sowie auch für andere Autor*innen aus diesem Strang, wie zum Beispiel Sara Ahmed, Lauren 

Berlant oder Eve K. Sedgwick. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 235 

setzt und somit deren Zusammenhang mit gesellschaftlichen Problemen aufzeigt. 
Mit queeren Affekttheorien geht dementsprechend eine Kritik an der Normativität 
sowie binären Bewertung von Gefühlen36 als gut oder schlecht einher. Diese Kritik 
resultiert darin, dass vermeintlich negative und positive Gefühle oft miteinander 
verwoben sind und damit ein Neu-/Andersdenken von Veränderung, Widerstand 
und Hoffnung korreliert, ohne dabei negative Gefühle in ein romantisierendes 
Licht zu stellen (vgl. ebd.), glücklich-Sein als oberstes Ziel zu setzen (vgl. Ahmed 
2010: 1f.), oder einen toxischen Optimismus zu verfolgen (vgl. Berlant 2011: 24). My 
Body is not your Body spielt genau mit diesem Moment der Umwandlung, der 
Verwobenheit und somit mit bad feelings als/und queer feelings. 

Dies geschieht nicht nur auf der Ebene der diskriminierenden Aussagen, son

dern insbesondere auch durch die körperliche Involvierung der Rezipierenden. 
Während die erzählte Zeit des VR-Projekts voranschreitet, summieren sich die 
Skelette und Aussagen. Sie scheinen allmählich von allen Seiten auf die Rezipie

rendenposition zuzukommen, was zu körperlichem Unwohlsein/Schwindel führen 
kann, wenn ich den Kopf zu schnell von der einen zur anderen Seite drehe. Und auch 
die potentiellen Trigger-Momente können unangenehm berühren. Die erste Szene 
endet – wenn ich mich dem nicht verweigere – in einem fast ununterbrochenen 
Schreien, da immer mehr Skelette respektive Aussagen erscheinen. Erst wenn ich 
durchgängig schreie, lösen sich schließlich alle Skelette auf und die Umgebung 
verändert sich zur Szene im Schlafzimmer. Das Schreien kann letztlich potentiell 
als befreiender Akt, sowohl in der VR-Welt als auch in der außer-VR-Welt, beschrie

ben werden. In der VR-Erfahrung befreit es von den diskriminierenden Skeletten/ 
Aussagen, in der Außer-VR-Welt lassen sich Querverbindungen zum Schreien als 
feministischem Protestakt, zum Schreien als queerer affektiver Figur (Screaming 
Queens, vgl. Dyer 2002: 50) oder zu feministischen Schreikünstler*innen, wie zum 
Beispiel Diamonda Galas oder Pharmakon37 herstellen.38 Insgesamt verfolgt das 
VR-Projekt auf diese Art eine emanzipierende Wirkung für queere und/oder trans 
Personen und/oder Schwarze, Indigene und andere Menschen of Color, das heißt 
das Projekt ist von und (auch) für diese Personengruppen produziert worden und 
kann so, als kritische Empathie Typ zwei eingeordnet werden. Das Empowerment 
klingt nicht zuletzt auch durch den Titel des Projekts My body is not your body 

36 Hier schließt auch Sara Ahmed mit ihrer Figur der »affect aliens« an, die in einer gewissen 
Situation das vermeintlich falsche fühlen: »Feeling at odds with the world or feeling that the 
world is odd« (2010: 168). 

37 Danke an Noam Gramlich für die beiden Hinweise. 
38 Siehe darüber hinaus auch den Vortrag »Trans*feminism and Performance« von Jack Halber

stam (2019), in dem das Potential von Schreien im Punk als queer- und transfeministische 
Praxis stark gemacht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

an, der auf die körperliche Selbstbestimmung, ein dezidiert feministisches und 
insbesondere auch transaktivistisches Anliegen, anspielt. 

Die bereits kurz thematisierte Möglichkeit des Entwickelns von Wut – insbeson

dere affiziert durch das Schreien – lässt sich zudem als transformatives Moment 
lesen, das in Zusammenhang mit dem Konzept der »transgender rage« (vgl. Stry

ker 1994: 248) steht und als »politischer Affekt« (vgl. Saalfeld 2020: 176) beschrieben 
werden kann. Der Begriff geht auf Susan Stryker zurück und beschreibt die affektive 
Reaktion auf die (Lebens-)Bedingungen unter denen trans Personen leben müssen. 
Er beschreibt jedoch gleichzeitig einen transformativen Moment, in dem die Wut 
auch Aktionen hervorrufen kann: »May your rage inform your actions, and your ac

tions transform you as you struggle to transform the world« (Stryker 1994.: 250f.).39 
Ähnlich wie es für queere Affekttheorien in Zusammenhang mit den schlechten Ge

fühlen beschrieben wurde, plädiert auch Stryker dafür, sich negativ bewerte Begriffe 
anzueignen, um für eine andere Zukunft zu kämpfen: 

Indem Stryker also dazu aufruft, den Affekt der Wut als Basis von kollektivem Wi

derstand zu nutzen, der sich in der (Wieder-)Aneignung von stigmatisierenden 
Begriffen und Bewertungen realisiert, schimmern die politischen Ziele auf, für die 
im (zukünftigen) Transgender Aktivismus gekämpft werden: Das Recht auf Mitbe

stimmung über den eigenen Körper (inklusive der eigenen Psyche) und über die 
eigenen Rechte bzgl. gesellschaftlicher Anerkennung. (Saafeld 2020: 177) 

Genau hier setzt auch My body is not your body an, wenn Bashyal sich die stig

matisierenden und diskriminierenden Aussagen aneignet und sie letztlich durch 
die Relation aus Schreien und potentiell entstehender Wut ausgelöscht werden. Ich 
möchte daher dafür plädieren, My body is not your body einerseits als queere- 
affektive Intervention gegen normative – nämlich rassistische, heterosexistische, 
queer- und transfeindliche – Ordnungen zu lesen. Andererseits kann das Projekt 
auch als ein queering der Nutzung der VR-Technologie gedeutet werden, indem es 
gegen die fast schon standardisierten Strategien von VR arbeitet, allen voran die 
tonale statt die visuelle Ebene zu fokussieren, oder zumindest stärker mit einzube

ziehen. Diese queerende Nutzung, die sich zudem in der Involvierung des Schreiens 
als ermächtigende Praxis gegen queerfeindliche Diffamierungen entfaltet, kann mit 
Sara Ahmeds queer use kontextualisiert werden. Ahmed schreibt dazu, dass queer use 
eine Nutzung von Dingen auf eine andere Weise beschreibt, als sie eigentlich vor

gesehen waren (vgl. Ahmed 2019: 199). Genauer, 

39 Wut wird auch von anderen Autor*innen als transformativer Moment verhandelt, zum Bei
spiel von Audre Lorde (vgl. Lorde 1981). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. VR als (queere) Interventionen 237 

Queer uses would be about releasing a potentiality that already resides in things 
given how they have taken shape. Queer use could be what we are doing when 
we release that potential. Queer use has also been used to refer to how those 
who identify as queer make use of spaces. (Ahmed 2019: 200) 

Insofern eröffnet sich das queere Potential auch durch die anders als meistens prak

tizierte Verwendung von VR, indem die tonale Ebene stärker einbezogen wird und 
sich dadurch die Selbstermächtigung im VR-Projekt kristallisiert. Bashyal, als que

ere transfeminine Person of Color, macht somit Platz für queere Erfahrungen in 
dem anderenfalls hauptsächlich weißen und cis-heteronormativen Feld der VR. An

stelle von einer komfortablen Einfühlung in einen anderen Körper setzt das Pro

jekt die ›anderen‹, schmerzhaften Erfahrungen als Norm und selbstverständlichen 
Ausgangspunkt, eignet sich die Erfahrungen an und transformiert sie schlussend

lich durch die Affizierung und Involvierung der Rezipierenden in einer queerenden 
Nutzungsweise von VR. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476826-005 - am 14.02.2026, 09:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

