
https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Darmstädter Arbeiten zur
Literaturwissenschaft und Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Darmstädter Arbeiten zur
Literaturwissenschaft und Philosophie

Herausgegeben von
Matthias Luserke-Jaqui und Gerhard Gamm

Band 18

Jörg Hein

Wie entstehen die Themen  

Eine kritische Auseinandersetzung mit der Hegemonietheorie  
von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Jörg Hein

Eine kritische Auseinandersetzung mit der Hegemonietheorie von Ernesto 
Laclau und Chantal Mouffe

Darmstädter Arbeiten zur Literaturwissenschaft und Philosophie
Band 18

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
eISBN: 978-3-8288-7113-7
ISSN: 1868-2847
ISBN 978-3-8288-4206-9
Umschlagabbildung: © Jörg Hein, Malte Hein

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind  
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Für Albrecht

Ich danke Dr. Timo Werkhofer für seine Ermutigung und seine zahlreichen
Literaturhinweise

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Inhaltsverzeichnis

Ernesto Laclau und Chantal MouffeHegemonie und radikale Demokratie – Zur
Dekonstruktion des Marxismus

Übersicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I  3

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1 3

Hegemonie: Genealogie eines Begriffs. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 3

Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik . . . . . . . . .1.3 6

Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie . . . . . . . . . . .1.4 15
Gesellschaftsformation und Überdeterminierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.1 17
Artikulation und Diskurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.2 19
Die Kategorie des Subjekts. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.3 22
Antagonismus und Objektivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.4 23
Äquivalenz und Differenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.5 24
Hegemonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.6 26

Hegemonie und radikale Demokratie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5 28
Die demokratische Revolution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.1 29
Demokratische Revolution und neue Antagonismen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.2 30
Die antidemokratische Offensive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.3 33
Radikale Demokratie: Alternative für eine neue Linke. . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.4 33

Ergänzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II  39

Ernesto Laclau, Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? . . . . . . . . . . . . . .2.1 39

Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion;
Agonistik – Die Welt politisch denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.2
43

VII

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren . . . . . . . . .III  51

Das Symbolische und das System . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 51
Von Louis Althusser zu Michel Foucault. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1.1 51
Foucault . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1.2 53

Das Politische und die Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 56
Noch einmal Foucault . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2.1 56
Carl Schmitt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2.2 59

Signifikation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 62
de Saussure, Hjelmslev und Benveniste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3.1 62
Struktur und Geschichte – noch einmal de Saussure . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3.2 68

Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida . .3.4 71
Claude Lefort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4.1 71
Jacques Derrida . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4.2 73
Im Hintergrund: Heidegger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4.3 79

Linguistische Psychoanalyse als Seinsweise des Psychischen (und der
Gesellschaft?) – Jacques Lacan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

3.5
82

Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV  87

Essentialismus, Fundamentalismus und Postfundamentalismus . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 87

Das Politische und die Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 91

Hegemonietheorie als Synkretismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.3 93

Hegemonietheorie als neue Ontologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4 95

Die Konstruktion des Antagonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5 96

Eine problematische Festlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.6 100

Das Reich der Geister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.7 103

Eine andere Richtung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .V  109

Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1 109

Qualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2 114

Ende des Machiavellismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.3 117

Inhaltsverzeichnis

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .VI  119

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

Inhaltsverzeichnis

IX

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Vorwort

Worauf gründet sich politisches Handeln, das sich den „kategorischen
Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein er-
niedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen
ist“ (Marx)1 zu eigen macht? Worauf kann es sich gründen? Ernesto
Laclau und Chantal Mouffe haben mit ihrer Hegemonietheorie eine
am Ende transzendentalphilosophische Konstruktion vorgelegt, die
darauf eine Antwort geben will. Für sie realisiert sich die politische
Auseinandersetzung in Diskurs und Gegendiskurs, dem Antagonismus,
durch dessen Ausgang in sich wandelnden Machtkonstellationen „das
Gesellschaftliche“, die gesellschaftliche Wirklichkeit, instituiert und gg-
fls. auch wieder aufgehoben und verändert wird.

„Es genügt nicht, daß der Gedanke zur Verwirklichung drängt, die
Wirklichkeit muß sich selbst zum Gedanken drängen.“ Die Bemer-
kung aus Marx‘ Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie bezeichnet m.
E. demgegenüber den Ausgangspunkt jeder sich als materialistisch ver-
stehenden Theorie politischen Handelns. Marx bringt gegenüber dem
Gedanken und Gegengedanken ein Drittes, die Wirklichkeit ins Spiel.
Hinter dem marxschen Postulat stand zu seiner Zeit die Frage, ob die
deutschen Verhältnisse reif für den politischen Umsturz gewesen seien.
Heute hingegen geht es um „den Zusammenhang zwischen objektiven
sozialen Prozessen und Diskursen“ (A. Demirovic) – wobei keine Seite
dieses Zusammenhangs mehr als unproblematisch gegeben vorausge-
setzt werden kann.

Nun hat Marx selbst den Zugang zu dieser Fragestellung er-
schwert, insofern er nur eine „jakobinische“ Form revolutionärer Ver-
änderung gelten lassen will2, wie sich beispielhaft seiner Auseinander-
setzung mit den Lasalleanern und seiner Kritik des Gothaer Pro-

1 K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, Einleitung, S. 385.
2 „Die Kommunisten sind die Jakobiner von heute.“.

XI

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gramms3 entnehmen lässt. Es geht ihm stets um den Klassenkampf als
epochalem Basiskonflikt, dem Kampf der proletarischen Klasse als
Klasse4, der mit der strategisch anzugehenden Überwindung auch der
bürgerlich-demokratischen Epoche zu einem Zustand jenseits antago-
nistischer, grundsätzlich nicht versöhnbarer gesellschaftlicher Konflik-
te führen soll. Dem politischen Gegner, der bürgerlichen Klasse, wer-
den im Zuge des gesetzmäßigen Verlaufs der Geschichte eine unaus-
weichliche Transformation und ihr Untergang als Bourgeoisie ange-
kündigt, die Diktatur des Proletariats. Danach soll es keine Konflikte
mehr geben, die nicht deliberativ (auf)lösbar wären. Kompromisse
sind für Marx stets nur als strategische Kompromisse – gleichsam als
zeitweiliger Waffenstillstand – zu verstehen, die langfristig nur eine
Etappe bis zum endgültigen Sieg (oder zur endgültigen Niederlage?)
ausmachen. In dieser Entwicklungslinie ist auch der Demokratie als
einem Wesensmerkmal der Bourgeoisie nur eine Etappe zugedacht.
Rosa Luxemburg verlangt nach der (repressiven) Ausschaltung der
Bourgeoisie umfassend demokratische Verhältnisse.5 Impliziert ist,
dass dann keine antagonistischen Konflikte mehr bestehen.

Marx sah Reformforderungen, z. B. diejenigen, die er selbst für die
Programmatik der ersten Internationalen formulierte,6 als strategische
Schritte, die in ihrer Konsequenz zur Überwindung des Kapitalismus
führen müssen. Das macht den Unterschied zu den Reformen aus, die
das Lasalleanische Lager forderte und die Marx als ein Versuch er-
schienen, zur Koexistenz mit den gesellschaftlichen Verhältnissen der
Bismarckschen Zeit zu kommen, als ein freiwilliges Stillstellen des

3 Marx hatte den Text mit einem Begleitbrief an Wilhelm Bracke zur Weiterleitung an
August Geib, August Bebel und Wilhelm Liebknecht 1875 verfasst. Anlass war der
Programmentwurf für den Vereinigungsparteitag von Sozialdemokratischer Arbei-
terpartei (SDAP) mit dem Allgemeinen Deutschen Arbeiterverein (ADAV) 1875 in
Gotha. (Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpartei) Der Text wurde
erst 1891 von Friedrich Engels veröffentlicht.

4 K. Marx, Brief an F. Bolte vom 23. 11. 1871, S. 332 f.
5 „Hingegen ist es eine offenkundige, unbestreitbare Tatsache, daß ohne freie, unge-

hemmte Presse, ohne ungehindertes Vereins- und Versammlungsleben gerade die
Herrschaft breiter Volksmassen völlig undenkbar ist.“ R. Luxemburg, Zur russi-
schen Revolution (1918.).

6 Z. B. in seinen „Instruktionen für die Delegierten des provisorischen Zentralrats zu
den einzelnen Fragen“ von 1866. Dabei geht es u.a. um die Beschränkung des Ar-
beitstages, der Frauen- und Kinderarbeit.

Vorwort

XII

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Klassenkampfes. Zugleich fühlte sich Marx dessen, was Wirklichkeit
sei, für versichert. Seine Position sei „wissenschaftlich“ – was er für sei-
ne Gegner nicht gelten lassen wollte.

Inzwischen sind die Reformforderungen der ersten Internationale
in den entwickelten Ländern weitgehend realisiert, keineswegs aber
global. Welche Schlüsse wären aus dieser Tatsache zu ziehen? Laclau/
Mouffe gehen davon aus, dass sich die Konfliktlinien in den ent-
wickelten Gesellschaften nicht mehr entlang des Gegensatzes von
Bourgeoisie und Proletariat bewegen. Aber auch international gesehen
geht es nicht mehr nur um das Proletariat, sondern ebenso um die
wieder erstandene Sklaverei7 und um die Ausgeschlossenen, die in
überhaupt keinen wertproduktiven ökonomischen Zusammenhang
mehr eingebunden sind.

Marx‘ These vom tendenziell systemsprengenden Charakter von
aus einer revolutionären Perspektive vorgetragenen Reformforderun-
gen kann daher einstweilen weder als bestätigt, noch als widerlegt gel-
ten. Allerdings kann sie sich auch nicht mehr an einen ökonomisch
definierten Proletariatsbegriff heften.

Offenkundig aber ist es unrealistisch, nach dem Scheitern so vieler
Kämpfe um die Realisierung sozialistischer Gesellschaftsstrukturen,
auf absehbare Zeit von der Aufhebung des Gegensatzes von oben und
unten, von Herrschenden und Beherrschten unter jedweden gesell-
schaftlichen Bedingungen auszugehen. Das heißt, antagonistische
Konflikte werden bleiben, auch wenn sie nicht (mehr) im Konflikt zwi-
schen Bourgeoisie und Proletariat aufgehen.

Damit aber bleibt auch die Frage auf der Tagesordnung, um die
sich diese Arbeit bemüht, nämlich „wie entstehen die Themen der po-
litischen Konflikte“. Geschieht dies auf einer dezisionistischen, einer
aktuell-konjunkturellen oder auf der Grundlage einer „Wirklichkeit,
die zum Gedanken drängt“? Und wie kommt – gegebenenfalls – die
Wirklichkeit zum Gedanken?

Der Text bietet eine Kritik der Hegemonietheorie von Laclau/
Mouffe und einen Hinweis, in welcher Richtung eine Antwort gesucht
werden könnte.

7 Ferreiro da Silva (2017.).

Vorwort

XIII

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Die Arbeit wurde als Magisterarbeit unter dem Titel „Kann die
Hegemonietheorie von E. Laclau und Ch. Mouffe eine Grundlage lin-
ker Politik sein?“ im März 2016 im Institut für Philosophie im Fachbe-
reich 2 der Technischen Universität Darmstadt eingereicht.

J. Hein Darmstadt im März 2018

Vorwort

XIV

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Ernesto Laclau und Chantal Mouffe
Hegemonie und radikale Demokratie – Zur
Dekonstruktion des Marxismus

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Übersicht

Einleitung

Anstoß und Ausgangspunkt der Arbeit von Laclau/Mouffe ist die Krise
der „gesamten Konzeption des Sozialismus“, soweit sie auf der ideolo-
gischen Zentralität der Arbeiterklasse, der Revolution als Übergang zu
einem anderen Gesellschaftstyp, der Erwartung eines einheitlichen
und gleichartigen kollektiven Willens beruhe. Der plurale und man-
nigfaltige Charakter der zeitgenössischen sozialen Kämpfe habe die
Grundlage dieses politisch Imaginären aufgelöst. Dieses Imaginäre ha-
be „‘Gesellschaft‘ als eine intelligible Struktur behauptet, die auf der
Basis bestimmter Klassenpositionen intellektuell beherrscht und durch
einen sinnstiftenden Akt politischer Natur als eine rationale und trans-
parente Ordnung wiederhergestellt werden könnte“.8 Die Logik der
Hegemonie sei gegenüber diesem Rationalismus eine komplementäre
und kontingente Operation, die von der Vorstellung der ‚historischen
Notwendigkeit‘ des klassischen Marxismus gänzlich losgelöst sei. Diese
Logik erlaube es, sowohl die Besonderheit der gegenwärtigen sozialen
Kämpfe zu denken als auch eine auf dem Projekt der radikalen Demo-
kratie basierende neue linke Politik zu skizzieren.9

Hegemonie: Genealogie eines Begriffs

Die Unterscheidung des „Sozialen“ (einschließlich der ökonomischen
Struktur und den gesellschaftlichen Institutionen) vom „Politischen“
ist eine der Leitunterscheidungen des gesamten Ansatzes von Laclau/
Mouffe an dessen Stringenz seine Plausibilität gebunden ist. Sie ist

I 

1.1

1.2

8 Laclau/Mouffe S. 32.
9 L/M S. 33.

3

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


auch eine unverzichtbare Voraussetzung des für die Autoren zentralen
Begriffs der Hegemonie.

In die historische – und am Ende erfolglose – Verschränkung des
Sozialen (z. B. in Gestalt des Klassenantagonismus) mit dem Politi-
schen (z. B. revolutionäre Strategie) führen sie zunächst mit dem Ge-
gensatz zweier politischer Logiken ein, die Gegenstand von Debatten
der Linken am Ausgang des 19. Jahrhunderts und vor dem ersten
Weltkrieg waren: Der Logik des Spontaneismus (Rosa Luxemburg)
und der Logik der Notwendigkeit (Karl Kautsky). Dabei geht es um die
Konstituierung des revolutionären Subjekts in den politisch-revolutio-
nären Kämpfen. Während die Logik der Notwendigkeit (Notwendig-
keit verstanden als Zwangsläufigkeit) den Sieg des Proletariats aus dem
Gesetzescharakter der kapitalistischen Ökonomie in Gestalt der steti-
gen Vergrößerung des Proletariats als unmittelbar gewährleistet be-
trachtet, der nur noch politisch-organisatorisch zu begleiten sei, ent-
steht für den Spontaneismus das revolutionäre Klassensubjekt erst im
politischen Kampf selbst und vollstreckt damit die kapitalistische Klas-
senlogik. Beide Logiken ergänzen sich nach Laclau/Mouffe nicht, son-
dern sind antithetisch:

„…(weil) die Logik des Spontaneismus und die Logik der Notwendigkeit
nicht als zwei distinkte und positive Prinzipien konvergieren, um be-
stimmte historische Situationen zu erklären, sondern stattdessen als anti-
thetische Logiken funktionieren, deren Interaktion nur vermittels der re-
ziproken Beschränkung ihrer Effekte abläuft. (…) Die Logik des Spontan-
eismus ist insofern eine Logik des Symbols, als sie genau durch die Zer-
brechung jeder buchstäblichen Bedeutung funktioniert. Die Logik der
Notwendigkeit ist eine Logik des Buchstäblichen: sie wirkt durch die Fi-
xierungen, die, genau weil sie notwendig sind, eine Bedeutung etablieren,
die jede kontingente Variation eliminiert.“10

Es folgt eine Darstelllung von Grundpositionen prominenter linker
Theoretiker (von Kautsky, Plechanov und dem Austromarxismus über
Rosa Luxemburg bis zu Eduard Bernstein und Georges Sorel), anhand
derer Laclau/Mouffe zeigen wollen, dass der klassische Gegensatz zwi-
schen Kapitalistenklasse und Proletariat im Laufe der Geschichte sei-
nen die politischen Auseinandersetzungen prägenden Charakter ver-
liere. Dies deshalb, weil die noch von Kautsky und Plechanov postu-

10 Laclau/Mouffe S. 43;.

I Übersicht

4

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


lierte Einheit und die Eindeutigkeit des Proletariats als Klasse sich
mehr und mehr auflöse und das Proletariat sich – ebenso wie die Ge-
sellschaft insgesamt – ausdifferenziere und in seinem politischen Wol-
len immer weniger durch seine objektive Klassenposition determiniert
sei. Während für Rosa Luxemburg der revolutionäre Kampf selbst die
Klasseneinheit herstelle – was sie am Beispiel der russischen Revoluti-
on von 1905 illustriert – fällt diese Aufgabe bei Bernstein der Partei zu.
Sie habe die Partikularismen des Proletariats, aber auch anderer gesell-
schaftlicher Schichten, zusammenzuführen. Laclau/Mouffe werfen die
Frage auf, in welchem Sinne von einer auf diese Weise hergestellten
Einheit noch von einer Klasseneinheit gesprochen werden könne.11 Bei
Sorel als prominentem Vertreter des Syndikalismus entfalle der Bezug
auf die Klassen schließlich ganz. Der Schwerpunkt liege bei ihm auf
dem befreienden Charakter der politischen Aktion, dem „Mythos“ Ge-
neralstreik selbst, dessen inhaltliche Ziele gegenüber der Erfahrung der
gewaltsamen Befreiung in den Hintergrund treten und der daher auch
für unterschiedliche und widersprüchliche politische Intentionen ste-
hen könne.

Diese Genealogie will zeigen, dass die Vorstellung einer ökono-
misch präformierten Klassenidentität, die – auf unterschiedliche Weise
– zur Erscheinung gebracht werden müsse, nicht haltbar sei, sondern
vielmehr subjektive, nicht determinierte Einflüsse den politischen
Raum bestimmen und das Selbstverständnis linker Politik dies als
Ausgangslage zu nehmen habe.12

Die Klassentheorie und der Klassenkampf als Movens der Geschichte lie-
gen am Rande der Fragestellung dieser Arbeit, es soll daher auch nicht
vertieft auf sie eingegangen werden. Insofern hier aber bereits wichtige
Weichenstellungen für die Argumentation von Laclau/Mouffe vorgenom-
men werden, ist es sinnvoll, darauf hinzuweisen, dass die Autoren mit der
Gegenüberstellung der Texte von Rosa Luxemburg von 1906 (nach der
gescheiterten russischen Revolution von 1905), Kautsky von 1892 (am
Ende einer langen wirtschaftlichen Depressionsperiode), sowie der Posi-

11 L/M S. 67.
12 Zum Verhältnis von gesellschaftlicher Oberfläche und tieferliegender Wirklichkeit

vgl. L/M S. 54, zur abnehmenden Bedeutung des „Diskurses der ‚historischen Not-
wendigkeit‘“ S. 63; zum „freien Spiel der Subjektivität in der Geschichte S. 68ff; zu
Sorels Subjektivismus und dem „Mythos Generalstreik“ als formierende Kraft
S. 76 f.

1.2 Hegemonie: Genealogie eines Begriffs

5

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


tionen von Bernstein und Sorel eine systematische Argumentationslinie
verfolgen und nicht eine historische. Die dargestellten theoretischen An-
sätze sind ja gerade dadurch ausgezeichnet, dass sie spezifische Gegeben-
heiten des „Sozialen“ theoretisch aufnehmen. So ist Kautsky’s Vorstellung
von der stetigen Zunahme und wachsenden Verelendung des Proletariats
(in Deutschland) bis zum Ende des 19. Jahrhunderts empirisch durchaus
belegbar.13 Luxemburg nimmt die besonderen Verhältnisse in Russland
(Bauern, Handwerker, insbesondere aber den für Russland verlorenen
Krieg gegen Japan) ausdrücklich zum Ausgangspunkt und Bernstein ver-
sucht die zunehmende Differenzierung der Gesellschaft theoretisch zu
fassen.14 Man kann also sagen, dass die genannten Autoren den Marxis-
mus als eine historische, jeweils auf die Höhe der Zeit weiter zu entwi-
ckelnde Theorie verstehen. Die Veränderung des Sozialen wird von La-
clau/ Mouffe als Anstoß der Theorieentwicklung nicht systematisch be-
fragt,15 etwa dahin, ob es neben Entwicklungen zu mehr Differenzierung
und Komplexität auch solche zu größerer Homogenität und Struktur ge-
geben hat. Vielmehr bleibt ihnen die Klassenlogik – unhaltbarer – essen-
tialistischer Fluchtpunkt aller linken Politiktheorie und damit die abstrakt
negative Voraussetzung der Autonomie des politischen Raumes.16

Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen
Logik

An Versuchen linker Parteien, andere gesellschaftliche Schichten, etwa
Teile des Bürgertums oder der Bauern, hegemonial in linke politische
Strategien einzubeziehen, werden das nachrevolutionäre Russland und
der Ansatz von Antonio Gramsci beschrieben.

Dabei führen Laclau/Mouffe gleich zu Beginn den Begriff der „he-
gemonialen Naht“17 ein, eine Denkfigur, die einen wichtigen Baustein

1.3

13 Einen Überblick über die Wirtschaftsentwicklung und die Wirtschaftskrisen in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gibt Plumpe, W. (2013) Wirtschaftskrisen –
Geschichte und Gegenwart, S. 54-71.

14 U. a. in der Annahme einer kontinuierlichen fortschrittlich-demokratischen Ent-
wicklungstendenz (L/M S. 69.).

15 Vgl. Demirovic, A. (2007) Hegemonie und die diskursive Konstruktion der Gesell-
schaft S. 66 f.

16 Man kann sich fragen, ob hier der historische Charakter der marxschen Theorie
nicht lediglich so verstanden wird, dass diese mit der Überwindung des Kapitalis-
mus eben ihre Gültigkeit verliere.

17 L/M S. 79.

I Übersicht

6

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


in ihrer Argumentation bildet. Der Terminus stamme aus der Psycho-
analyse und sei „implizit in der ganzen Lacanschen Theorie am Werk“.
Sie erläutern ihn in einer ausführlichen Endnote:

„’Naht’ bezeichnet die allgemeine Beziehung eines Mangels zu der Struk-
tur, von der sie ein Element ist, insofern sie die Position des ‚Platz-des-
(Mangels, E. d. Ü.) einnehmen’ beinhaltet.“ (Miller, 25 f) (…) In einem
zweiten Aspekt beinhaltet „Naht“ ein Auffüllen/Ergänzen. Wie Stephen
HEATH zeigt, „benennt Naht nicht nur eine Struktur eines Mangels, son-
dern auch ein Vorhandensein des Subjekts, eine gewisse Schließung...“.
(…) Wir wollen genau versuchen, diese doppelte Bewegung in unserer
Ausdehnung des Begriffs Naht auf das Feld der Politik zu betonen. Hege-
moniale Praxen „nähen“, insofern ihr Wirkungsfeld durch die Offenheit
des Sozialen, durch den letztlich unfixierten Charakter jedes Signifikan-
ten bestimmt ist. Dieser ursprüngliche Mangel ist genau das, was die he-
gemonialen Praxen aufzufüllen/zu ergänzen suchen. Eine total genähte
Gesellschaft wäre eine, wo dieses Auffüllen/Ergänzen seine äußersten
Wirkungen erreicht hätte und sich deshalb mit der Transparenz einer ge-
schlossenen symbolischen Ordnung identifizieren könnte. Eine solche
Abgeschlossenheit (=Ende) des Sozialen ist, wie wir sehen werden, un-
möglich.“18

Die Diskussion der Zweiten Internationale habe in der Notwendigkeit
gestanden, die offenkundige Unzulänglichkeit des Klassenantagonis-
mus als Determinante der geschichtlichen Entwicklung zu „nähen“.
Dies sei durch die Einführung einer Sphäre des Nicht-Determinierten
in die „Topografie des Sozialen“ geschehen, allerdings um den Preis lo-
gischer Inkonsistenz. U. a. sei die Klasseneinheit, auf die die Theorie
sich stützte, durch die Ökonomie immer weniger gestiftet worden,
während die politische Neuzusammensetzung dieser Einheit deren
notwendigen Klassencharakter nicht habe begründen können.19 Für
Russland sei die Begründung dieser Notwendigkeit mit einem bei Ple-
chanov sehr engen, bei Trotzkj sehr weiten, aber auf die spezifische Si-
tuation in Russland bezogenen Hegemoniebegriff versucht worden.
Aus diesem Kontext habe Gramsci den Begriff der Hegemonie in einer

18 L/M S. 246 f, Kursivierung im Original. Die Autoren und die Zitate im Zitat bezie-
hen sich auf Jacques-Alain MILLER,(„Suture elements of the logic of the signifier“,
in: Screen, Winter 1977/78, vol. 18, no 4, 24-34 und „Notes on Suture“, in: Screen,
vol. 18, no 4, 55 f). Der vorletzte Satz ist offenbar unvollständig. Ich gehe davon
aus, dass „sich“ hier auf die Gesellschaft als Satzsubjekt bezieht.

19 L/M S. 80.

1.3 Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik

7

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


eigenen, von der russischen wesentlich verschiedenen Weise weiterent-
wickelt.

Grundlegend für das Denken in der russischen Linken sei das
Festhalten an dem klassischen Schematismus wonach die Produktions-
verhältnisse den Klassenantagonismus hervorbringen und die Klassen
– Bourgeoisie und Proletariat – unterschiedliche historische Aufgaben
zu übernehmen haben: Der Bourgeoisie komme die Demokratisierung
und die Entwicklung der Produktivkräfte zu, während das Proletariat
zu gegebener Zeit die Klassenherrschaft zu stürzen und zu überwinden
habe. Da nun in Russland die Bourgeoisie nicht entwickelt war, sei
dem Proletariat die Aufgabe zugefallen, deren gesellschaftliche und
historische Rolle mit zu übernehmen. Damit entstand aber ein Raum
der „Nicht-Determiniertheit“.

„Das Problem war also nicht länger, die Klasseneinheit zu sichern, son-
dern die politische Wirksamkeit des Arbeiterklassenkampfes auf einem
historischen Terrain zu maximieren, wo Kontingenz aus der strukturellen
Schwäche der Bourgeoisie, ihre eigene Aufgabe wahrzunehmen, erwuchs.
(…) Es gab also einen Bruch zwischen der Klassennatur der Aufgabe und
dem historischen Agenten, der sie ausführte. Dies schuf einen Raum der
Nicht-Determiniertheit…“20

Die Argumentation von Laclau/Mouffe will nun zeigen, dass die russi-
sche Sozialdemokratie, während sie an dem obigen Schematismus
strikt festhielt, keinen Weg gefunden hat, die objektive Determination
ihrer Politik durch die Besonderheiten in Russland hindurch theore-
tisch konsistent zu begründen. Die theoretische Diskussion sei auf
(kontingente) „Umstände“ ausgewichen, habe namentlich bei Trotzkj
narrativen Charakter angenommen.21 Gleichwohl sei aber am grundle-
gend determinierenden Charakter der Ökonomie festgehalten worden.
Damit sei eine außerhistorische Ebene von Wesenheiten eingeführt
worden, auf die die „Umstände“ und „besonderen Merkmale“ zwar be-
zogen, in die sie aber nicht integriert werden. Das habe eine doppelte
Folge: Die vordefinierten Klassenidentitäten von Bourgeoisie und Pro-
letariat werden durch Hegemonie nicht berührt, sie bleibt eine ihnen
äußerliche Beziehung. Zum anderen muss die Zusammenführung der

20 L/M S. 81.
21 L/M S. 85 f.

I Übersicht

8

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


unterschiedlichen, dann als „Interessen“ politisch erscheinenden Klas-
sen durch die Partei erfolgen.

„Für den Leninismus schließt Hegemonie politische Führung innerhalb ei-
nes Klassenbündnisses ein. Der politische Charakter der hegemonialen
Verknüpfung ist grundlegend und impliziert, daß das Terrain, auf dem
die Verknüpfung sich etabliert, von demjenigen unterschieden ist, auf
dem die sozialen Agenten konstituiert werden. Wenn das Feld der Pro-
duktionsverhältnisse das spezifische Terrain der Klassenkonstitution ist,
kann die Präsenz der Klassen nur als eine Repräsentation von Interessen
verstanden werden. Durch ihre stellvertretenden Parteien vereinigen sie
sich unter der Führung einer Klasse in einem Bündnis gegen einen ge-
meinsamen Feind. Diese (…) Einheit berührt jedoch nicht die Identität
der Klassen, die das Bündnis umfaßt, da ihre Identität um ‚Interessen‘
konstituiert ist, die letzten Endes völlig unvereinbar sind.“22

Durch diese Konstruktion wäre der leninistische Ansatz potentiell de-
mokratischer als jeder andere, der sich damals in der Diskussion be-
fand. Tatsächlich führe sie jedoch zum Paradox einer zunehmend au-
toritären Führung der Partei und ihrer Leitung, die einerseits darauf
beruhe,

„daß das der Arbeiterklasse vom Marxismus verliehene ontologi-
sche Privileg von der sozialen Basis auf die politische Führung der
Massenbewegung übertragen wurde“,23

die die ihr theoretisch verbürgte Stufenfolge der Entwicklung über die
bürgerliche Demokratie zum Sozialismus historisch zu verwirklichen hat-
te und andererseits „die demokratischen Forderungen ungleicher werden
und das Terrain des Massenkampfes komplexer wird“.24

Eine demokratische Hegemonie hätte nach Laclau/Mouffe anerkennen
müssen, dass demokratische Forderungen nicht an eine bürgerliche
Entwicklungsstufe gebunden sind, was die rigide Trennung zwischen
den Klassen unterlaufen und deren Identität im Rahmen der Hegemo-
nie verändert und neu konstituiert hätte. Damit wäre auch die Vorstel-
lung von der Repräsentation von Klasseninteressen (als Ausdruck der

22 L/M S. 88.
23 L/M S. 89.
24 L/M S. 90.

1.3 Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik

9

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


präkonstituierten Identität der Klassen) nicht mehr haltbar gewesen.
Letztlich stehe damit das Basis/Überbau-Modell selbst in Frage.25

Die autoritäre hegemoniale Praxis des Leninismus gehe dagegen
von einer vollständigen Trennung zwischen den hegemonialen Aufga-
ben der Arbeiterklasse und ihrer Klassenidentität aus. Letztere werde
als „Klasse für sich“ von ihrer Vorhut in der Partei repräsentiert,26 die
sich zur Arbeiterklasse rein pädagogisch verhalte. Die Folge sei ein zu-
nehmender Substitutionalismus: Die Arbeiterklasse werde von der
Partei substituiert, die Partei vom Sowjetstaat als „Repräsentation der
Weltinteressen der kommunistischen Bewegung“. Die Partei stütze sich
auf ihr „epistemologisches Privileg“, das „ihr aufgrund einer bestimm-
ten Klassenperspektive zukommende wissenschaftliche Monopol“.27

„Dieses Monopol garantiert auf einer theoretischen Ebene die Überwin-
dung des Bruchs zwischen den sichtbaren Tendenzen des Kapitalismus
und seiner zugrundeliegenden Entwicklung.“28

Die Hegemonie der Partei werde umso notwendiger, je mehr die sozia-
le Komplexität steige. Aus dieser Komplexität heraus, die als „kombi-
nierte und ungleiche Entwicklung die historische Bedingung unserer
Zeit“ sei (Trotzkj), entstehe die Revolution, sie sei ihr Ermöglichungs-
grund. In den folgenden Jahren der Stabilisierung sei die Aktivität der
kommunistischen Parteien darauf konzentriert gewesen, in der siche-
ren Erwartung der nächsten Krise „die Kräfte um eine gänzlich klassis-
tische und auf ‚den Bruch‘ bezogene Identität zu sammeln“, um dann
den Weg zu einer neuen revolutionären Initiative zu eröffnen.29

Brüchig sei diese Position mit der Erfahrung des Faschismus und
den kommunistisch geführten Revolutionen in der Dritten Welt ge-
worden. Hier seien „das ‚Populare‘ und das ‚Demokratische‘ zwar

25 Das „Basis-Überbau-Modell“ aus Marx‘ Vorwort zur Kritik der politischen Öko-
nomie (MEW Bd. 13, S. 7-11), das den kulturellen Wandel im Gefolge der Über-
nahme der Herrschaft durch das Bürgertum nach der französischen Revolution
zum Hintergrund hat, ist in der marxistischen wie auch in der Marx-kritischen
Diskussion zum zentralen Beleg für den ökonomischen Determinismus im Mar-
xismus stilisiert worden.

26 Vgl. dazu auch Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, insbes. das Ka-
pitel „Methodisches zur Organisationsfrage“, S. 452-513.

27 L/M S. 94.
28 L/M S. 94.
29 L/M S. 96.

I Übersicht

10

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


greifbare Realitäten auf der Ebene des Massenkampfes“, konnten aber
nicht auf eine strikte Klassenzugehörigkeit zurückgeführt werden. Die
kommunistische Doktrin habe die Äquivalenz bestimmter Klassen
(Arbeiter, Kleinbürger, Bauern etc.) in der gemeinsamen Konfrontati-
on mit dem herrschenden Pol herausgestellt.30 Dieses Äquivalenzver-
hältnis führe zur Spaltung der Identität des Objekts, das einerseits sei-
ne Identität im buchstäblichen Sinne beibehalte, andererseits symboli-
siere es „die kontextuelle Position, für die es ein substituierbares Ele-
ment“ sei.31 Das Äquivalenzverhältnis verlange schließlich ein Allge-
meines Äquivalent im Hinblick auf das die einzelnen Elemente äquiva-
lent seien. (Das könnte z. B. „antifaschistischer Widerstand“, „nationa-
le Unabhängigkeit“ o. ä. sein – J. H.) Damit aber entstehe die Frage,
wie denn die Klassenidentität des hegemonialen Sektors bewahrt wer-
den könne. Das sei in der autoritären kommunistischen Tradition
durch die Ausdehnung des Repräsentationsmodells geschehen („Jede
Instanz ist die Repräsentation einer anderen, bis ein letzter Klassen-
kern erreicht ist.“32)

„Die andere (demokratische – J. H.) Antwort akzeptiert die strukturelle
Mannigfaltigkeit der Verhältnisse, in denen soziale Akteure eingebettet
sind, und ersetzt das Prinzip der Repräsentation durch das der Artikulati-
on. Die Einheit zwischen diesen Akteuren ist dann nicht der Ausdruck ei-
nes gemeinsam zugrundeliegenden Wesens, sondern das Resultat politi-
scher Konstruktion und politischen Kampfes.“33

Damit wandele sich die Position des geschichtsmetaphysisch vorgege-
benen Klassensubjekts zu dem empirischen Klassensubjekt, das seine
hegemoniale Position praktisch artikuliert. Theoretisch habe dies An-
tonio Gramsci entwickelt.

In Gramscis Werk gehe die politische Führung der Partei auf die
moralische und intellektuelle Ebene über, ein Ensemble von Ideen und
Werten werde von verschiedenen Gruppen und Klassen geteilt und
führe zu einem „Kollektivwillen“. Die Bewegung gehe von der Klassen-

30 L/M S. 97. Der Begriff der Äquivalenz ist Bestandteil des transzendentalphiloso-
phischen methodischen Apparats von Laclau/Mouffe und wird in späterem Zu-
sammenhang noch betrachtet.

31 L/M S. 98.
32 L/M S. 100.
33 L/M S. 100.

1.3 Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik

11

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


logik zur Ebene der Ideologie. Diese werde nicht mehr als Ideensystem
bzw. ideologischer Überbau verstanden, sondern als „ein organisches
und relationales Ganzes, verkörpert in Institutionen und Apparaten“.34

Gleichwohl sei Gramscis Konzeption inkohärent insofern sie ein einzi-
ges vereinheitlichendes Prinzip verlange und das könne nur eine fun-
damentale Klasse sein.

„Demgemäß sind zwei Prinzipien der sozialen Ordnung – die Einzigar-
tigkeit des vereinheitlichenden Prinzips und sein notwendiger Klassen-
charakter – nicht das kontingente Resultat eines hegemonialen Kampfes,
sondern der notwendige strukturelle Rahmen für jeden Kampf. Klassen-
hegemonie (…) hat eine letzte ontologische Grundlage.“35

Dem stellen Laclau/Mouffe ihre Sicht gegenüber, nach der der Raum
der Ökonomie selbst als politischer Raum strukturiert ist und in ihm
„jene Praktiken, die wir als hegemonial gekennzeichnet haben, voll
wirksam sind“.36 Im letzten Teil dieses Kapitels problematisieren La-
clau/ Mouffe die politische Ökonomie als „letztes Bollwerk des Essen-
tialismus“, um ihre Position davon abzusetzen. Wenn die politische
Ökonomie dazu in der Lage wäre, die politischen Subjekte zu konstitu-
ieren, müsse sie drei Kriterien genügen:

Erstens müssen die ökonomischen
„Bewegungsgesetze strikt endogen sein und alle Unbestimmtheit, die aus
politischen oder anderen äußeren Einflüssen herrühren, ausschließen –
andernfalls könnte sich die konstitutive Funktion nicht ausschließlich auf
die Ökonomie beziehen.“

Zweitens müsse
„die Einheit und Homogenität der auf der ökonomischen Ebene konstitu-
ierten sozialen Agenten aus den besonderen Bewegungsgesetzen dieser
Ebene resultieren“.

34 L/M S. 102. Es ist zu diskutieren, ob Marx‘ Rede von Basis und Überbau im Vor-
wort der Kritik der politischen Ökonomie nicht genau diesen Sachverhalt mit-
meint. Deterministische Relationen sind nur eine von mehreren relationalen For-
men (neben z. B. Wesen und Erscheinung, Allgemeinem und Besonderem etc.) bei
Marx. Dies ließe sich u. a. mit dem Fetischkapitel des Kapital Bd. I plausibel ma-
chen. Die Diskussion des Verhältnisses von Ökonomie und Kultur bei Marx hat
sich in der Folgezeit sehr auf die auch dem Zeitgeist geschuldete deterministische
Denkweise verengt.

35 L/M S. 105.
36 L/M S. 114.

I Übersicht

12

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Drittens müsse
„die Position dieser Agenten in den Produktionsverhältnissen sie mit ‚hi-
storischen Interessen‘ ausstatten, so daß die Präsenz derartiger Agenten
auf anderen sozialen Ebenen – durch Mechanismen der ‚Repräsentation‘
oder ‚Artikulation‘ – letzten Endes auf der Basis ökonomischer Interessen
erklärt werden muß. Die letzteren sind deshalb nicht auf einen bestimm-
ten sozialen Bereich beschränkt, sondern die Verankerung für eine globa-
lisierende Sicht auf die Gesellschaft“.37

Diesen drei Postulaten stellen sie als Entsprechung jeweils eine
„Grundthese der klassischen marxistischen Theorie“ zur Seite. Die
Kritik richtet sich dann gegen diese Grundthesen.

Dem ersten Postulat – dem endogenen Charakter der Bewegungs-
gesetze der Ökonomie – entspreche die These von der Neutralität der
Produktivkräfte. Der Bedingung der Einheit der sozialen Agenten auf
der ökonomischen Ebene entspreche die These von der wachsenden
Homogenisierung und Verelendung der Arbeiterklasse. Dem dritten
Postulat, der Bedingung, dass die Produktionsverhältnisse der Ort der
‚historischen Interessen‘ sei, die These, dass die Arbeiterklasse ein fun-
damentales Interesse am Sozialismus habe.38

Die These von der Neutralität der Produktivkräfte beruhe auf der
fiktionalen (!) Definition der Arbeitskraft als Ware, die – genau bese-
hen – verlange, dass dieser keinerlei Subjektivität zukomme, dass sie
vielmehr gänzlich der Herrschaft des Kapitals unterworfen sein müsse.
Das sei aber nicht der Fall, vielmehr habe der Widerstand und der
Kampf der Arbeiter die Kapitalseite zu vielfältigen Umgestaltungen des
Arbeitsprozesses gezwungen, u. a. zum Übergang von der absoluten
Mehrwertproduktion zur relativen. Daher könnten die Produktivkräfte
nicht neutral sein.

„…wenn der Bruch zwischen einer Logik des Kapitals und einer Logik
des Arbeiterwiderstandes die Organisation des kapitalistischen Arbeits-
prozesses beeinflußt, muß er sich auch entscheidend auf den Charakter
und Rhythmus der Produktivkräfte auswirken. Folglich ist die These, daß
die Produktivkräfte neutral sind und ihre Entwicklung als natürlich und
unilinear begriffen werden kann, vollkommen unbegründet.“39

37 Alle Zitate L/M S. 113.
38 L/M S. 114.
39 L/M S. 118. Die These vom rein dinglichen Charakter der Ware Arbeitskraft und

der unbegrenzten Herrschaft des Kapitals im Arbeitsprozess findet bei Marx keine

1.3 Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik

13

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Die zweite Bedingung, die Einheit und Homogenität der sozialen
Agenten auf der ökonomischen Ebene, sei ebenfalls nicht erfüllt. Die
Verelendungstheorie habe sich nicht bestätigt, die durch den Tayloris-
mus initiierte Dequalifizierung sei sektoral geblieben. 40 Ihr stünden
andere Sektoren gegenüber. Die Arbeiterschaft habe sich in sich stark
differenziert. Dazu habe die Kapitalseite ebenso wie die Gewerkschaf-
ten beigetragen, es handele sich mithin um eine politische und nicht
um eine ökonomische Bewegung. Ebenso sei der Versuch, über den
Begriff der produktiven Arbeit ein Kernproletariat zu definieren (Pou-
lantzas), gescheitert. Dem Begriff des „objektiven Interesses“ fehle jeg-
liche theoretische Basis.41

Die ‚historischen Interessen‘ (dritte Bedingung) seien in der klassi-
schen Diskussion keine Gegebenheiten der sozialen Struktur gewesen,
sondern als Vereinheitlichungsprozess gedacht, der sich im Zuge der
Produktivkraftentwicklung aus der Proletarisierung und Verelendung
ergebe. Dazu bedürfe es aber der korrespondierenden Vorstellung
einer objektiven, wissenschaftlichem Wissen zugänglichen Bewegung
der Geschichte. Wenn man auf eine solche Theorie verzichte, gebe es
keinen Grund, die objektiven Interessen eines Agenten zu privilegie-
ren. Die Vorstellung, dass die Arbeiterschaft ein über den Kapitalismus
hinausweisendes Interesse daran habe, die kapitalistische Einverlei-
bung des Mehrwerts zu verhindern, setze voraus, dass es eine logische
Verbindung zwischen den Positionen in den Produktionsverhältnissen
und der Mentalität der Produzenten gebe. Der Widerstand der Arbei-
ter hänge aber von ihrer Position im Ensemble der sozialen Verhältnis-
se ab und nicht nur von der innerhalb des Produktionsverhältnisses.42

Alle drei oben genannten Kriterien seien nicht erfüllt. Weder sei
„die Ökonomie ein selbstregulierter, endogenen Gesetzen unterworfe-
ner Raum, noch existiert hier für soziale Agenten ein konstituierendes

Stütze, wie u. a. seine ausführliche Darstellung des Kampfes um die Zehn-Stunden-
Bill im Kapital Bd. I belegt.

40 L/M S 116. Dass die Verelendungstheorie so ohne weiteres entsorgt werden kann,
steht für die globalisierte Wirtschaft mit ihren riesigen entwurzelten und verelen-
deten Populationen dahin. Allerdings wird diese Thematik aktuell eher unter dem
Stichwort der Exklusion (aus produktiven wirtschaftlichen Strukturen überhaupt)
diskutiert.

41 L/M S. 121.
42 L/M S. 122 f.

I Übersicht

14

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Prinzip, das in einem letzten Klassenkern fixiert werden kann, noch
sind die Klassenpositionen die notwendige Verortung der historischen
Interessen“.43 Damit, dass nun kein objektiver Bezugsrahmen für die
Identität der Akteure und für die Richtung der politischen Auseinan-
dersetzung und der historischen Entwicklung ausgemacht werden
könne, entfalle „nicht nur die eigentliche Kategorie der Notwendig-
keit“. Vielmehr sei es auch

„nicht länger möglich, sich die hegemonialen Verhältnisse in Form reiner
Kontingenz zu erklären, weil der Raum, der die Opposition von Notwen-
digkeit und Kontingenz intelligibel machte, sich aufgelöst hat. Stattdessen
muß die Verknüpfung in Form neuer theoretischer Kategorien definiert
werden, deren Status insoweit ein Problem darstellt, als sie einen Typus
von Relation zu begreifen versuchen, der niemals identisch mit sich selbst
sein kann.44

So sei Unfixiertheit „die Bedingung jeglicher sozialer Identität gewor-
den.“45 Die Identität einer hegemonisierten Aufgabe sei nur durch ihre
Artikulation innerhalb einer hegemonialen Formation gegeben. Diese
sei aber nie endgültig. Damit hänge der Sozialismus als politisches Ziel
ebenso wie der fortschrittliche Charakter politischer Kämpfe von der
Artikulation in einem hegemonialen Kontext ab und folge nicht aus
der ‚natürlichen‘ Bewegung der beteiligten Agenten.

Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und
Hegemonie

In dem nun folgenden Kapitel entwickeln Laclau/Mouffe eine episte-
mologische Begrifflichkeit, die sie zum Maßstab ihrer Philosophie des
Politischen machen. Der erste Schritt dazu ist die Distanzierung vom
dialektischen Denken in der hegelschen Tradition. Hegel wird unter
Berufung auf Charles Taylor als an einem Wendepunkt zwischen zwei
Epochen (Romantik und Moderne) befindlich verstanden. Er versuche
die Rationalität in Gesellschaft und Geschichte aufzuweisen und so die
von der Romantik beklagte verlorene Einheit wiederherzustellen. Aber

1.4

43 L/M S. 123.
44 L/M S. 124.
45 L/M S. 124.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

15

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


dies gelinge ihm nur, indem er den Widerspruch ins Feld der Vernunft
einführe, worin sich die Unmöglichkeit dieses Unterfangens zeige. Da-
mit werde „der Hegelsche Diskurs zu etwas ganz anderem: einer Reihe
kontingenter und nicht logischer Übergänge“. 46 Damit handele es sich
um Artikulationen i. S. der Autoren. „Die Konzeption der „Gesell-
schaft“ als fundierende Totalität ihrer Teilprozesse“ sei preiszugeben.

„Wir müssen folglich die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund
beziehungsweise als „negative Essenz“ des Existierenden ansehen sowie
die verschiedenen „sozialen Ordnungen“ als prekäre und letztlich verfehl-
te Versuche, das Feld der Differenzen zu zähmen. Demnach kann die
Vielseitigkeit des Sozialen weder als ein System von Vermittlungen noch
die „soziale Ordnung“ als ein zugrundeliegendes Prinzip begriffen wer-
den. Es gibt keinen „der Gesellschaft“ eigentümlichen genähten Raum,
weil das Soziale selbst kein Wesen hat.“47

Voraussetzung für den Begriff der Hegemonie sei ein theoretisches
Feld, das durch die Kategorie der Artikulation bestimmt sei. Während
eine an Hegel orientierte Vorstellung von Totalität48 den Zusammen-
hang ihrer Momente als Vermittlungen begreife, die eine System logi-
scher Übergänge seien „worin Beziehungen zwischen den Objekten als
Folge von Beziehungen zwischen Begriffen verstanden werden“49, han-
dele es sich bei Artikulationen um kontingente Relationen von nicht-
notwendigem Charakter. Überdies seien die Elemente dieser Relatio-
nen niemals in einer endgültigen Identität zu fixieren. Eine diskursive
Struktur50 sei keine bloß kognitive oder kontemplative Entität, son-
dern eine artikulatorische Praxis, die soziale Verhältnisse konstituiere

46 L/M S. 129.
47 L/M S. 130.
48 Der Begriff als Totalität s. Hegel, G. W. F. (1986a/1830) Enzyklopädie der phil.

Wiss. I, S. 307, § 160.
49 L/M S. 130, vgl. dazu Laclau, E. (2013), Identität und Hegemonie S. 77ff bez. He-

gels „Panlogismus“.
50 Bei dem Begriff der diskursiven Struktur bzw. der diskursiven Formation stützen

sich die Autoren auf Foucault (Ordnung der Dinge, Archäologie des Wissens). Dis-
kursive Struktur wird hier offenbar als Basis oder auch als bedeutungsgleich mit
einer Artikulation begriffen. Besser wäre aber diese Position mit Foucaults Macht-
begriff zu fassen. Diskurs bezeichnet bei Foucault deskriptiv eher die Generierung
von Wissen unter Bedingungen gesellschaftlicher Einflussnahme und nicht die Ge-
nerierung und Formierung von Gesellschaftlichkeit in diskursiven Kontexten, wie
es bei in seinem Sinne verstandener Macht als produktiver Kraft der Fall ist.

I Übersicht

16

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


und organisiere. In den fortgeschrittenen Industriegesellschaften be-
stehe Asymmetrie in dem Sinne, dass bei der „wachsenden Vermeh-
rung“ von Differenzen jeder Diskurs Schwierigkeiten habe, diese „Dif-
ferenzen als Momente einer stabilen artikulatorischen Struktur zu fi-
xieren“.51

Gesellschaftsformation und Überdeterminierung

Laclau/Mouffe lehnen sich mit ihrer Definition von „Artikulation“ als
Basisbegriff der Hegemonietheorie an Althussers Begriff der Überde-
terminierung an, den dieser aus der Psychoanalyse und der Linguistik
als kritischen Gegenpol gegen Hegels Begriff von Totalität entlehnt ha-
be. Hegel gehe von einem einfachen Prinzip aus, das sich als Moment
der Idee in verschiedene Manifestationen ausdifferenziere. Demgegen-
über meine Freuds Überdeterminierung eine Pluralität von Bedeutun-
gen, ohne sich auf eine letzte Einheit zu beziehen.52 Überdeterminie-
rung i. S. von Althusser heiße auch, dass alles Soziale sich als symboli-
sche Ordnung konstituiere, die keine Differenz zwischen Wesen und
Erscheinung zulasse.53 Überdeterminierung widerspreche aber der
„ökonomischen Determinierung in letzter Instanz“, die Althusser zu-
nehmend ins Spiel gebracht habe, ohne deren Unvereinbarkeit zu the-
matisieren. Ökonomische Determination in letzter Instanz setze vor-
aus, dass „Ökonomie“ unabhängig von jedem spezifischen Typus von
Gesellschaft definiert werden könne, was wiederum hieße, dass ihre
Existenzbedingungen getrennt von jeder sozialen Beziehung definiert
werden müssten. Damit wären sie Teil der Ökonomie selbst und für
soziale Beziehungen nicht konstitutiv. 54

Auch die Versuche anderer Autoren55 der Problematik der ökono-
mischen Determination in letzter Instanz und der strukturalen Kausa-

1.4.1

51 L/M S. 131.
52 Freud, S. (1900/1961) Die Traumdeutung S. 239. Freuds Begriff der Überdetermi-

nierung ist erkennbar nur deskriptiv zu verstehen und hat keine erkenntnistheore-
tischen oder ontologischen Implikationen.

53 L/M S. 132 f; vgl. Kap. 3 u. 4.
54 L/M S. 133 f.
55 Barry Hindess und Paul Q. Hirst (1981) und (1977), Anthony Cutler, Hindess,

Hirst und A. Hussein (1977.).

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

17

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


lität zu entkommen, lassen Laclau/ Mouffe nicht gelten. Hindess und
Hirst hatten die Formation einer Gesellschaft als Totalität auf der Basis
eines spezifischen Ordnungsprinzips (strukturale Kausalität o. ä.) in
Abrede gestellt und stattdessen von einem Set von Produktionsverhält-
nissen einerseits und von deren Existenzbedingungen sichernden öko-
nomischen, politischen und kulturellen Formen andererseits gespro-
chen. Damit ordnen sie beides unterschiedlichen Diskursen zu, ohne
deren Beziehung zueinander zwingend machen zu können. Werden sie
aber als einander äußerlich betrachtet, so stelle sich die Frage, ob die
Beziehungen der inneren Bestandteile dieser Elemente wesentlich und
notwendig sind. Bejahendenfalls wäre lediglich von einem Essentialis-
mus der Totalität zu einem der Elemente übergegangen worden. Falls
es sich aber um nicht-notwendige Beziehungen handele, wäre zu klä-
ren, weshalb solche nicht-notwendigen Beziehungen nicht zwischen
den Elementen selbst möglich sein sollten. Damit wäre ein Begriff von
Totalität wieder eingeführt, der anstelle eines die Gesellschaft verein-
heitlichenden Prinzips ein „Ensemble totalisierender Effekte in einem
offenen relationalen Komplex“ beinhalte.56

Problematisch sei die Frage, auf welchem Terrain die Trennung
der Elemente bzw. Objekte stattfinde – ob auf begrifflicher Ebene als
logisches Problem oder auf der Ebene der Empirie. Daraus ergebe sich
die fatale Alternative „Rationalismus oder Empirismus“. Seinen Aus-
gang habe das Problem in dem Augenblick genommen, als die Kritik
an Althussers Rationalismus die Form der Kritik der logischen Verbin-
dungen zwischen den verschiedenen Elementen der „Totalität“ ange-
nommen hatte. Eine logische Dekonstruktion könne nur an begrifflich
bestimmten und fixierten Elementen vorgenommen werden. Die
Schlussfolgerung von Laclau/Mouffe lautet, dass der Bruch mit dem
Essentialismus „die Kritik an jedem Typus von Fixiertheit sowie (…)
die Bejahung des unvollständigen, offenen und politisch aushandelba-
ren Charakters jeder Identität“ verlange.57 Das meine Überdeterminie-
rung.

56 L/M S. S. 136-140.
57 L/M S. 140.

I Übersicht

18

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Artikulation und Diskurs

Laclau/Mouffe kommen zu folgenden Definitionen:
„Im Kontext dieser Diskussion (der Auseinandersetzung um ‚Überdeter-
minierung‘ und ‚Determination in letzter Instanz‘ bei Althusser – J. H.)
bezeichnen wir als Artikulation jede Praxis, die eine Beziehung zwischen
Elementen so etabliert, daß ihre Identität als Resultat einer artikulatori-
schen Praxis modifiziert wird. Die aus der artikulatorischen Praxis her-
vorgehende strukturierte Totalität nennen wir Diskurs. Die differentiellen
Positionen, insofern sie innerhalb eines Diskurses artikuliert erscheinen,
nennen wir Momente. Demgegenüber bezeichnen wir jede Differenz, die
nicht diskursiv artikuliert ist, als Element.“58 (Hervorhebungen im Origi-
nal)

Die Kohärenz der diskursiven Formation wird mit Bezug auf Fou-
cault59 durch ihre „Regelmäßigkeit in der Verstreuung“ gestiftet. Eine
solche Regelmäßigkeit in der Verstreuung sehen Laclau/Mouffe in
einer Totalität gegeben, in der definitionsgemäß jedes Element auf ein
Moment reduziert ist, alle Identitäten relational und alle Relationen
notwendig sind. Diese definierte Geschlossenheit wird von Laclau/
Mouffe gleich wieder im Hinblick auf Kohärenz, Dimension und Aus-
dehnung und Offenheit bzw. Geschlossenheit der diskursiven Formati-
on als Spezifizierung der einzelnen Bestimmungen unterlaufen, wäre
doch in einer solchen – geschlossenen – Totalität gar keine Artikulati-
on möglich.60 Eine in dieser Weise „genähte“ Totalität könne es gar
nicht geben, vielmehr sei die Transformation (nicht-diskursiver) Ele-
mente in Momente niemals abgeschlossen.61 Es wird mithin behauptet,
dass die Kohärenz in der Regelmäßigkeit der diskursiven Formation,
die durch den geschlossenen Charakter einer Totalität gewährleistet
schien, auch dann noch (hinlänglich) existiere, wenn sie eben – als ar-
tikulatorische Praxis – nicht geschlossen – „genäht“ – sei. Verstreuung
erlaube nur z. T. die Spezifik der Regelmäßigkeit zu denken. Schließ-
lich umfasse die Diskursformation sowohl sprachliche wie

1.4.2

58 L/M S. 141.
59 Foucault, M. (2013), Archäologie des Wissens, S. 48ff.
60 L/M S. 141 f.
61 L/M S. 143.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

19

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


nichtsprachliche Elemente. Sie entspreche Wittgensteins Begriff des
‚Sprachspiels‘.

„Die sprachlichen und nichtsprachlichen Elemente (…) konstituieren ein
differentielles und strukturiertes System von Positionen, das heißt einen
Diskurs. Die differentiellen Positionen enthalten deshalb eine Verstreu-
ung ganz verschiedener materieller Elemente.62

Sie können auch nicht in einem begründenden Subjekt vereinheitlicht
werden, vielmehr sind „verschiedene Subjektpositionen (Kursivierung
der Autoren) innerhalb einer diskursiven Formation verstreut“. Die
„Praxis der Artikulation als Fixierung/Verlagerung eines Systems von
Differenzen“ müsse „die gesamte materielle Dichte der mannigfaltigen
Institutionen, Rituale und Praxen durchdringen, durch die eine Dis-
kursformation strukturiert wird“. Sie besitze „keine Konstitutionsebe-
ne vor oder außerhalb der Verstreuung der artikulierten Elemente“.63

Artikulation könne nicht in gleicher Weise erfolgen wie der Diskurs
der Naturwissenschaften, da sonst z. B. Metaphern als begriffliche Spe-
zifikation zwischen Gegenständen auf sozialem und politischem Ge-
biet nicht möglich wären.64 So aber könnten Äquivalenzen und Wider-
sprüche zwischen verschiedenen Gegenständen des Diskurses denk-
möglich sein. Schließlich sei auch Notwendigkeit Bestandteil des Dis-
kurses/der Artikulation. Sie leite sich aber nicht von einem intelligi-
blen Prinzip ab, sondern „von der Regelmäßigkeit eines Systems struk-
tureller Positionen“.65 Sie führe zur partiellen Beschränkung des Feldes
der Kontingenz. Wenn diskursive Totalität als gegebene und abge-
grenzte Positivität bestünde, wären ihre differentiellen und relationa-
len Beziehungen durchweg von Notwendigkeit bestimmt, ihre Be-
standteile wären fixierte Momente. Das sei jedoch niemals der Fall, die
unauflösliche Spannung zwischen Interiorität und Exteriorität sei die
Bedingung sozialer Praxis, mithin seien weder absolute Fixiertheit

62 L/M S. 145, Die Autoren beziehen sich ausdrücklich auf Wittgenstein, L. (1977),
§ 2, S. 16 und § 6 S. 18 f.

63 L/M S. 146.
64 Hier tut sich eine grundsätzliche Problematik auf. Die Autoren halten die natur-

wissenschaftliche Terminologie offenbar für nicht-metaphorisch. Mithin gibt es in
ihren Augen einen Bereich des Buchstäblichen, Fundamentalen, d. h. einen Be-
reich der Korrespondenz von Signifikant und Signifikat. Diesem Thema kann hier
allerdings nicht weiter nachgegangen werden.

65 L/M S. 143.

I Übersicht

20

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


noch absolute Nichtfixiertheit möglich. Dies stimme mit zeitgenössi-
schen Denkströmungen zusammen, die die Unmöglichkeit, endgültige
Bedeutungen zu fixieren, hervorgehoben haben. Laclau/Mouffe zitie-
ren Derrida, der in seiner Kritik am Strukturbegriff zeige, dass dieser
kein Zentrum habe, ein solches Zentrum lediglich als Funktion zu
denken sei, worüber „alles zum Diskurs wird“.66

Die Kritik am Strukturalismus mit seiner Auffassung eines „voll-
ständig konstituierten strukturellen Raumes“ habe als Resultat die

„Konzeption eines relationalen Raumes, der unfähig war, sich selbst als
solcher zu konstituieren – die eines Feldes, das von dem Begehren nach
einer letzten Endes immer abwesenden Struktur beherrscht wurde.“67

Diskurs bzw. Artikulation sind die Bemühung, flottierende Signifikan-
ten, die „Elemente“, zu Signifikantenketten zu verbinden und mit Hilfe
von „Knotenpunkten“ – privilegierten Signifikanten – in einer Bedeu-
tung zu fixieren. Dies gelinge jedoch immer nur partiell, und zwar des-
halb, weil es eine Vermehrung von Signifikaten gäbe, deren Polysemie
die diskursive Struktur desartikuliere. Notwendigkeit und Kontingenz
seien nicht zwei abgegrenzte, einander äußerliche Gebiete. Notwendig-
keit sei vielmehr ein Versuch der Verbuchstäblichung zum Zweck der
Fixierung der Differenzen eines relationalen Systems und nicht ein zu-
grundeliegendes Prinzip.

Mit dem so gefassten begrifflichen Rahmen können die Antinomi-
en der Logik der Hegemonie aufgelöst werden:

„Einerseits erlaubt der offene und unvollständige Charakter jeder sozialen
Identität ihr Artikulation zu verschiedenen historisch-diskursiven Forma-
tionen, das heißt zu ‚Blöcken‘ im Sinne Sorels und Gramscis; andererseits
ist die Identität der artikulatorischen Kraft ausschließlich auf dem allge-
meinen Feld der Diskursivität konstituiert, dies eliminiert jede Referenz
auf ein transzendentales oder ursprüngliches Subjekt.“68

66 L/M S. 147ff, Zitat Derrida aus Derrida (1976), Die Struktur, das Zeichen und das
Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen in: Derrida (1976) Die Schrift
und die Differenz, S. 424.

67 L/M S. 150.
68 L/M S. 151 f, Zitat S. 152.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

21

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Die Kategorie des Subjekts

Laclau/Mouffe ordnen – mit Verweis auf Foucault69 – die diskursive
Struktur dem Begriff des Subjekts vor. Die ‚Erfahrung‘, die letzteres im
sozialen Feld geltend machen könnte, sei „von präzisen diskursiven Be-
dingungen ihrer Möglichkeit“ abhängig und könne somit nicht ur-
sprünglich sein. Diskursive Strukturen wiederum formulieren sich als
„Subjektpositionen“70, deren Beziehungen untereinander durch „Über-
determinierung“71 gekennzeichnet wird. Überdeterminierungen wären
als „Knotenpunkte“ zu verstehen, an denen sich unterschiedliche Dis-
kurse zu einer – immer vorläufigen – Einheitlichkeit verbinden (z. B.
„der Mensch“ oder „Humanismus“ als Schnittpunkte unterschiedlicher
philosophischer Traditionen, die immer auch im Zusammenhang mit
Macht- und Herrschaftsstrukturen stehen).72 Die mit „Überdetermi-
nierung“ benannte stets gegebene Interferenz verschiedener Subjekt-
positionen betrifft auch das Problem der Repräsentation. Repräsentati-
on aber beruhe auf einer Fiktion:

„nämlich der einer Präsenz von etwas auf einer bestimmten Ebene, auf
der es genau genommen abwesend ist. Aber weil es zugleich eine Fiktion
und ein Prinzip ist, das wirkliche soziale Verhältnisse organisiert, ist Re-
präsentation das Terrain eines Spiels, dessen Resultat nicht von Anfang an
vorherbestimmt ist.“73

Sie könne sich von der vollständigen Kontrolle des Repräsentierten
über den Repräsentanten bis zur völligen Unabhängigkeit des letzteren
bewegen und sei deshalb als „Feld einer instabilen Oszillation“ zwi-

1.4.3

69 Foucault, M. (1971) Die Ordnung der Dinge, S. 377ff.
70 Beispielsweise der Begriff der Arbeiterklasse als spezifische Subjektposition in den

Produktionsverhältnissen. (L/M S. 157.).
71 Der von L. Althusser aus der Psychoanalyse übernommene Begriff der Überdeter-

minierung (und des „Knotenpunkts“) meint in der psychoanalytischen Traum-
theorie die aus einer Traumszene oder einem Traumbild interpretatorisch heraus-
zulösenden Einflüsse unterschiedlicher Erlebnisse und Erfahrungen. Deren Eigen-
wertigkeiten lassen sich nur in einem Bild bzw. einer Szene miteinander verbinden,
nicht in einem Begriff. Žižek identifiziert Althussers Überdeterminierung gegen
dessen Intention mit dem grundlegenden Merkmal von Hegels konkreter Allge-
meinheit, die als solche letztlich scheitern muss. Žižek, Tücke des Subjekts, S. 142ff,
L. Identität u. Hegemonie S. 76 f; Freud, S. (1900/1961) S. 239.

72 L/M S. 153ff.
73 L/M S. 158, Kursivierung im Original.

I Übersicht

22

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


schen diesen beiden Polen zu nehmen.74 Der Begriff der Verstreuung
alleine, der die Gefahr des Essentialismus der Elemente (im Gegensatz
zum Essentialismus der Totalität) in sich trage, reiche nicht hin, um
der Spezifik der Kategorie des Subjekts (als Verstreuung von Subjekt-
positionen75) gerecht zu werden. Vielmehr sei sie ebenso vieldeutig,
unvollständig und polysemisch wie jede durch Überdeterminierung
gekennzeichnete diskursive Identität. Gerade dadurch aber werde der
„Horizont einer unmöglichen Totalität“ wieder eingeführt, der wiede-
rum die hegemoniale Artikulation ermögliche.76

Einbegriffen in diese Polysemie der Subjektpositionen sei das
Ökonomische, das seine Repräsentation nicht einer außerdiskursiven
Realität verdanke, vielmehr sei das Verhältnis zwischen dem Politi-
schen und dem Ökonomischen als die „prekäre Einheit einer Span-
nung“ zu denken. Grundsätzlich sei Repräsentation nicht als ein be-
stimmter Typus von Beziehungen (zwischen Repräsentant und Reprä-
sentiertem), sondern „als das Feld einer instabilen Oszillation“ zu ver-
stehen. Damit sei das Ökonomische auch nicht eine bloße Konstrukti-
on des Politischen. „Das ökonomische ist und ist nicht im Politischen
präsent und umgekehrt.“77

Antagonismus und Objektivität

Eine analoge Denkfigur entwickeln die Autoren zum Begriff des Anta-
gonismus. Der Antagonismus zeige die Grenze aller Objektivität. Die
antagonistische Beziehung verhindere die Ausbildung voller Identität
bzw. Präsenz. „…gerade weil ein Bauer kein Bauer sein kann, (existiert)
ein Antagonismus gegenüber dem Grundbesitzer, der ihn von seinem
Land vertreibt. Insofern es einen Antagonismus gibt, kann ich für
mich keine vollständige Präsenz sein.“ Realopposition im Sinne Kants
sei ein objektives, bestimm- und definierbares Verhältnis zwischen

1.4.4

74 L/M S. 160.
75 L/M S. 160, Mit der hier implizierten Verstreuung von differenten Klassenpositio-

nen als Subjektpositionen in einem politischen Feld ist allerdings Foucaults Begriff
der Verstreuung verlassen.

76 L/M S. 161.
77 L/M S. 160.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

23

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Dingen, z. B. als Gegensätzlichkeit von A und B. Widerspruch sei ein
ebenfalls definiertes Verhältnis zwischen Begriffen, das sich in sich er-
schöpfe. „Antagonismus hingegen konstituiert die Grenzen jeder Ob-
jektivität, die sich als partielle und prekäre Objektivierung enthüllt.“78

Weit davon entfernt, ein objektives Verhältnis zu sein, zeige er die
Grenze jeder Objektivität. Wenn Sprache ein System von Differenzen
sei, so sei der Antagonismus das Scheitern der Differenz. Er entziehe
sich der sprachlichen Erfassung, weil Sprache selbst nur als Versuch
einer Fixierung dessen existiere, was der Antagonismus untergrabe.79

Antagonismen bilden die – von vornherein unübersteigbare – Grenze
des Sozialen, das selbst wiederum der stets unvollständige Versuch sei,
Gesellschaft zu konstruieren. Allerdings erreichen sie ebenso wenig
eine fixierte Objektivität oder Positivität wie alle anderen Bestandteile
in der Systematik von Laclau/Mouffe.

Äquivalenz und Differenz

Wie der Antagonismus ist die Äquivalenz ein Grenzbegriff innerhalb
der Hegenomietheorie. Äquivalenz tritt dann und nur dann ein, wenn
alle differentiellen Merkmale eines Gegenstandes äquivalent geworden
sind, so dass das Gefüge ihrer Relationen keine positive Aussage mehr
zulässt, d. h. unterminiert ist. Die Äquivalenz drückt dann etwas aus,
was der Gegenstand nicht ist, seine Identität wird negativ, d. h. sie lässt
sich nur als Äquivalenz ihrer Differenzen gegenüber einem Äußeren
ausdrücken. Jede positive Bestimmung einer Gemeinsamkeit der Dif-
ferenzen würde eine positive Bestimmung der Identität des Gegenstan-
des außerhalb eines Äquivalenzverhältnisses nach sich ziehen. Äquiva-
lenz ist daher mit einer grundlegenden Ambiguität verbunden: „um
äquivalent zu sein, müssen zwei Begriffe verschieden sein – ansonsten
wäre es eine einfache Identität. Andererseits existiert die Äquivalenz
nur durch die Subversion des differentiellen Charakters jener Begrif-
fe“.80 Nach dieser Logik kann es Äquivalenz im Vollsinne genauso we-

1.4.5

78 L/M S. 165.
79 L/M S. 165.
80 Argumentation und Zitat vgl. L/M S. 168.

I Übersicht

24

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


nig geben wie Notwendigkeit als vollständige Fixiertheit in einem Sys-
tem von Differenzen. Dies werde durch die Paradoxie der Äquivalenz
offenbar.

„Der endgültige Charakter dieser Nicht-Fixiertheit, die endgültige Unsi-
cherheit jeder Differenz, zeigt sich folglich in einem Verhältnis totaler
Äquivalenz, in dem die differentielle Positivität A ihrer Begriffe aufgelöst
ist. Dies ist genau die Formel des Antagonismus, der sich somit als Gren-
ze des Sozialen erweist. Wir sollten bemerken, daß hier nicht ein als Posi-
tivität definierter Pol einem negativen Pol gegenübersteht: da alle diffe-
rentiellen Bestimmungen des einen Pols sich durch ihre negativ-äquiva-
lentielle Referenz auf den anderen Pol aufgelöst haben, zeigt ein jeder von
ihnen ausschließlich das, was er nicht ist.“81 (Kursivierung im Original)

Laclau/Mouffe kommen zu der These,
„daß nämlich bestimmte diskursive Formen durch die Äquivalenz jede Posi-
tivität des Gegenstandes auslöschen und der Negativität als solcher eine rea-
le Existenz geben. Diese Unmöglichkeit des Realen – die Negativität – hat
eine Form von Präsenz erlangt. Da das Soziale von Negativität, also vom
Antagonismus, durchdrungen wird, erlangt es nicht den Status der Trans-
parenz, vollständiger Präsenz, und die Objektivität seiner Identitäten wird
permanent untergraben. Von hier an ist die unmögliche Beziehung von
Objektivität und Negativität für das Soziale konstitutiv geworden. Doch
die Unmöglichkeit des Verhältnisses bleibt: aus diesem Grund muß die
Koexistenz seiner Glieder nicht als objektives Verhältnis von Grenzfron-
ten begriffen werden, sondern als wechselseitige Subversion ihrer Inhal-
te.“82

Namentlich in demokratischen Gesellschaften in denen es nicht (mehr)
zu einer strikten Teilung des politischen Raumes in zwei Lager (wie z.
B. Kolonialherren vs. kolonisierte Population) kommt – der Vorausset-
zung totaler Äquivalenz – kann es zu einer Vielfalt von Antagonismen
kommen, die in widersprüchlichen Beziehungen zueinander stehen
können. Dadurch wird die Bildung von Äquivalenzketten, d. h. die
Herstellung von Äquivalenzbeziehungen über mehrere Systeme hin-
weg, erschwert.

Die Autoren sehen den politischen Raum nicht durch die Gesell-
schaft, sondern durch den Antagonismus bezüglich einer bestimmten
Thematik, z. B. Rassendiskriminierung, bestimmt, der sich in einem

81 L/M S. 168 f.
82 L/M S. 169, Kursivierung im Original.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

25

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


zweiten Schritt über Äquivalenzbeziehungen mit anderen Diskursen, z.
B. Feminismus, vereinheitlicht. Gegenläufig entstehen Differenzierun-
gen, die die Tendenzen zur Vereinheitlichung immer wieder auflösen.
Differenzierung führt mithin zu einer Steigerung der Komplexität,
Äquivalenz zu einer Reduzierung. Für die diskursive Konstruktion von
Antagonismen ist die relative Abgeschlossenheit des politischen Rau-
mes erforderlich, umgekehrt benötigen soziale Bewegungen Autono-
mie, um einen autonomisierten politischen Raum für ihren Diskurs
entwickeln und den politischen Raum insgesamt erweitern zu können.
Eine Pluralität politischer Räume ist kennzeichnend für demokratische
Gesellschaften.83

Hegemonie

Hegemonie könne in einem diskursiven Feld dann stattfinden, wenn
antagonistische Kräfte auftreten, deren sie trennende Grenzen instabil
seien, d. h. dass ein weiter Bereich frei flottierender Kräfte die Mög-
lichkeit ihrer Artikulation in entgegengesetzten Lagern eröffne. Aller-
dings müsse das hegemoniale Subjekt – ebenso wie das Subjekt jeder
Artikulation – teilweise außerhalb dessen stehen, was es artikuliert. Da
dieses Außerhalb nach der vorhergegangenen Kritik nicht in der Diffe-
renz zwischen verschiedenen ontologischen Ebenen bestehen könne,
kommen Laclau/Mouffe auf die Unterscheidung von Diskurs und dis-
kursivem Feld zurück. Danach würden die hegemonisierende Kraft (!)
und die hegemonisierten Elemente auf demselben diskursiven Feld lie-
gen. Dem stehen äußerlich unterschiedliche Diskursformationen ge-
genüber. Das für eine Diskursformation kennzeichnende Charakteris-
tikum der „Regelmäßigkeit in der Verstreuung“ reiche aber nicht aus,
um zwischen zwei Artikulationen ein hegemoniales Verhältnis herzu-
stellen, weil sie sich sonst lediglich als weitere Differenzierung in einer
Artikulation auflösen würden. Deshalb dürfen die beteiligten Diskurs-
formationen nicht vollständig konstituiert sein. Gefordert ist eine Äu-
ßerlichkeit, die „zwischen in bestimmten Diskursformationen befind-
lichen Subjektpositionen und Elementen ohne präzise diskursive Arti-

1.4.6

83 L/M S: 171-173; S. 179; S. 182.

I Übersicht

26

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


kulation existiert. Diese Ambiguität ermöglicht die Artikulation als
eine Praxis, die Knotenpunkte instituiert, die (…) die Bedeutung des
Sozialen teilweise fixieren.“84

Laclau/Mouffe nennen als Bedingungen einer hegemonialen Arti-
kulation die Präsenz antagonistischer Kräfte und die Instabilität der sie
trennenden Grenzen. Die Präsenz eines weiten Bereichs flottierender
Elemente, die zu den entgegengesetzten Lagern artikuliert werden
können, konstituiere das Terrain hegemonialer Praxis. In dem Maß, in
dem eine hegemoniale Formation darin erfolgreich ist, ein strukturales
System von Differenzen und relationalen Identitäten zu bilden, wird
sie zu einer neuen Differenz im historischen Block, ist ihm nicht mehr
äußerlich und ihre artikulatorische Potenz verschwindet.85

Indem sie die Vorstellung einer endgültigen Schließung des Sozia-
len verlassen, kommen Laclau/Mouffe zu einer Pluralität politischer
und sozialer Räume ohne letzte einheitliche Grundlage, die den Aus-
gangspunkt der Analyse abgibt. Artikulatorische Praxen finden nicht
nur innerhalb sozialer und politischer Räume statt, sondern auch zwi-
schen ihnen. So stellt sich die (relative) Autonomie des Staates als die
Folge der Konstruktion eines politischen Raumes dar, der wiederum
das Resultat hegemonialer Artikulationen ist.86

Die Offenheit des Sozialen wird nicht nur als essentialismuskriti-
sche Einsicht genommen, sondern als unabdingbare Voraussetzung
hegemonialer Praxis. Macht konstruiert sich durch das Soziale hin-
durch im Wechselspiel von Äquivalenz und Differenz:

„Der entscheidende Punkt ist, daß jede Form der Macht auf pragmatische
Art und Weise und dem Sozialen innerlich durch die entgegengesetzten
Logiken von Äquivalenz und Differenz konstruiert wird – Macht ist nie-
mals grundlegend.“87

Dieses „niemals grundlegend“ kann in zweierlei Hinsicht verstanden
werden. Einerseits so, dass Macht nicht letztlich in einem dominanten
Sektor oder einer Klasse als Zentrum einer hegemonialen Formation
verortet werden kann. Andererseits ist sie nicht „für sich“ denkbar,

84 L/M S. 176.
85 L/M S. 180.
86 L/M S. 182.
87 L/M S. 184.

1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie

27

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


sondern nur in Verbindung mit dem Sozialen, in das sie sich nicht
gänzlich auflöst:

„Aber es ist ebenso falsch, entweder vom Pluralismus oder der völligen
Auflösung der Macht im Sozialen auszugehen, da dies die Analyse für die
Präsenz von Knotenpunkten und die partiellen Machtkonzentrationen,
die in jeder konkreten Gesellschaftsformation existieren, blind machen
würde. An diesem Punkt können viele Begriffe aus der klassischen Analy-
se – ‚Zentrum‘, ‚Macht‘, ‚Autonomie‘ et cetera – wieder eingeführt werden,
wenn ihr Status neu definiert wird. Sie sind alle kontingente soziale Logi-
ken, die als solche ihre Bedeutung in präzisen konjunkturellen und rela-
tionalen Zusammenhängen erlangen, …“88

Hegemonie und radikale Demokratie

Auf eine notwendigerweise narrative Weise skizzieren Laclau/Mouffe
die Entstehungsgeschichte demokratischer Strukturen als Vorausset-
zung von Hegemonie. Historisch sei der Gegensatz zwischen „Volk“
und „ancien regime“ der letzte Moment gewesen,

„an dem sich die antagonistischen Grenz-Fronten zwischen zwei Formen
der Gesellschaft (…) in Form klarer und empirisch gegebener Demarkati-
onslinien darstellten.“89

Diese Konstellation lag jeder hegemonialen Konstruktion voraus, stell-
te sich aber auch nie wieder her. Marx habe, nachdem sich der Gegen-
satz Volk – ancien regime erschöpft habe, die „primäre Tatsache der
gesellschaftlichen Teilung“ auf der Basis eines neuen Prinzips, der
Klassenkonfrontation, zu denken versucht. Dieses Prinzip sei jedoch
nicht in der Lage gewesen, den „Gesellschaftskörper in zwei Lager zu
teilen und sich automatisch als eine Demarkationslinie in der politi-
schen Sphäre zu reproduzieren“.90 Die Annahme eines grundlegenden
Moments des Bruchs und eines einzigen Raumes, in dem das Politi-
sche sich konstituiere, sei dem Marxismus als Gemeinsamkeit mit dem
Jakobinertum (dem „jakobinischen Imaginären“) geblieben. Für die

1.5

88 L/M S. 185.
89 L/M S. 191; die Frage, inwieweit hier nicht das „Volk“ sondern das Bürgertum die

treibende Kraft in dem Konflikt war, muss hier offen bleiben.
90 L/M S. 191 f.

I Übersicht

28

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Konstruktion eines radikal libertären politischen Imaginären müssten
die Vorstellung von privilegierten Bruchpunkten und des Zusammen-
fließens der Kämpfe in einem einheitlichen politischen Raum aufgege-
ben werden.91

Die demokratische Revolution

Zwar gebe es – Foucault folgend – wo Macht sei, auch Widerstand. Po-
litisch werde der Widerstand gegen Unterordnungsverhältnisse mit
dem Ziel, diese zu beenden aber erst, wenn sie sich in antagonistische
Unterdrückungsverhältnisse wandeln. Und dies verlange die Präsenz
eines diskursiven „Äußeren“, das die Unterordnungsverhältnisse unter-
grabe, etwa die Vorstellung angeborener Menschenrechte. Ohne eine
solche Problematisierung von außen konstruiere ein Unterordnungs-
verhältnis eine Reihe differentieller Positionen mit positiven sozialen
Identitäten, die per se nicht antagonistisch sein können. Vor zweihun-
dert Jahren habe sich in den westlichen Gesellschaften das „demokra-
tische Prinzip der Freiheit und Gleichheit als neue Matrix des sozialen
Imaginären“ durchgesetzt bzw., was das Gleiche meine, „einen funda-
mentalen Knotenpunkt in der Konstruktion des Politischen“ gebildet.
Damit sei die „Logik der Äquivalenz in das grundlegende Instrument
der Produktion des Sozialen transformiert“ worden.92 Die Französi-
sche Revolution habe sich auf keine andere Legitimität als das Volk ge-
gründet und damit eine neue Instituierung des Sozialen eingeleitet.
Die verschiedenen Formen der Ungleichheit konnten als illegitim und
widernatürlich dargestellt und so äquivalent gemacht werden, Unter-
ordnung wurde zu Unterdrückung. Die sozialistischen Diskurse weite-
ten die Kritik der politischen Ungleichheit auf die ökonomische Un-
gleichheit aus.93

Im 19. Jahrhundert habe es radikal antikapitalistische Arbeiter-
kämpfe gegeben, die sich „gegen die Zerstörung handwerklicher Iden-
titäten und den mit ihnen einhergehenden Verbund sozialer, kulturel-

1.5.1

91 L/M S. 192.
92 L/M S. 195.
93 L/M S. 195 f.

1.5 Hegemonie und radikale Demokratie

29

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


ler und politischer Formen“ richteten und die neuen kapitalistischen
Produktionsverhältnisse radikal ablehnten. Darin habe sich ein Anta-
gonismus gezeigt, der in späteren Arbeiterkämpfen, als sich der Kapi-
talismus bereits sicher etabliert hatte, so nicht mehr aufgetreten sei.
Dort sei es primär um die Transformation der Verhältnisse in der Pro-
duktion gegangen. Dieser Wandel signalisiere, dass das Unterord-
nungsverhältnis zwischen Arbeiter und Kapitalist „bis zu einem gewis-
sen Grade als legitime differentielle Positionen in einem einheitlichen
diskursiven Raum“ gelte. Auch bei den Arbeiterkämpfen nach dem ers-
ten Weltkrieg sei es z. T. um die Verteidigung erworbener Identitäten
gegangen.94 Jedoch seien Radikalisierungen in der politischen Ausein-
andersetzung nicht an Veränderungen gebunden, die gewachsene
Identitäten bedrohen. So hätte vielfach gerade die Befriedigung sozia-
ler Forderungen in der Prosperitätsphase nach dem Zweiten Weltkrieg
anstatt zur Integration in die herrschende hegemoniale Formation zur
Aufdeckung einer Reihe von willkürlichen Unterordnungsverhältnis-
sen geführt.

Demokratische Revolution und neue Antagonismen

Seit dem Zweiten Weltkrieg und dem Übergang von einem extensiven
zu einem intensiven Akkumulationsregime (Michel Aglietta) in den
fortgeschrittenen Industriegesellschaften95 und der damit verbunde-
nen „Kommodifizierung“, d. h. der Transformation der Gesellschaft in
eine auf allen Ebenen durch Marktlogik beherrschte, sei es zu einer
Vervielfältigung gesellschaftlicher Antagonismen gekommen. Der da-
bei entstehende neue Staatstyp (keynesianischer Wohlfahrtsstaat) habe
einerseits eine Reihe von Funktionen übernommen, die das neue Ak-
kumulationsregime verlangte, andererseits hätten die Kämpfe gegen
die vom Kapitalismus erzeugten Veränderungen Resultate v. a. sozial-

1.5.2

94 Die hier positiv eingeführte Arbeiteridentität fällt aus der sonstigen Verwendung
des Begriffs im Text heraus, was umso mehr überrascht als sie – an ihr Komple-
ment, den Kapitalisten – gebunden, niemals „vollständig“ sein kann.

95 Der Begriff des Fortschritts oder der Fortschrittlichkeit erschließt sich nicht aus
der Systematik der Autoren. Er wird im Text – mit einer impliziten Wertung ver-
bunden – im Sinne größerer Differenziertheit oder höherer Komplexität gebraucht.

I Übersicht

30

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


politischer Art erbracht, die zu einer Verbesserung der Lage der Arbei-
ter und generell der breiten Bevölkerung geführt hätten. Traditionelle
soziale Netzwerke seien von staatlich-bürokratischen Versorgungssys-
temen übernommen worden. Damit einher sei die Politisierung sozia-
ler Verhältnisse gegangen mit der deutlich geworden sei, dass diese im-
mer „das Resultat von Institutionsweisen sind, die ihnen ihre Form
und ihren Sinn geben“.96 Der bürokratische Charakter dieser Verände-
rung habe zugleich zu neuen Unterordnungsverhältnissen geführt ge-
gen die Widerstand entstanden sei, aber auch zu „positiven Freiheiten“,
die den herrschenden Common Sense umgestaltet hätten. Forderun-
gen nach ökonomischer Gleichheit und neuen sozialen Rechten sei Le-
gitimität verliehen worden, der Staat wurde für das Wohl seiner Bürger
verantwortlich gemacht. Laclau/Mouffe sehen in dieser

„Vervielfältigung der Antagonismen und diese(r) Infragestellung von Un-
terordnungsverhältnissen (…) ein Moment der Vertiefung der demokrati-
schen Revolution.“97

Hinzu komme die Wirkung der Ausdehnung der Massenkommunika-
tionsmittel, die zu neuen kulturellen Formen und zur Ausdehnung des
Konsums führe. Ungeachtet der damit verbundenen Vermassung und
Uniformierung und der unveränderten Ungleichheit im Konsum be-
günstige diese Entwicklung die Zurückweisung der weiterhin beste-
henden Ungleichheiten. Laclau/Mouffe illustrieren die Vorgänge von
Antagonismus und Hegemonie an einigen Beispielen. Die politischen
Kämpfe von Arbeiterschaft, Frauenbewegung, ethnischen Minderhei-
ten, Friedens- und Ökologiebewegung u. a. seien einerseits als „Trans-
formation der sozialen Verhältnisse, die für die neue hegemoniale For-
mation der Nachkriegszeit charakteristisch“ sei, „andererseits als Ef-
fekte der Verschiebung des um den liberal-demokratischen Diskurs
konstituierten egalitären Imaginären in neue Bereiche des sozialen Le-
bens“ zu verstehen.98 Auf der konservativen Seite werde dies sehr wohl
registriert und mit einer Polemik beantwortet, die die durch exzessive
Demokratisierung drohende Unregierbarkeit behaupte.

96 L/M S. 204.
97 L/M S. 205.
98 L/M S. 207.

1.5 Hegemonie und radikale Demokratie

31

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Die Fragmentierung des einheitlichen politischen Subjekts, die von
der Linken als Problem gesehen wurde, sei in Wahrheit die Möglich-
keitsbedingung der demokratischen Revolution. „Die Kritik des ein-
heitlichen Subjekts und das Erkennen der diskursiven Verstreutheit“
sei

„das sine qua non für das Denken der Vielfalt, aus der Antagonismen in
der Gesellschaft auftauchen, in denen die demokratische Revolution eine
bestimmte Schwelle überschritten hat. Dies eröffnet uns ein theoretisches
Feld, auf dessen Basis der Begriff der radikalen und pluralen Demokratie
(…) allererst begriffen werden kann. (…) Der Pluralismus ist nur in dem
Maße radikal, als jedes Glied dieser Pluralität von Identitäten in sich
selbst das Prinzip seiner eigenen Geltung findet, ohne daß dies in einer
transzendenten oder zugrundeliegenden positiven Basis für ihre Bedeu-
tungshierarchie und als Quelle und Garantie ihrer Legitimität gesucht
werden muß. Und demokratisch ist dieser radikale Pluralismus in dem
Maße, als die Selbstkonstituierung jedes seiner Glieder das Resultat von
Verschiebungen des egalitären Imaginären ist. In einem grundlegenden
Sinne ist das Projekt einer radikalen und pluralen Demokratie deshalb
nichts anderes als der Kampf um ein Höchstmaß an Autonomisierung
von Bereichen auf der Basis der Verallgemeinerung der äquivalentiell-
egalitären Logik.“99

Allerdings sei die demokratische Revolution nur das Terrain, auf dem
„eine durch ein egalitäres Imaginäres unterstützte Logik der Verschie-
bung“ wirksam werde, sie gebe keineswegs die Richtung vor, in der
dieses Imaginäre wirksam werde. Andernfalls wäre man einer neuen
Teleologie verfallen und käme zu einer ähnlichen Position wie Bern-
stein mit der von ihm postulierten fortschrittlichen ‚Entwicklung‘. Die
demokratische Revolution eröffne verschiedenen politischen Logiken
den Weg, rechtspopulistischen und totalitären ebenso wie demokrati-
schen.100 Auch bei den sogenannten neuen sozialen Bewegungen sei
keineswegs gewiss, dass sie fortschrittlichen Charakter haben. Schließ-
lich gebe es kein Subjekt, das von der herrschenden Ordnung nicht
wieder eingliederbar sei.

99 L/M S. 208 f Die Forderung, dass „jedes Glied dieser Pluralität von Identitäten in
sich selbst das Prinzip seiner eigenen Geltung finden“ müsse, kann nur zu einem
neuen transzendenten Bezug oder zu einem unendlichen Regress antagonistischer
und/oder hegemonialer Verhältnisse führen, der sich hier hinter dem Stichwort
„Autonomisierung“ verbirgt.

100 L/M S. 210.

I Übersicht

32

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Die Polysemie der Antagonismen mache einen grundlegenden
Unterschied gegenüber den sozialen Kämpfen vor der demokratischen
Revolution. Diese fanden im Kontext der Ablehnung gegebener und
relativ stabiler Identitäten statt, Antagonismen brauchten nicht kon-
struiert zu werden mit der Folge dass es keine hegemoniale Dimension
der Politik gab.101

Die antidemokratische Offensive

Das System der demokratischen Revolution sehen die Autoren von
neoliberalen und rechtskonservativen Strömungen bedroht, die den
Freiheitsbegriff besitzindividualistisch und antistaatlich besetzen, u. a.
mit dem Argument, die wohlfahrtsstaatliche Organisation bedrohe die
Freiheit. So werde Ungleichheit in eine Äquivalenz mit Freiheit ge-
bracht. Die Linke habe diese Diskussion als wenig relevantes Über-
bauphänomen in seiner politischen Bedeutung unterschätzt.102

Radikale Demokratie: Alternative für eine neue Linke

Die Autoren fassen ihre Kritik an der Linken noch einmal zusammen
und raten dazu, die in der traditionellen Linken abgelehnte liberal-de-
mokratische Orientierung aufzunehmen und auszuweiten. Schwerwie-
gendes Hindernis sei in der Vergangenheit der essentialistische Aprio-
rismus gewesen, der angenommen habe, dass die Gesellschaft an
einem Punkt genäht sei, der es gestatte, jedes Ereignis unabhängig von
jeglicher artikulatorischer Praxis zu fixieren.103 Zentral gelte das für
den Klassismus, die Einengung auf den Klassenwiderspruch, der ver-
hindert habe, wahrzunehmen, dass die Orientierung der Arbeiterklas-
se vorrangig von Kämpfen abhänge, die außerhalb von ihr entschieden
würden. Elementar sei aber der jakobinische Revolutionsbegriff gewe-

1.5.3

1.5.4

101 L/M S. 213.
102 L/M S. 213-218.
103 Gemeint ist offenbar ein als objektiv unterstellter Bezugsrahmen innerhalb dessen

jedes Ereignis eine invariante und determinierte Position einnehme. Vgl. auch
das Verständnis von „Vermittlung“ von dem die Autoren ausgehen.

1.5 Hegemonie und radikale Demokratie

33

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


sen, dem die Linke gefolgt sei. Dieser Revolutionsbegriff impliziere,
dass die Macht an einem Punkt konzentriert sei, von dem aus sich die
Gesellschaft „rational“ reorganisieren lasse.104

Aus dieser Perspektive werde die sozialistische Dimension in der
Politik, die Notwendigkeit die kapitalistischen Produktionsverhältnisse
abzuschaffen, weil sie die Quelle zahlreicher Unterordnungsverhältnis-
se seien, zu einem der Bestandteile des Projekts radikaler Demokratie
und nicht umgekehrt. Nur so könne es eine gesellschaftliche Aneignung
der Produktion geben, die im Übrigen über Arbeiterselbstverwaltung
hinausgehe, weil in der gesellschaftlichen Aneignung auch die Forde-
rungen anderer Gruppen aufgenommen werde müssten, die ebenfalls
von der Produktion betroffen seien.105 Bei der Betrachtung, wie strate-
gisch in dem Projekt radikaler Demokratie zu verfahren sei, stellen La-
clau/Mouffe zunächst fest, dass es keine allgemeingültigen Regeln ge-
ben könne, die es erlauben, im Vorhinein festzulegen, was links oder
rechts in einer aktuellen Auseinandersetzung sei. Beim Thema Femi-
nismus z. B. könne es je nach den Gegebenheiten angezeigt sein, politi-
sche Ziele über die Zivilgesellschaft oder über den Staat zu verfolgen.
Analog dazu könne die Organisationsform „Partei“ in unterschiedli-
chen Kontexten als bürokratische Bremse oder als unverzichtbare
Form der Vermittlung disparater Elemente wirken.

„…insofern, als das Feld der „Gesellschaft im allgemeinen“ als gültiger
Rahmen politischer Analyse verlorengegangen ist, (ist) auch die Möglich-
keit, eine allgemeine Theorie der Politik auf der Basis topographischer Ka-
tegorien zu etablieren, verschwunden.“106

Es habe sich auch eine grundlegende Verschiebung des Verhältnisses
von öffentlichem und privatem Raum ergeben. Der private Raum als
nicht-öffentliches und außerpolitisches Refugium sei selbst Ausgangs-
punkt der Politisierung des Sozialen geworden.

„Was dadurch auseinanderbrach, war die Idee und die Realität eines ein-
heitlichen Raumes der Konstitution des Politischen selber. Wir erleben
eine Politisierung, die viel radikaler als jede uns bisher bekannte ist, weil
sie dazu tendiert, die Unterscheidung zwischen dem Öffentlichen und
dem Privaten aufzulösen – nicht im Sinne des Eingriffs in das Private

104 L/M S. 219ff.
105 L/M S. 221 f.
106 L/M S. 224 Kursivierung im Original.

I Übersicht

34

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


durch einen einheitlichen öffentlichen Raum, sondern im Sinne einer
Vermehrung radikal neuer und verschiedener politischer Räume. Wir
sind mit dem Auftauchen einer Pluralität von Subjekten konfrontiert, de-
ren Formen von Konstitution und Verschiedenheit nur denkbar sind,
wenn wir auf die Kategorie des Subjekts als einem einheitlichen und ver-
einheitlichenden Wesen verzichten.“107

Diese Überlegung nötige letztlich dazu anzuerkennen, dass es sich bei
der Vermehrung der politischen Räume und der komplementären
äquivalentiellen Vereinheitlichung um soziale Logiken handelt, die
niemals zu einer geschlossenen Totalität oder letzten Grundlage des
Sozialen führen können. Gleichwohl verlange die Logik der demokra-
tischen Äquivalenz als gleichsam grundlegendes Prinzip, dass die Be-
teiligten ihre (Gruppen-)Identität aufgeben soweit sie auf Besitzindivi-
dualismus beruhe und zu unvereinbaren Gegensätzen führe.108 Jegli-
che Äquivalenzlogik sei aber wegen der Ungleichheit im Gesellschaftli-
chen von einer „konstitutiven Unsicherheit“ durchdrungen. Deshalb
müsse sie durch die Logik der Freiheit bzw. der Autonomie ergänzt
werden. Diese habe das Prinzip der Trennung der Räume als Basis, was
die Verbindung des Projekts der pluralen Demokratie mit dem Libera-
lismus erlaube. Eine solche Konstruktion ziele auf ein anderes Indivi-
duum, das „nicht länger aus der Matrix des Besitzindividualismus
konstruiert“ werde.109 Demokratische Rechte seien über den klassi-
schen politischen Bereich und den der Bürgerrechte hinaus auszuwei-
ten. Soweit dies die Ökonomie betreffe handele es sich um den spezi-
fisch antikapitalistischen Kampf bei dem es nicht nur um die Rechte
als Bürger, sondern auch als Produzent gehe.

Die Gefahr, die der radikalen Demokratie als Wechselspiel von
Äquivalenz und Autonomie inhärent sei, sei die Möglichkeit, die Ein-
richtung eines Zentrums zu versuchen, das die Logik der Autonomie
eliminiere und um sich herum „die Totalität des Gesellschaftskörpers
rekonstruiere“, d. h. seinen politischen Raum als vorgeordnet und ge-
schlossen etabliere: der Totalitarismus.110 Nach Claude Lefort sei nach
der Überwindung des Monarchismus, bei dem sich die Macht in der

107 L/M S. 225, Kursivierung im Original.
108 L/M S. 227.
109 L/M S. 228.
110 L/M S. 230.

1.5 Hegemonie und radikale Demokratie

35

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Person des Fürsten verkörperte, der Ort der Macht zu einer Leerstelle
geworden. Die Grundlagen der Macht, des Rechts und des Wissens
seien nicht länger gesichert, könnten von allen Seiten in Frage gestellt
werden. Dann könne eine „rein soziale Macht auftauchen, die sich als
total darstellt und aus sich selbst das Prinzip des Rechts und des Wis-
sens herleitet“. Sie versuche, einen Ausgangspunkt zu setzen, von dem
aus Gesellschaft vollkommen gemeistert und gewußt“ werden kön-
ne. 111 Und dabei handele es sich nicht um einen Typus sozialer Orga-
nisation, sondern um eine politische Logik, die von unterschiedlichen
politischen Orientierungen und Gruppen ausgehen könne.

Laclau/Mouffe beschreiben aber auch eine symmetrisch entgegen-
gesetzte Gefahr, nämlich die eines Mangels jeglicher Bezugnahme auf
soziale Einheit als gemeinsamem Referenzpunkt, die die Implosion des
Sozialen nach sich zöge.

„Zwischen einer Logik völliger Identität und einer reiner Differenz muß
die Erfahrung der Demokratie aus der Anerkennung der Vielfalt sozialer
Logiken und der Notwendigkeit ihrer Artikulation bestehen. Diese Arti-
kulation muß jedoch beständig neu geschaffen und neu ausgehandelt
werden…“112

Die Logik der Demokratie sei keine Logik der Positivität des Sozialen
„und deshalb nicht imstande, irgendeinen Knotenpunkt zu begründen,
um den herum die soziale Struktur rekonstruiert werden“ könne. Des-
halb müsse ein hegemoniales Projekt „Vorschläge für die positive Or-
ganisation des Sozialen“ beinhalten und „mit einem lebensfähigen
Projekt für die Rekonstruktion spezifischer Bereiche der Gesellschaft
verbunden“ sein. Das Projekt einer „radikalen Demokratie als einer
Alternative für die Linke“ müsse

„sich (…) auf die Suche nach einem Ort des Gleichgewichts zwischen
einem maximalen Voranbringen der demokratischen Revolution in mög-
lichst vielen Bereichen und der Fähigkeit zur hegemonialen Führung und
zur positiven Rekonstruktion dieser Bereiche seitens der untergeordneten
Gruppen stützen.“113

111 L/M S: 231.
112 L/M S. 233.
113 L/M S. 234.

I Übersicht

36

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Utopie bleibt für Laclau/Mouffe unverändert grundlegender Bestand-
teil linker Politik, die stets über das hinausgehen müsse, was positiv ge-
geben sei und sich nicht auf den Vollzug von dessen Eigenlogik redu-
zieren dürfe. Jedoch könne Universalismus nicht länger Bestandteil des
linken Diskurses sein114, denn der unterstelle immer einen privilegier-
ten Zugang zur Wahrheit. Das Projekt radikaler Demokratie enthalte
notwendigerweise eine sozialistische Dimension, aber ohne die Erwar-
tung, dass daraus sich zwangsläufig die Überwindung anderer Un-
gleichheiten ergebe.

„Behauptung eines ‚Grundes‘, der nur weiterlebt, indem er seinen grund-
legenden Charakter negiert; einer ‚Ordnung‘, die nur als partielles Begren-
zen der Unordnung existiert; einer ‚Bedeutung‘, die angesichts der Bedeu-
tungslosigkeit nur als Exzeß und Paradox konstruiert ist – in anderen
Worten: das Feld des Politischen als der Raum für ein Spiel, das ganz und
gar kein ‚Nullsummenspiel‘ ist, weil die Regeln und die Spieler niemals
völlig bestimmt sind. Dieses Spiel, das sich dem Begriff entzieht, hat zu-
mindest einen Namen: Hegemonie“115

114 Vgl. dazu Laclau, E., (2013) Identität und Hegemonie: Die Rolle der Universalität
in der Konstitution politischer Logiken.

115 L/M S. 238.

1.5 Hegemonie und radikale Demokratie

37

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Ergänzungen

Die weitere Diskussion von „Hegemonie und radikale Demokratie“
verläuft in zwei verschiedenen Feldern: einerseits einem im Schwer-
punkt epistemologischen Diskurs (Laclau), der v. a. sprachphilosophi-
sche Theoreme im Anschluss an de Saussure und Hjelmslev sowie Ge-
danken von Derrida und Jacques Lacan aufnimmt. Laclau verwendet
Beispiele aus der politischen Sphäre i. d. R. zur Illustration seiner Epis-
temologie. Das zweite Feld bildet ein politologischer Diskurs (Mouffe),
der seinen Ausgangspunkt bei Carl Schmitt hat und aktuelle gesell-
schaftliche Phänomene und politische Konflikte mit den Mitteln der
Hegemonietheorie untersucht. Epistemologische Überlegungen spielen
hier eine untergeordnete Rolle. Beiden Strängen ist – zunächst ge-
trennt – nachzugehen.

Ernesto Laclau, Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?

Ernesto Laclau hat eine in ihrer Differenziertheit über „Hegemonie
und radikale Demokratie“ hinausgehende Epistemologie als Antwort
auf die mit der Verbannung der politischen Ökonomie entstandene
Leerstelle in der Diskussion vorgelegt. Man kann von einer transzen-
dentalphilosophischen Konstruktion sprechen, die ihrerseits wieder
die Frage nach der Historizität dieser Konstruktion aufgeworfen hat.
Es geht nicht nur um den Wert der Hegemonietheorie als Instrument
zur Analyse politischer Entwicklungen, sondern letztlich um ihre er-
kenntnistheoretische Verankerung.

Die Möglichkeitsbedingung dieser Sicht liegt für Laclau in der
prinzipiellen Unabschließbarkeit von Identität und symbolischen Pro-
zessen. Er argumentiert u. a. mit Positionen von de Saussure und La-
can. Saussure habe im Widerspruch zum Grundprinzip seiner Linguis-
tik Isomorphismus zwischen der Ordnung des Signifikanten und der
Ordnung des Signifikats behauptet. Louis Hjelmslev und die Kopenha-

II 

2.1

39

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gener Linguistenschule hätten dagegen mit diesem Prinzip gebrochen
und das Verhältnis von Signifikant und Signifikat ausschließlich for-
mal bestimmt.116 Damit sei die Abhängigkeit des Signifikanten vom Si-
gnifikat aufgehoben.

„Die Nicht-Transparenz des Repräsentanten gegenüber dem Repräsen-
tierten, die irreduzible Autonomie des Signifikanten gegenüber dem Si-
gnifikat, ist die Bedingung einer Hegemonie, die das Soziale von Grund
auf strukturiert, und nicht der epiphänomenale Ausdruck eines transzen-
dentalen Signifikats, das den Signifikanten seinen eigenen vorherbe-
stimmten Bewegungen unterwerfen würde.“117

Damit wird die Frage nach den Grenzen der Signifikation bzw. dem
nur partiellen Charakter ihrer Fixierungen aufgeworfen, ohne die wir
in „einem psychotischen Universum leben würden“. Es wäre der Ver-
such der Antwort auf die Frage nach den „neuen theoretischen Rela-
tionen“, die „niemals identisch mit sich selbst sein können“.118 Laclau
hat sich dazu u. a. in einem Text aus dem Jahr 2002 geäußert.119 Mit
Saussure versteht er Sprache (und generell Signifikationssysteme) als
ein System von Differenzen, deren linguistische Identitäten rein rela-
tional sind, wodurch in jedem Bezeichnungsakt die Sprache als Ganze
involviert ist – als Totalität.120 Die Grenzen eines Bezeichnungssystems
können jedoch nicht selbst bezeichnet werden, sie wären sonst Be-
standteil des Systems und nicht seine Grenzen. Vielmehr müssen diese
Grenzen sich selbst zeigen und zwar als Unterbrechung oder Zusam-
menbruch des Signifikationsprozesses.121

„Was die Bedingung der Möglichkeit eines Bezeichnungssystems bildet –
seine Grenzen – bildet auch die Bedingung seiner Unmöglichkeit – eine
Blockade der fortgesetzten Ausweitung des Bezeichnungsprozesses.“122

Laclau spricht in diesem Fall von einer „ausschließenden“ oder „au-
thentischen“ Grenze, deren beide Seiten nicht nur unterschiedlich sind
wie im Fall einer „neutralen“ Grenze, sondern ihre wechselseitige Un-

116 Laclau, E. (2013) Identität und Hegemonie S. 88 f.
117 Laclau, e. (2013) S. 84.
118 L/M S. 124.
119 Laclau, E., (2002) Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?
120 Laclau, E., (2002) S. 66, s. a. Laclau, E. u. Mouffe, Ch., S. 141, Entwurf III S. 12.
121 Laclau, E., (2002) S. 66.
122 Laclau, E. (2002) S. 66.

II Ergänzungen

40

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


möglichkeit beinhalten. Solche „wahren“ Grenzen seien immer antago-
nistisch. Mit ihnen sei eine essentielle Ambivalenz innerhalb des Sys-
tems der Differenzen verbunden, die Identität jedes Elements sei kon-
stitutiv gespalten:

„Einerseits drückt sich jede Differenz selbst als Differenz aus, andererseits
löscht sich jede selbst als solche aus, indem sie in ein Äquivalenzverhält-
nis mit allen anderen Differenzen des Systems eintritt. Und wenn wir da-
von ausgehen, daß es nur dort System gibt, wo es radikale Ausschließung
gibt, dann ist diese Spaltung oder Ambivalenz konstitutiv für jede syste-
mische Identität.“123

Die Ausschließung, der Antagonismus, gründet das System, das folg-
lich keinen positiven Grund haben und sich nicht im Sinne irgendei-
nes positiven Signifikats bezeichnen kann.124 Um sich selbst signifizie-
ren zu können, müssen die internen Differenzen gegenüber der Di-
mension der Äquivalenz bis fast zur Auslöschung zurücktreten. Nur
dann kann sich das System selbst als Totalität bezeichnen. Der solcher-
art zustande gekommene leere Signifikant, der das System als System
bezeichnet, hat jedoch kein tatsächlich realisiertes Sein, sondern ist
konstitutiv unerreichbar.125

Beispielhaft verdeutlicht Laclau diese aporetische Situation mit
Paul de Mans Analyse der „Null“ in dessen Text „Pascals Allegorie der
Überzeugung“.126 Das zentrale Argument ist, dass die Null „radikal he-
terogen gegenüber der Ordnung der Zahlen (ist) und zugleich ent-
scheidend, wenn es überhaupt eine Ordnung der Zahlen geben soll.“127

„Damit erhalten wir eine Situation, in der (1) eine systemische Totalität
nicht konstituiert werden kann, ohne an etwas zu appellieren, das gegen-
über dem in ihr Repräsentierten radikal heterogen ist; (2) dieses Etwas
dennoch auf irgendeine Weise repräsentiert werden muss, damit es über-
haupt ein System geben kann; (3) dies jedoch die Repräsentation von et-
was sein wird, das innerhalb des Systems nicht repräsentierbar ist, mehr
noch: die Repräsentation der radikalen Unmöglichkeit, das System zu re-

123 Laclau, E. (2002) S. 67.
124 Laclau, E. (2002) S. 69.
125 Laclau, E. (2002) S. 69.
126 Laclau, E., (2013) S. 86 f.
127 Laclau, E. (2013) S. 87.

2.1 Ernesto Laclau, Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?

41

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


präsentieren, sodass Repräsentation nur mittels tropologischer Substituti-
on stattfinden kann.“128

Diese innere Grenze der Repräsentation findet Laclau auch in der Phi-
losophie bzw. Psychologie Jacques Lacans wieder und zwar in dessen
Begriff des „Realen“ bzw. des „Balkens“. Das Reale sensu Lacan sei der
Name dieser inneren Grenze des Repräsentationsprozesses, des Schei-
terns des Symbolischen, seine eigene Fülle zu erreichen.129 Der Hege-
monietheorie und der Lacan’schen Theorie sei gemeinsam, dass in bei-
den „jede Art der Unfixiertheit um einen ursprünglichen Mangel her-
um organisiert“ sei. Dieser Mangel bringe mit sich, dass alle Repräsen-
tationsprozesse nicht nur einen bestimmten ontischen Inhalt, sondern
auch das Prinzip der Repräsentation selbst repräsentieren müssen. Da
dies mit dem Versuch der „Vernähung“, d. h. mit der Einführung eines
systemfremden tropologischen Elements, letztlich scheitern muss, öff-
net sich zugleich der „Weg zu einer Reihe unbestimmter Ersetzungen,
die gerade die Grundlage eines radikalen Historizismus darstellen“.130

Laclau bringt die Unmöglichkeit der Schließung der symbolischen
Ordnung mit der Entdeckung des Unbewussten durch Freud in Ver-
bindung, die epochale Folgen gehabt habe und weiter habe. Die Psy-
choanalyse unter Einschluss ihrer Weiterentwicklung durch Lacan be-
deute

„…die Eröffnung eines neuen transzendentalen Horizonts, innerhalb des-
sen das gesamte Feld der Objektivität neu gedacht werden muss – als eine
auf ontologischer Ebene situierte Ausweitung der denkmöglichen Arten
von Beziehungen zwischen Objekten.“

Sie sei
„… das Epizentrum einer breiteren Transformation, die das gesamte ge-
genwärtige Denken umfasst.“131

Laclau sieht mithin die Hegemonietheorie im Kontext einer epochalen
Veränderung des Denkens wobei der Gegenpol dieser Veränderung –
zumindest auch – im Essentialismus zu verorten wäre.

128 Ibid.
129 Ibid.
130 Laclau, E. (2013) S. 91.
131 Laclau, E., (2013) S. 93.

II Ergänzungen

42

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch
Illusion; Agonistik – Die Welt politisch denken

Mouffes Kritik richtet sich gegen ein rationalistisches liberales Ver-
ständnis von Politik, das politische Fragen als grundsätzlich rational
und im Konsens lösbar unterstellt. Der Liberalismus leugne die funda-
mentale Konflikthaftigkeit von Politik. Sein Ausgangspunkt sei der In-
dividualismus. Politik stelle sich ihm als immer neue Verständigung
zwischen Individuen dar und nicht als Auseinandersetzung zwischen
im Konflikt liegenden Kollektivwillen. Mouffe unterscheidet am Libe-
ralismus zwei Hauptparadigmen: Das „aggregative“ Paradigma mit der
Übertragung des Modells des Marktes in die Politik und das „delibera-
tive“ Paradigma, das auf eine Verbindung von Moral und Politik ziele.
„Seine Verfechter möchten die instrumentelle durch die kommunikati-
ve Rationalität ersetzen.132 Damit einher gehe ein Universalitätsan-
spruch, der dem Grunde nach demokratisch-deliberative Formen poli-
tischer Regulation als die einzig legitimen gelten lasse. Das führe zu
einer Moralisierung von Politik, die dazu nötige, diejenigen, die die-
sem Modell nicht folgen, als un- oder antidemokratisch, fundamenta-
listisch oder unaufgeklärt zu denunzieren und tendenziell aus dem de-
mokratischen Kosmos auszuschließen. Sie sieht diese Position in den
Theorien von Jürgen Habermas, Anthony Giddens und Ulrich Beck
formuliert und von der Politik des New Labour, des „Dritten Weges“
praktiziert. Das Hauptproblem des liberalen Rationalismus sei „eine
gesellschaftliche Logik, die auf der essentialistischen Vorstellung des
‚Seins als Präsenz‘ beruht, sowie seine Auffassung, Objektivität sei et-
was den Dingen wesenhaft eingeschriebenes“.133 Er vermöge nicht zu
erkennen, dass Identität nur als Differenz konstruiert werden könne
und dass jede gesellschaftliche Ordnung durch Akte der Macht kon-
struiert seien.

Demgegenüber sehe Carl Schmitt in der Freund-Feind-Unter-
scheidung das ausschlaggebende Definiens des Politischen. Das werde
dem grundsätzlich antagonistischen und kollektiven Charakter des Po-

2.2

132 Mouffe, Ch., (2007) Über das Politische – Wider die kosmopolitische Illusion,
S. 21; vgl. dazu und im Folgenden Mouffe, Ch. (2014) Was bedeutet agonistische
Politik?

133 Mouffe, Ch., (2014) S. 25.

2.2 Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion; Agonistik

43

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


litischen eher gerecht.134 Schmitt habe allerdings darauf beharrt, dass
es in einer demokratischen Gemeinschaft keinen Raum für Pluralis-
mus geben könne. Sie erfordere einen homogenen Demos, Pluralismus
könne es nur zwischen Staaten geben.135

Dem folgt Mouffe in ihrer Bezugnahme auf Carl Schmitt nicht. Sie
erkennt aber eine Weiterentwicklung seiner politische Identitäten stif-
tenden Freund-Feind-Beziehung in der postmodernen Erkenntnis des
relationalen Charakters aller Identitäten. Dazu sei der von Henry Sta-
ten auf der Basis von Texten Jacques Derridas gewonnene Begriff des
„konstitutiven Außen“ hilfreich.

Er soll die notwendige Festsetzung einer Differenz sichtbar machen, die
zur Ausbildung einer Identität gehört, einer Differenz, die oft auf der
Grundlage einer Hierarchie konstruiert wird, etwa zwischen Form und
Materie, Schwarz und Weiß, Mann und Frau. Jede Identität ist relational
und jede Identität erfordert zwangsläufig die Bestätigung einer Differenz,
d. h. die Wahrnehmung von etwas ‚anderem‘, das sein ‚Außerhalb‘ konsti-
tuiert.“136

Die Identität generierenden Wir-Sie-Beziehungen können unter Um-
ständen in Freund-Feind-Beziehungen, d. h. antagonistische Bezie-
hungen umschlagen. Diese Möglichkeit kann niemals ausgeschlossen
werden, der Glaube an eine Gesellschaft ohne Antagonismus sei eine
Illusion. Nun komme es darauf an, Formen zu finden, in denen er de-
mokratisch ausgetragen werden könne. Agonale Politik sei die Weise,
die am ehesten die Zuspitzung zu antagonistischen Freund-Feind-
Konstellationen vermeiden könne. Dazu sei es nötig, den hegemonia-
len Charakter von Politik anzuerkennen. Hegemoniale Konstellationen
seien es, die gesellschaftliche Strukturen und Institutionen schaffen.
Strukturen und Institutionen seien nichts anderes als die Sedimente
vergangener politischer Auseinandersetzungen. Gesellschaft dürfe
nicht als die Entfaltung einer ihr äußerlichen Logik verstanden wer-
den, „was auch immer die Quelle dieser Logik sein könnte: die Pro-
duktivkräfte, der Hegelsche ‚absolute Geist‘, geschichtliche Gesetzmä-
ßigkeiten, usw.“137 Macht sei für das Gesellschaftliche konstitutiv, „weil

134 Mouffe, Ch., (2007) S. 21.
135 Mouffe, Ch., (2007), S. 22.
136 Mouffe, Ch., (2007); S. 23; vgl. Mouffe, Ch., (2014) S. 25 f.
137 Mouffe, Ch. (2007) S. 26.

II Ergänzungen

44

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


das Gesellschaftliche ohne die ihm Form gebenden Machtverhältnisse
nicht sein könnte“.138 Ähnliches gelte für die kollektiven Identitäten,
die niemals vollständig fixierbar seien. Niemals kämen in Wir-Sie-Ge-
gensätzen essentialistisch verstandene, schon vor dem Identifikations-
prozess bestehende Identitäten, zum Ausdruck.

Damit das Austragen politischer Konflikte in einem agonalen Rah-
men möglich sei, muss

„zwischen den miteinander in Konflikt liegenden Parteien eine Art ge-
meinsamen Bandes bestehen, damit sie den jeweiligen Gegner nicht als zu
vernichtenden Feind betrachten, dessen Forderungen illegitim sind;…“139

Das Modell der Gegnerschaft anstelle der Feindschaft ermögliche es,
„mit Hilfe der Errichtung von Institutionen und formellen Rechts-
grundlagen“140 den potentiellen Antagonismus in agonistischer Weise
auszutragen. Im agonistischen Kampf stehe die Konfiguration der
Machtverhältnisse, um die herum die Gesellschaft strukturiert ist,
selbst auf dem Spiel, ein Kampf unvereinbarer hegemonialer Projek-
te.141

Der Liberalismus übersehe in seiner rationalistischen Orientie-
rung auch eine wichtige anthropologische Dimension: Die Leiden-
schaften, die zur menschlichen Natur gehören. Mouffe verweist auf
Freud und dessen Theorie der menschlichen Aggression, die stets prä-
sent sei und allenfalls durch libidinöse Strebungen begrenzt werden
könne. Weiterführend sei auch das Konzept der „jouissance“, des Ge-
nießens, von Jacques Lacan. Über die symbolische Identifikation hi-
naus verbinde die Mitglieder einer Gesellschaft eine gemeinsame Be-
ziehung des Genießens. Slavoj Žižek sehe im Nationalismus eine sol-
che Form, die nationale Sache sei die Art und Weise, in der eine ethni-
sche Gemeinschaft durch nationale Mythen ihr Genießen organisiere.
Entstehe ein Gefühl der Bedrohung des gemeinsamen Genießens, kön-
ne sehr schnell nationalistischer Hass entstehen.142

138 Mouffe, Ch. (2007) S. 27.
139 Mouffe, Ch. (2007) S. 29.
140 Mouffe, Ch. (2007) S. 30, ähnlich S. 43.
141 Mouffe, Ch. (2007) S. 31.
142 Mouffe, Ch. (2007) S. 35-40; Mouffe, Ch. (2014) S. 27; Mouffe, Ch. (2014) Ein

agonistischer Ansatz für die Zukunft Europas, S. 80 f.

2.2 Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion; Agonistik

45

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Mouffe beschreibt die Theorien von Ulrich Beck und Anthony
Giddens, die darin übereinstimmen, dass sich die gesellschaftlichen
Grundkonflikte von Verteilungskonflikten zu „Zurechnungskonflik-
ten“ (Beck) bzw. zu Konflikten im Zusammenhang mit der Lebensfüh-
rung (Giddens) verschoben haben. Zurechnungskonflikte thematisie-
ren Risiken, die im Zusammenhang mit technologischen und Wissens-
entwicklungen entstehen, während eine „Politik der Lebensführung“
sich mit Fragen befasse, die aus Prozessen der Selbstverwirklichung in
posttraditionalen Kontexten resultieren. Gemeinsam sei ihnen ein er-
starkender Individualismus, die Zunahme der Autonomie der Subjek-
te, die selbstverantwortliche gesellschaftliche Partizipation verlange,
während traditionelle Formen gesellschaftlicher Solidarität erodieren.
„Dialogische Demokratie“, eine Kultur des Zuhörens und Diskutierens
trete an die Stelle von Wir-Sie-Gegensätzen, sowohl im persönlichen
Bereich, wie auch in der globalen Ordnung.143 Damit werde der „Fun-
damentalist“ bzw. „Traditionalist“ zum einzig möglichen Typus radika-
ler Opposition, kein Gegner mehr, sondern ein Feind, der sich gegen
die gesellschaftliche Ordnung insgesamt stelle. So werde eine politi-
sche Ausschließung getroffen, deren politischer Charakter aber bestrit-
ten. 144 Die Folge sei der Aufstieg des Rechtspopulismus gegenüber der
Konsensdemokratie der etablierten Parteien, die dieser Entwicklung
keine politischen Positionen sondern nur noch moralische Urteile ent-
gegenzusetzen hätten.145

Weder Beck noch Giddens thematisieren in ausreichendem Maß
Machtverhältnisse und die Art und Weise in der sie die Gesellschaften
strukturieren.

„Beide heben die gesellschaftliche Fluidität hervor und ignorieren völlig,
daß die ‚reflexive Moderne‘ den Aufstieg einer neuen Klasse erlebt hat,
deren Macht zu hinterfragen ist, wenn die grundlegenden Institutionen
der ‚posttraditionalen‘ Gesellschaft demokratisiert werden soll.“146

Giddens Projekt der Erneuerung der Sozialdemokratie ziele darauf,
sich mit dem heutigen Stadium des Kapitalismus abzufinden und ende

143 Mouffe, Ch. (2007) S. 63.
144 Mouffe, Ch. (2007) S. 67; S. 73.
145 Mouffe, Ch. (2007) S. 87-100.
146 Mouffe, Ch. (2007) s. 68.

II Ergänzungen

46

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


mit der „Transformation der Sozialdemokratie in eine bestimmte
Spielart des Neoliberalismus der offenen Märkte“.147

Auch das Phänomen des Terrorismus sei in diesem Zusammen-
hang zu betrachten. Hier seien die Auffassungen von Carl Schmitt wie-
derum erhellend. Schmitt habe immer betont, dass die Freund-Feind-
Unterscheidung politisch vorgenommen werden müsste und keines-
falls auf der Grundlage von Ökonomie oder Ethik. Eine moralische
Kategorie des „Bösen“ zur Bezeichnung der Feinde hätte er keinesfalls
akzeptiert. Er habe humanitäre Ethik als Vehikel des ökonomischen
Imperialismus betrachtet.148 Gleiches gelte für Worte wie Frieden, Ge-
rechtigkeit, Fortschritt, Zivilisation. Er habe auch große Befürchtun-
gen damit verbunden, dass die Staaten ihr Monopol auf das Politische
verloren haben. Das habe drei Jahrhunderte Kriege in bestimmten
Grenzen gehalten. Der Niedergang des Staates würde aber neue For-
men von Politik schaffen, die er als „internationalen Bürgerkrieg“ be-
zeichnete.

„Die Diskriminierung des Feindes zum Verbrecher und die gleichzeitige
Hineinziehung der justa causa laufen parallel mit der Steigerung der Ver-
nichtungsmittel und mit der Entortung des Kriegsschauplatzes. Die Stei-
gerung der technischen Vernichtungsmittel reißt den Abgrund einer
ebenso vernichtenden, rechtlichen und moralischen Diskriminierung
auf.“149

Schmitt habe auch davor gewarnt, weltweit ein einziges Gesellschafts-
modell durchzusetzen. Tatsächlich habe mit der unipolaren Hegemo-
nie der USA der weltweite Terrorismus dramatisch zugenommen. Um
sich der Herausforderung des Terrorismus zu stellen, sei es notwendig,
den konstitutiven Charakter des Pluralismus anzuerkennen und die
Vorstellung aufzugeben, die westlichen Demokratien seien die beste
Herrschaftsform und hätten die zivilisatorische Mission zu deren welt-
weiter Durchsetzung.150

147 Mouffe, Ch., (2007) S. 79/80, Zitat von Stuart Hall, New Labours Double-Shuffle.
In: Soundings 24 Herbst 2003.

148 Mouffe, Ch., (2007) S. 101 f.
149 Carl Schmitt, Der Nomos der Erde im Völkerrecht des jus publicum europaeum,

Berlin, 1974, S. 298 zit. nach Mouffe, Ch., (2007) S. 104.
150 Mouffe, Ch., (2007), S. 108.

2.2 Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion; Agonistik

47

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Diese Position stehe im Gegensatz zu der von Jürgen Habermas,
der mit seinem Versuch, den dilemmatischen Gegensatz von Men-
schenrechten einerseits und Demokratie auf der Basis staatlicher Sou-
veränität andererseits zu lösen, den universellen Anspruch westlicher
Demokratien prominent vertrete. Sein diskurstheoretisches Verständ-
nis von Demokratie setze allerdings eine epistemische Funktion voraus,
nämlich die „allgemeine Zugänglichkeit eines deliberativen Prozesses,
dessen Beschaffenheit die Erwartung auf rational akzeptierte Ergebnis-
se begründet“. Damit stelle sich aber auch die von Schmitt aufgeworfe-
ne Frage, wer denn die Definitionsmacht über die entscheidenden po-
litischen Begriffe innehabe:

„Bei jenen entscheidenden politischen Begriffen kommt es eben darauf
an, wer sie interpretiert, definiert und anwendet; wer durch die konkrete
Entscheidung sagt, was Frieden, was Abrüstung, was Intervention, was öf-
fentliche Ordnung und Sicherheit ist. Es ist eine der wichtigsten Erschei-
nungen im rechtlichen und geistigen Leben der Menschheit überhaupt,
daß derjenige, der wahre Macht hat, auch von sich aus Begriffe und Wor-
te zu bestimmen vermag.“151

Der politische Konflikt könne mithin nicht aus der Welt geschafft wer-
den, der Versuch dazu begünstige im Gegenteil besonders entgrenzte
Formen von Aggressivität.

An das Thema der Universalität westlich-demokratischer Normen
schließt sich konsequenterweise die Frage nach den Charakter der zu-
künftigen Weltordnung an. Mouffe plädiert für eine multipolare als
Gegenstück zu einer kosmopolitischen, bezüglich deren sie mehrere
Vorschläge kritisch diskutiert. Gemeinsam sei den Vertretern der kos-
mopolitischen Idee die Überzeugung von der Überlegenheit der libera-
len Demokratie. Zu unterscheiden sei eine neoliberale Version von
einer mehr demokratisch orientierten, bei der wiederum eine Strö-
mung mit einer stärkeren Orientierung auf die Zivilgesellschaft und
eine andere mit der Betonung auf dem politischen Ansatz erkennbar
seien.152 Allen Varianten, einschließlich der Vorstellung von der Multi-

151 Schmitt, C., Völkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus. In ders. Posi-
tionen und Begriffe, Berlin, 1988, S. 179, zit. nach Mouffe (2007), S. 114 f, das Ha-
bermas-Zitat ibid. S. 114.

152 Mouffe, Ch., (2007) S. 119ff.

II Ergänzungen

48

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


tude von Hardt/ Negri153 hält sie vor, dass sie die Augen vor den realen
Machtverhältnissen verschließen, zwar Rechte formulieren, deren Ein-
klagbarkeit aber im Ungewissen lassen und dass die demokratische Le-
gitimation und öffentliche Kontrolle der dann maßgebenden Institu-
tionen ungeklärt oder überhaupt offen bleibt.154

Die liberale Demokratie, die die Tradition des Liberalismus mit
der Betonung der individuellen Freiheit und allgemeingültiger Rechte
einerseits und die Tradition der Gleichheit und der Volkssouveränität
andererseits miteinander vereinigt, sei ein kontingentes historisches
Konstrukt. In ihm spiele die jüdisch-christliche Tradition eine zentrale
Rolle. Als solche könne die liberale Demokratie keinesfalls universel-
len Charakter beanspruchen. Menschenrechte, die vor ihrem Hinter-
grund formuliert wurden, könnten auch in anderen institutionellen
Rahmen Geltung gewinnen. Dazu sollten sie so umformuliert werden,
dass eine Vielzahl von Interpretationen möglich werde. Zu klären wä-
re, ob es in anderen Kulturen Vorstellungen gibt, die unserem Konzept
der Menschenrechte funktional entsprechen.155

Es frage sich, ob Säkularisierung im westeuropäischen Sinn ein
unausweichlicher Bestandteil der Moderne sei. Selbst für die USA träfe
das nicht ohne weiteres zu. Im islamischen Raum gebe es Bestrebun-
gen, über eine Verfassungsordnung nachzudenken, die auf der Scharia
beruhe und gleichzeitig dem Prinzip der Rechtsstaatlichkeit verpflich-
tet wäre. Noah Feldman beschreibe eine Lösung nach der die Verfas-
sung eines islamischen Staates nicht von der Volkssouveränität ausge-
he, sondern die göttliche Souveränität anerkenne und auf dieser
Grundlage das islamische Recht in Kraft setze. Das Volk übernehme
die Verantwortung für die Umsetzung dessen, was Gott befohlen ha-
be.156

Mouffe plädiert dafür, dass die Linke den pluralistischen Charak-
ter der Welt anerkennen und sich eine multipolare Perspektive zu ei-

153 Michael Hardt u. Antonio Negri, Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt am
Main, New York, 2002.

154 Mouffe, Ch., (2007) S. 131-135; S. 136-140; S. 144;.
155 Mouffe, Ch. (2014) Welche Demokratie für eine multipolare, agonistische Welt?

S. 58 f.
156 Mouffe, Ch. (2014) S. 63ff; Mouffe bezieht sich auf Feldman, N. (2008) The Fall

and Rise of the Islamic State, Princeton, Princeton University Press, S. 119; vgl.
auch Schmitt, C., Politische Theologie (1990) S. 59 f.

2.2 Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion; Agonistik

49

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gen machen sollte. Das bedeute, „auf die Schaffung eines internationa-
len Rechtssystems hinzuarbeiten, das auf der Idee regionaler Pole und
kultureller Identitäten basiert, die in Anerkennung ihrer vollen Auto-
nomie miteinander vereint wären“.157

Der von ihr vertretene Pluralismus finde seine Grenze vor denjeni-
gen Forderungen, die die grundlegenden Institutionen einer demokra-
tischen Gesellschaft in Frage stellen. Der agonistische Ansatz könne
nicht alle Differenzen in sich aufnehmen und alle Formen von Exklu-
sion überwinden. Er begründe Exklusion aber politisch und nicht mo-
ralisch. Er benötige einen gemeinsamen symbolischen Raum, einen
Konsens über die ethisch-politischen Werte der Freiheit und der
Gleichheit aller, aber einen Dissens über die Interpretation dieser Wer-
te. Im Unterschied zu John Rawls halte sie das Ziehen einer Grenzlinie
zwischen dem Legitimen und dem Illegitimen für eine politische und
nicht für eine auf Rationalität oder Moral beruhende Entscheidung.158

157 Mouffe, Ch., (2007) S. 153; Mouffe bezieht sich dabei auf Massimo Cacciari, Di-
gressioni su Impero e tre Rome. In: H. Frise, A. Negri und P. Wagner (Hg.), Euro-
pa Politica. Ragioni di una necessita, Rom, 2002.

158 Mouffe, Ch., (2007), S. 158 f.

II Ergänzungen

50

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von
Referenzautoren

Das Symbolische und das System

Von Louis Althusser zu Michel Foucault

Die Erläuterung ihres Begriffes von Artikulation leiten Laclau/Mouffe
mit dem von Althusser in die Diskussion gebrachten Begriff der
„Überdeterminierung“ ein, den dieser später jedoch verlassen habe zu-
gunsten der damit inkompatiblen Vorstellung von der „ ökonomischen
Determination in letzter Instanz“.159 Laclau/Mouffe stellen einerseits
fest, dass der von Freud geprägte psychoanalytische Begriff der Über-
determinierung im symbolischen Feld liege „und außerhalb davon
überhaupt keine Bedeutung“ habe.160 „Infolgedessen“ sei die

„weitreichendste potentielle Bedeutung von Althussers Aussage, dass alles,
was im Sozialen existiert, überdeterminiert ist, in der Behauptung, dass
das Soziale sich als symbolische Ordnung konstituiert. Der symbolische,
das heißt überdeterminierte Charakter der gesellschaftlichen Verhältnisse
impliziert deshalb, daß sie keine letzte Buchstäblichkeit besitzen, die sie
auf zwangsläufige Momente eines immanenten Gesetzes reduzieren wür-
de“.161

Damit tun sie Althusser m. E. einige Gewalt an. Althussers Intention
ist an dieser Stelle, ein spezifisch Marxsches Verständnis von Dialektik
und Totalität (in Abgrenzung zu Hegels Dialektikverständnis) zu expli-
zieren. Dieses zeige sich u. a. darin, dass sich die „Einheit“, die „‘Fusi-
on‘ des revolutionären Bruchs“, aus unterschiedlichen Kräften und
Gruppen formiert, wobei diese Gruppen zugleich ihre eigene Natur
wahren und doch darüber die Einheit als neue, gemeinschaftliche

III 

3.1

3.1.1

159 L/M S. 132ff.
160 L/M S. 133.
161 L/M S. 133.

51

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Qualität determinieren. Dieser „Widerspruch“ sei von der Struktur des
ganzen sozialen Körpers untrennbar, in dem er sich auswirke.162 Alt-
husser will auf einen Totalitätsbegriff hinaus, den er „theoretisch“
nennt und der weder empirisch noch symbolisch ist, schon gar nicht
in einem an Lacan ausgerichteten Sinn. In der Konsequenz ist dies
auch eine Gegenposition gegenüber der von Laclau/Mouffe behaupte-
ten Gegensätzlichkeit der „Logik der Spontaneität“ (Luxemburg) und
der „Logik der Notwendigkeit“ (Kautsky).

Nach Laclau/Mouffe habe die weitere Diskussion den (in Althusser
hineingelesenen) Symbolcharakter des Sozialen nicht aufgenommen,
sondern auf unterschiedlichen Wegen erfolglos versucht, den Gedan-
ken der ökonomischen Determination in letzter Instanz zu retten.163

Im weiteren Gang der Argumentation versuchen Laclau/Mouffe deut-
lich zu machen, dass die verschiedenen Bemühungen, aus einer mar-
xistischen Perspektive den Systemcharakter des Gesellschaftlichen zu
begründen, daran scheitern, dass der deterministische Charakter der
gesellschaftlichen Vermittlungen nicht durchzuhalten sei und zu einer
Tautologie führe.164 Andererseits ließen sich die „Elemente“ des Ge-
sellschaftlichen (z. B. Institutionen, Organisationsformen, Praxen und
Agenten) nicht begrifflich fixieren. Es sei von dem „unvollständigen,
offenen und politisch ausgehandelten Charakter jeder Identität“ aus-
zugehen.

Diese neue Kritik an der „ökonomischen Determination in letzter
Instanz“ als essentialistisch kommt allerdings, wie die oben angeführte,
nicht ohne die Einführung restringierender Zusatzannahmen aus (ubi-
quitäre Geltung des Determinationsprinzips für alle Gesellschaften,
Ökonomie als geschlossenes theoretisches System).165

Die Offenheit jeglicher Identität sei das mit dem Begriff der Über-
determiniertheit gemeinte: Gegenüber der essentialistischen Totalisie-
rung oder der essentialistischen Separierung verhindere die Präsenz
der einen Objekte in den anderen, dass ihre Identitäten fixiert werden.

162 Althusser, L. (1968) S. 65 f; S. 81, S. 150ff.
163 Vgl. Arbeit, S. 15-17.
164 L/M S. 134.
165 L/M S. 133/134.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

52

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


„Die Objekte erscheinen artikuliert, (…) weil die Präsenz einiger von ih-
nen in den anderen das Nähen der Identität eines jeden verhindert.“166

Die Definition ihres Begriffs von Artikulation167 ist allerdings zu-
nächst leer und besagt nur, dass Artikulation eine Praxis sei, die die
Identität miteinander in Beziehung stehender Elemente modifiziere.
Dass daraus eine strukturierte Totalität hervorgehen soll und in wel-
cher Weise das geschehe, wird erst im weiteren Text erklärt, einerseits
unter Bezugnahme auf Foucaults Diskurstheorie aus der Archäologie
des Wissens, andererseits durch die unausgesprochene Inanspruch-
nahme des Artikulationsbegriffs von Lacan. (Letzteres gilt auch für das
„Symbolische“ bei Lacan.)

Foucault

Zwischen der Diskurstheorie Foucaults und dem Artikulationsbegriff
von Laclau/ Mouffe gibt es eine kategoriale Differenz. Diese Differenz
besteht erstens in dem retrospektiven Charakter von Foucaults Dis-
kursbegriff, der als Historiker rückblickend Diskurse freilegen will, die
von der traditionellen Geschichtsschreibung verdeckt wurden. Demge-
genüber ist Artikulation sensu Laclau/Mouffe präsentisch oder pro-
spektiv auf politische Praxis gerichtet. Daraus ergibt sich zweitens, dass
Foucault – auch wenn er das Subjekt verobjektivierend in „Subjektpo-
sitionen“ verallgemeinert – eine Metaebene einführt, die den Diskurs
zu ihrem Gegenstand hat. Laclau/Mouffe sehen hingegen für die Arti-
kulation keine Konstitutionsebene vor oder außerhalb der artikulier-
ten Elemente.168 Drittens hat die Diskursformation Grenzen, die
Nicht-Diskursives ausschalten.169 Das ist für Foucaults Diskursver-

3.1.2

166 L/M S. 141.
167 L/M S. 141, Arbeit S. 17.
168 L/M S. 146. Auf S. 176 f versuchen L/M das Problem durch die Unterscheidung

von Diskursebene und Diskurs und der Bezugnahme auf differente Diskursfor-
mationen zu lösen, deren „Außen“ etwas anderes ist als eine Metaposition.

169 Das „Schweigen“ von dem Petra Gehring in ihrer Foucault-Darstellung spricht.
(Gehring, P., Foucault – Die Philosophie im Archiv, (2004) S. 13-44); Laclau/
Mouffe kennzeichnen die Position Foucaults mit einem Zitat von B. Brown und
M. Cousins zutreffend, räumen auch ein, dass die Universalität des Diskursiven
den Begriff des Diskurses selbst modifiziert, verwenden aber zentrale diskurs-

3.1 Das Symbolische und das System

53

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


ständnis essentiell. Sein Diskurs ist aufgespannt zwischen historischem
Apriori, Aussagen, Archiv und Formationsregeln (Regelmäßigkeiten).
Für Laclau/Mouffe ist Diskurs universell, es gebe „kein Objekt außer-
halb jeglicher diskursiver Bedingungen des Auftauchens“.170 Sie be-
gründen das mit dem Hinweis, dass Foucault die Bestimmung von
Formationsregeln selbst nur in einer diskursiven Praxis vornehmen
könne.171

Foucaults Begriff der Verstreuung ist an den der „Aussage“ gebun-
den, den er auf 56 Buchseiten einzugrenzen versucht. Dabei macht er
u. a. deutlich, dass eine Aussage nicht auf der Ebene von Zeichenrela-
tionen definiert werden kann, auch wenn sie in sprachlicher Form er-
scheint. Entscheidend sei, dass der Aussage eine Existenzmodalität zu-
komme, die sie in ein Verhältnis zu einem Objektbereich setze.172 Die-
ser Objektbereich wird aber nicht als Kontext, sondern als Verstreuung
erkennbar, Verstreuung von Aussagen, die als

„Eine Ordnung in ihrer sukzessiven Erscheinung, Korrelationen in ihrer
Gleichzeitigkeit, bestimmbare Positionen in einem gemeinsamen Raum,
ein reziprokes Funktionieren, verbundene und hierarchisierte Transfor-
mationen“173

identifiziert werden können. Eine solche Ordnung von Aussagen
meint Foucault mit „Regelmäßigkeit“, die ihrerseits die Diskursforma-
tion bestimmt. Es handelt sich um ein System, dessen Komponenten
sich im Rahmen eines Suchprozesses wechselseitig bestimmen:

„Man kann sagen, daß das Auffinden der diskursiven Formation unab-
hängig von anderen möglichen Vereinheitlichungsprinzipien die spezifi-
sche Ebene der Aussage offenlegt. Man kann aber ebensogut sagen, daß
die Beschreibung der Aussagen und der Weise, wie die Aussageebene or-

theoretische Termini Foucaults (Verstreuung, Regelmäßigkeit) unverändert wei-
ter. (L/M S. 251 f, Endnote) Laclau bekräftigt an anderer Stelle noch einmal die
Differenz zu Foucault im Hinblick auf die Grenzen des Diskurses. (Laclau, E.
(2013) Universalität konstruieren, S. 353.).

170 L/M S. 143.
171 L/M S. 143 Dieser Einwand berührt Foucaults Diskursbegriff nicht.
172 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 155 f; Gehring, P. (2004) S. 56ff, Bei den

„Existenzbedingungen“ der „Aussagen“ handelt es sich nicht um außersprachliche
Phänomene, wie L/M offenbar irrtümlich unterstellen. Ihr materieller Charakter
steht nicht im Gegensatz zu ihrer sprachlichen Formulierbarkeit. L/M S. 144.

173 Foucault, Archäologie des Wissens S. 57.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

54

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


ganisiert ist, zu der Individualisierung der diskursiven Formation führt.
Die beiden Vorgehensweisen sind (…) umkehrbar. (…)

Während aber die Regelmäßigkeit eines Satzes durch die Gesetze einer
Sprache (…) definiert wird, wird die Regelmäßigkeit der Aussagen durch
die diskursive Formation selbst definiert. Ihre Zugehörigkeit und ihr Ge-
setz bilden ein und dieselbe Sache. Das ist nicht paradox, da die diskursi-
ve Formation sich nicht durch Formationsprinzipien, sondern durch eine
tatsächliche Streuung definiert, da sie für die Aussagen keine Bedingung
der Möglichkeit, sondern ein Gesetz der Koexistenz ist, und da umge-
kehrt die Aussagen keine austauschbaren Elemente, sondern durch ihre
Existenzmodalitäten charakterisierte Gesamtheiten sind.“174

Hier wird ein Organisationsmodus beschrieben, der an relativ streng
definierte Begriffe gebunden ist (zu denen bei Foucault auch das „his-
torische Apriori“ und das „Archiv“ zählen)175 und nur daraus seine
Logik gewinnt.

Laclau/Mouffe hingegen nivellieren das zu einem System von Re-
lationen, das externe Elemente assimiliert. Damit können sie auch kei-
ne Kriterien für den oder die Inhalte der von ihnen definierten Totali-
täten angeben, was ihnen auch von verschiedenen Seiten kritisch vor-
gehalten wurde. Laclau/Mouffe haben die Dynamik, den Prozesscha-
rakter von Foucaults Diskursbegriff übernommen, ohne dessen Logik
zu übernehmen. Dadurch, dass sie Foucaults Diskursbegriff semiolo-
gisch ummünzen und dadurch seines Kerngehaltes berauben, belegen
sie auch seine Terminologie mit anderen Inhalten. Die Kohärenz der
„strukturierten Totalität“, die sie als Diskurs bezeichnen, wird der „Re-
gelmäßigkeit in der Verstreuung“ zugeschrieben, die Foucaults Begriff
der diskursiven Formation kennzeichne. Sie sei dem „eng verwandt“.
„Verstreuung“ wird bei ihnen im Sinne de Saussures zu einem System
von Relationen, die die Identität der in ihm enthaltenen Momente de-
finieren, „Regelmäßigkeit“ wird zur Logik dieses Systems, seine Form
der Notwendigkeit.176 Zur Praxis wird ein solches System einerseits
dadurch, dass außerhalb von ihm liegende Elemente „bearbeitet“ wer-
den (Artikulation), wodurch sie – unter Modifikation des Systems –
diesem als Momente angeschlossen werden können. Andererseits habe

174 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 169 f.
175 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 113-190, insbes. S. 183-190; Gehring, P.

S. 38ff und S. 63ff.
176 L/M S. 142 f.

3.1 Das Symbolische und das System

55

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


die diskursive Struktur auch materiellen Charakter, enthalte auch
nicht-sprachliche Elemente, die zusammen mit den sprachlichen „ein
differentielles und strukturiertes System von Positionen“ bilden.177

Das Politische und die Macht

Noch einmal Foucault

Unterscheidet sich der Begriff der Artikulation (und der auf ihm auf-
bauende der Hegemonie) bei Laclau/Mouffe deutlich vom Diskursbe-
griff Foucaults, so zeigt er sich hingegen sehr affin zu Foucaults
Machttheorie aus „Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I“
auf den sich Laclau/Mouffe allerdings nicht ausdrücklich beziehen. Im
Gegenteil hat Ernesto Laclau an anderer Stelle seine Distanz zu Fou-
cault deutlich ausgesprochen.178

Der Übergang von der historischen Methodologie Foucaults in der
Archäologie des Wissens zur Machttheorie ist fließend. Bereits in der
Archäologie selbst heißt es:

(der Diskurs erscheint als) „Ein Gut, das infolgedessen mit seiner Exis-
tenz (und nicht nur in seinen ‚praktischen Anwendungen‘) die Frage nach
der Macht stellt. Ein Gut, das von Natur aus der Gegenstand eines Kamp-
fes ist.“179

In der „Ordnung des Diskurses“ tritt der Machtaspekt des Diskurses
noch deutlicher hervor.180 Gilles Deleuze hat das direkt ausgesprochen:

„Insistiert man auf der Frage nach den Kriterien, deren sich Foucault be-
dient, so wird die Antwort in ihrer ganzen Klarheit zweifellos erst in den
Büchern nach der Archäologie sichtbar werden: die Wörter, die Sätze und
die Proportionen, die dem Korpus zugrunde liegen, müssen um die diffu-
sen Brennpunkte der Macht (und des Widerstands) herum ausgewählt
werden.“181

3.2

3.2.1

177 L/M S. 145.
178 Laclau, E. (2013) Universalität konstruieren S. 353.
179 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 175.
180 Foucault, Ordnung des Diskurses S. 11 u. 17, Foucault betont u. a. den Aus-

schließungscharakter des Diskurses als Aspekt von Macht.
181 Deleuze, G. (2013) S. 30.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

56

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


In Sexualität und Wahrheit macht Foucault dies am Beispiel des Sexes
ausdrücklich zum Thema:

„Es ist das Problem, das fast alle meine Bücher bestimmt: wie ist in den
abendländischen Gesellschaften die Produktion von Diskursen, die (…)
mit einem Wahrheitswert geladen sind, an die unterschiedlichen Macht-
mechanismen und –institutionen gebunden?“182

Seinen strategischen Machtbegriff entwickelt Foucault im Methoden-
kapitel von Sexualität und Wahrheit. Er gleicht der Hegemonietheorie
z. T. bis in die Formulierungen hinein. Seinen Begriff der „strategi-
schen“ Macht (im Gegensatz zur traditionellen „juridischen“) kann
Foucault allerdings nur durch die Transformation seiner Diskurstheo-
rie aus der Archäologie des Wissens gewinnen, indem er deren wesent-
liche Kriterien preisgibt. Zwar rekonstruiert er in der von ihm bekann-
ten Weise die historische Diskursivierung des Sexes, der Überstieg in
die Gegenwart und zu dem Abstraktum „Macht“ als einer dynami-
schen Konstellation von Kräfteverhältnissen kann jedoch nur induktiv
aus der Aussagenanalyse des Sexes und unter Preisgabe der Kautelen
gewonnen werden, die zur Identifikation von „Aussagen“, „Regelmä-
ßigkeit“ und „Verstreuung“ zu beachten wären. Vom dem dem Gegen-
wartsbewusstsein nicht oder allenfalls unzureichend zugänglichen „hi-
storischen Apriori“ bleibt nur das positivistisch Unmittelbare. Macht,
näher spezifiziert als „Biomacht“, wird von einem Diskurs zu einer
umfassenden Gegenwartsdiagnose,183 die keine Metaebene mehr hat,
von der aus sie gestellt wird.184 Foucault vollzieht damit den gleichen
Schritt wie nach ihm Laclau/ Mouffe.

Foucault schließt das „Soziale“, hier: Herrschaftssystem, staatliche
Souveränität, Gesetz als „institutionelle Kristallisierungen“, aus seinem
Begriff der Macht aus. Es handele sich bei diesen Formationen um
„Endformen“, um „Hegemonieeffekte“, die aus der Verkettung von
Kraftverhältnissen resultieren, die den Gesellschaftskörper durchzie-

182 Foucault, M., Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I, S. 8.
183 Foucault, M., Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I, S. 132ff.
184 Žižek erwähnt eine Anekdote, nach „der (Foucault – J. H.) als Antwort auf die

Kritik, er spreche von einer Position aus, deren Möglichkeit im Rahmen seiner ei-
genen Theorie nicht vorgesehen sei, amüsiert entgegnete: ‚Diese Art Fragen be-
rührt mich nicht: Sie gehört zum Diskurs der Polizei, dessen Akten die Identität
des Subjekts konstruieren!‘“ Žižek, S., (2013) Da capo senza fine, S. 289.

3.2 Das Politische und die Macht

57

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


hen.185 Das fällt mit der Konstitution des Sozialen durch das Politische
in der Hegemonietheorie zusammen.

„Der entscheidende Punkt ist, daß jede Form der Macht auf pragmatische
Art und Weise und dem Sozialen innerlich durch die entgegengesetzten
Logiken von Äquivalenz und Differenz konstruiert wird. Macht ist nie-
mals grundlegend. Das Problem der Macht kann deswegen nicht im Sinne
einer Suche nach der Klasse oder dem dominanten Sektor gestellt werden,
die oder der das Zentrum einer hegemonialen Formation bildet, da sich
uns ein solches Zentrum definitionsgemäß immer entziehen wird.“186

Ebenso findet sich bei Foucault die Vorstellung der Verkettung von
Kräfteverhältnissen (Äquivalenzketten in der Hegemonietheorie) bzw.
deren Konfrontation (Antagonismus) und die Bildung von Knoten-
punkten. Macht geht stets mit Widerstand, dem „nicht wegzudenken-
den Gegenüber“, einher (das konstitutive Außen in der Hegemonie-
theorie), Machtverhältnisse haben strikt relationalen Charakter187 und
gleichen darin den Totalitäten bei Laclau/Mouffe. Schließlich ist Wis-
sen, sind Wissenstechniken, – der Diskurs – Teil von Macht bzw.
Macht ist Teil von ihnen, sie sind einander immanent.

Hier entsteht allerdings ein Gegensatz zu Laclau/Mouffe insofern
der Diskurs bei Foucault „taktisch polyvalent“ ist, er kann in unter-
schiedlichen, miteinander konfligierenden Strategien eine Rolle spie-
len und diese andererseits auch unterminieren.188 Das gilt für den he-
gemonialen Diskurs sensu Laclau/Mouffe nicht. Der hegemoniale Dis-
kurs ist zwar in seiner Identität an den gegenhegemonialen Diskurs ge-
bunden, aber in sich hinreichend kohärent. Die „Regelmäßigkeit in der
Verstreuung“ erstreckt sich nicht auf sich antagonistisch verhaltende
Diskurse wie das bei Foucault möglich ist. Überdies ist Foucaults „stra-
tegische Macht“ als „Anreizung, Verstärkung, Kontrolle, Überwachung,
Steigerung und Organisation“ entgrenzt und tendenziell universell im
Gegensatz zur hegemonialen Logik, die ihre Grenze an ihrem Gegen-
part findet. Ein weiterer Unterschied liegt in dem Gedanken der „frei
flottierenden Elemente“, für die es in Foucaults Diskurstheorie keinen
Raum gibt. Sie sind letztlich eine Konsequenz aus der Universalität des

185 Foucault, M., Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I, S. 93, S. 95.
186 L/M S. 184/185.
187 Foucault, M., Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I S. 96.
188 Foucault, M., Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit I S. 100.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

58

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Diskurses bei Laclau/Mouffe. Dieser universelle diskursive Raum wird
teilweise strukturiert durch Artikulationen, die aber nicht den gesam-
ten Raum umfassen können. Laclau/Mouffe geben folgende Bestim-
mung:

„Die beiden Bedingungen einer hegemonialen Artikulation sind also ein-
mal die Präsenz antagonistischer Kräfte und zum zweiten die Instabilität
der sie trennenden Grenzen. Nur die Präsenz eines weiten Bereichs flot-
tierender Elemente und die Möglichkeit ihrer Artikulation zu entgegen-
gesetzten Lagern – was eine beständige Neudefinition der letzteren impli-
ziert – konstituiert das Terrain, das uns erlaubt, eine Praxis hegemonial
zu definieren.“189

Dabei handelt es sich historisch gesehen um ein Phänomen der Mo-
derne:

„Die hegemoniale Dimension von Politik entfaltet sich nur in dem Maße,
wie der offene, nichtgenähte Charakter des Sozialen zunimmt.“

und
„…wird die hegemoniale Form von Politik erst zu Beginn der Moderne
dominant, wenn die Reproduktion der verschiedenen sozialen Bereiche
unter sich permanent verändernden Bedingungen stattfindet, die bestän-
dig die Konstruktion neuer Differenzsysteme erfordern. Deshalb hat sich
der Bereich artikulatorischer Praxen enorm erweitert.“190

Die Autoren unterscheiden „genähte“ (z. B. Mittelalter) und „nichtge-
nähte“ (moderne) Formen des Sozialen. Damit hätte sich die einstige
Konstituierung des Politischen durch das Soziale in der Gegenwart
umgekehrt. Dieser historische Bruch erübrigt dann auch die Frage, wie
denn die „sich permanent verändernden Bedingungen“ zu erklären
seien, sind sie doch Folge des in sich selbst kreisenden Systems der he-
gemonialen Logik, das das Soziale konstituiert

Carl Schmitt

In „Hegemonie und radikale Demokratie“ wird auf Carl Schmitt nicht
Bezug genommen. Er ist jedoch in späteren Veröffentlichungen von

3.2.2

189 L/M S. 177.
190 Beide Zitate L/M S. 180.

3.2 Das Politische und die Macht

59

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Chantal Mouffe als Referenzautor sehr präsent. Mouffe folgt seinem
Kriterium der Freund-Feind-Unterscheidung als Definiens des Politi-
schen. Es entspreche der grundsätzlich konflikthaften Struktur der Ge-
sellschaft, deren Differenzen, ihre Wir-Sie-Relationen, jederzeit in ant-
agonistische Gegensätze umschlagen können.191 Ihr von Henry Staten
übernommener Begriff den „konstitutiven Außen“ als Voraussetzung
politischer Identitäten liegt auf der gleichen Linie.192 Sie bezieht sich
hier vermutlich nur deshalb nicht auf Schmitt, weil Schmitt einen in-
nergesellschaftlichen Pluralismus ablehnt, der jedoch Bestandteil ihres
Konzepts der agonalen Demokratie ist. Ihre Liberalismus-Kritik stützt
sie jedoch vor allem auf Carl Schmitt, der die Realität der Macht be-
nenne, vor der der Liberalismus die Augen verschließe. Tautologisch
wird Mouffes Argumentation allerdings, wenn sie – mit Schmitt – da-
rauf besteht, dass die Freund-Feind-Unterscheidung „auf politische
Weise vorgenommen werden muß, nicht auf der Grundlage von Öko-
nomie oder Ethik“,193 wenn doch diese Unterscheidung das Politische
überhaupt erst ausmacht. Schmitt nennt kein anderes Kriterium als die
bloße Existenz einer Gegen-Gruppe. „Er ist eben der andere, der
Fremde, und es genügt zu seinem Wesen, daß er in einem besonders
intensiven Sinne existenziell etwas anderes und Fremdes ist,…“194

Carl Schmitts Machtbegriff, gestützt auf die Freund-Feind-Unter-
scheidung, ist abstrakt insofern er an keinen Inhalt gebunden ist außer
dem der Souveränität.195 In dieser Abstraktheit passt er in den Grund-
gedanken der Hegemonietheorie. Er hat allerdings einige zwingende
Voraussetzungen, die mit dieser Theorie unvereinbar sind und deren
Problematik von Mouffe nicht erörtert wird. Die wichtigste Prämisse
ist die Souveränität selbst, die Fähigkeit, den Ausnahmezustand zu ver-
hängen, die sich nach Schmitt in keine Rechtsnorm letztlich einbinden
lässt, insofern jenseits des Rechts liegt und letztlich seine Vorausset-
zung ist. Damit ist aber die hegemonietheoretische Vorstellung von

191 Mouffe, Ch. (2007) S. 21ff, Arbeit S. 38ff.
192 Mouffe, Ch. (2007) S. 23, Henry Staten, Wittgenstein and Derrida, Oxford 1985

zit. nach Mouffe l. c.; Arbeit S. 37.
193 Mouffe, Ch. (2007) S. 101.
194 Schmitt, C., (2009) Der Begriff des Politischen, S. 26.
195 Zur Freund-Feind-Unterscheidung vgl. Schmitt, C., (2009) S. 25 f, zum Begriff

der Souveränität ebd. S. 36 f sowie Schmitt, C. (1990) Politische Theologie,
S. 11-22.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

60

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


einem juristisch-institutionellen Rahmen, innerhalb dessen die agona-
le Konfliktaustragung stattfinden soll, nicht zusammen zu bringen. M.
a. W.: Der Hegemon bestimmt letztlich auch die Regeln der Konflikt-
austragung. Zugespitzt wird dieses Problem durch Schmitts These von
der Definition der Regel durch die Ausnahme.

„Das Normale beweist nichts, die Ausnahme beweist alles; sie bestätigt
nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt nur von der Ausnahme. In
der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens die Kruste
einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.“196

Der Extremfall, der Ausnahmezustand, macht klar, wer die Macht hat
und in der Lage ist, die Regeln zu definieren. Keineswegs wäre der
Ausnahmezustand als normierter Sonderfall innerhalb eines Regelsys-
tems zu sehen. Diese Logik verlangt auch eine hinlänglich geschlosse-
ne und kohärente Gesellschaft, ein Volk und nicht eine Pluralität von
Machtzentren.

Schmitts Kategorien stellen auf eine existenzielle Dimension ab,
auf eine mögliche Auseinandersetzung auf Leben und Tod, die erst den
Staat und den verpflichtenden Charakter seiner Ansprüche hervor-
bringt. Darauf beruht die Ablehnung der Rechtfertigung von Kriegen
mit liberalen oder ethischen „Werten“ als interessengebundene und
vorgeschobene Begründungen.

„Es gibt keinen rationalen Zweck, keine noch so richtige Norm, kein noch
so vorbildliches Programm, kein noch so schönes soziales Ideal, keine Le-
gitimität oder Legalität, die es rechtfertigen könnte, daß Menschen sich
gegenseitig dafür töten. Wenn eine solche physische Vernichtung
menschlichen Lebens nicht aus der seinsmäßigen Behauptung der eige-
nen Existenzform gegenüber einer ebenso seinsmäßigen Verneinung die-
ser Form geschieht, so läßt sie sich eben nicht rechtfertigen. Auch mit
ethischen und juristischen Normen kann man keinen Krieg begrün-
den.“197

Aber mit Schmitt wäre hier zu fragen, wer denn definiere, dass eine
solche seinsmäßige Bedrohung vorliege und wer könne ausschließen,
dass sie fingiert ist?

Schmitt nimmt den Verweisungszusammenhang der existenziell
zu verstehenden Begriffe des Politischen, der Souveränität, des Kamp-

196 Schmitt, C. (1990), S. 22.
197 Schmitt, C., (2009) S. 46.

3.2 Das Politische und die Macht

61

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


fes, des Volkes, der Entscheidung etc. als metaphysische Grundlage der
Rechtskonstitution und damit auch der Gesellschaft. Seine Intention
ist nicht, aus den Differenzen zwischen Gruppen oder Staaten Ge-
sichtspunkte für deren Identitätskonstitution zu gewinnen. Er hätte
den Gedanken vermutlich auch zurückgewiesen.198

Signifikation

de Saussure, Hjelmslev und Benveniste

Für den linguistischen Argumentationsstrang Laclaus ist das Postulat
der Unabhängigkeit des Signifikanten vom Signifikat eine entschei-
dende Voraussetzung. Nur wenn es zwingend gemacht werden kann,
lässt sich auf der sprachphilosophischen Ebene das Folgeargument von
der Grenze des Signifizierbaren halten. Dort ist der Ort des Antagonis-
mus. Im politischen Feld hängt die These der Unabhängigkeit des Poli-
tischen vom Sozialen davon ab. Wie aber stehen die Positionen von de
Saussure und Hjelmslev – auf die sich Laclau und Mouffe beziehen199

– zu Laclaus Vorstellung?
Sowohl de Saussure wie auch Hjelmslev ist die Vorstellung von

einer Grenze des sprachlichen Systems fremd. Sprache ist für beide
prinzipiell unendlich, auch wenn sie aus einer endlichen Anzahl von
Elementen und Formationsregeln hervorgeht. Was überhaupt ausge-
drückt werden kann nimmt notwendig sprachliche Form an. Verände-
rungen in der Zeit folgen als Serien synchroner Sprachzustände uni-
versellen Grundmustern, die jedoch großen Spielraum für Variationen
lassen. Die verschiedenen Sprachen sind Varianten dieser universellen
Muster.

Die Unabhängigkeit der Signifikanten vom Signifikat bei de Saus-
sure liegt zunächst lediglich darin, dass der Sprachausdruck, die Laut-
gestalt (Signifkant, Bezeichnendes) in keinem vorbestimmten Verhält-
nis zum Sprachinhalt (Signifikat, Bezeichnetes) steht, wenn die Ver-

3.3

3.3.1

198 Zu Schmitts Herkunft aus einem konservativ-revolutionären katholischen Milieu
vgl. Koenen, A. (1995) Der Fall Carl Schmitt – Sein Aufstieg zum „Kronjuristen
des Dritten Reiches“.

199 Vgl. L/M S. 150, Laclau, Identität und Hegemonie S. 88ff.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

62

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


bindung von beidem das sprachliche Zeichen bildet. De Saussure sieht
den Sprachinhalt in den Vorstellungen, also einer psychischen Qualität,
der er in manchen Fällen einen Einfluss auf den Sprachausdruck zu-
schreibt. Grundsätzlich stünden aber beide Ebenen in einem arbiträ-
ren Verhältnis. Die sprachlichen Zeichen seien nicht „motiviert“. Dem
widerspricht nicht, dass sowohl die Ausdrucksebene, die Lautgestal-
tung, wie auch die Inhaltsebene jeweils einer relativ strengen Systema-
tik folgen durch die jedes Element seinen „Wert“, seine spezifische
Charakteristik und Funktion aus seinem Verhältnis zu allen anderen
Elementen seiner Ebene erhält. Es sei selbst kein Positivum sondern
nur als Teil eines relationalen Systems definiert. In der Sprachentwick-
lung (Diachronie) könnten aber Veränderungen auf der Vorstellungs-
ebene auch Veränderungen der Ausdrucksebene zur Folge haben und
umgekehrt.

Die historische Bedeutung de Saussures liegt in der Hinwendung
zur formalen Analyse der Sprache, vor allem des Sprachbaus, der „syn-
chronen Sprachwissenschaft“. Sie führte ihn zu der fundamentalen
Aussage „die Sprache ist eine Form und nicht eine Substanz“.200 Die
Arbitrarität der Zeichen aber war für de Saussure „das semiologische
Prinzip schlechthin und deswegen Ausgangspunkt und Zentrum der
ganzen Saussureschen Lehre“, schreibt Thomas M. Scheerer in seiner
Monografie über de Saussure.201

Laclau sieht in der Signifikant-Signifikat-Kopplung bei de Saussu-
re einen Widerspruch in dessen Systematik und spricht von Isomor-
phie, die de Saussure zwischen beiden Systemen behaupte. Was damit
gemeint ist, ist nicht restlos klar. Man darf davon ausgehen, dass er
sich die „Ordnung der Signifikanten“, d. h. der Lautgestalten, als
gleichsam spiegelbildlich zur „Ordnung der Signifikate“, d. h. der Be-
griffe vorstellt. Dem dann anzunehmenden Einfluss des Signifikats auf
den Signifikanten käme damit ein transzendentaler Charakter zu. 202

De Saussure beschreibt beide Ebenen zwar als Ordnungen, ihren Zu-
sammenhang als Systeme lässt er jedoch ungeklärt. Das von Laclau ge-

200 De Saussure, F. (1967) S. 146.
201 Scheerer, Thomas M. (1980) Ferdinand de Saussure – Rezeption und Kritik,

Darmstadt, WBG, S. 117. Bei Scheerer findet sich eine überblicksartige Darstel-
lung der Diskussion zu diesem Thema (S. 99-120.).

202 Vgl. diese Arbeit: Ergänzungen –Ernesto Laclau (S. 39 f); Laclau, E. (2013) S. 84.

3.3 Signifikation

63

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


sehene Problem der Abhängigkeit des Signifikanten vom Signifikat
scheint diesem durch die von Louis Hjelmslev und der Kopenhagener
Schule erarbeitete Formalisierung gelöst: Signifikant und Signifikat
seien nun gänzlich voneinander unabhängig bzw. sich intranspa-
rent.203

Dabei übergeht Laclau allerdings den „traditionelleren“ Lösungs-
vorschlag von Emile Benveniste, der auf eine Korrektur der Zeichen-
theorie de Saussures hinausläuft. Benveniste geht es um die nähere Be-
stimmung dessen, was mit der „Arbitrarität der Zeichen“ gemeint sein
kann. Arbitrarität bestehe nicht zwischen dem phonetischen Ausdruck
(Signifikant) und der ausgedrückten Vorstellung (Signifikat), sondern
zwischen dem Zeichen (d. h. der Einheit von Signifikant und Signifikat)
und der ausgedrückten Sache, dem realen Gegenstand, auf den sich
das Zeichen bezieht.

„Die Wahl, die einen bestimmten akustischen Ausschnitt für eine be-
stimmte Vorstellung setzt, ist keineswegs arbiträr; dieser akustische Aus-
schnitt würde ohne die entsprechende Vorstellung gar nicht existieren
und umgekehrt. In Wirklichkeit denkt Saussure immer, obwohl er von
‚Vorstellung‘ (idée) spricht, an die Darstellung des realen Gegenstands und
an den nicht notwendigen unmotivierten Charakter der Verbindung, die
das Zeichen und die bedeutete Sache vereint.“204

Benveniste führt damit einen dritten Pol ein, den Referenten, dessen
Verhältnis zum Zeichen er allerdings als einstweilen außerhalb der
Linguistik liegend an die Philosophie verweist.

„Arbiträr ist die Tatsache, daß ein bestimmtes Zeichen und kein anderes
auf ein bestimmtes Element der Realität und nicht auf irgendein anderes
angewandt wird. (…) Das ist in der Tat, auf linguistische Begriffe übertra-
gen, das metaphysische Problem des Zusammenklangs von Geist und
Welt, ein Problem, das der Linguist vielleicht eines Tages mit Gewinn er-
neut aufzugreifen vermag, das er im Augenblick jedoch besser beiseite
läßt.“205

Diese erkenntnistheoretische Zurückhaltung Benvenistes scheint mir
im Zusammenhang zu stehen mit dem abstrakt-konstruktivistischen

203 Laclau bezieht sich, soweit erkennbar, auf Louis Hjelmslev (1974/1943) Prolego-
mena zu einer Sprachtheorie, München.

204 Benveniste, E. (1974) Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, S. 67.
205 Benveniste, E. (1974) S. 65; vgl. im gleichen Sinne a. a. O. S. 36.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

64

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Charakter der Linguistik. Benveniste zitiert dazu aus einer frühen No-
tiz de Saussures:

„Hier (in der Linguistik – J. H.) gibt es zunächst Perspektiven, richtige
oder falsche, aber einzig und allein Perspektiven, mit Hilfe derer man se-
kundär die Dinge erschafft. Diese Schöpfungen entsprechen Realitäten,
wenn der Ausgangspunkt richtig ist, oder sie entsprechen ihnen nicht im
gegenteiligen Fall; in beiden Fällen jedoch ist kein Ding, kein Gegenstand
auch nur einen Augenblick an sich gegeben. (…) In der Linguistik vernei-
nen wir grundsätzlich die Existenz gegebener Objekte, daß es Dinge gibt,
die zu existieren fortfahren, wenn man von einer Reihe von Ideen über-
geht zu einer anderen, und daß man sich folglich erlauben kann, die ‚Din-
ge‘ in mehreren Reihen zu betrachten, als ob sie von sich selbst gegeben
wären.“206

Louis Hjelmslev hingegen, auf den sich Laclau stützt, treibt die von de
Saussure begonnene formale Analyse der Sprache weiter und versucht
mit einer Fülle formal definierter Begriffe und Analyseoperationen die
Grundstruktur der Sprache als formales System freizulegen. Orientie-
rend ist der Logische Positivismus, insbesondere Rudolf Carnap.207

Hjelmslev stützt sich dabei auf eine Form der Analyse, die „Prozedur“,
die er aufgrund ihrer Vorannahmen und ihrer Strategie für frei von
metaphysischen Implikationen hält.

„Die Prozedur ist rein formal in dem Sinn, daß sie die Einheiten der Spra-
che als aus einer Anzahl von Figuren bestehend ansieht, für die bestimm-
te Umformungsregeln gelten. Diese Regeln werden ausfindig gemacht oh-
ne Berücksichtigung der Substanz, in der die Figuren und Einheiten sich
manifestieren; die sprachliche Hierarchie und folglich auch die sprachli-
che Deduktion sind unabhängig von den physischen und psychologi-
schen und von den nichtsprachlichen Hierarchien und Deduktionen
überhaupt, die zu einer Beschreibung der ‚Substanz‘ führen könnten.
Deshalb darf man von dieser deduktiven Prozedur keine Bedeutungs-
oder Lautlehre erwarten, sondern sowohl für den Ausdruck der Sprache
als auch für den Inhalt der Sprache nur eine ‚sprachliche Algebra‘, die die
formale Grundlage darstellt für eine Zuordnung der nicht-sprachlichen
‚Substanz‘-Deduktionen.“208

206 De Saussure, F., zit. nach Benveniste, E. (1974) S. 52 f.
207 Hjelmslev, Louis (1974 a) Prolegomena zu einer Sprachtheorie, S. 106ff; ders.

(1974 b) Die strukturale Analyse der Sprache, S. 66 f; Barth, Erhard (1974) Zur
Sprachtheorie von Louis Hjelmslev, S. XV.

208 Hjelmslev (1974 a) S. 95.

3.3 Signifikation

65

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Hjelmslev spricht vom „Sinn“ sprachlicher Aussagen zunächst als einer
„amorphen Masse“, einer „unanalysierten Größe“ und setzt ihn der
„Inhaltssubstanz“ gleich, d. h. den Vorstellungen bei de Saussure. Von
dieser „amorphen Masse“ lasse sich nicht sagen, dass sie der Sprache
vorausgehe. Die Substanz hänge von der Form ab, derart, „daß sie aus-
schließlich dank ihrer lebt, und daß man in keinem Sinn sagen kann,
daß sie selbständige Existenz habe“. 209 Vielmehr sei es

„… immer derselbe Sinn, der in verschiedenen Sprachen geformt und
strukturiert wird. Was seine Form bestimmt, sind ausschließlich die
Funktionen der Sprache, die Zeichenfunktion und die davon deduzierba-
ren. Der Sinn ist jedesmal Substanz für eine neue Form und hat keine
mögliche Existenz außer der, Substanz für die eine oder andere Form zu
sein.

Wir konstatieren also im sprachlichen Inhalt, in seinem Verlauf, eine spe-
zifische Form, die Inhaltsform, die vom Sinn [mening] unabhängig ist und
zu ihm in arbiträrem Verhältnis steht und ihn zu einer Inhaltssubstanz
formt.“ 210 (Kursivierung im Original)

In diesem Sinn kann man von der Unabhängigkeit des Signifikanten
vom Signifikat sprechen, zugleich wird aber der Sinn, die „Vorstell-
ungen“ de Saussures, in ein formal-algebraisches System transformiert,
d. h. das Signifikat als solches aufgelöst. Hjelmslev begründet seine Be-
hauptung mit den unterschiedlichen sprachlichen Fassungen mit de-
nen derselbe Sinn in verschiedenen Sprachen ausgedrückt wird. Letzt-
endlich kann dieser sprachtranszendente Sinn jedoch nur durch eine
Theorie von Metasprachen, die erkennbar formal unterbestimmt
sind,211 in den Rahmen seiner Glossematik integriert werden.

Soweit Laclau sich zur Unabhängigkeit der Signifikanten auf
Hjelmslev beruft, geht er davon aus, dass dessen Ansatz erfolgreich
durchgeführt werden konnte und eine fundamentale Neuorientierung
der Linguistik nach sich gezogen hat. Bierwisch212 rechnete noch 1966
damit, dass das möglich sein könnte. Inzwischen bestehen daran Zwei-
fel. Möglicherweise stellt sich hier ein analoges Problem zu dem Witt-

209 Hjelmslev (1974 a) S. 55.
210 Hjelmslev (1974 a) S. 56.
211 Hjelmselv (1974 a) S. 100-120.
212 Bierwisch, M. (1966.).

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

66

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gensteins nach dem Tractatus.213 Aber auch im Fall dass Hjelmslevs
Ansatz durchführbar wäre, entsteht für Laclau eine andere Schwierig-
keit, nämlich die, dass er sich im System der reinen Signifikation
einem System (der Sprache) gegenüber sähe, das noch weit stärker
strukturiert wäre, eine „geschlossene Totalität“ darstellte, als das bei de
Saussure der Fall ist. Mit Emile Benveniste kritisieren Laclau/Mouffe
ein solches System als essentialistisch, als von Notwendigkeit be-
stimmt. Es lasse keine Artikulation als Bearbeitung von Elementen
und deren Umwandlung in Momente einer Totalität zu.214 Mir scheint
Hjelmslevs Systematik genau die geschlossene Totalität erst herzustel-
len, die Laclau kritisiert. Laclau schreibt:

„Denn wenn es eine vollständige Isomorphie zwischen der Ordnung des
Signifikanten und der Ordnung des Signifikats gäbe, wäre es unmöglich,
die eine von der anderen in rein formalen Begriffen zu unterscheiden, so-
dass die einzigen Alternativen wären, entweder für einen strengen For-
malismus zu argumentieren, der notwendigerweise zu einem Zusammen-
bruch der Unterscheidung zwischen Signifikant und Signifikat (und zur
Auflösung der Kategorie des Zeichens) führen würde, oder die (phoni-
schen und begrifflichen) Substanzen inkonsistenterweise in die linguisti-
sche Analyse hineinzuschmuggeln.“215

Ersteres scheint mir bei Hjelmslev mit den Korrespondenzen von In-
haltsform und Inhaltssubstanz einerseits und Ausdrucksform und
Ausdruckssubstanz andererseits216 der Fall zu sein. Gisela Harras, Mit-
herausgeberin und Übersetzerin von Texten Hjelmslevs, sieht dessen
Werk als Beispiel für die aus zu starken Idealisierungen und Abstrak-
tionen von allem Faktischen resultierende geringe explanative Kraft
des (linguistischen) Strukturalismus. U. a. kritisiert sie

„die völlige Abstraktion von dem Verhältnis außersprachlicher Realität
und ihrer Bezeichnung durch Sprache; das wird deutlich bei der strengen
Ausklammerung der ‚substance‘ aus dem linguistischen Prozeß. Eine sol-
che Linguistik gerät leicht in Gefahr, keine Grenzen zwischen wahr, rich-
tig und falsch mehr angeben zu können, d. h. sie verbaut sich die Mög-
lichkeit dazu von vornherein, …“217

213 Vossenkuhl, W. (2003) Kap. V. S. 136-168.
214 L/M S. 142 f, S. 150 f.
215 Laclau (2013) S. 88.
216 Hjelmslev, L. (1974 a) S. 56-59.
217 Harras, G. (1974 b) Zur Sprachtheorie Louis Hjelmslevs S. XXIIf.

3.3 Signifikation

67

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Auch Hjelmslev selbst weist auf den erst programmatischen Charakter
der „Prolegomena“ hin218 und Benveniste urteilt: „Die Theorie, die L.
Hjelmslev unter dem Namen ‚Glossematik‘ verbreiten will, ist eher die
Konstruktion eines logischen Sprach-‚Modells‘ und ein Korpus von
Definitionen als ein Instrument zur Erschließung des linguistischen
Universums.“219

Benveniste bewertet die Annäherung der Linguistik an die Logik
als fruchtbar, aber die Ergebnisse dieser Annäherung blieben noch ab-
zuwarten. Erst dann würde man sehen, „ob es einen wesentlichen Un-
terschied zwischen den Beziehungstypen gibt, die der gewöhnlichen
Sprache eigen sind, und denen, die die wissenschaftliche Beschrei-
bungssprache kennzeichnen; mit anderen Worten, wie die Sprache des
Handelns und die der Intelligenz sich zueinander verhalten.“220

Dem steht der von Hjelmslev mit Pathos, von Benveniste etwas
verhaltener vorgetragene Anspruch gegenüber, mit der strukturalen
Linguistik eine neue Epistemologie begründet zu haben, die weit über
die Linguistik selbst hinausweist. Hjelmslev schreibt, sein Gedanken-
gang habe zu „einer immer weiteren wissenschaftlichen und einer im-
mer weiteren humanistischen Einstellung“ geführt bis zu „einer Totali-
tätsauffassung (…), die kaum absoluter gedacht werden kann“. Es gebe
„in letzter Instanz, keinen Gegenstand, der nicht von der Schlüsselstel-
lung der Sprachtheorie her beleuchtet wird. Die Sprachtheorie offen-
bart sich als ein Ort, von dem aus sich alle wissenschaftlichen Gegen-
stände zentrierend anschauen lassen“.221 Benveniste stellt Betrachtun-
gen darüber an, dass der Zeichencharakter der Sprache „der Gesamt-
heit der sozialen Phänomene, die die Kultur konstituieren, gemeinsam
sein könnte“.

Struktur und Geschichte – noch einmal de Saussure

Die strikte Trennung der diachronischen von der synchronischen Per-
spektive ist ein strukturalistischer Grundsatz und vielfach Gegenstand

3.3.2

218 Hjelmslev, L. (1974 a) S. 99.
219 Benveniste, E. (1974) S. 22.
220 Benveniste, E. (1974) S. 23 f.
221 Hjelmslev, L. (1974 a) S. 121 f.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

68

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


der Kritik. De Saussure erklärt den Gegensatz der diachronischen und
der synchronischen Betrachtungsweise, Sprechen und Sprache, als we-
der aufhebbar noch vermittelbar.222 „Alles Diachronische in der Spra-
che (ist) nur vermöge des Sprechens diachronisch. Im Sprechen näm-
lich ruht der Keim aller Veränderungen.“223 Diachronische Verände-
rungen bestehen aus Einzelereignissen, die aber Auswirkungen auf das
Sprachsystem haben und den synchronen Sprachzustand zu einem je-
weils zufälligen machen.

„Die (diachronischen – J. H.) Umgestaltungen vollziehen sich niemals am
System als Ganzem, sondern an einem oder dem anderen seiner Elemen-
te, und können nur außerhalb desselben untersucht werden. Allerdings
hat jede Umgestaltung ihre Rückwirkung auf das System; das Anfangser-
eignis aber wirkt nur auf einen Punkt, es hat keine innere Beziehung zu
den Folgen, die sich daraus für die Zusammenhänge ergeben können.
Diese verschiedenartige Natur der aufeinanderfolgenden Glieder und der
gleichzeitigen Glieder, der Einzelereignisse und der auf das System bezüg-
lichen Tatsachen verbietet es, die einen und die anderen zum Gegenstand
einer einzigen Wissenschaft zu machen.“224

De Saussure führt eine hierarchische Differenz ein: Die synchronische
Betrachtungsweise ist für die Masse der Sprechenden als wahre und
einzige Realität ebenso wie für den Sprachforscher der diachronischen
übergeordnet.225 Das Paradigma, an dem de Saussure das Verhältnis
von Diachronie zu Synchronie erläutert, ist das Schachspiel.226 Der
einzelne Spielzug (als diachronisches Ereignis) verändert die Konstel-
lation auf dem Spielbrett (synchronische Konstellation, hier den
Sprachzustand), seine Logik ist aber für die neu entstandene Logik auf
dem Brett und deren Analyse ohne Bedeutung. Hinter der synchroni-
schen Perspektive steht eine Metaebene: Die unveränderlichen Spielre-
geln. Das diachronische Ereignis ist im Schachspiel intendiert, in der
Sprachentwicklung hingegen zufällig.

Wenn die strukturale Linguistik de Saussures als Hintergrundfolie
einer epistemologischen Systematik genommen wird, ist der Umgang
mit den Implikationen der mit der Differenzierung von Diachronie

222 De Saussure, F. (1967) S. 98.
223 De Saussure, F. (1967) S. 117.
224 De Saussure, F. (1967) S. 103.
225 De Saussure, F. (1967) S. 107.
226 De Saussure, F. (1967) S. 104ff.

3.3 Signifikation

69

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


und Synchronie verbundenen Postulate von entscheidender Bedeu-
tung. Drei Postulate lassen sich erkennen:
– Die Unvereinbarkeit von diachronischer und synchronischer Be-

trachtungsweise, die „Unmöglichkeit, sie in einer Wissenschaft zu-
sammenzuführen“.

– Der Vorrang der Synchronie vor der Diachronie
– Die Zufälligkeit diachronischer Veränderungen
Für das erste Postulat wäre zu bedenken, ob es sich um ein methodi-
sches, vielleicht methodisch notwendiges Postulat handelt oder um
eine in der Sache liegende Unterscheidung, um zwei nicht aufeinander
reduzierbare Gegenstandsbereiche.

Ähnliches gilt für das zweite Postulat. De Saussure begründet es
damit, dass sich die synchrone Ebene dem Sprechenden als „wahre
und einzige Realität“ darbiete, ebenso wie dem Forscher. Welcher Art
wäre ein so begründeter Vorrang? Als Vorordnung der Struktur gegen-
über dem Prozess handelt es sich um ein konservatives Argument. An-
dererseits „(setzt) die Diachronie dagegen tätige Kräfte voraus, die eine
Wirkung hervorrufen“.227

Das dritte Postulat schließlich impliziert, dass es keine Logik gibt
oder geben kann, die diachronischen Veränderungen zugrunde liegt.
Beim Schachspiel, um im Beispiel zu bleiben, wäre eine solche Logik z.
B. in den Strategien der Gegner zu suchen. Überdies kann die diachro-
nische Ebene Einfluss auf die Spielregeln haben.

Der Bezug zur Hegemonietheorie ist ein doppelter. Einerseits ver-
ändert sprachlicher Wandel den Diskurs, die Weise, in der Sachverhal-
te diskursiviert werden. Zum anderen werden Diskurse als Geschichte
sedimentiert und sinken – nach strukturalistischer Denkweise – wie
die Züge beim Schachspiel ins Unbewusste ab.

227 De Saussure (1967) S. 110.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

70

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques
Derrida

Claude Lefort228

Laclau/Mouffe verweisen – eher beiläufig – auf Claude Lefort229 und
dessen Auffassung vom Ort der Macht als einer Leerstelle, die sich
nach der „Dekorporierung des Königs“, d.h. nach dem Ende der Mon-
archie mit der Implementierung der Demokratie aufgetan habe. Sie
berge die Gefahr des Totalitarismus als dem stets möglichen Versuch,
die Gesellschaft von einem Ort aus zu wissen und zu meistern. Die Of-
fenheit des demokratischen Konflikts bei Lefort wird für Laclau/Mouf-
fe zur Anschlussstelle für ihre Hegemonietheorie. Der Bezug auf Lefort
bleibt allerdings überwiegend assoziativ. Der politische Raum, auf den
sich die Hegemonietheorie bezieht, ist zwar offen und umkämpft, aber
keineswegs leer. Eine Brücke zu Lefort ließe sich zu der Rede vom
„Abwesenden“ und zur damit verbundenen prinzipiellen Unabschließ-
barkeit gesellschaftlicher Prozesse bei Laclau/Mouffe schlagen. Hinzu
kommt die Fiktionalität der Repräsentation:

„Nun beruht jedoch jedes Repräsentationsverhältnis auf einer Fiktion:
nämlich der einer Präsenz von etwas auf einer bestimmten Ebene, auf der
es genau genommen abwesend ist. Aber weil es zugleich eine Fiktion und
ein Prinzip ist, das wirkliche soziale Verhältnisse organisiert, …“ 230

Bei Lefort/Gauchet heißt es vergleichbar
„Identität und Einzigartigkeit des gesellschaftlichen Feldes sind symboli-
sche Dimensionen, die nicht die feste Beschaffenheit des Wirklichen an-
nehmen können.“231

3.4

3.4.1

228 Für Claude Lefort stütze ich mich auf die bei Ulrich Rödel (1990) in „Autonome
Gesellschaft und libertäre Demokratie“ wiedergegebenen Texte von Lefort und
Marcel Gauchet sowie auf die Darstellung von Daniel Gaus (2004). Die Darstel-
lung und Interpretation Leforts bei Oliver Marchart (2010) „Die politische Diffe-
renz“ geht sehr stark in die Sichtweisen Marcharts über, so dass sich die Spezifika
Leforts kaum noch erkennen lassen.

229 L/M S. 231 f.
230 L/M S. 158.
231 Lefort, C. und M. Gauchet (1990) Das Politische und die Instituierung des Gesell-

schaftlichen, S. 100.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

71

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Hier wird jedoch zugleich der Unterschied zu Laclau/Mouffe deutlich:
Es gibt bei Lefort/Gauchet ein „Wirkliches“ als Gegenstück zum „Sym-
bolischen“, ein Wirkliches, für das die Autoren den Klassenkonflikt be-
nennen.232 Für die Demokratie beschreiben Lefort/Gauchet eine per-
manente dialektische Pendelbewegung zwischen Symbolischem und
Wirklichem sowie zwischen innerer Teilung der Gesellschaft (in Herr-
scher und Beherrschte, den Klassengegensatz) und äußerer Teilung (in
Zivilgesellschaft und Macht). Letztere erlaubt die Symbolisierung des
Klassenkonflikts, des Wirklichen, und damit seine Lösung von der ge-
waltsamen Auseinandersetzung, dies jedoch nur durch den repräsenta-
tiven Charakter der Demokratie: Die wiederkehrende Neubesetzung
des Ortes der Macht durch Wahlen macht diese zum Gegenstand dis-
kursiver Auseinandersetzungen und zugleich spiegelt der auf der poli-
tischen Bühne ausgetragene Kampf politischer Akteure den realen In-
teressenkonflikt bildlich wider. Lefort sieht die Teilung der Gesell-
schaft als grundlegend an, die als solche in der Demokratie anerkannt
wird, sie wird aber – vermöge der Verschiebung der Identifikation der
Individuen mit der Ebene der Macht – gebannt. In der Wahl, der kon-
sensuellen Prozedur zur Besetzung des Ortes der Macht, inszeniert die
Gesellschaft ihre Spaltung und zugleich ihre Einheit. So wird der Ort
der Macht im Augenblick der Wahl, in dem er unbesetzt ist, in die Zi-
vilgesellschaft zurückgenommen. Er ist in diesem Augenblick und in
einem grundsätzlichen Sinne leer und unbesetzbar. Mit seiner Wieder-
besetzung aber gewinnt er seine Position als der Gesellschaft transzen-
dent wieder. Demokratie ist jedoch nur solange funktionsfähig, wie
diese Pendelbewegungen in der Schwebe bleiben und sich nicht an
einem Extrem verfestigen.233 So darf die Macht z. B. die Distanz zur
Gesellschaft, die sie herzustellen versucht, niemals als eine tatsächliche
nehmen, denn nur dann bleibt die Gesellschaft in einem

„Modus der permanenten Selbstinstituierung, d.h. (in) einem fortwäh-
renden Bezug der Gesellschaft auf sich selbst – einem auf Dauer gestellten
reflexiven ‚In-Form-Setzen‘. Andererseits führt der anwesend-abwesende

232 Gaus, D., (2004) Demokratie zwischen Konflikt und Konsens. Zur politischen
Philosophie Claude Leforts, S. 74.

233 Gaus, D. (2004) S. 74 f.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

72

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Charakter der ursprünglichen Teilung dazu, diese niemals faktisch wirk-
sam werden zu lassen.“234

Lefort geht es um die Ablösung der religiös-mystischen Referenz der
Gesellschaft in der Person des Königs als dem von Gott eingesetzten
Herrscher durch ihre Selbstreferenz in der demokratischen Verfasst-
heit. Er reduziert jedoch nicht – wie Laclau/Mouffe – das Symbolische
auf die allein konstitutive Ebene der Signifikation sondern besteht auf
einem Wechselspiel des Symbolischen mit dem Wirklichen. Der Be-
griff des Symbolischen hat bei ihm vielmehr die Bedeutung von Dar-
stellung, der Repräsentation, des Bildlichen und der Inszenierung. Er
spricht wiederholt von der politischen Bühne, auf der die Klassenspal-
tung symbolisch inszeniert werde, damit zugleich anerkannt und ent-
schärft.235

In Leforts Ansatz haben Begriffe, die auch bei Laclau/Mouffe vor-
kommen eine anders akzentuierte Bedeutung. So bezieht sich das Be-
griffspaar anwesend/abwesend nicht so sehr auf die Fixierbarkeit bzw.
Nichtfixierbarkeit in der Signifikation sondern auf Latenzen, die im
Zusammenhang mit der symbolischen Repräsentation stehen. „Die
Demokratie ist ein Verfahren, das die Logik des Ursprünglichen (der
gesellschaftlichen Spaltung – J. H.) in ihrer unabschließbaren Bewe-
gung von der Abwesenheit zur Anwesenheit und zurück spiegelt.“236

Jacques Derrida

Laclau/Mouffe zitieren Derrida im Zusammenhang mit Überlegungen
dazu, dass sowohl „Elemente“ als auch „Momente“ innerhalb einer To-
talität nicht vollständig fixierbar, aber auch nicht vollständig unfixiert
seien. Derridas Begriff von Diskurs entspreche genau ihren Überle-

3.4.2

234 Gaus, D. (2004) S. 72.
235 Vgl. C. Lefort u. M. Gauchet (1990) Über die Demokratie: das Politische und die

Instituierung des Gesellschaftlichen S. 112; Gaus, D. (2004) S. 74. Oliver Marchart
unterschlägt den von Lefort/Gauchet unterstellten naturgegebenen realen Cha-
rakter der Klassenteilung und verwandelt ihn in einen Bestandteil transzendenta-
ler Signifikation. Vgl. Marchart, O., (2010) S. 130 f.

236 Gaus, D. (2004) S. 75.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

73

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gungen zu Fixiertheit und Nicht-Fixiertheit von Identitäten.237 Derri-
das Essay, dem sie das Zitat entnehmen, befasst sich mit Werken von
Claude Levi-Strauss und seinem methodischen Vorgehen. Ausgangs-
punkt ist die Schwierigkeit des Ethnologen, sich einer fremden Kultur
vor dem Hintergrund seiner eigenen zu nähern und ihr gerecht zu
werden, ohne sie an den Maßstäben der eigenen zu messen.238 Aber
wie groß ist die Übereinstimmung wirklich?

Derrida führt aus, dass der Begriff „Struktur“, zunächst als „episte-
me“ (Wissen, Wissenschaft), schon am Beginn der abendländischen
Philosophie entstand und seither stets von dem Bemühen begleitet
war, ihm ein „Zentrum“, einen „Punkt der Präsenz“, einen „festen Ur-
sprung“ zu geben. Dieses Zentrum organisiert die Kohärenz des Sys-
tems. Es erlaubt das Spiel der Elemente „im Innern der Formtotalität“
und setzt ihm gleichzeitig Grenzen. Das Zentrum ist der Punkt, an
dem „die Substitution der Inhalte, der Elemente, der Terme nicht mehr
möglich ist“. 239 Nach klassischem Verständnis von Struktur liege die-
ses Zentrum damit außerhalb der Struktur, es entziehe sich der Struk-
turalität, weil es sie beherrsche. Zugleich sei es Bestandteil der Struktur
und gehöre ihr an. In dieser zugleich innerhalb und außerhalb liegen-
den Position könne es sowohl als Ursprung, wie auch als Ende und
Zielpunkt der Struktur gesehen werden. Die zentrierte Struktur wäre
als „begründetes Spiel“ zu verstehen, das „von einer begründenden
Unbeweglichkeit und einer versichernden Gewißheit, die selber dem
Spiel entzogen ist, ausgeht“.240 Diese Gewissheit sei geeignet, die Angst
zu bemeistern, die mit der Verstrickung in ein Spiel verbunden sei. So
könne man „vielleicht“ sagen, dass jeder Versuch des Rückgangs auf
einen Ursprung (Archäologie) ebenso wie der, ein Ziel zu bestimmen
(Eschatologie), die Gestalt einer dem Spiel enthobenen Präsenz anzu-
nehmen versucht habe. Derrida nennt diesen Vorgang „Reduktion“.

Nun sei darin allerdings eine Veränderung eingetreten durch ein
„Ereignis“, eine Art Epochenbruch, von dem aus die Geschichte des

237 L/M S. 147ff, Zitat Derrida S. 149.
238 Derrida, J. (2014/1966) Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der

Wissenschaften vom Menschen, in: Derrida, J. (2014) Die Schrift und die Diffe-
renz S. 422-442.

239 Derrida, J. (2014) S. 422.
240 Derrida, J. (2014) S. 423.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

74

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Begriffs der Struktur nur mehr als eine Kette von (gescheiterten) Ver-
suchen erscheint, das Zentrum der Struktur als Präsenz zu bestimmen.
Derrida verbindet diese historische Wandlung beispielhaft mit den Na-
men Nietzsche, Freud und Heidegger. 241 Laclau/Mouffe entnehmen
dem Text folgendes Zitat:

„Folglich mußte von da an das Gesetz gedacht werden, das über das Ver-
langen nach einem Zentrum in der Konstitution der Struktur in bestimm-
ter Weise gebot, wie auch der Vorgang des Bezeichnens, der seine Ver-
schiebungen und seine Substitutionen diesem Gesetz der Präsenz im Zen-
trum unterordnete. Diese zentrale Präsenz ist aber niemals sie selbst ge-
wesen, sie ist immer schon in ihrem Substitut über sich hinausgetrieben
worden. Das Substitut ersetzt nichts, das ihm irgendwie präexistiert hätte.
Infolgedessen mußte man sich wohl eingestehen, daß es kein Zentrum
gibt, daß das Zentrum nicht in Gestalt eines Anwesenden gedacht werden
kann, daß es keinen natürlichen Ort besitzt, daß es kein fester Ort ist,
sondern eine Funktion, eine Art von Nicht-Ort, worin sich ein unendli-
cher Austausch von Zeichen abspielt. Mit diesem Augenblick bemächtigt
sich die Sprache des universellen Problemfeldes. Es ist dies auch der Au-
genblick, da infolge der Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ur-
sprungs alles zum Diskurs wird – vorausgesetzt, man kann sich über die-
ses Wort verständigen –, das heißt zum System, in dem das zentrale, ori-
ginäre oder transzendentale Signifikat niemals absolut, außerhalb eines
Systems von Differenzen, präsent ist. Die Abwesenheit eines transzenden-
talen Signifikats erweitert das Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.“242

Diese durch den Bruch hervorgerufene Veränderung hat aber den Ma-
kel zu tragen, dass die mit dem Bruch angezielte Überwindung der
Metaphysik selbst auf Metaphysik nicht verzichten kann. „Es ist sinn-
los, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Me-
taphysik erschüttern will.“ Der Versuch, mit Hilfe des Zeichens die
Metaphysik der Präsenz zu erschüttern, würde erfordern, den Begriff
des Zeichens, der als „Zeichen von…“ gemeint ist, selbst zurückzuwei-
sen. Würde man die Differenz zwischen Signifikant und Signifikat auf-
heben, müsste man auf den Begriff des Signifikanten selbst als einem
metaphysischen verzichten.243 Der Begriff des Zeichens könne von
sich aus den Gegensatz von Sinnlichem und Intelligiblem, von dem er

241 Derrida, J. (2014) S. 423 f.
242 Derrida, J. (2004) S. 424, L/M S. 149.
243 Es ist Hjelmslev, der den Begriff des Zeichens als „Zeichen für etwas“ aufheben

will. Hjelmslev, L. (1974) Prolegomena S. 52ff.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

75

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


von vornherein bestimmt gewesen sei, nicht überwinden. Um dem
gleichwohl näher zu kommen, sieht Derrida zwei Möglichkeiten: Die
klassische sei, den Signifikanten zu reduzieren oder abzuleiten, d. h.
das Zeichen dem Denken unterzuordnen. Das führe dazu, dass sich
verschiedene metaphysikkritische Positionen gegenseitig destruieren,
etwa Heidegger gegenüber Nietzsche. Die Alternative zu diesem Vor-
gehen bestehe darin, die Differenz zwischen Sinnlichem und Intelligi-
blem selbst und damit das reduktive Vorgehen in Frage zu stellen. Die-
ses bedürfe nämlich paradoxerweise dieser Entgegensetzung, die es re-
duziere. Levi-Strauss habe mit seinem Vorgehen dazu einen Weg ge-
wiesen. Er verwende alte Begriffe im Bewusstsein ihrer begrenzten
Brauchbarkeit weiter, „um die alte Maschine, der sie angehören und
deren Versatzstücke sie sind, zu zerstören“. Es geht um „bricolage“ –
Basteln. „Der Bastler, sagt Levi-Strauss, ist derjenige, der ‚mit dem,
was ihm zur Hand ist‘ werkelt.“ Diese Werkzeuge werden benutzt,
auch „wenn sie nicht speziell für das Vorhaben entworfen wurden, für
das sie jetzt verwendet werden“. 244 Dieses Vorgehen ist zugleich eine
Kritik der (wissenschaftlichen) Sprache. Bezüglich seiner Forschungen
über Mythen spricht Levi-Strauss von einer „mytho-poetischen“ Tätig-
keit, die von der „Struktur, der Konfiguration oder der Relation“ ihren
Ausgang nimmt und gleichwohl a-zentrisch ist. Man müsse hier, so
Derrida, „auf den wissenschaftlichen oder philosophischen Diskurs,
auf die episteme, verzichten, der die Forderung stellt, zur Quelle, zum
Zentrum, zum Grund, zum Prinzip usf. zurückzugehen“. Die Mythen
—Analyse verleihe dem Mythos eine synthetische Form, die verhin-
dert, dass er sich in der (ihm eigenen) Verwirrung der Gegensätze auf-
löse. (Levi-Strauss)

Ein methodisches Problem besteht darin, dass die Totalität des Ge-
genstandes – hier der Mythen – über den Aussagen getroffen werden,
nicht ausgeschöpft werden kann. In der klassischen Perspektive ist die
Totalität zu umfangreich, um mit empirischen Mitteln erfasst werden
zu können, auch wenn das Zentrum das Spiel ihrer Substitutionen
„aufhält und begründet“. Anders dagegen im Spiel. Hier sind im Rah-
men eines begrenzten Ganzen unendliche Substitutionen möglich,
weil es kein Zentrum gibt, das ihr Spiel aufhält. Das Spiel wird durch

244 Zitate Derrida, J. (2004) S. 430 u. 431.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

76

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


diesen Mangel, das Fehlen des Zentrums, möglich. Das Zeichen, das
den Platz des Zentrums innehat, supplementiert nur diesen Mangel, es
hat die Funktion eines Stellvertreters des Mangels.

„Man kann das Zentrum nicht bestimmen und die Totalisierung nicht
ausschöpfen, weil das Zeichen, welches das Zentrum ersetzt, es supple-
mentiert, in seiner Abwesenheit seinen Platz hält, – weil dieses Zeichen
sich als Supplement noch hinzufügt. Die Bewegung des Bezeichnens fügt
etwas hinzu, so daß immer ein Mehr vorhanden ist; diese Zutat aber
bleibt flottierend, weil sie die Funktion der Stellvertretung, der Supple-
mentierung eines Mangels auf Seiten des Signifikats erfüllt.“245

Die A-Zentriertheit der Struktur, die Derrida hier mit dem Begriff des
Spiels belegt, steht in einem Spannungsverhältnis zur Geschichte. Mit
der Bestimmung des Seins als Präsenz sei Geschichtlichkeit stets mit-
gedacht, der Begriff der episteme habe immer den der historia gefor-
dert,

„wenn die Geschichte immer die Einheit des Werdens ist als Überliefe-
rung der Wahrheit oder als Entwicklung der Wissenschaft, die auf die
Aneignung der Wahrheit in der Präsenz und im Sich-selbst-gegenwärtig-
Sein und auf das Wissen im Selbstbewußtsein ausgerichtet ist. Die Ge-
schichte ist immer als Bewegung einer Aufhebung der Geschichte gedacht
worden, als eine Derivation zwischen zwei Präsenzen“.246

Die Strukturalität aber schließt Entwicklung aus. Eine strukturale Or-
ganisation lässt sich nur beschreiben, wenn man den Übergang „von
einer Struktur zur anderen ausläßt, und so die Geschichte einklam-
mert. In diesem ‚strukturalistischen‘ Moment sind die Begriffe von Zu-
fall und Diskontinuität unerläßlich.“247

Wie Geschichte als auf Präsenz gerichtete mit einem a-zentrischen
Strukturalismus nicht mehr zusammengeht, so ist auch das Spiel ein
Zerreißen der Präsenz. Es ist ein beständiges Spiel von Abwesenheit
und Präsenz und geht letztlich der Alternative von Abwesenheit und
Präsenz voraus.

Worin besteht nun die Übereinstimmung zwischen Derrida und
Laclau/Mouffe in diesem Text? Zunächst darin, dass es bei beiden ein
Spiel der Elemente, Zeichen, Substitutionen, Signifikanten gibt, die –

245 Derrida, J. (2004) S. 437.
246 Derrida, J. (2004) S. 439.
247 Derrida, J. (2004) S. 440.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

77

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


in der Terminologie von Laclau/Mouffe – nicht fixiert sind. Solange
man (nach Derrida) von der Existenz eines Zentrums ausgehen konn-
te, wurde dort (!) das Spiel der Substitutionen beendet – und nicht
überall. Bei Laclau/ Mouffe erfolgt die (einstweilige) Fixierung durch
die Struktur, das relationale System der Differenzen. Derrida sieht im
Spiel nur noch das System von Differenzen ohne transzendentales
Zentrum und lässt insofern die Frage der Fixierung offen. In dieser
Hinsicht ist es konsequent, wenn Laclau/Mouffe die begrenzende, fi-
xierende Notwendigkeit als einen Bestandteil eines „Systems differen-
tieller Positionen in einem genähten Raum“ selbst betrachten.248 Aller-
dings handelt es sich dabei um eine metaphysisch-essentialistische
Aussage.

Derridas Begriff des „Supplements“ kommt dem der „Naht“ bei
Laclau/Mouffe sehr nahe, nämlich als Zeichen, das einen Mangel indi-
ziert und zugleich verdeckt, ja ihn sogar in gewissem Grade heilt. La-
clau spricht von „tropologischer Substitution“ am Beispiel der Null, die
– selbst keine Zahl – die Funktion des Zahlensystems ermöglicht.249

Eine weitere Übereinstimmung scheint sich im Gedanken der
Überwindung der Dichotomie von Sinnlichem und Intelligiblem bei
Derrida und der „Preisgabe des Gegensatzes von Denken und Wirk-
lichkeit“ bei Laclau/Mouffe abzuzeichnen, den sie in dem Bruch mit
der Dichotomie diskursiv-nicht-diskursiv gegeben sehen.250 Derrida
will den Gegensatz zwischen Sinnlichem und Intelligiblem, der den
Begriff des Zeichens „vollständig und in der Totalität seiner Geschich-
te“ bestimmt habe, dadurch überwinden dass er das „transzendentale
Signifikat“ als abwesend deklariert. Er bleibt damit im sprachlich-
theoretischen Feld, wohingegen Laclau/Mouffe über den Gegensatz
von Denken und Wirklichkeit hinauszukommen versuchen, indem sie
den Diskurs/die Artikulation zu einer „realen Kraft“ erklären.251 Das
führt zu dem verblüffenden Ergebnis, dass Derrida im Überschuss der
Signifikanten den „Ursprung der Ratio selbst“ sieht,252 wohingegen La-

248 L/M S. 152.
249 Laclau, E. (2013) S. 86ff.
250 L/M S. 147.
251 Vgl. Laclau, E. (2007) S. 29; diese Arbeit S. 16, S. 19 f.
252 Derrida (2004) S. 437.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

78

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


clau/Mouffe die Vermehrung der Signifikate, ihre Polysemie, für die
Desartikulation der diskursiven Struktur verantwortlich machen.253

Im Hintergrund: Heidegger

Es drängt sich die Frage auf, was denn unter den Begriffen zu verste-
hen sei, die Derrida und Laclau/Mouffe gemeinsam sind. Was hätte
man sich unter dem „Zentrum einer Struktur“ eigentlich vorzustellen?
Was wäre eine Präsenz, ein Anwesendes, vollends eines, das „ganz es
selbst“ wäre?

Derridas Rede vom An- und Abwesenden deutet bereits auf
Heidegger hin, darüber hinaus erwähnt er selbst Heideggers Bestim-
mung des Seins als Präsenz. Davon ist z. B. in Heideggers Vortrag
„Zeit und Sein“ von 1962 die Rede.254. Hier bestimmt Heidegger das
Sein mehrfach als Anwesen und stellt dies in einen Gegensatz zum Sei-
enden. Das Sein selbst ist nichts Seiendes. In der Auslegung des Satzes
des Parmenides „Es ist nämlich Sein“ kommt Heidegger dazu, vom
Sein als einer Instanz zu sprechen, die etwas schickt, sich dabei aber
selbst zurückhält.

„Ein Geben, das nur eine Gabe gibt, sich selbst jedoch dabei zurückhält
und entzieht, ein solches Geben nennen wir das Schicken. Nach dem so
zu denkenden Sinn von Geben ist Sein, das es gibt, das Geschickte. Der-
gestalt geschickt bleibt jede seiner Wandlungen. Das Geschichtliche der
Geschichte des Seins bestimmt sich aus dem Geschickhaften eines Schi-
ckens, nicht aus einem unbestimmt gemeinten Geschehen

Seinsgeschichte heißt Geschick von Sein, in welchen Schickungen sowohl
das Schicken, als auch das Es, das schickt, an sich halten mit der Bekun-
dung ihrer selbst.“255

In einer analogen Argumentationsfigur spricht er von der Zeit als
einem „Reichen von Anwesen“, und zwar sowohl von Vergangenheit
als auch von Gegenwart und Zukunft, die sich in einem wechselseiti-

3.4.3

253 L/M S. 151.
254 Heidegger, M. (2007) Ich nehme diese Stelle als Beispiel. Die Thematik findet sich

auch im „Spruch des Anaximander“ (Heidegger, M. (1980)) und im „Humanis-
musbrief “ (Heidegger, M. (1947).

255 Heidegger, M. (2007) S. 12 f.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

79

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


gen Zuspiel Anwesen reichen und so „das eigentliche, im Eigenen der
Zeit spielende Reichen“ ausmachen, die vierte Dimension der Zeit
oder die eigentliche Zeit.256 Schließlich verbinden sich Sein und Zeit
zum Ereignis:

„Im Schicken des Geschickes von Sein, im Reichen der Zeit zeigt sich ein
Zueignen, ein Übereignen, nämlich von Sein als Anwesenheit und von
Zeit als Bereich des Offenen in ihr Eigenes. Was beide, Zeit und Sein in
ihr Eigenes, d. h. in ihr Zusammengehören, bestimmt, nennen wir: das
Ereignis.“257

Das Ereignis ist jedoch kein Seiendes, es ist weder, noch gibt es das Er-
eignis. Denn sowohl beim Schicken des Geschicks als auch beim Rei-
chen von Anwesen entziehen sich Sein und Zeit, behalten sich zurück,
das Ereignis bleibt in seinem „Eigenen“. Bestandteil des Ereignisses ist
zugleich das „Enteignis“. Schließlich gehört auch der Mensch zum Er-
eignis, es „geht ihn an“, er ist in es „eingelassen“.

„Sofern es Sein und Zeit nur gibt im Ereignen, gehört zu diesem das Ei-
gentümliche, daß es den Menschen als den, der Sein vernimmt, indem er
innesteht in der eigentlichen Zeit, in sein Eigenes bringt. So geeignet ge-
hört der Mensch in das Ereignis.

Dieses Gehören beruht in der das Ereignis auszeichnenden Vereignung.
Durch sie ist der Mensch in das Ereignis eingelassen. Daran liegt es, daß
wir das Ereignis nie vor uns stellen können, weder als ein Gegenüber,
noch als das alles Umfassende.“258

Zwar kann diese Skizze von Heideggers Positionen zum Sein als Prä-
senz die Fragen nach der Bedeutung von „Zentrum der Struktur“ und
„Präsenz“ bei Derrida nicht beantworten, aber sie gibt Hinweise. In
Derridas „ganze(r) Geschichte des Begriffs der Struktur vor dem
Bruch (…) als eine(r) Reihe einander substituierender Zentren“ sind
die „Wandlungen des geschickten Seins“ unschwer wiederzuerkennen,
ebenso die Zentrumslosigkeit der Struktur in Heideggers „Enteignis“,
dem sich immer wieder entziehenden Ereignis. Im weiteren Sinn be-
steht eine Gemeinsamkeit darin, dass eine beschreibbare aber unei-
gentliche Realität auf eine eigentliche, dahinterliegende aber lediglich

256 Heidegger, M. (2007) S. 20.
257 Heidegger, M. (2007) S. 24.
258 Heidegger, M. (2007) S. 28.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

80

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


virtuelle Realität bezogen wird und diese widersprüchliche Situation
unvermeidbar ist (Das Gesetz über das Verlangen (!) nach einem Zen-
trum – Derrida).

Die zweite Frage lautet, was denn unter einer Präsenz vorzustellen
sei, die „ganz sie selbst“ wäre, also eine Identität, auch wenn diese hier
nur negativ, als Abwesende behandelt wird. Daran schließt sich die
Frage an, wie anschlussfähig eine solche Identität an die relational defi-
nierte Identitäten i. S. von Laclau/Mouffe wäre.

Die Antwort Heideggers verweist wieder auf das Ereignis als den
„in sich schwingenden Bereich, durch den Mensch und Sein einander in
ihrem Wesen erreichen, ihre Wesendes gewinnen, indem sie jene Bestim-
mungen verlieren, die ihnen die Metaphysik verliehen hat.“ Und: „Inso-
fern unser Wesen in der Sprache vereignet ist, wohnen wir im Ereig-
nis.“259

Gegen Ende der kleinen Abhandlung zum Satz der Identität (A = A)
schreibt Heidegger: „Der Satz der Identität sagt jetzt: Ein Sprung, den
das Wesen der Identität verlangt, weil es ihn braucht, wenn anders das
Zusammengehören von Mensch und Sein in das Wesenslicht des Ereig-
nisses gelangen soll.“260 Zwar spricht Heidegger zunächst von der
Identität als der Vermittlung desselben mit sich selbst und davon, dass
das synthetische, vermittelte Wesen der Identität erst im spekulativen
Idealismus erkannt worden sei261, die Betonung liegt aber am Ende auf
dem Zusammengehören von Sein, Mensch und Ereignis als Wesens-
merkmal von Identität. Es geht also um das „Innestehen“, das Beteiligt-
sein am An- und zugleich Abwesen des Seins im Ereignis. Identität als
Geschlossenheit, als Begrenztheit gegen anderes, spielt keine Rolle.

Wäre also das Anwesende, das Seiende nach Heidegger, scheinhaft,
seinsvergessen, weil ihm, wenn es sich ereignet, das Fülle gebende Sein
im Enteignis gleich wieder entzogen wird? Und wäre Identität in glei-
cher Weise ein ständig eingelöst–uneingelöster Seinsbezug? Führt ein
so gedachter Bezugsrahmen in die Gesellschaft hinein oder nicht doch
eher aus ihr heraus?

259 Heidegger, M. (2002) Der Satz der Identität in: Heidegger, M. (2002) 12. Aufl.,
erste Aufl 1957, Identität und Differenz S. 26.

260 Heidegger, M. (2002) S. 28.
261 Heidegger, M. (2002) S. 28.

3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida

81

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Linguistische Psychoanalyse als Seinsweise des Psychischen (und
der Gesellschaft?) – Jacques Lacan262

Bei Lacan scheinen die wesentlichen Grundgedanken der Hegemonie-
theorie zusammen zu laufen: die Orientierung an der strukturalen
Linguistik, die Unabschließbarkeit des Symbolischen mit seinen Kom-
plementen des Imaginären und des Realen und die mit dieser Trias in
Zusammenhang stehende Spaltung des Subjekts in das Subjekt der
Aussage und das Subjekt des Aussagens. Die Terminologie der Hege-
monietheorie verdankt sich einer Reihe von Autoren, aber die meisten
ihrer zentralen Begriffe finden sich auch bei Lacan. Das gilt insbeson-
dere für den Begriff der „Naht“, der zwar nicht unmittelbar von Lacan
stammt, aber als tropologische Signifikation des Mangels, wie Laclau/
Mouffe schreiben, „implizit in der ganzen Lacanschen Theorie am
Werk ist“.263 Prominent in der Hegemonietheorie sind die Begriffe des
Imaginären, des Symbolischen und des Realen, die bei Lacan die drei
Register des Borromäischen Knotens ausmachen und weiter auch Be-
griffe wie „Begehren“, „Knotenpunkt“ oder „Artikulation“.

Sehr im Vordergrund steht bei Lacan der Begriff des Signifikanten
aus der Theorie de Saussures. Lacan bedient sich dieser Theorie, aller-
dings nur insoweit sie als ein System von Differenzen als Grundstruk-
tur von Sprache mit seinem eigenen Denken kompatibel ist. Aus de
Sausssures Konzept wird „die Theorie des Signifikanten“.264 Für Lacan
bilden sich Signifikate erst „im Gefolge der Artikulation der Signifi-
kanten“. Insofern gibt es eine gewisse Parallele zu Hjelmslev, der Zei-
chen nicht mehr als „Zeichen für…“ verstehen will, sondern als Struk-
turelemente aus Zeichenrelationen konstruierter Wirklichkeit. Ande-
rerseits verwendet Lacan den Begriff „Zeichen“ in Anlehnung an Peir-
ce: Ein Zeichen repräsentiert etwas für jemanden.265 „Signifizieren“
scheint für Lacan als Funktion des Symbolischen so viel wie „in Spra-
che bringen“, „eine (sprachliche) Struktur geben“ zu bedeuten, „Signifi-

3.5

262 Bei der Darstellung der Positionen von Lacan stütze ich mich auf Bialluch, Ch.
(2011), Bowie, M. (2007) sowie Widmer, P. (2012). Alle drei Autoren diskutieren
Lacan aus einer psychoanalytischen Perspektive.

263 L/M S. 246.
264 Widmer, P. (2012) S. 21.
265 Widmer, P. (2012) S. 192.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

82

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


kant“ wäre mithin in erster Linie als sprachlicher Ausdruck zu verste-
hen.

Daher ist es möglich, dass es eine Hierarchie der Signifikanten gibt
mit einem „Signifikanten der Signifikanten“ der nicht selbst signifiziert
werden kann, kein Signifikat hat, gleichsam als Prinzip der Signifikati-
on wirkt und als nicht Signifizierbarer auch nicht „wirklich“ existiert:
Der Phallus, die „verborgene, unbewusste, fruchtbare Instanz, welche
die Signifikate bewirkt“. „Die Zeichensetzung des Phallus ist gleichbe-
deutend mit der Kreation der symbolisch vermittelten Realität, durch
ihn erlangt das Seiende für ein Subjekt Sinn und Bedeutung.“266

Ein solches psychisches Prinzip, das gleichermaßen den Spracher-
werb wie die diachronische und die synchronische Perspektive beträfe,
ist dem Ansatz von de Saussure fremd. Während de Saussure den kon-
struktivistisch-abstrakten Charakter seiner Theorie festhält und Ben-
veniste das Verhältnis von Sprache und Gegenstand als außerhalb der
Linguistik liegend ausgrenzt, ist Lacans Position von Anbeginn an eine
psychologisch-psychoanalytische, die Linguistik in „Linguisterie“267

transformiert, die genau dieses, nämlich die Generierung einer subjek-
tiv-objektiven Wirklichkeit und ihr ständiges Scheitern zum Inhalt hat
– und zwar als psychische Funktion. Auch wenn er den Gesichtspunkt
der Sprache immer wieder betont, so beruht doch die Theorie auf der
Verbindung von psychologischen Beobachtungen und Hypothesen, v.
a. auch aus der Entwicklungspsychologie (Spiegelstadium) und auf der
Reinterpretation von Freuds Psychoanalyse in einer quasi-linguisti-
schen Terminologie. Diese Konstruktion weitet sich am Ende von
einem psychischen Prozess zu einer Kosmologie aus: „ …das Reale,
das Imaginäre und das Symbolische sind die Gesamtheit dessen, was
ist und die Gestaltung ihrer Verbindungen untereinander ist eine
Übung in Kosmologie“.268

Was ist nun mit den drei Registern des Borromäischen Knotens
gemeint? Einerseits gelten sie als Ordnungen, haben also keine eigene
Dynamik sondern kategorisieren lediglich Qualitäten psychischer Er-
fahrung, andererseits ist ihr Zusammenwirken Voraussetzung des psy-

266 Widmer, P. (2012) S. 72, vgl. auch S. 192.
267 Widmer, P. (2012) S. 12.
268 Bowie, M. (2007) S. 183.

3.5 Linguistische Psychoanalyse als Seinsweise des Psychischen (und der Gesellschaft?) – Jacques Lacan

83

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


chischen Prozesses überhaupt, der im Falle ihres Auseinanderfallens
zum Stillstand bzw. zur Pathologie führt.

Das Konzept des Imaginären hat seinen Ausgangspunkt in Lacans
frühen Arbeiten zum Spiegelstadium. Es bezeichnet zunächst eine psy-
chische Erlebnisqualität der Idealisierung und des Einsseins, der Ganz-
heit, nicht nur mit sich selbst, sondern auch mit den frühen Bezugs-
personen. Diese Erlebnisqualität unterliegt zwar in der weiteren Ent-
wicklung Modifikationen, bleibt aber in ihrem Grundmuster das ganze
Leben über erhalten und ist der Ausgangspunkt des Begehrens, des Be-
strebens, diese Idealität und Vollkommenheit immer wieder herzustel-
len bzw. aufzusuchen. Damit ist das Begehren auch eine energetische
Größe. Im Ich macht es dessen imaginäre Instanz aus, das „le moi“ im
Unterschied zum „le je“ als Ort der Symbolisierung und des Symboli-
schen.269 Die Wirklichkeit lässt aber die Erfüllung i. S. einer Stillung
dieser elementaren Sehnsucht niemals zu. Insofern bleibt das Begehren
stets unerfüllt und mit einem ständigen tragischen Scheitern verbun-
den. Das Imaginäre ist als Register eine Ordnung, der sich Phänomene
zuordnen lassen, es ist aber nicht denkbar ohne die psychische Dyna-
mik, die Bewegung des imaginären Begehrens, das ständig durch das
Symbolische, die Signifikation, transformiert und eingehegt wird.

Mit dem Symbolischen ist die – letzten Endes immer sprachliche –
Strukturierung der Wirklichkeit gemeint. Sein Bestandteil ist auch die
Artikulation(!) des Imaginären und des Begehrens. Das Symbolische
vermag den wunschhaft-illusionären Charakter des Imaginären nie-
mals voll in sich aufzunehmen und zu beantworten. Es transportiert so
den Mangel, die nie erreichbare Geschlossenheit und Vollkommenheit,
die Unerreichbarkeit des Ideals und die letztliche Unerfüllbarkeit des
Begehrens. Zugleich ist das Symbolische die Weise, in der das Imagi-
näre überhaupt nur wirklich und Gegenstand menschlichen Handelns
und menschlicher Kommunikation werden kann. Das „le Je“, die sym-
bolische Instanz des Ich, ist der Ort, den das Symbolische im Subjekt
hat. Aber das Symbolische ist dem Subjekt vorgängig, allenfalls spricht
es durch das le Je als dem Subjekt des Aussagens hindurch, letztlich
aber nicht als dessen eigene genuine Produktion. Gleichwohl ist das
Symbolische, z. B. in Gestalt des (symbolischen) „großen Andern“

269 Widmer, P. (2012) S. 22.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

84

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


(„A“) Gegenstand des idealisierenden Begehrens im Unterschied zum
(imaginären) „kleinen andern“ („a“), der bzw. das in den eigenen ima-
ginären Raum einbezogen wird. Es macht den Menschen einen „Pakt“
möglich, eine Ebene der Verständigung, die die Artikulation ihres Be-
gehrens erlaubt anstelle dessen destruktiver Durchsetzung im Han-
deln.270 Das Symbolische ist gleichfalls ein Register, eine Ordnung,
und hat ebenso wie das Imaginäre eine Bewegung, eine Kraft bei sich.
Dies wäre etwa der Phallus als die Kraft der sprachlichen Artikulation,
die des Signifikanten der Signifikanten, der das Imaginäre in Sprache
zu transformieren sucht.

Das dritte Register ist das „Reale“ im Unterschied zur Realität. Es
ist weniger und überwiegend negativ bestimmt als das Nicht-Signifi-
zierbare, das weder dem Symbolischen noch dem Imaginären ange-
hört. Lacan spricht in verschiedenen Zusammenhängen vom Realen,
u. a. vom Realen des Körpers. Andererseits geht das Reale auch aus
dem Symbolischen hervor, nämlich aus den Differenzen, den Zwi-
schenräumen der Signifikanten und zugleich ist das Symbolische der
einzige Weg, sich dem Realen zu nähern.271 Mit „das Reale“ bezeichnet
Lacan so Unterschiedliches wie „der Körper“, „Was immer am selben
Platz ist“, „das Widerständige“, „das Unbewusste“, „der Wiederho-
lungszwang“, „das Nicht-Existierende“, „das Unmögliche“ oder „das Ek-
sistierende“ (i. S. von das Außerlogische), mithin eine besonders
schwer fassbare Qualität.

Alle drei Register wirken im „Borromäischen Knoten“ unauflösbar
zusammen, einem späten, letzten Konzept Lacans. Widmer bezeichnet
den Borromäischen Knoten als die „Topologie psychischen Seins“, die
auf drei Voraussetzungen menschlichen Seins beruhe: Dass es etwas
gibt, etwas da ist, gesetzt (das Reale), dass es Symbolisches gibt, ohne
das sich nichts sagen ließe (das Symbolische) und dass es etwas Zu-
sammenhaltendes gibt, das die Konsistenz des Borromäischen Knotens
gewährleistet (das Imaginäre). Eine Position außerhalb des Knotens
könne es nicht geben. Von welcher Seite man sich ihm auch nähere, sie
setze immer die Wirksamkeit eines der Register voraus, es gebe keine
Metaebene.272

270 Widmer, P. (2012) S. 44.
271 Bialluch, Chr. (2011) S. 171ff;.
272 Widmer, P. (2012) S. 153 f.

3.5 Linguistische Psychoanalyse als Seinsweise des Psychischen (und der Gesellschaft?) – Jacques Lacan

85

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


So lässt sich die lacanianische Psychoanalyse der Hegemonietheo-
rie einpassen. Sie betont ebenfalls die Unabschließbarkeit der Signifi-
kation und münzt die Differenz von Subjekt und Objekt, von Intelligi-
blem und Sinnlichem, von Signifikant und Signifikat um in den stets
unzulänglich bleibenden Prozess der Symbolisierung des Realen und
des Imaginären. Sie fügt – im Unterschied zur Diskurstheorie und zum
linguistischen Strukturalismus der Hegemonietheorie eine energeti-
sche Komponente hinzu.

III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren

86

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Diskussion des hegemonietheoretischen
Ansatzes

Essentialismus, Fundamentalismus und Postfundamentalismus

Oliver Marchart sieht die Hegemonietheorie von Laclau/Mouffe als
Teil der „postfundamentalistischen“ Kritik am („fundamentalistischen“)
Sowjetmarxismus. Diese Kritik stütze sich auf die „politische Diffe-
renz“, die Unterscheidung des „Politischen“ von der „Politik“.

„Unserer Hypothese nach verweist die politische Differenz, und als solche
soll die Differenz zwischen Politik und dem Politischen im Folgenden be-
zeichnet werden, symptomatisch auf die Krise des fundamentalistischen
Denkhorizonts. Unter Fundamentalismus (foundationalism) sind beson-
ders jene Positionen zu verstehen, die von fundamentalen, d.h. revisions-
resistenten Prinzipien, Gesetzen oder objektiven Realitäten ausgehen, die
jedem sozialen oder politischen Zugriff entzogen sind. Ein einst wirk-
mächtiges Beispiel ist der ökonomische Determinismus, also die Annah-
me ökonomisch bestimmter historischer Entwicklungsgesetze, wie sie von
Teilen der marxistischen Tradition verfochten wurden.“273

M. E. verfehlt Marcharts Fundamentalismusbegriff seinen Gegenstand
und wird auch dem Kern der postfundamentalistischen Kritik nicht
gerecht. Es ist nicht die angeblich neuerdings eingetretene „Auflösung
der ‚Grundlagen aller Gewißheit‘“,274 die den Postfundamentalismus
auf den Plan ruft. Dass Gewissheit nicht Bestandteil der menschlichen
Grundausstattung ist (ebenso wenig wie Vollkommenheit – „ganz es
selbst“), belegt für unseren Kulturkreis eine zweitausendjährige Ge-
schichte von Glaubensspaltungen, Religionskriegen, Kulturkämpfen
und wissenschaftlichen Revolutionen. Der Zusammenhang ist offen-

IV 

4.1

273 Marchart, O. (2010) S. 15.
274 Ibid. Marchart zitiert hier Claude Lefort in einer irreführenden Weise. Nach Le-

fort ist es vielmehr die Demokratie, die diese Gewissheit auflöst. (Lefort, C.
(1990) S. 296.

87

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


bar andernorts zu suchen, etwa in Pluralismus und Säkularisierung, d.
h. veränderten Lebensformen, die beide von Industrialisierung und
kapitalistischer Ökonomie nicht abzulösen sind.

Vom Traditionsmarxismus vollends lässt sich nicht behaupten,
dass er auf „revisionsresistenten Prinzipien“ beruhe, die „jedem sozia-
len politischen Zugriff entzogen“ seien. Im Gegenteil stellt sich die
marxistische Debatte als eine permanente revisionistische Diskussion
dar. Selbst der Stalinismus hat eine taktische Beweglichkeit gezeigt
(vom „Sozialismus in einem Lande“ über den „Schlageter-Kurs“ der
KPD bis zum Hitler-Stalin-Pakt) – die die Rede von „revisionsresisten-
ten Prinzipien“ und „objektiven Realitäten“ auf eine – allerdings totali-
täre – Weise dementiert. In einem späteren Text spricht Marchart da-
von, dass „der Marxismus kein homogenes Ensemble von historischen
und ökonomischen Lehrsätzen darstellt, sondern eine heterogene Dis-
kursformation, die aus unterschiedlichsten Traditionen zusammenge-
würfelt ist“.275 Desungeachtet bleibt der Marxismus für ihn fundamen-
talistisch. Daher wäre „Fundamentalismus“ sensu Marchart nicht mit
„Essentialismus“ i. S. von Laclau/ Mouffe gleichzusetzen.

Die Essentialismus-Kritik von Laclau/Mouffe richtet sich gegen
den ontologischen Status der politischen Ökonomie, nicht gegen ihre
angebliche Revisionsresistenz. Sie tritt in einer Form auf, die Žižek als
„Standardverfahren philosophischer Ablehnung“ bezeichnet:

„Das Problem des Essentialismus besteht also darin, dass diese kritische
Bezeichnung dieselbe fatale Schwäche wie das Standardverfahren philo-
sophischer Ablehnung aufweist. Der erste Schritt dieses Verfahrens ist die
negative Geste der Totalisierung des Feldes, das abgelehnt werden soll, die
Geste, es als ein einzelnes und distinktes Feld zu bezeichnen, gegen das
man dann die positive Alternative geltend macht.“276

Diese „negative Geste der Totalisierung“ erfolgt bei Laclau/Mouffe auf
eine zweifache Weise, von denen ich die erste durch Chantal Mouffe
akzentuiert sehe, die zweite ist eher von Laclau geprägt. Die erste be-
steht darin, der marxistischen Theorietradition eine bruchlose innere
Geschlossenheit, Konsistenz und Autonomie abzuverlangen, um sie
dann mit dem Argument abzuweisen, dass sie diese Anforderungen

275 Marchart, O. (2013) S. 301.
276 Žižek, S., Da capo senza fine S. 278 f.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

88

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


nicht erfüllt. Die innermarxistischen Debatten seien fehlgelaufen, weil
sie die Klassendynamik und deren politische Relevanz nicht hätten
aufzeigen können. Notwendigkeit und ökonomischer Determinismus
werden gleichgesetzt. Die Theoriendynamik innerhalb der Linken
wird damit gänzlich ausgehebelt. Sie berühre den Kern der marxisti-
schen Theorie nicht, der als dogmatisches Gerippe und Fehlentwick-
lung zurückbleibt. Diese Variante von Essentialismus-Kritik muss die
Marxsche Theorie in eine Eindimensionalität transformieren, die de-
ren Vielschichtigkeit und ihre theorieinternen Brüche nivelliert und
damit zugleich ihre Historizität eskamotiert. Das meint beispielsweise
den Einfluss aktueller ökonomischer und politischer Entwicklungen
auf die Theorieentwicklung und das Nebeneinander ökonomischer
Argumentationsfiguren im Anschluss an Ricardo und (abgewandelter)
hegelianisch-dialektischer, der Philosophie angehörender Kategorien.
Gerhard Gamm hat in einem zeitnah zu “Hegemonie und radikale De-
mokratie“ erschienen Aufsatz277 Inkonsistenzen, Einseitigkeiten, Wi-
dersprüche und selbst Brüche im Werk von Marx aufgezeigt aus denen
klar wird, dass die schlichte Alternative Essentialismus vs. Kontingenz
keine adäquate Positionierung zu Marx ermöglicht

Weiter reichend und schwerwiegender ist die zweite Weise der
„Geste der Totalisierung“, die ich Laclau zuordne. Sie geht letztlich auf
Heidegger zurück und dessen ontologische Differenz, u. a. die Kritik
am „vulgären“ Zeitbegriff des Aristoteles, der bei Hegel, zugespitzt auf
das „Jetzt“ und die „reine Gegenwart“, fortwirke.278 Mit dem sich im
Seienden lichtenden Sein führt Heidegger eine Ebene ein, der gegen-
über Theorie, begriffliches Denken, (und Praxis als deren Gegen-
stück), zu einem Abgeleiteten, Sekundären werden.279 Das die Wahr-
heit des Seins bedenkende Denken „ist weder theoretisch noch prak-
tisch. Es ereignet sich vor dieser Unterscheidung. Dieses Denken ist,
insofern es ist, das Andenken an das Sein und nichts außerdem“.280 So
tritt das Abwesende neben die Präsenz, die Logik wird zu einem nicht-

277 Gamm, Gerhard (1986) Vom Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse. Das
lebendige Arbeitsvermögen zwischen Universalität und Natur (Marx) in, Gamm,
Gerhard (1986) Wahrheit als Differenz, S. 141-201.

278 Derrida, J. (2004) S. 249-261.
279 Heidegger, M. (1947) S. 6.
280 Heidegger, M. (1947) S. 42.

4.1 Essentialismus, Fundamentalismus und Postfundamentalismus

89

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


wesentlichen Teilbereich des Denkens herabgesetzt. In dem Text von
Laclau/Mouffe und in den weiteren Veröffentlichungen von Laclau
selbst wird diese Perspektive post-heideggerianisch v. a. von Derrida
und Lacan repräsentiert. Sie ist Teil des verschiedentlich behaupteten
epochalen Bruchs, der „Eröffnung eines neuen transzendentalen Hori-
zonts“.281 Die „totalisierende Geste“ könnte totaler nicht sein. Sie dis-
pensiert begriffliches Denken überhaupt, möchte Begriffe durch „Na-
men“ und Analyse, Philosophie, durch Rhetorik ersetzen.282

Dafür zahlt die Hegemonietheorie als die „positive Alternative“
einen hohen Preis insofern sie sich unausweichlich einen „spektralen“,
„hantologischen“ (Derrida), ewig vorläufigen Charakter einhandelt.
Ihr „konstitutives Außen“ ist nicht die Politik, die ihren Denkmustern
in aller Regel folgt, sondern der Essentialismus an den sie gebunden
bleibt. Dessen Kritik beruht letztlich darauf, dass sie den erkenntnis-
theoretischen Status einer Theorie und die damit verbundene Proble-
matik mit ihren inhaltlichen Aussagen kurzschließt und zu einer Art
Sprachregelung nötigt nach der jedem Leitbegriff jeweils ein „unmög-
lich, aber notwendig“ hinzuzufügen wäre. Das wäre dann „das neue
Licht“ in dem die essentialismuskritisch dekonstruierten aber „unter
Weiterverwendung ihrer Form“ 283 beibehaltenen Begriffe erscheinen.
Bei Laclau heißt es im gleichen Sinn: „Es geht nicht darum, der Logik
differentieller struktureller Stellungen (Machtkonzentrationen z. B. – J.
H.) die historische Effektivität abzusprechen, sondern eher darum, ih-
nen als einem Ganzen den Charakter einer Basis abzusprechen, welche
aus sich heraus die Bewegungsgesetze der Gesellschaft festlegt.“284 Die
„strukturellen Stellungen“ sind effektiv, aber uneigentlich, spektral.
Dem lässt sich weiter eine Stelle bei Oliver Marchart hinzufügen: „Es
scheint, als könnten sich all diese (postfundamentalistischen – J. H.)
Denker den fundamentalistischen Denktraditionen, von denen sie
selbst kommen (…), nur entwinden, indem sie eine Differenzierung
einführen, die allein aus der Perspektive philosophischen Denkens,
nicht hingegen aus Perspektive der strengen Wissenschaft wahrnehm-

281 Laclau, E. (2013) Identität und Hegemonie S. 93.
282 Laclau, E. (2007) S. 32 f; Hetzel, A. (2007), 87-102.
283 Gamm, Gerhard (2004) S. 359 in Bezug auf die Dekonstruktion bei Derrida.
284 Laclau, E. (2002) S. 74, im gleichen Sinn: Laclau, E. (2013) Identität u. Hegemonie

S. 96.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

90

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


bar ist.“285 D. h. es handelt sich um Texte, die sich an „vorgängig kon-
vertierte Leser“ wenden, die, wie Bourdieu mit Bezug auf Texte
Heideggers schreibt, bereit sind, sie „entsprechend einer reinen und
rein philosophischen Intention (zu lesen), die jeden anderen Bezug als
den zum Diskurs selbst, der, als seine eigene Grundlegung, auf nichts
Äußerliches verweist, ausschließt“. 286

Das Politische und die Macht

Wie stellt sich nun nach den Streiflichtern aus den Ansätzen einiger
Referenzautoren die Hegemonietheorie von Laclau/Mouffe dar? Zu-
nächst als Synthese, als Montage, „Bricolage“ von Theorien und Ge-
danken aus dem poststrukturalistischen Umkreis. Alle eingearbeiteten
Positionen erfahren eine Transformation bis ein einheitlich scheinen-
des theoretisches Corpus entsteht.

Davor aber steht als Ausgangs- und zugleich Dreh- und Angel-
punkt der Begriff „des Politischen“, „das einsetzende (instituting) Mo-
ment der Gesellschaft“,287 dem das Soziale, Ökonomische und Ethische
als nachgeordnet gedacht wird. Marchart, der eine breite Darstellung
der postfundamentalistischen Diskussion gibt, nennt Paul Ricoeur und
Pierre Rosanvallon als die Schöpfer dieses Begriffs,288 der strategische
Umgang mit einer Situation als Moment des Politischen gehe aber be-
reits auf Machiavelli zurück. Jedoch habe es erst im zwanzigsten Jahr-
hundert zu einer Konzeptualisierung des Politischen und seines Pri-
mats kommen können, und zwar als Folge der Trennung der Sphäre
der Politik von der Sphäre der Gesellschaft.289 Das Politische in einem
postfundamentalistischen Sinn sei zu verstehen als fortgesetzter Grün-

4.2

285 Marchart, Oliver (2010) Die politische Differenz, Frankfurt, Suhrkamp 18.
286 Bourdieu, Pierre (1988) Die politische Ontologie Martin Heideggers, Frankfurt,

S. 116.
287 Laclau, E. (1999) Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie; zit. nach Hetzel, A.

(2004) Demokratie ohne Grund – Ernesto Laclaus Transformation der Politi-
schen Theorie S. 187.

288 Marchart, O. (2010) Die politische Differenz S. 13 und S. 32ff.
289 Marchart, O. (2010) S. 50. Marchart stützt sich dabei auf Sartori, Giovanni (1973)

What is „Politics“, Political Theory 1/1 S. 5.26. Man fragt sich unwillkürlich, ob
diese Trennung im Feudalismus nicht noch viel ausgeprägter war.

4.2 Das Politische und die Macht

91

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


dungsversuch der Gesellschaft unter der Bedingung der Abwesenheit
eines letzten Grundes. Marchart schlägt schnell den Bogen zu
Heidegger und parallelisiert die Unterscheidung zwischen dem Politi-
schen und der Politik mit Heideggers Unterscheidung zwischen Sein
und Seiendem. So erscheinen die postfundamentalistischen Autoren
als „Linksheideggerianer“.290

Laclau definiert das Politische als „instituierenden Augenblick“
und „Prozeß der Institution des Gesellschaftlichen“.291 Dem folgt auch
Andreas Hetzel in seiner Laclau-Darstellung. Das Politische bei Laclau
stehe für „eine ‘Negativität‘, die über das Bestehende hinausgehe, für
die Setzung oder Instituierung des Sozialen selbst“.292 Das heißt, dass
sich das Politische sensu Laclau/Mouffe in der permanenten Bewe-
gung von Artikulationen und deren ebenso permanenter Vorläufigkeit
zeigt. Aber was ist „das Politische“ damit anderes als eine Theorie der
Macht, der Macht als einem äußersten Abstraktum, das die Hegemo-
nietheorie als transzendentalphilosophische Konstruktion zur Grund-
lage und Möglichkeitsbedingung hat?

Diese Macht ist allgegenwärtig und sie scheint noch abstrakter zu
sein als die strategische Macht, die Foucault beschreibt, insofern sie auf
gar keinen sozialen Ort mehr bezogen und beziehbar ist. Vielmehr
scheint sie nicht nur transzendentalphilosophisch ihren Gegenständen
vorgelagert, die i. S. Kants sich nach der Erfahrung bzw. den apriori-
schen Begriffen richten. 293 Sondern noch darüber hinausgehend wird
Homologie zwischen dem menschlichen Erkenntnisvermögen und der
Beschaffenheit – zumindest der sozialen – Welt behauptet. Es handelt
sich um eine fundamentale (!) Ontologie. Marchart spricht davon, dass
der Postfundamentalismus, namentlich in der von Laclau und Lefort
vertretenen Fassung, als politische Ontologie zu einer neuen prima
philosophia werde, die ihrer eigenen Logik nach politisch instituiert

290 Marchart, O. (2010) S. 15-22. Für Marchart wird am Ende die politische Differenz
zur ontologisch entscheidenden vgl. a. a. O. S. 277 f.

291 Laclau, E. (1999) Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie S. 135, zit. n. Mar-
chart, O. (2010) S. 207.

292 Hetzel, A. (2004) S. 187.
293 Kant, Immanuel (1968/1787) Kritik der reinen Vernunft, 2. Aufl. Berlin, de Gruy-

ter, XVII, S. 12.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

92

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


worden sein müsse, ohne allerdings auf diesen Gründungsakt redu-
zierbar zu sein.294

Hegemonietheorie als Synkretismus

Hegemonietheorie lässt sich als ein Ansatz verstehen, der theoretische
Aussagen verschiedener Autoren modifiziert und zu einer neuen Ge-
stalt zusammenfügt. Einige argumentative Stränge lassen sich unter-
scheiden.

Ein erster wäre der Komplex Artikulation-Diskurs, der Topoi von
Althusser, Foucault und Derrida miteinander verschmilzt. Von Althus-
ser übernehmen Laclau/Mouffe die „Überdeterminierung“, die sie
symbolisch wenden. In der Artikulation (= Überdeterminierung) kön-
nen verschiedene Objekte ineinander präsent sein. In diesem Ineinan-
der-sein modifizieren sich ihre Identitäten.295 Die aus der artikulatori-
schen Praxis hervorgehende Totalität ist der Diskurs. Dieser Diskurs
hat im Unterschied zum Diskurs Foucaults keine geschlossene Grenze,
er kann aber eine „Naht“ gemäß der Theorietradition Lacans enthalten,
die dem Supplement Derridas gleichzusetzen wäre. Er konstituiert sich
durch die „Regelmäßigkeit in der Verstreuung“, ein Begriff Foucaults,
der aber in dessen Sinne auf einen Diskurs ohne klare Grenzen nicht
anwendbar ist. Regelmäßigkeit in der Verstreuung meint insofern bei
Laclau/Mouffe lediglich so etwas wie inhaltliche Kohärenz oder spezi-
fische Logik. Als offener Diskurs ist er mit dem Diskursverständnis
von Derrida (Spiel) vereinbar.

Ein zweiter Komplex knüpft an die strukturale Linguistik an. Die
zentrale Denkfigur ist die Relationalität, d. h. die ausschließlich negati-
ve Bestimmung jedweden Gegenstandes aus seinen Differenzen zu an-
deren Relaten. Sie verbindet sich mit dem Symbolischen Lacans, der
Notwendigkeit der Artikulation in Sprache. In dieser Verbindung ver-
lassen Laclau/Mouffe wesentliche Momente des linguistischen Struk-
turalismus, insbesondere die Beziehung von Signifikant und Signifikat
und damit auch die Zeichendefinition de Saussures. Ihr Ansatz bewegt

4.3

294 Vgl. Marchart, O. (2010) S. 17 sowie a. a. O. S. 258-260.
295 L/M S. 141; s. o S. 6.

4.3 Hegemonietheorie als Synkretismus

93

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


sich nur noch im Bereich der Signifikanten.296 Die das klassische Ver-
ständnis des Zeichens ausmachende Verbindung des „Sinnlichen mit
dem Intelligiblen“ wird aufgegeben zusammen mit der Differenz von
Denken und Sein. An ihre Stelle tritt ein Sprachspiel im Sinne Witt-
gensteins, die Einheit von Sprache und Praxis als Teil eines Univer-
sums der Signifikation.297 Ebenso verschwimmt der Gegensatz von
synchroner und diachroner Perspektive, der für die Theorie de Saussu-
res konstitutiv war.

Ein dritter Komplex verbindet auf der Grundlage der so gewandel-
ten Zeichentheorie im Begriff des Antagonismus Positionen von Lacan
und Derrida vor dem Hintergrund der ontologischen Differenz
Heideggers. Das sich entziehende Sein Heideggers wird in die Vorstell-
ungen des fehlenden Zentrums (Mangel), der Unabschließbarkeit, des
„Unmöglichen aber Notwendigen“, der Grenzen der Signifikation
übersetzt. Die Unabschließbarkeit stellt sich zeichentheoretisch in der
Instabilität der Elemente der Diskursformationen dar. Die den Fluss
des Imaginären (Lacan) immer wieder durchkreuzende Symbolisie-
rung (Versprachlichung) vermag sie immer nur vorläufig zu fixieren.
Aber auch auf einer anderen Ebene, der ontologischen, zeigt sich die
Unabschließbarkeit als das Fehlen eines letzten Grundes, dem Mangel
(Lacan), der durch ein Supplement (Derrida) markiert und verdeckt
wird. Die gleiche Funktion erfüllt die „Naht“ i. S. der lacanianischen
Tradition.298 Sie ist das „unmögliche aber notwendige“ Objekt. An die-
ser Stelle zeigt sich das „Reale“, die Grenze des Signifizierbaren.

296 Für Derrida ist ein von seinem Signifikat abgelöster Signifikant ein metaphysi-
scher Begriff. Was daraus folgt, lässt er offen. Vgl. Derrida, J. (2014) S. 425 f.

297 Am Ende zu verstehen als „gleichbedeutend mit dem gesellschaftlichen Leben“.
Laclau, E. (2007) S. 29.

298 L/M verwenden den Begriff des Supplements von Derrida im Sinne eines bloßen,
gleichsam fiktionalen Lückenfüllers. Laclau spricht an anderer Stelle vom „Na-
men“, das „das Ding“, die Einheit des Objekts, begründe. Laclau, E. (2007) S. 33.
Derridas Supplement umfasst jedoch, wie der Begriff der Naht, sowohl die Mar-
kierung eines Mangels als auch dessen Stellvertretung. Vgl. L/M S. 79/80 und
Endnoten S. 246; Derrida, J. (2014) S. 437.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

94

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Hegemonietheorie als neue Ontologie

Benveniste und noch mehr Hjelmslev hielten es für möglich, dass aus
dem linguistischen Strukturalismus eine allgemeine Kulturtheorie her-
vorgehen könne, weil alle Kultur dem Muster der Sprache folge. Lacans
Psychoanalyse weitet sich von einem Funktionsmodus des Psychischen
zu einer Kosmologie aus. Laclau diagnostiziert einen epochalen Bruch
mit Wittgenstein, Heidegger, Freud, Gramsci und der poststrukturalis-
tischen Kritik (in die er sich selbst einreiht) mit der Folge der „Eröff-
nung eines neuen transzendentalen Horizonts, innerhalb dessen das
gesamte Feld der Objektivität neu gedacht werden muss – als eine auf
ontologischer Ebene situierte Ausweitung der denkmöglichen Arten
von Beziehungen zwischen Objekten“.299 Marchart kommt zu einer
neuen Ontologie als „politische Ontologie“.300

Nach meinem Verständnis meint das das Zusammenfallen von
Transzendentalphilosophie (Erkenntnistheorie) und Ontologie.301 Es
entfällt sowohl das Ding an sich wie auch die Entscheidbarkeit von
Aussagen. Laclau macht das auch im Zusammenhang seiner Vorstel-
lung von Subjekt klar.302 Entscheidung (des Subjekts) habe eine onti-
sche Seite, einen konkreten Inhalt und eine ontologische Funktion als
Schließung von etwas strukturell Offenem. In gleicher Weise müsste
das für eine (politische) Artikulation gelten, die einen konkreten Inhalt
hat, aber auch die Intention, diesen Inhalt zu verwirklichen, zu institu-
ieren. Das ist der Augenblick des Politischen, der abstrakten Macht auf
der Basis der Hegemonietheorie, die gegenüber anderen Bereichen den
Vorrang beansprucht.

Näher besehen handelt es sich um das Hegelsche Problem des
Übergangs des subjektiven Geistes in den objektiven, der bei Hegel am
Ende zu Lasten des Subjekts geht. Die Lösung von Laclau beruht letzt-
lich auf Heideggers Lichtung des Seins, das sich ins Dasein entbirgt,

4.4

299 Laclau (2013) S. 93ff, Zitat S. 93.
300 Marchart, O. (2010) S. 253ff, bes. S. 277.
301 Pierre Bourdieu bezeichnet die Einführung der Existentiale durch Heidegger als

„ontologisch umgetaufte“ transzendentale Bedingungen der Möglichkeit des Er-
kennens und spricht von der „Ontologisierung des Transzendentalen“. Pierre
Bourdieu (1988) S. 87.

302 Vgl. dazu Laclau (2013 a) S. 95-102 .

4.4 Hegemonietheorie als neue Ontologie

95

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


dem jedoch die Eigentlichkeit abgeht. Sie ist ungeachtet dieses Hinter-
grunds insofern eine subjektivistische als das Ontische, auf das das
Subjekt stößt, hegemonial konstruiert und insofern nicht objektiv ist.
Subjektives und Objektives lösen sich in den Diskurs auf. Das hegemo-
nietheoretisch verdeckte Dilemma ist ein altes und vielleicht unauflös-
bares, nämlich das Verhältnis von Praxis (Prozess) und Struktur (Insti-
tution), das sich auch dann nicht auflöst, wenn Struktur als unab-
schließbare Totalität von Signifikanten gedacht und damit – auch – in
den Bereich des Subjekts hineingenommen wird.303 Die von Lacan
postulierte Homologie von psychisch-subjektivem Funktionsmodus
und Kosmos (die Laclau übernimmt) besagt eben nicht nur eine Ver-
objektivierung des Subjektiven, sondern auch eine Subjektivierung des
Objektiven, d. h. eine Antropomorphisierung des Gesellschaftlichen.
Damit wird etwas überspielt, das im weitesten Sinne die Bedeutung der
Arbeit, oder – erweitert – von Praxis als entfremdende Objektivation
für die Konstitution der Gesellschaft und wohl auch für die Mensch-
werdung des Affen304 betrifft.

Die Konstruktion des Antagonismus

Zu den Kernbegriffen der Hegemonietheorie gehört der des Antago-
nismus.305 Mit ihm sollen gesellschaftliche Konflikte als Ausfluss einer
zeichentheoretisch gefassten Ontologie interpretiert werden. Dazu ent-
wickelt v. a. Laclau eine hochgradig artifizielle Argumentation, hinter
der allerdings die aufeinander bezogenen Handlungen der Individuen,
der gesellschaftliche Nexus, unerkennbar werden. Laclau/Mouffe hat-
ten dies mit dem von ihnen in die Diskussion gebrachten Begriff des
Sprachspiels selbst angesprochen.306 Der Antagonismus steht auch für
die These, dass sich politische Konflikte nicht im Zuge des Einverneh-
mens auf der Basis von Sachlogik lösen lassen, sondern auf inkompati-

4.5

303 Auch Wittgensteins Sprachspiel ist nur ein Name, ein Supplement, dieses Dilem-
mas.

304 Engels, F. (1968) Der Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des Affen, MEW
Bd. 20 S. 444-457. Der Text ist Teil von Engels Texten zur Dialektik der Natur.

305 Ich stütze mich hier auf L/M S. 161-169 und Laclau, E. (2002) S. 65-78.
306 Ausdrücklich in Laclau, E. (2007) S. 29.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

96

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


blen Sichtweisen und Interessenkonstellationen beruhen, die nur hege-
monial, d. h. machtpolitisch und vorläufig entschieden werden können.

Das Antagonismus-Konzept stützt sich auf die Idee von Systemen
von Differenzen, die zu anderen differentiellen Systemen in Oppositi-
on stehen. Die Opposition bzw. Inkompatibilität der antagonistischen
Systeme beruht darauf, dass die beteiligten Systeme jeweils in ihrem
Inneren über ihre Differenzen hinweg etwas gemeinsam haben, das
sich innerhalb des Systems nicht positiv darstellen lässt (leerer Signifi-
kant), sondern sich nur in Abgrenzung zum bzw. Ausschluss des oppo-
nierenden Systems „zeigt“ („wahre Grenze“). Die Grenzen des eigenen
Systems werden durch die Negation des ausgeschlossenen Gegensys-
tems geschlossen. Das Negative, aus dem eigenen System ausgeschlos-
sene, wird dadurch positiv und stiftet die Identität des eigenen Systems.
Der Antagonismus ist damit ein inhärentes Problem jedes differentiel-
len Systems, das aber als Konflikt zwischen Systemen erscheint.

Allerdings ist der Ausschluss, der die innersystemische Äquivalenz
der Elemente im Hinblick auf das Gegensystem erzwingt, nur in Ex-
tremfällen wirklich radikal, nämlich bei einer sehr weitgehenden Pola-
risierung. Geschlossene Grenzen wiederum sind aber eine notwendige
Voraussetzung für die Möglichkeit eines Systems (Totalität). Nur bei fi-
xierten Grenzen („radikales Außen“), auf denen Laclau/Mouffe auch
bestehen, kann von einem System gesprochen werden. Es liegt also
eine doppelte Unbestimmtheit vor: Weder kann sich ein System (Arti-
kulation, Totalität, Diskurs) positiv darstellen, noch kann es seine
Grenzen festlegen. Marchart spricht hier von einer „Spannung“.307

Aber was ist das anderes als ein dialektischer Widerspruch, bei dem
beide Seiten ineinander übergehen? Logisch liegt eine Kontradiktion
vor. Der Unterschied zu Hegel liegt lediglich darin, dass dieser den
dialektischen Widerspruch in den Bereich der Logik hineinnahm,
während Laclau/Mouffe dieselbe Figur damit legitimieren, dass sie den
ontologischen Status der Begriffe unterlaufen und sie so der Logik ent-
ziehen.308

307 Marchart, O. (2010) S. 193 f.
308 Nach Laclau bedarf es eines „einzigen, durchgehenden Raumes der Repräsentati-

on“, damit ein dialektischer Widerspruch (Übergang von A in –A) möglich wird.
Das wäre bei einem „Namen“ (als Nicht-Begriff) nicht gegeben. Aber dieser

4.5 Die Konstruktion des Antagonismus

97

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


In dieser doppelten Unbestimmtheit liegt in den Augen von La-
clau/Mouffe die Funktionsweise des Sozialen und die Möglichkeitsbe-
dingung von Hegemonie begründet. Die zeichentheoretische Kon-
struktion verbindet sich mit den Positionen von Lacan (das Reale als
Grenze der Signifikation)309 und Derrida/ Heidegger (abwesende Fül-
le)310.

Die Analyse der Form Differenz/Äquivalenz als Teil der antagonis-
tischen Bewegung erlaubt nicht, zu bestimmen, welche bestimmte Dif-
ferenz zum Ort äquivalentieller Effekte wird. Das erfordere vielmehr
die Untersuchung einer bestimmten Konjunktur.311 Die Verwendung
des Wortes Konjunktur macht schon deutlich, dass es sich um ein for-
males, geschichtsloses Modell handelt.

Das grundsätzliche strukturalistische Problem des Verhältnisses
von diachronischer und synchronischer Perspektive wird nicht thema-
tisiert. Wenn man de Saussure folgen will, auf den Laclau sich hier be-
zieht, dann bedeutet die Diachronie, die Veränderung in der Zeit,
nicht nur die Veränderung des strukturellen Gefüges, sondern auch
seiner Elemente. D. h. es handelt sich um eine eigenständige Qualität,
deren Spezifik (Historie) nicht in den Blick genommen wird. Das So-
ziale als „das Feld sedimentierter, unhinterfragter Rituale und Institu-
tionen“ ist eben nicht, wie Marchart in seiner Laclau-Interpretation
meint, „das jederzeit reaktivierbare Politische im (…) Schlummermo-
dus“,312 sondern Geschichte in einem qualitativen Sinn. Vergangenes
lässt sich nicht wiederherstellen (reaktivieren) und wo es doch ver-
sucht wird, zeigt es sich oft in grauenvoller und darin sehr präsenter
Gestalt (bei Marx auch als Farce). Es scheint, dass Laclau, der vom „se-
dimentierten Ensemble sozialer Verhältnisse“ spricht, das reaktiviert
werden könne313, diesen Gedanken nicht zufällig so unbestimmt lässt.
Eine nähere Bestimmung käme nicht umhin, in der Geschichte auch
irreversible Muster und nicht nur Kontingenzen anzugeben.

Übergang stellt sich m. E. dann auf der Ebene, dem „Terrain“ des hegemonialen
Kampfes doch wieder her. (Laclau, E. (2007) S. 27 und 32/33.

309 Laclau, E. (2002 a) Was haben leere Signifikanten…. S. 69.
310 Laclau, E. (2002 a) Was haben leere Signigikanten….S. 73.
311 Laclau, E. (2002 a) Was haben leere Signifikanten….S. 74.
312 Marchart, O. (2010) S. 299, auch S. 203 f.
313 Laclau, E. (2002 b) „Die Zeit ist aus den Fugen“ S. 119.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

98

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Das Problem des Antagonismus als Begriff liegt nicht nur in sei-
nem formalen Charakter (den Laclau auch einräumt) und dem Um-
stand, dass er voraussetzt, was zu beweisen wäre, nämlich die Ad-
äquatheit einer synchronen Zeichentheorie für die Beschreibung ge-
sellschaftlicher Realität, sondern auch darin, dass er Identitäten, die als
Verhältnisse bestimmbar wären, in einer unbestimmten Relationalität
von Zeichen aufgehen lässt. Laclau/Mouffe geben bei der Unterschei-
dung des Antagonismus von sich gegenseitig aufhebenden Kräften das
Beispiel des Bauern, der kein Bauer sein kann, weil zwischen ihm und
dem Grundbesitzer, der ihn von seinem Land vertreibt, ein Antagonis-
mus besteht. Der Antagonismus verhindere die vollständige Prä-
senz.314 An diesem quasi-empirischen Beispiel zeigt sich die Problema-
tik der Verknüpfung des Antagonismus-Begriffs mit dem heideggeri-
schen Spiel von Anwesenheit und Abwesenheit. In klassischer Termi-
nologie handelt es sich um ein antagonistisches Verhältnis, das gerade
die Identität der Beteiligten stiftet (Grundherr-Bauer (Pächter), Feu-
dalherr-Leibeigener, Kapitalist-Arbeiter etc.). In dem Verhältnis(!)
liegt durchaus eine vollständige Präsenz vor. Wird es aufgelöst, z. B.
durch einen politischen Akt, so würde eine neue Identität entstehen,
etwa die eines Kleinbauern. Diese wäre, wie die des Pächters oder des
Grundherrn, an Existenzbedingungen gebunden (etwa hinreichenden
Ertrag, Verfügbarkeit von Arbeitsmitteln etc.) aus denen sich neue
Antagonismen ergeben könnten (etwa gegenüber dem Agrobusiness
etc.). Aber welchen Erkenntniswert hat ein Begriff, der nicht mehr be-
sagt, als dass sich aus den Bedingungen unserer Existenz immer auch
Konflikte ergeben können?

Ein letzter und m. E. schwerwiegender Einwand gegen den Begriff
des Antagonismus lässt sich mit einer von Adorno gegen Hegel einge-
brachten Kritik formulieren, die mutatis mutandis den Antagonismus
trifft:

„Bei allem Nachdruck auf Negativität, Entzweiung, Nichtidentität kennt
Hegel deren Dimension eigentlich nur um der Identität willen, nur als de-
ren Instrument. Die Nichtidentitäten werden schwer betont, aber gerade
wegen ihrer extremen spekulativen Belastung nicht anerkannt. (Hervor-

314 L/M S. 165. Oliver Marchart diskutiert diese Thematik u. a. indem er ein Marxzi-
tat über die Nicht-Vermittelbarkeit der Extreme aus der Kritik des Hegelschen
Staatsrechts heranzieht. Marchart, O. (2013) S. 303-308.

4.5 Die Konstruktion des Antagonismus

99

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


hebung J. H.) Wie in einem gigantischen Kreditsystem sei jedes Einzelne
ans andere verschuldet – nichtidentisch – das Ganze jedoch schuldenfrei.
Darin begeht die idealistische Dialektik ihren Trugschluß. Diese soll um
ihrer selbst willen, als Heterogenes bestimmt werden. Indem die Dialektik
sie jedoch bestimmt, wähnt sie schon, über die Nichtidentität hinaus und
der absoluten Identität sicher zu sein.“315

Das Ganze, die absolute Identität, um derentwillen der Antagonismus
als Schlüsselfigur sein muss, ist die agonale Auseinandersetzung, die
Demokratie (Laclau), wenn nicht gar die politische Ontologie sensu
Marchart. Die Differenz, die Nichtidentität, die nicht anerkannt wird,
ist die Krise des Systems, diejenige Differenz, die sich nicht mehr im
agonalen Modus halten lässt und deshalb aus der Reflexion ausge-
schlossen bleibt.

Eine problematische Festlegung

Wenn man mit de Saussure Sprache als Form versteht, so ist doch die-
se Form niemals ohne Inhalt (Substanz) und auch nicht ohne Genese.
Die beiden letzteren werden von der Hegemonietheorie mit dem Be-
zug auf die strukturale Linguistik als abhängige und nachrangige Qua-
litäten abgewertet, aus dem Bereich des Politischen ausgeschieden und
an den Rand der postfundamentalistischen Perspektive auf die Gesell-
schaft bzw. das Gesellschaftliche gedrängt. Inhalt bzw. Substanz bewe-
gen sich als Signifikate jenseits des durch die Diskurstotalität Erreich-
baren und ihre als Substitute fungierenden „Knotenpunkte“ werden
vom hegemonietheoretischen Ansatz nicht systematisch betrachtet,316

sondern nur hinsichtlich ihres instabilen ontologischen Status bewer-
tet. Genese, geschichtliche Entwicklung, nimmt die Form von Kon-
junkturen an, die sich wellenartig in transzendental vorgegebenen
Rahmenbedingungen bewegen, keine qualitativen Veränderungen er-
zeugen und diese Rahmenbedingungen auch nicht tangieren können.
Es gibt allenfalls dysfunktionale Fehlsteuerungen (Totalitarismus), die
die agonale Konfliktaustragung (temporär?) außer Kraft setzen kön-

4.6

315 Adorno, Th. W. (2003) Skoteinos oder Wie zu lesen sei, S. 375.
316 Vgl. Demirovic, Alex (2007) Hegemonie und die diskursive Konstruktion der Ge-

sellschaft S. 67.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

100

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


nen, aber den grundsätzlichen semiologischen Charakter des Politi-
schen nicht erreichen. Es ist im Grunde trivial, dass das Soziale, die
Ökonomie usw. ebenso wie die Geschichte zu bloßen Schattengestalten
werden, wenn man sie um die Dimension der Macht kürzt. De Saussu-
re hatte der Diachronie immerhin Wirkmächtigkeit zugestanden. Hier
haben Laclau/Mouffe eine für ihre Theorie fundamentale aber offen-
bar problematische Festlegung getroffen.

Diese liegt in der strikten Trennung des Ontischen und des Onto-
logischen und deren Spezifizierungen, die nicht näher begründet wer-
den und wohl – zirkulär – in der „wahren Grenze“ zwischen beiden (s.
u.). Es handelt sich, neben der Unabhängigkeit des Signifikanten vom
Signifikat, der sie korrespondiert, um die zweite Prämisse, auf der die
Hegemonietheorie fußt. Am deutlichsten wird dies an folgender Stelle:

Anwesen (Ursprung) und das, was präsent ist, das Ontologische und das
Ontische, sind unrettbar getrennt, aber dies hat eine zweifache Konse-
quenz: die erste ist, dass das Ontische nie in sich selbst verschlossen wer-
den kann; die zweite, dass das Ontologische sich nur durch das Ontische
hindurch zeigen kann. Die gleiche Bewegung, die die Spaltung erzeugt,
verurteilt beide Seiten (wie in jeder Spaltung) zu wechselseitiger Abhän-
gigkeit. Sein kann kein ‚Jenseits‘ des aktual Seienden bewohnen, denn
dann wäre es nur ein weiteres Seiendes. („wahre Grenze“ –J. H.) Sein zeigt
sich in den Entitäten als das, was ihnen mangelt und von ihrem ontologi-
schen Status als reine Möglichkeit herrührt. Sein und Nichts, Präsenz und
Absenz sind wechselseitig erforderliche Zustände eines Grundes, der kon-
stitutiv von Differenz gespalten ist.“317

Wenn man dieser Unterscheidung und in dieser ihrer Form (die eine
heideggerianische ist) folgen will, was nach der Begriffsgeschichte von
Sein und Seiendem so selbstverständlich nicht ist,318 so bleibt immer
noch die Frage nach der Begründung für die Besetzung der beiden Sei-
ten. Vorausgesetzt wird, dass das Soziale, das Ökonomische usw., das
dem Ontischen zuzuschlagen sei, kein eigenes Dasein habe und das
Politische, die instituierende Bewegung, in den Bereich des Ontologi-
schen gehöre. Dafür geben Laclau/Mouffe keine Begründung außer

317 Laclau, E. und Zac, L. (1994) Minding the Gap: The Subject of Politics, S. 30, zit.
n. Marchard, O. (2010) S. 197.

318 Vgl. Pätzold, D. (1999) Sein/Seiendes und Lensink, Jos (1999) Philosophie XI-
Ontologie.

4.6 Eine problematische Festlegung

101

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


der, dass das Ökonomische etc. vom Politischen durchdrungen sei, was
sich, z. B. mit Blick auf Foucault, genauso umgekehrt sagen ließe.

Diese „Deontologisierung des Sozialen“319 und der Geschichte re-
sultiert aus der unkritischen Fusion von Linguistik im Anschluss an de
Saussure mit den verschiedenen von der ontologischen Differenz
Heideggers ausgehenden Theorien der Unabschließbarkeit (Derrida,
Lacan).320 Demirovic kritisiert, dass ungeklärt ist, wie sich die Ebene
des Diskurses zu der der Gesellschaft verhält und hält Laclau/Mouffe
vor, dass es sich bei deren Gleichsetzung um eine bloße Setzung han-
dele.

„Wie selbstverständlich werden die Begriffe der Differenz und Äquivalenz
mit den Begriffen des Sozialen verbunden, doch wird gerade nicht erklärt
oder begründet, wie von der Ebene des Diskurses im allgemeinen zu den
Begriffen der Gesellschaft und des Sozialen zurückzufinden ist. (…) Es ist
nicht selbstevident, warum das, was sich aufgrund einer hegemonialen
Artikulation zu einer diskursiven Regelmäßigkeit, zu einer gleichzeitig
notwendigen und kontingenten Totalität verdichtet, die Bedeutung von
Gesellschaft annimmt.“321

Eine solche kritische Sicht ergibt sich allerdings nur, wenn man den
Blick von außen auf die Hegemonietheorie richtet, d. h. aus einer Per-
spektive, die der Deontologisierung des Sozialen nicht folgt. Der hege-
monietheoretischen Logik nach ist die „Gesellschaft“ als „unmöglich,
aber notwendig“ bereits Bestandteil der semiologischen Konstruktion.
Mit anderen Worten: Die Hegemonietheorie hat kein Außen, zu dem
sie sich ins Verhältnis setzen könnte. Ihr Außen ist als Essentialismus
dekonstruiert und damit auch destruiert. Das zeigt sich u. a. daran,
dass Laclau/Mouffe die Diskussionen der Zweiten Internationale nicht
in Bezug setzen zu den eingetretenen geschichtlichen Entwicklungen,
sondern theorieimmanent den ontologischen Status der zentralen Be-
griffe auszumessen versuchen. Es zeigt sich weiter darin, dass die Bei-
spiele, die sie zur Illustration verwenden und die historischen Trans-
formationen, auf die sie Bezug nehmen, gerade nicht diskurstheore-

319 Demirovic, A. (2007) S. 61.
320 Laclau versteht diese Verbindung als Erkunden der ontologischen Implikationen

linguistischer Kategorien, „die damit aufhören, bloß regionale Kategorien einer
eng verstandenen Linguistik zu sein“. (Laclau, E. (2007) S. 29.

321 Demirovic, A. (2007) S. 64.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

102

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


tisch erklärt werden, so etwa der Übergang von vormodernen „genäh-
ten“ gesellschaftlichen Strukturen zu den offenen, nicht „genähten“ der
Moderne. Ich stimme Demirovic zu, wenn er schreibt:

„Gerade an solchen Punkten, an denen auf sozialhistorische Entwicklun-
gen zurückgegriffen wird, wird deutlich, dass es nicht möglich ist, beide
Ebenen (materielle Ebene und Diskurs – J. H.) voneinander zu trennen.
Doch der Diskurstheorie gelingt es nicht, die Einheit wirklich begrifflich
zu fassen. Die ausgegrenzte vordiskursive Wirklichkeit kehrt auf eher
krude Weise in den Erklärungszusammenhängen wieder, während gerade
das, was kritisierte Autoren wie Marx, Gramsci oder Foucault interessiert
hat, der Zusammenhang zwischen objektiven sozialen Prozessen und Dis-
kursen, nicht näher untersucht wird.“322

Stringenz ergibt sich für die Argumentation von Laclau/Mouffe nur,
wenn eben die von Demirovic genannte Differenz zwischen objektiven
sozialen Prozessen und Diskursen als aufgehoben akzeptiert wird. Be-
weisen lässt sich die Aufhebung nicht. Insofern handelt es sich um ein
geschlossenes System. Für denjenigen, der der hegemonietheoret-
schen Konstruktion nicht folgt, bleibt die Differenz von „Sinnlichem
und Intelligiblem“, von sozialem Prozess und Diskurs einstweilen be-
stehen.

Vielleicht, vermutlich ist die „Differenz zwischen Sinnlichem und
Intelligiblem“, konstitutionelle Unbestimmtheit, auf Dauer nicht zu
überwinden. Dann fragt sich aber, ob es rationalere Verfahrensweisen
gibt, damit umzugehen als im Rahmen einer Heidegger verpflichteten
Tradition.

Das Reich der Geister

„Alles Widerlegen im Felde des wesentlichen Denkens ist töricht.“323

Deshalb will ich es gar nicht erst versuchen, schließlich hat es sich die
Logik und die Kategorie des Widerspruchs bereits subsummiert. Aber
das wesentliche Denken hat das Wesen des Nationalsozialismus nicht

4.7

322 Demirovic, A. (2007) S. 67.
323 Heidegger, M. (1947) S. 24.

4.7 Das Reich der Geister

103

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


erkannt, sondern sich ihm im Gegenteil als affin erwiesen.324 So stellt
sich die Frage, welche Erkenntnismittel für vergleichbar katastrophi-
sche Entwicklungen die Hegemonietheorie bzw. der sich mit ihr stark
überschneidende Dekonstruktivismus Derridas bereitstellen könnte.
Das gilt umso mehr, insofern die Hegemonietheorie als einem nicht-
normativen Begriff des Politischen verpflichtet gilt.325 Laclau betont
gegen Derrida, dass die Notwendigkeit der artifiziellen(!) Schließung
gleichermaßen durch ein demokratisches wie ein totalitäres Projekt er-
füllt werden könne.326

Derrida greift mit „Marx‘ Gespenster“ aus einer dekonstruktiv ge-
brochenen marxistischen Perspektive am weitesten in gesellschaftliche
Gegenwartsfragen hinein. Worin Marx‘ Erbe bestehe und was es sei-
nen Erben abverlange ist dabei sein Thema. Am Topos des Gespenstes
und des Geistes dekliniert er das Spiel des Anwesenden Abwesenden,
der vollen Präsenz und ihrer Abwesenheit in verschiedenen Feldern
durch: Shakespeare – Hamlet, Timon von Athen, Heidegger, Fukuy-
ama und schließlich Marx selbst anhand dessen Geldtheorie, des
Tauschwerts wie auch an seinem Ringen darum, die stets drohende
Auflösung der gewonnenen Begriffe, ihre Verwandlung ins Gespensti-
sche zu bannen, sie zu exorzieren, u. a. durch die Projektion auf Stirner
(Deutsche Ideologie) und die eigene Verwendung einer Spuk-Meta-
phorik. Darüber kommt er dazu, dass Marx‘ Geist unausrottbar sei
und gleichwohl wachgehalten werden müsse, weil er gerade in den Fu-
gen, aus denen die Welt geraten sei fortwese und immer neu seine Ver-
körperung, seine Verleiblichung verlange. Die Uneinholbarkeit, die
sich entziehende Erscheinung des Gespenstes sei nicht nur unheim-
lich, sondern auch die Voraussetzung, Gerechtigkeit und das Verlan-
gen nach Gerechtigkeit lebendig und auf der Tagesordnung zu erhal-

324 Der Wikipedia-Artikel „Martin Heidegger und der Nationalsozialismus“ umfasst
93 Seiten und betrifft persönliche und weltanschauliche Verstrickungen, auf die
hier nicht weiter eingegangen werden soll. (https://de.wikipedia.org/wiki/Martin_
Heidegger_und_der_Nationalsozialismus) Aber auch Heideggers nachträgliche
Stellungnahme, d. h. seine eigene Perspektive, zeigt eine grobe Verkennung.
Heidegger, M. (1945.).

325 Staeheli, U. (1998) S. 58.
326 Vgl. das „non sequitur“ bei Laclau selber: Laclau, E. (2002 b) S. 117 f, 119, dito

Marchard, O. (201) S. 247 f.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

104

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


ten. In der „neuen Internationale“ erscheine dies, auch wenn deren
Verfasstheit derzeit noch in der Schwebe sei.327

Während Derrida mit Marx‘ Erbe überaus reflektiert, selbsthinter-
fragend, dekonstruktiv umgeht, bringt er nicht zur Sprache, dass er
auch Heideggers Erbe ist und diese Erbschaft setzt sich nicht in distan-
zierender Reflexion, sondern in der Identifikation durch. Das, was
Identifikation psychoanalytisch gesehen abwehrt, scheint ins Unbe-
wusste sedimentiert. Die „Weile“, die „Fuge“, die „Dike“ als die Gerech-
tigkeit aus Heideggers „Spruch des Anaximander“ geben Interpreta-
mente für Hamlets Sätze zum und über das Gespenst.328 Durch das ge-
samte Buch hindurch steht das Gespenst für Heideggers Theorie des
Ereignisses, des sich zeigenden und entziehenden Seins. Betont beiläu-
fig erwähnt Derrida, dass Heidegger im Spruch des Anaximander Plo-
tin nicht nenne, ihn „fast niemals“ nenne. Auch Derrida nennt ihn
nicht weiter. Das ist auffallend, wenn man davon ausgehen kann, dass
Plotin nahezu als Vorläufer Heideggers angesehen werden könnte, dass
das qualitätslose „Eine“ Plotins in Heideggers „Sein“ seinen „Wieder-
gänger“ gefunden hätte. Eine Fragerichtung, die vielleicht an die Vor-
aussetzungen des „seinsandächtigen Denkens“329 wie auch der Dekon-
struktion rühren würde. Ich denke hier an die Seinsunmittelbarkeit
des Denkens bei Heidegger, die sich schon bei Plotin findet, der den
Bezug zum „Einen“ „durch das in uns, das ihm gleicht“ herstellt. 330

Derrida listet in „zehn Wunden“ die himmelschreienden Missstän-
de unserer Tage auf, die den Anstoß zu der „neuen Internationale“ ge-
geben haben, aber seine Antwort, „das Versprechen“, die „Demokratie
á venir“, bleibt vage:

„Ein gewisses dekonstruktives Vorgehen (…) bestand von Anfang an da-
rin, den onto-theologischen, aber auch den archäo-teleologischen Begriff
der Geschichte bei Hegel, bei Marx und selbst im epochalen Denken
Heideggers in Frage zu stellen. Nicht, um ihm ein Ende der Geschichte
oder eine Ungeschichtlichkeit entgegenzustellen, sondern um im Gegen-
teil zu zeigen, daß diese onto-theo-archäo-Teleologie die Geschichtlich-

327 Derrida, J. (2004) S. 120 ff.
328 Derrida, J. (2004) S. 44-48, Heidegger, M. (1980 b.).
329 Lensing, J. (1999.).
330 Ichstütze mich hier auf Halfwassen, J. (2004) in Volpi, F. (2004) S. 1200-1202 so-

wie auf Wieland, W. (1978) S. 364-366 Plotin, Enneades III 8, bes. Ziff. 9 a. a. O.
S. 384-389, Zitat S. 385.

4.7 Das Reich der Geister

105

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


keit versperrt, neutralisiert und schließlich annulliert, es handelt sich also
darum, eine andere Geschichtlichkeit zu denken (…) eine andere Eröff-
nung der Ereignishaftigkeit als Geschichtlichkeit, die es erlaubt, (…) den
Zugang zu einem affirmativen Denken des messianischen und emanzipa-
torischen Versprechens als Versprechen zu eröffnen: als Versprechen und
nicht als onto-theologisches oder teleo-eschato-logisches Programm oder
Vorhaben.“331

An dem nicht-religiösen messianischen und emanzipatorischen Ver-
sprechen, der normativen Wendung der Dekonstruktion, hakt Laclau
ein, der Derrida bis dahin folgt. Den messianischen Aspekt verschärft
er zu „einer Art Existential“. Er sei unabhängig von jedem Inhalt der
„Struktur aller Erfahrung eingeschrieben“. Der klassische Emanzipati-
onsbegriff hingegen sei „eng mit der teleologischen Eschatologie ver-
knüpft“ die Derrida dekonstruiere. Das bringe Derrida in die Lage,
dass er entweder dartun müsste, dass diese emanzipatorischen Inhalte
aus der „Verheißung“ als einer generellen Struktur der Erfahrung abge-
leitet werden können oder dass sie von dieser unabhängig seien.332

An dieser Stelle löst sich Laclau gänzlich von Derrida, der seine
Position nicht zuletzt aus einer immanenten Kritik an Marx heraus
entwickelt hatte. War für ihn die Unentscheidbarkeit als Folgewirkung
der Dekonstruktion ein Teil der Marxschen Erblast, die Mitverantwor-
tung für die Vagheit der „Démocratie á venir“ trägt, so ist sie für La-
clau der Absprungspunkt für eine subjektivistische Volte, die es er-
laubt, „ den Marxismus selbst und jede seiner diskursiven Komponen-
ten als partielles Moment der weiteren Geschichte emanzipatorischer
Diskurse neu einzufügen“.333 Beide zeigen auf ihre Weise, dass sie der
heideggerischen Zwischenweltlichkeit, dem in sich selbst kreisenden
Denken, nicht wirklich zu entrinnen vermögen.

Oliver Flügel schreibt am Ende seiner Derrida-Darstellung: „So
lässt sich im Ganzen konstatieren, dass sie (die Dekonstruktion – J. H.)
die nur allzu tief im Keller verscharrten Leichen der abendländischen
Denktradition zu Tage fördert, ohne so recht zu wissen, wie mit ihnen
hernach zu verfahren sei.“334 Laclau, so scheint es, weiß es. Derrida
würde das vermutlich bezweifeln und neuen Spuk befürchten.

331 Derrida, J. (2004) S. 108 f.
332 Laclau, E. (2002 b) S. 115 u. 116.
333 Laclau, E. (2002 b) S. 119 u. 124.
334 Flügel, O. (2004 a) S. 42.

IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes

106

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Wenn Derrida die Ausgangsfrage zwar nicht beantwortet, aber da-
für sensibilisiert – liegt das an einem Rest marxistischen Geistes oder
an der Betroffenheit vom menschlichen Elend, an den zehn Wunden?
Die neue Internationale steht für Widerstand, steht sie aber auch für
ein begründetes Konzept? Die Begründung eines solchen bleibt offen-
bar „unmögliches, aber notwendiges“ Desiderat.

4.7 Das Reich der Geister

107

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Eine andere Richtung?

Praxis

Marx‘ Darstellung der abstrakten Arbeit weist von der „Kritik der poli-
tischen Ökonomie“ (1859) bis zur zweiten Auflage des „Kapital“ Bd. I
(1873) eine bemerkenswerte Veränderung auf, die mehr ist als eine
veränderte Akzentuierung. 1859 spricht Marx von einer „einfachen,
gleichförmigen, abstrakt allgemeinen Arbeit“, „unskilled Labour“, „ein-
fache(r) Arbeit, wozu jedes Durchschnittsindividuum abgerichtet wer-
den kann“. „Die einfache Arbeit bildet die bei weitem größte Masse al-
ler Arbeit der bürgerlichen Gesellschaft, wie man sich aus jeder Statis-
tik überzeugen kann.“335 Es wird also von einem soziologischen empi-
rischen Begriff einfacher, aber konkreter unqualifizierter Arbeit ausge-
gangen.

In der zweiten Auflage des „Kapital I“ gibt es hier eine Verschie-
bung. Zwar spricht Marx auch weiterhin von „einfacher Arbeit, die im
Durchschnitt jeder gewöhnliche Mensch, ohne besondere Entwick-
lung, in seinem leiblichen Organismus besitzt“. Komplizierte Arbeit
wird hinsichtlich ihres Werts mit einfacher Arbeit ins Verhältnis ge-
setzt.336 Je weiter aber die Darstellung zum gesellschaftlichen Charak-
ter des Werts fortschreitet, umso mehr nimmt sozusagen der Abstrak-
tionsgrad des Begriffs der abstrakten Arbeit zu. Sie wird zu „menschli-
che(r) Arbeit ohne weitere Qualität“. Es geht „kein Atom Naturstoff “
in die Wertgegenständlichkeit der Waren ein, die „bloße Gallerten
menschlicher Arbeit“ sind etc..337 Der Begriff „abstrakte Arbeit“ wird
dann nicht mehr zur Bezeichnung einer sinnlichen – wenn auch rudi-
mentär sinnlichen – Tätigkeit, sondern zu einer analytischen Kategorie

V 

5.1

335 Marx, Karl (1961) Zur Kritik der Politischen Ökonomie in Marx/Engels Werke
Bd. 13, Berlin S. 17 f.

336 Marx, Karl (1970) Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie, Erster Band,
2. Aufl., Marx/Engels Werke Bd. 23 Berlin.

337 Marx, Karl (1970) S. 60, S. 65.

109

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


als absoluter und nicht nur relativer Gegensatz zu konkret nützlicher,
gebrauchswertschaffender Arbeit. Gleichwohl bewahrt der Begriff eine
Spur seines Ursprungs.

Man kann hier verfolgen, wie aus der begrifflichen Benennung ei-
nes empirischen Sachverhalts („unskilled labour“) ein theoretischer
Begriff gewonnen wird, eine Realabstraktion, die in einem theoreti-
schen Zusammenhang eine Schlüsselrolle einnimmt. Ein ähnlicher
Vorgang lässt sich auch bei Pierre Bourdieu finden und zwar hinsicht-
lich der Differenz von Theorie und Praxis und der in diesem Gegen-
satz enthaltenen Problematik. Er beginnt das 3. Kapitel von „Sozialer
Sinn“, der klassischen Stelle an der er seine Theorie des Habitus ein-
führt, mit der Kritik des Objektivismus als Standpunkt eines Beobach-
ters:

„Der Objektivismus konstituiert die Sozialwelt wie ein Schauspiel für
einen Beobachter mit einem bestimmten ‚Standpunkt‘ zum Handeln, der
die Grundlagen seines Verhältnisses zum Objekt in dieses einbringt und
damit so tut, als sei die Sozialwelt nur zum Zwecke der Erkenntnis be-
stimmt und als seien alle Interaktionen in diesem Objekt auf symbolische
Tauschvorgänge zurückzuführen. Genau diese Sicht hat man von den
besseren Plätzen der Sozialstruktur, von denen sich die Welt (…) wie
eine Darstellung darbietet, eine Sicht, aus der die Praktiken nichts weiter
sind als Theaterrollen, aufgeführte Partituren oder ausgeführte Pläne.“338

(Hervorhebung – J. H.)

Bourdieu verortet ein bestimmtes Wirklichkeitsverständnis, eine Welt-
„anschauung“ sozialstrukturell. Ein biografischer Bezug wird im Zu-
sammenhang der Erörterung seiner Untersuchung in seiner Heimatre-
gion Beárn benannt.339 Argumentativ stützt er sich jedoch auf eine
methodologische Kritik des Objektivismus in den Sozialwissenschaf-
ten, u. a. an Levi-Strauss und de Saussure, die sich auf den Subjektivis-
mus (u. a. auf Sartre) erweitert. Wegweisend waren seine eigenen Er-
fahrungen und Entdeckungen bei seinen ethnologischen Studien in
Algerien. Die beobachteten Bräuche, Rituale und Denkweisen ließen
sich nicht mehr in einem konsistenten strukturellen Modell unterbrin-
gen. Die beiden „Verhältnisse zur Welt“, das theoretische und das prak-

338 Bourdieu, Pierre (1993) Sozialer Sinn – Kritik der theoretischen Vernunft, Frank-
furt, S. 97.

339 Bourdieu, P. (1993) S. 35 f, vgl. auch S. 32.

V Eine andere Richtung?

110

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


tische,340 waren nicht aufeinander zu beziehen. Die wissenschaftlichen
Zugänge dazu kritisiert Bourdieu als Subjektivismus und Objektivis-
mus (daher auch der Untertitel „Kritik der theoretischen Vernunft“).

„Von allen Gegensätzen, die die Sozialwissenschaften künstlich spalten, ist
der grundlegendste und verderblichste der zwischen Subjektivismus und
Objektivismus.341

Vom Strukturalismus übernimmt Bourdieu den Grundgedanken der
Relationalität,342 aber er verwirft alle Versuche, soziales Geschehen
strukturell, d. h. in Modellvorstellungen als Grundlage seiner Dynamik
fassen zu wollen. So verfällt de Saussures Priorisierung des Sprachzu-
standes gegenüber dem Sprechen und der Individual- und Kollektivge-
schichte der Kritik.343 Auch die strukturale Anthropologie wird pro-
blematisiert, weil sie der „vorlogischen Logik der Praxis“ Interpretatio-
nen unterschieben will, die ihr wesensfremd sind.

„…die Strukturale Anthropologie und gewiß viel allgemeiner noch der In-
tellektualismus“ (übertragen) „die von der Wissenschaft ermittelte objek-
tive Wahrheit auf eine Praxis (…), die ihrem Wesen nach die theoretische
Haltung ausschließt, welche die Ermittlung dieser Wahrheit erst ermög-
licht.“344

Bourdieu versucht nicht, die Kluft zwischen den beiden „Verhältnissen
zur Welt“, dem theoretischen und dem praktischen, dem Intelligiblen
und dem Sinnlichen in einer Denkfigur zu überbrücken oder aufzuhe-
ben. Für ihn gilt – übertragen auf das Kollektive – der Satz Lacans „wo
ich bin, denke ich nicht, wo ich denke bin ich nicht“. Sein Bestreben
richtet sich vielmehr darauf, mit dieser Kluft möglichst rational und
gewinnbringend umzugehen. Dabei bleibt er Wissenschaftler, aber si-

340 Bourdieu, P. (1993) S. 32.
341 Bourdieu, P. (1993) S. 49.
342 Bourdieu, P. (1993) S. 12. Im Unterschied zu Laclau/Mouffe füllt Bourdieu das

System der Relationen mit soziologisch definierbaren Elementen, nämlich sozia-
len Gruppen, Denkweisen, politischen und geschmacklichen Präferenzen und de-
ren empirisch ermittelbaren Positionierungen gegeneinander. Ihr ontologischer
Status wird nicht problematisiert sondern durch methodisch begründete Kon-
strukte definiert.

343 Bourdieu, P. (1993) S. 57ff.
344 Bourdieu, P. (1993) S. 74, ähnlich S. 25: „schon die Absicht, die praktische Logik

zu verstehen (setzt) (….) eine Art Aufgeben alles dessen (voraus), was gewöhnlich
mit Reflexion, Logik und Theorie zusammenhängt.“.

5.1 Praxis

111

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


cher ein „philosophisch informierter“. Die Soziologie biete „das viel-
leicht einzige Mittel, und sei es auch nur über das Bewußtsein der De-
terminiertheiten, dazu beizutragen, etwas wie ein Subjekt zu konstitu-
ieren“.345

Dieses Bestreben verfolgt er auf dem Weg einer „Theorie der Pra-
xis als Praxis“346 mit wissenschaftlichem Anspruch. Sein Schlüsselbe-
griff ist der des Habitus, seine Theorie von „Praxis als dem Ort der
Dialektik von opus operatum und modus operandi, von objektivierten
und einverleibten Ergebnissen und der historischen Praxis“.

„Die Konditionierungen, die mit einer bestimmten Klasse von Existenz-
bedingungen verknüpft sind, erzeugen Habitusformen als Systeme dauer-
hafter und übertragbarer Dispositionen, als strukturierte Strukturen, die
wie geschaffen sind, als strukturierende Strukturen zu fungieren, d. h. als
Erzeugungs- und Ordnungsgrundlagen für Praktiken und Vorstellungen,
die objektiv an ihr Ziel angepaßt sein können, ohne jedoch bewußtes An-
streben von Zwecken und ausdrückliche Beherrschung der zu deren Er-
reichen erforderlichen Operationen vorauszusetzen, die objektiv ‚geregelt‘
und ‚regelmäßig‘ sind, ohne irgendwie das Ergebnis der Einhaltung von
Regeln zu sein, und genau deswegen kollektiv aufeinander abgestimmt
sind, ohne aus dem ordnenden Handeln eines Dirigenten hervorgegangen
zu sein.“347

Die „reale Logik des Handelns“ stellt „die zwei Objektivierungen der
Geschichte“ gegeneinander: „die Objektivierung in den Leibern und
die Objektivierung in den Institutionen, oder, was auf dasselbe hinaus-
läuft, zwei Zustände des Kapitals, ein objektiviertes und ein einverleib-
tes“.348 Praxis prozessiert als Habitus diese beiden Pole und entwickelt
erfahrungsbasierte Strategien, die nicht notwendigerweise als inten-
dierte Strategien erscheinen und sich auf die Antizipation einer Zu-
kunft richten, die von der Fortschreibung früherer Erfahrungswerte
ausgeht. Dabei können diese Erfahrungen als sedimentierte Geschichte
längst aus dem Gegenwartsbewusstsein verschwunden sein, als inkor-
porierte wirken sie gleichwohl weiter. Der Habitus bewegt sich in den
Grenzen seiner Existenzbedingungen, die er durch selektives Wahr-
nehmen und Agieren zu erhalten versucht. Wenn sie sich infolge der

345 Bourdieu, P. (1993) S. 45.
346 Bourdieu, P. (1993) S. 97.
347 Zitate: Bourdieu, P. (1993) S. 98 f.
348 Bourdieu, P. (1993) S. 106.

V Eine andere Richtung?

112

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


eigenen Dynamik des Habitus oder äußerer Umstände ändern, passt er
sich nur mit zeitlicher Verzögerung an (Hysterese). Bestandteil des Ha-
bitus ist auch die Klassenstruktur der Gesellschaft, die sich in unter-
schiedlicher Verteilung von Kapital zeigt. „Kapital“ meint bei Bourdieu
nicht wie bei Marx ein gesellschaftliches Verhältnis, sondern soviel wie
Potenz, als Vermögen i. S. von „in der Lage sein zu…“ und ist auf ver-
schiedene gesellschaftliche Felder bezogen, z. B. als ökonomisches Ka-
pital (Vermögen, Reichtum), kulturelles Kapital (künstlerische oder
wissenschaftliche Kompetenz und Anerkennung), symbolisches Kapi-
tal (Ansehen, Ehre) etc.

Es geht mir nicht darum, die Soziologie Bourdieus gegen die He-
gemonietheorie von Laclau/Mouffe in Stellung zu bringen, wohl aber
die in diese Soziologie eingehende Vorstellung von Praxis. Sie geht –
wie Laclau – von einem relationalen gesellschaftlichen Gefüge aus, je-
doch von einem Gefüge von Praktiken und nicht von Zeichen. Ihre
Dynamik beruht auf komplexen Strategien, die nicht notwendigerwei-
se explizit sind und sich auch nicht auf strukturell gefasste Abstraktio-
nen reduzieren lassen. Sie stimmt damit darin dem „wesentlichen
Denken“ zu, dass unser Verhältnis zur Welt und ihres zu uns einen ele-
mentareren Charakter hat als das, was mit dem Logos einzufangen wä-
re. Um dem Rechnung zu tragen, bedarf Praxis allerdings nicht der on-
tologischen Differenz und der diese eher konstruierenden als legiti-
mierenden Denkfiguren. Als Empirie erlaubt sie den methodisch be-
gründeten Zugriff mit dem Ziel ihrer Erhellung. Erfahrbar ist sie aber
nur durch Teilhabe und darin der objektivierenden Prozedur immer
voraus. Sie ist in dem Sinne kontingent, dass sie in einem „objektiven“
Rahmen (Existenzbedingungen) eine gleichartige Vielfalt (Homologie)
in verschiedenen Kontexten erzeugen kann, ohne determiniert zu sein.
Zugleich sind die „objektiven Bedingungen“ ihrerseits aus der Praxis
hervorgegangene Objektivierungen, die nicht standhalten, wenn ihnen
der inkorporierte Habitus nicht (mehr) folgt. Alle Ebenen sind aber
deskriptiv und auch analytisch mit Gewinn zu fassen und zu objekti-
vieren, wenn auch nur näherungsweise und als der Praxis äußerlich
bleibende Theorie.

So verstandene Praxis lässt, obwohl selbst metaphysisch, ein sehr
viel materialistischeres Denken gesellschaftlicher Dynamik zu als die
auf Kontingenz und ontologische Unabschließbarkeit gestützte Hege-

5.1 Praxis

113

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


monietheorie. Dies deshalb, weil sie die theoretische objektivierende
Bewegung als Moment von Aufklärung sich gegenüber hat anstelle des
nicht rationalisierbaren Antagonismus. Das bleibt auch dann gültig,
wenn man das Rückkopplungsverhältnis von Wissenschaft und gesell-
schaftlicher Praxis mit ihren Herrschafts- und Interessenverhältnissen
mitbedenkt. Praxis umgreift die qualitativen Seiten des gesellschaftli-
chen Lebens und ist (wie auch der Begriff der Lebenswelt) unauslotbar.
Die Unauslotbarkeit korrespondiert der Unabschließbarkeit im Begriff
des Antagonismus ohne dazu einer spektralen politischen Ontologie
zu bedürfen. Überdies geht in das Verhältnis von Theorie und Praxis
auch die gesellschaftliche Topografie einschließlich der Produktions-
verhältnisse ein im Gegensatz zu einem zeitlosen strukturalen tran-
szendentalphilosophischen Bezugsrahmen. So hat die an Bourdieu ori-
entierte Idee von Praxis den Charme, von einem lokalisierbaren gesell-
schaftlichen Ort aus gedacht und entworfen zu sein (was dialektisch-
materialistischem Denken entspricht).

Qualität

Gerhard Gamm wirft Marx vor, er folge in seiner Kritik am Kapitalis-
mus und der Perspektive seiner revolutionären Überwindung der
Funktionslogik des kritisierten Systems und könne so auch keine aus
diesem herausführende emanzipatorische Perspektive aufzeigen. Das
zeige sich darin, dass die kulturelle Dimension des Gebrauchswerts
und damit letztlich der Eigenwert der Subjekte in der Dichotomisie-
rung mit dem Tauschwert und der Zentrierung der Analyse auf diesen
unterschlagen werde. Die Abstraktion des Tauschwerts sei daher eine
„unverständige Abstraktion“, die dem unkritischen Wissenschaftsver-
ständnis ihrer Zeit folge und sich am Ende gewaltsam gegen die Sub-
jekte richte, z. B. in Form abstrakt ökonomisch definierter Gerechtig-
keitsvorstellungen über die empirischen Subjekte hinweg.

Diese Kritik ist sicher zutreffend, wenn es auch andererseits das
Verdienst von Marx bleibt, gerade die destruktive Funktionslogik des
kapitalistischen Systems freigelegt zu haben. Dass die kulturelle Di-
mension aus dem Feld der Ökonomie ausgeschlossen bleibt, ist eben
nicht nur bei Marx, sondern auch in der „Ideologie der Ideologiefrei-

5.2

V Eine andere Richtung?

114

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


heit“, der Ideologie unserer Tage, fester Bestandteil. Auch die subjekti-
ve Wertlehre fragt nicht nach dem kulturellen Wert der Güter, sondern
nach den Marktmechanismen von Angebot und Nachfrage. Das Prob-
lem liegt vor allem in der Präpotenz der Ökonomie, sowohl als theore-
tisch-wissenschaftliches Feld wie auch als praktisches, der Betriebs-
und Volkswirtschaft.349

„‘Die Ökonomie‘ als relativ abgesonderte Sphäre gesellschaftlicher Tätig-
keit ist eine Abstraktion, die sich den Anschein gibt, ohne das Verständnis
der außerökonomischen Beziehungen auszukommen.“350

Die Ökonomie als „relativ abgesonderte Sphäre“ bei Gamm gehört in
den Bereich des „Sozialen“ bei Laclau/Mouffe, aber eben als relativ au-
tonomer und nicht von als vom „Politischen“ abhängiger Bereich und
fügt sich damit in Bourdieus Begriff des Sozialen Feldes. Gleiches gilt
für die „außerökonomischen“ Felder, die nicht nur im gemeinsamen
Sozialen Raum angesiedelt sind, sondern sich auch gegenseitig durch-
dringen. Soziale Felder sind gesellschaftliche Segmente, die eine relativ
autonome eigene Logik besitzen (etwa Kunst, Wissenschaft, Ökonomie,
Religion etc.) und dennoch auf den übergeordneten Sozialen Raum
bezogen sind, dessen Dynamik sie sich letztlich nicht entziehen kön-
nen (Homologie), auf den sie selbst aber wiederum auch Einfluss aus-
üben.

Bourdieus Modellvorstellung mag durch andere sozialwissen-
schaftliche Ansätze relativiert oder überwunden werden, sie verweist
aber auf eine vorausliegende, mit qualitativen Dimensionen ausgestat-
tete gesellschaftliche Praxis, die tendenziell rationalisierbar ist. Seine
Vorstellung, dass sich die (objektive) Klassenstruktur nicht nur ab-
strakt in der unterschiedlichen Verfügung über ökonomisches oder
politisches Kapital, sondern – auf der Basis von Gebrauchswertorien-
tierung – auch kulturell zeige im Erwerb und der Inszenierung von
Distinktionsmerkmalen, von materiellem und zur Schau gestelltem
Reichtum, von symbolischem und kulturellem Kapital, in Verkehrsfor-
men, Geschmackspräferenzen u. ä., verweist nachdrücklich auf die
Verbindung von instituierender Macht und den qualitativen Ebenen,
mit denen sie einhergeht. Bourdieu stellt die beiden Ebenen in einer

349 Vgl. Gamm, G. (1986) S. 175.
350 Gamm, G. (1986) S. 167.

5.2 Qualität

115

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


sehr erhellenden Weise korrelativ nebeneinander.351 Offen bleibt einst-
weilen, wie ihre sowohl von Foucault als auch von Laclau/Mouffe aus-
gesprochene wechselseitige „Durchdringung“ vorzustellen sei.

Die Hegemonietheorie schlägt dazu die auf der Differenz-Äquiva-
lenzdynamik und der Fluktuation der Elemente beruhende Bewegung
antagonistischer Systeme (Diskurse) vor. Mir scheint dies im Vergleich
zu bereits vorliegenden Denkmodellen unterkomplex zu sein, wenn es
darum geht, dem Phänomen „gesellschaftliche Praxis“ theoretisch nä-
her zu kommen. Die Hegemonietheorie gibt keine nähere Bestimmung
dazu, was im Inneren der Diskursformationen (Systeme), in ihrer „Re-
gelmäßigkeit in der Verstreuung“ außer der nur als Grenzwert zu den-
kenden Differenz-Äquivalenzdynamik vor sich geht. Kann es dort Dy-
namiken geben, die Konstellationen unterschiedlicher Komplexität
hervorbringen, die Einfluss auf die Stabilität von Fixierungen haben?

Eine zweite Begrenzung liegt in der überwiegend binären Struktur
der Hegemonietheorie. Sie bewegt sich in Gegensatzpaaren wie Not-
wendigkeit vs. Kontingenz, Differenz vs. Äquivalenz, Essentialismus vs.
spektrale Ontologie, das Politische vs. das Soziale usw. Ein Drittes
(oder Viertes) bleibt jeweils ausgeschlossen mit der Folge, dass die ver-
handelten Dynamiken nur linear oder alternativ gedacht werden kön-
nen.

D. h. die Hegemonietheorie macht keinen Gebrauch von Grundfi-
guren der Theorie des deterministischen Chaos, der Systemtheorie
oder Synergetik352. Dort werden Systemzustände komplexer und
mehrdimensionaler Art in ihren Dynamiken thematisiert. Es geht aus
wissenschaftlicher Perspektive um die traditionelle Frage nach dem
Verhältnis von Ordnung und Prozess. Zur Theorie der Praxis liegen im
wissenschaftlichen Kontext bereits zahlreiche Ergebnisse vor. In die
philosophische Diskussion haben diese Ansätze über die Systemtheo-
rie Luhmanns hinaus m. W. nur begrenzt Eingang gefunden. Ein Ver-
such, „relativ abgesonderte Sphären“ in eine nicht-hierarchische Bezie-

351 Z. B. in „Die feinen Unterschiede“ Bourdieu P. (1987) oder in „Der Staatsadel“
(2004.).

352 Haken, H. und G. Schiepek, (2006) Synergetik in der Psychologie – Selbstorgani-
sation verstehen und gestalten, Göttingen, bes. Kap. 4, Philosophische Fragen der
Synergetik S 267-323.

V Eine andere Richtung?

116

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


hung zu bringen, liegt z. B. in dessen Theorie der Interpenetration von
Systemen353 vor.

Ende des Machiavellismus?

Wenn Derrida in Marx‘ Gespenster den „Geist“ von Marx fortschreibt
und ihn in gewisser Weise beschwört, ohne seiner Verleiblichung sub-
stanziell näher kommen zu können, liegt das vielleicht daran, dass das
selbstgenügsam kontemplative Denken Heideggers zwar zu einer
durchaus wertvollen vertiefenden Versenkung führen kann, (eine Fol-
ge seiner künstlerischen Dimension) aber nur schwer zu einer prakti-
schen Einstellung. Vielleicht gibt hier die Abstraktheit des Begriffs des
Politischen aus der postfundamentalistischen Debatte einen Hinweis.
Strategisches Denken gilt ja seit jeher, besonders aber seit Machiavelli
als rationales Verhalten. Es bedeutet immer eine funktionale Bezie-
hung zu Sachen und Menschen einzugehen, den Menschen (und auch
seine natürlichen Ressourcen) zum Mittel und nicht zum Zweck zu
machen. So ist schließlich auch das Militär und der Krieg sein bevor-
zugter Aufenthaltsort. Vielleicht nähern wir uns in einer global ver-
netzten und interdependenten Welt aber einer Situation, in der es
nicht mehr nur aus ethischen oder moralischen Gründen problemati-
siert wird. Möglicherweise hat es seine Rationalität verloren oder ist
dabei sie zu verlieren. Die Abspaltung der Eigenlogik und des Eigen-
werts der Bereiche, die Laclau (und Marchart) dem Ontischen zuwei-
sen, wird zunehmend dysfunktional, strategische Erfolge werden selte-
ner. Hier wäre Derrida in praktischer Hinsicht weiterzudenken. Ver-
heißung ist für Laclau ein Existential, aber es ist nie ein abstraktes „an
sich“ sondern stets an einen Inhalt gebunden. Daran sollte man sich
mit Hegel erinnern.

5.3

353 Luhman, N. (1985) S. 286-345. Auf den Vorschlag von U. Staeheli zur partiellen
Übersetzbarkeit von Hegemonietheorie und Systemtheorie nach Luhmann, die
sich m. E. an deren Typik als transzendental-philosophischer Theorie einerseits
und sozialwissenschaftlicher Theorie andererseits bricht, kann hier nicht näher
eingegangen werden. (Staeheli, U. (1998.)).

5.3 Ende des Machiavellismus?

117

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Zusammenfassung

Ausgangspunkt des hegemonietheoretischen Entwurfs war die Kritik
am Essentialismus der dialektischen Tradition von Hegel und Marx.
Dabei laufen zwei Kritiklinien ineinander. Zum Einen wird der Dog-
matismus des Sowjetmarxismus kritisiert, der die Voraussicht des Ge-
schichtsverlaufs auf der Grundlage des ökonomisch bedingten Klas-
senkonflikts als eine wissenschaftlich begründete Perspektive für sich
in Anspruch nahm. Hier hätte man es mit einer sei es wissenschaftlich,
sei es philosophisch zu nehmenden Theorie zu tun, die sich als falsch
erwiesen und totalitären Herrschaftsverhältnissen als Rechtfertigungs-
ideologie gedient habe. Es geht Laclau/Mouffe aber nicht um deren
Widerlegung oder Korrektur.

Zum Andern wird darüber hinaus die Verbindung des auf Hegel
und Marx zurückgehenden dialektischen Denkens mit den Totalitaris-
men des 20. Jahrhunderts in der ontologischen Struktur dieser Theo-
rietradition gesucht. Sie habe irrationale Erlösungsvorstellungen trans-
portieren können, weil sie auf dem bis auf Plato und Aristoteles zu-
rückgehenden Gedanken der begrifflichen Fassbarkeit des Wirklichen
beruhe. Dem setzt die Hegemonietheorie die prinzipielle Unabschließ-
barkeit aller theoretischen Bemühung und jeglicher Praxis entgegen,
die als politische Ontologie unhintergehbar sei. Die Grundstruktur des
Gesellschaftlichen sei die Kontingenz, die sich nach einer antagonisti-
schen Logik auch immer wieder selbst begrenze. Aus dieser Einsicht
folge nun allerdings nichts weiter als dies, dass alles für dekonstruktive
Interventionen offen sei, wodurch sich die Verantwortung für politi-
sche Praxis erweitere und hegemonietheoretisch angeleitete Einfluss-
nahme geboten sei. Für diese gebe es keine Vorgaben durch die nicht-
normative politische Ontologie, d. h. dass sowohl demokratische als
auch totalitäre Projekte zum Zuge kommen könnten.

Das steht in einem gewissen Widerspruch zu dem Verdacht, dass
der Marxismus seiner ontologischen Verfasstheit wegen zum Totalita-
rismus tendiere mit der der Postfundamentalismus seine Essentialis-

VI 

119

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


muskritik motiviert hat. Vor allem lässt die Hegemonietheorie aber
ratlos in Bezug auf Themen, die für Marx zentral waren, nämlich die
Selbstexplikation der Gesellschaft hinsichtlich ihrer Entwicklungsper-
spektive zu denken („Kritik durch Darstellung“). Diese Ratlosigkeit
wird als alternativlos verkündet in einer Situation, in der die Durch-
ökonomisierung der Gesellschaft ihr soziales Gefüge aus den Fugen
bringt und Kultur nicht nur überformt sondern ersetzt.

Für die Architektur der Hegemonietheorie sind die These von der
Unabhängigkeit des Signifikanten vom Signifikat und die Differenz
von Ontischem und Ontologischem die zentralen Stützpfeiler. Die
Gleichsetzung des Ontischen mit dem Sozialen, Ökonomischen etc.
wird nicht begründet, sondern beruht auf einer petitio principii inso-
fern das abstrakt Politische, die instituierende Bewegung aus dem So-
zialen, Ökonomischen etc. herausdefiniert und als das Ontologische
ihm gegenüber gestellt wird (Deontologisierung). Das Soziale wird nur
mehr als Medium verstanden, durch das das Ontologische, d. h. das
Politische hindurchgehen muss, um es zu verwirklichen. Im Vergleich
zu Heidegger wird das Qualitative des Daseins und das Qualitätslose
des Seins vertauscht.

Der linguistische Strukturalismus, die Diskurstheorie Foucaults
und in gewissem Grade die Psychoanalyse Lacans haben ihre Begriffe
aus erfahrungswissenschaftlichen Bezügen gewonnen. In der Hegemo-
nietheorie werden sie ohne eine solche externe Referenz aufgrund ra-
tionalistischer Überlegungen abgewandelt. Darüber wird eine tran-
szendentalphilosophische Konstruktion gewonnen, die die Unab-
schließbarkeit begrifflichen Denkens und die Unentscheidbarkeit ge-
sellschaftlicher Konflikte (Antagonismen) postuliert. Sie ist gleichzeitig
eine Theorie der Verfasstheit der Gesellschaft, eine politische Ontolo-
gie. Aus ihr folgen unmittelbar keine gesellschaftspolitischen, morali-
schen oder sonstige Inhalte.

Aus der Außenperspektive kritisiert die Hegemonietheorie die
Verleugnung der konflikthaften (antagonistische) Grundstruktur der
Gesellschaft und zeigt einleuchtend deren problematische Folgen. Sie
enthistorisiert diese antagonistische Struktur aber zugleich als univer-
sell und verstellt sich so den Zugang zu spezifischeren Analysen. Das
führt zum Bild von politischen Auseinandersetzungen als einer Art
makrosozialer Großgruppendynamik, in der Affekte eine große Rolle

VI Zusammenfassung

120

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


spielen (Stellungskrieg). Inhalte werden in das politische Feld von au-
ßen eingeführt. Sie resultieren nicht aus komplexen sozialen Dynami-
ken sondern fallen mit diesen zusammen und stellen sie dar.

Auch die Modi der Auseinandersetzung, demokratisch-agonale
Entscheidungsfindungsprozeduren, müssen normativ als ethische
Werthaltungen eingeführt werden. In Institutionen und Gewohnheiten
sedimentierte frühere gesellschaftliche Zustände und Themen können
reaktiviert und neu aktualisiert werden.

Meine Kritik richtet sich gegen die transzendentale Konstruktion
des Ansatzes mit seiner Bezugnahme auf die strukturalistische Lingu-
istik und die Weiterentwicklung der von Heidegger postulierten onto-
logischen Differenz. Dabei verkenne ich nicht, dass in der marxisti-
schen Tradition eine ökonomische Engführung und eine Theoriegläu-
bigkeit stattgefunden hat, die der Komplexität der gesellschaftlichen
Entwicklung nicht gerecht werden konnte. Die Kritik am Logozentris-
mus führt aber nicht zwangsläufig zum Postfundamentalismus. Ich
setze dem die unabweisbare, der begrifflichen Objektivierung voraus-
gehende Verwicklung in Praxis entgegen, die mit rationalen, auch her-
meneutischen Mitteln erhellt werden kann und muss. In dieser Ver-
wicklung wird in einer von Herrschaftsverhältnissen durchzogenen
Welt jeder Manifestation die Signatur von Klassenherrschaft aufge-
prägt. Freiheit ist nur in dem Maß möglich, in dem dies eingesehen
wird. Dass alle Verhältnisse umzustürzen seien, in denen Menschen
geknechtete und gedemütigte Wesen sind, bleibt ein messianischer Im-
perativ. Naiv ist er deshalb nicht.

VI Zusammenfassung

121

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Literatur
Adorno, Theodor Wiesengrund (2003) Metakritik der Erkenntnistheorie – Drei

Studien zu Hegel, Frankfurt, Suhrkamp
Adorno, Theodor Wiesengrund (2003) Skoteinos oder Wie zu lesen sei, in: Ador-

no, Th. W. (2003) Metakritik der Erkenntnistheorie – Drei Studien zu Hegel,
Frankfurt, Suhrkamp, S. 326-375

Althusser, Louis (1968/1965) Für Marx, Frankfurt, Suhrkamp
Barth, Erhard (1974) Zur Sprachtheorie von Louis Hjelmslev in: Louis Hjelmslev

(1974) Aufsätze zur Sprachwissenschaft, Stuttgart, S. V-XX
Benveniste, Émile (1974) Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, Mün-

chen, Paul List Verlag
Bialluch, Christoph (2011) Das entfremdete Subjekt – Subversive psychoanalyti-

sche Denkanstöße bei Lacan und Derrida, Giessen, Psychosozial-Verlag
Bierwisch, Manfred (1966) Strukturalismus. Geschichte, Probleme und Methoden

in: Kursbuch 5, Frankfurt, Suhrkamp S. 77-152
Bourdieu, Pierre (1987/1979) Die feinen Unterschiede – Kritik der gesellschaftli-

chen Urteilskraft, Frankfurt, Suhrkamp
Bourdieu, Pierre (1988) Die politische Ontologie Martin Heideggers, Frankfurt,

Suhrkamp
Bourdieu, Pierre (1993/1980) Sozialer Sinn – Kritik der theoretischen Vernunft,

Frankfurt, Suhrkamp
Bourdieu, Pierre (2004/1989) Der Staatsadel, Konstanz, UVK Verlagsgesellschaft
Bowie, Malcom (2007/1991) Lacan, Giessen, Psychosozial-Verlag
Butler, Judith, Simon Critchley, Ernesto Laclau, Slavoj Žižek u. a. (1998) Das Un-

darstellbare der Politik: Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, herausgegeben
von Oliver Marchart, Wien, Turia und Kant

Butler, Judith, Laclau, Ernesto und Slavoj Žižek (2000/2011/2013) Kontingenz –
Hegemonie – Universalität, Aktuelle Dialoge zur Linken, herausgegeben von
Gerald Posselt Wien u. Berlin, Verlag Turia & Kant

Cacciari, Massimo (2002) Digressioni su Impero e tre Rome. In: Frise, H., A. Negri
und P. Wagner (Hg.) Europa Politica. Ragioni di una necessita, Rom, zit. nach
Mouffe, Ch. (2007) S. 153

Cutler, Antony, Hindess, Hirst u. A. Hussein (1977) Marx’s Capital and Capitalism
Today, London, 2 Bände, zit. nach Laclau/Mouffe S. 251

Deleuze, Gilles (2013) Foucault, Frankfurt, Suhrkamp, 7. Aufl.

123

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Demirovic, Alex (2007) Hegemonie und die diskursive Konstruktion der Gesell-
schaft in: Nonhoff, Martin (Hg.) (2007) Diskurs, radikale Demokratie, Hege-
monie –Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Bie-
lefeld, transcript Verlag S. 56-85

Derrida, Jacques (2009) 6. Aufl., Marx‘ Gespenster, Frankfurt, Suhrkamp
Derrida, Jacques (2004) Die différance – Ausgewählte Texte hrsg. Von Peter Engel-

mann, Stuttgart, Reclam jun.
Derrida, Jacques (2004/1968) Ousia und gramme. Notiz über eine Fußnote in Sein

und Zeit in: Jacques Derrida (2004) Die différance – Ausgewählte Texte hrsg.
Von Peter Engelmann, Stuttgart S. 249-261

Derrida, Jacques (2004/1993) Marx‘ Gespenster – Der Staat der Schuld, die Trau-
erarbeit und die neue Internationale, Frankfurt, Suhrkamp

Derrida, Jacques (2014) Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der
Wissenschaften vom Menschen in: Derrida, J. (2014) Die Schrift und die Diffe-
renz, Frankfurt, Suhrkamp, S. 422-442

Derrida, Jacques (2014) 8. Aufl. Die Schrift und die Differenz, Frankfurt, Suhr-
kamp

Engels, Friedrich (1968/1896) Der Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des
Affen in: Karl Marx – Friedrich Engels Werke (MEW) Bd. 20, S. 444-455

Feldmann, Noah (2008) The Fall an Rise of the Islamic State, Princeton, Princeton
University Press, zit. nach Mouffe, Ch. (2014) S. 67

Ferreiro da Silva, Denise (2017) Unbezahlbare Schuld: Szenen des Werts, gegen
den Pfeil der Zeit gelesen, in: Quinn Latimer & Adam Szymczyk (Hg.) Der do-
cumenta 14 Reader, München, London, New York, Prestel Verlag, S. 81-112

Flügel, Oliver, Reinhard Heil u. Andreas Hetzel (Hrsg.) (2004) Die Rückkehr des
Politischen – Demokratietheorien heute, Darmstadt, Wiss. Buchgesellschaft

Flügel, Oliver (2004 a) Démocratie à venir. Jacques Derrida in: Flügel, O., R. Heil
u. A. Hetzel (Hg.) (2004) Die Rückkehr des Politischen – Demokratietheorien
heute, Darmstadt, S. 19-42

Foucault, Michel (1977/1975) Überwachen und Strafen – Die Geburt des Gefäng-
nisses, Frankfurt, Suhrkamp

Foucault, Michel (1978) Dispositive der Macht – Über Sexualität, Wissen und
Wahrheit Berlin, Merve

Foucault, Michel (2006). Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit, Frank-
furt, 17. Aufl., Suhrkamp

Foucault, Michel (2008) Die Ordnung der Dinge, Frankfurt, Suhrkamp, 6. Aufl.
Foucault, Michel (2012) Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt, S. Fischer Verlag,

12. Aufl.
Foucault, Michel (2013) Archäologie des Wissens, Frankfurt, Suhrkamp, 16. Aufl.
Gamm, Gerhard (1986) Wahrheit als Differenz – Studien zu einer anderen Theorie

der Moderne, Frankfurt, Athenäum

Literatur

124

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Gamm, Gerhard (1986) Auf dem Weg der Verzweiflung. Die Grenzen der Identi-
tätslogik (Hegel) in: Gamm, G. (1986), Wahrheit als Differenz – Studien zu
einer anderen Theorie der Moderne, S. 48-97

Gamm, Gerhard (1986) Vom Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse. Das le-
bendige Arbeitsvermögen zwischen Universalität und Natur (Marx) in: Gamm,
G. (1986), Wahrheit als Differenz – Studien zu einer anderen Theorie der Mo-
derne, S. 141-201

Gamm, Gerhard (2005) Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz in: Gamm,
Gerhard und Eva Schürmann (2005) Von Platon bis Derrida – 20 Hauptwerke
der Philosophie, S. 348-364

Gamm, Gerhard und Eva Schürmann (Hg.) (2004) Von Platon bis Derrida – 20
Hauptwerke der Philosophie, Darmstadt, Primus Verlag

Gehring, Petra (2004) Foucault – Die Philosophie im Archiv, Frankfurt/New York,
Campus

Gehring, Petra (2006) Was ist Biomacht? – Vom zweifelhaften Mehrwert des Le-
bens, Frankfurt/New York, Campus

Haken, Hermann u. Günther Schiepek (2006) Synergetik in der Psychologie –
Selbstorganisation verstehen und gestalten, Göttingen, Hogrefe

Halfwassen, Jens (2004) Plotin in: Volpi, Franco (Hg.) Großes Werklexikon der
Philosophie, Band 2, Stuttgart, Kröner, S. 1200-1202

Hardt, Michael und Antonio Negri (2002/2000) Empire. Die neue Weltordnung,
Frankfurt am Main, New York

Harras, Gisela (1974) Zur Sprachtheorie Louis Hjelmslevs und zum gegenwärtigen
Stand der Linguistik in: Hjelmslev, Louis (1974 b) Aufsätze zur Sprachwissen-
schaft, S. XXI-XXII

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986 a) Enzyklopädie der philosophischen Wis-
senschaft im Grundrisse 1830³ – Erster Teil – Die Wissenschaft der Logik. Mit
den mündlichen Zusätzen, TW 8, Frankfurt am Main, Suhrkamp

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986 b) Grundlinien der Philosophie des Rechts,
TW 7, Frankfurt am Main, Suhrkamp

Heidegger, Martin (1947/1946) Über den Humanismus, Frankfurt, Vittorio Klos-
termann, Lizenzausgabe o. D. aus „Platons Lehre von der Wahrheit“, Bern,
Francke AG

Heidegger, Martin (1983/1933/1945) Martin Heidegger – Die Selbstbehauptung
der deutschen Universität und Das Rektorat 1933/34, herausgegeben von Her-
mann Heidegger

Heidegger, Martin (1980a/1950) Holzwege, Frankfurt, Vittorio Klostermann, 6.
Auflage

Heidegger, Martin (1980b/1946) Der Spruch des Anaximander in: Heidegger,
Martin (1980) Holzwege, S. 317-368

Heidegger, Martin (2001/1926) Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer Verlag,
18. Aufl.

Literatur

125

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Heidegger, Martin (2002a/1957) Identität und Differenz, Stuttgart, Cotta, 12. Aufl.
Heidegger, Martin (2002 b) Der Satz der Identität in: Heidegger, Martin, (2002)

Identität und Differenz, S. 9-30
Heidegger, Martin (2002c/1951/52) Gesamtausgabe Band 8, Was heißt Denken,

Frankfurt, Vittorio Klostermann
Heidegger, Martin (2002d/1951-52) Was heißt Denken – Vorlesungen im Winter-

semester 1951/52 mit Stundenübergängen in: Heidegger, Martin (2002) Ge-
samtausgabe Band 8, S. 3-114

Heidegger, Martin (2007/1969) Gesamtausgabe 1. Abteilung: Veröffentlichte
Schriften 1910-1976 Band 14, Zur Sache des Denkens, Frankfurt, Vittorio Klos-
termann

Henrich, Dieter, Hegel im Kontext (1971) Frankfurt, Suhrkamp
Henrich, Dieter, Karl Marx als Schüler Hegels, in: Henrich, Dieter, Hegel im Kon-

text (1971), Frankfurt, Suhrkamp, S. 187-207
Hetzel, Andreas (2004) Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transformation

der Politischen Theorie in: Flügel, O., Heil, R. und Hetzel, A. (2004) Die Rück-
kehr des Politischen Demokratietheorien heute, Darmstadt, S. 185-210

Hetzel, Andreas (2007) Subversive Tropen. Zur politischen Bedeutsamkeit der
Rhetorik bei Laclau und de Man in: Nonhoff, Martin (Hg.) Diskurs – radikale
Demokratie – Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe S. 87-102

Hindess, Barry & Paul Q. Hirst (1981) Vorkapitalistische Produktionsweisen,
Frankfurt a. M. u. Berlin zit. nach Laclau/Mouffe S. 251

Hindess, B. & P. Q. Hirst (1977) Mode of Production and Social Formation, Lon-
don zit. nach Laclau/Mouffe S. 251

Hjelmslev, Louis (1974 a/1943) Prolegomena zu einer Sprachtheorie, München,
Max Hueber Verlag

Hjelmslev, Louis (1974 b) Aufsätze zur Sprachwissenschaft, Stuttgart, Klett Verlag
Hjelmslev, Louis (1974 c) Die strukturale Analyse der Sprache in: Hjelmslev, Louis

(1974) Aufsätze zur Sprachwissenschaft, S. 62-69
Honneth, Axel (2003) Foucault und die Humanwissenschaften – Zwischenbilanz

einer Rezeption in: Honneth, A. und Saar, M. (Hg.) (2003) Michel Foucault –
Zwischenbilanz einer Rezeption – Frankfurter Foucault-Konferenz 2001,
S. 15-26

Honneth, Axel und Martin Saar (2003); Michel Foucault – Zwischenbilanz einer
Rezeption – Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt, Suhrkamp

Kant, Immanuel (1968/1787) Kritik der reinen Vernunft, Akademie-Textausgabe,
Berlin, de Gruyter & Co.

Koenen, Andreas (1995) Der Fall Carl Schmitt – Sein Aufstieg zum „Kronjuristen
des Dritten Reiches“, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft

Literatur

126

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Kuhn, Thomas S. (1978/1962) Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen,
Frankfurt, Suhrkamp, 3. Aufl.

Laclau, Ernesto und Lilian Zac (1994) Minding des Gap: The Subject of Politics,
in: Ernesto Laclau (Hg.) The Making of Political Identities, London und New
York, Verso, S. 11-39

Laclau, Ernesto (1999) Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, in: Chantal
Mouffe (Hg.),

Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, Wien,
Passagen, S. 111-154

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (2000) Hegemonie und radikale Demokratie
– Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien, Passagen Verlag 2. Aufl.

Laclau, Ernesto (2002/1996) Emanzipation und Differenz, Wien, Turia und Kant
Laclau, Ernesto (2002 a) Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? in: La-

clau, E. (2002) Emanzipation und Differenz, Wien, S. 65-78
Laclau, Ernesto (2002 b) „Die Zeit ist aus den Fugen“ in: Laclau, E. (2002) Emanzi-

pation und Differenz, S. 104-124
Laclau, Ernesto (2007/2006) Ideologie und Post-Marxismus, in: Nonnhoff, Martin

(Hg) (2007) Diskurs – radikale Demokratie – Hegemonie, Zum politischen
Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Bielefeld, transcript Verlag
S. 25-39

Laclau, Ernesto (2013a/2000/2011) Identität und Hegemonie: Die Rolle der Uni-
versalität in der Konstitution politischer Logiken in: Butler, J., E. Laclau und
Žižek, S. (2013) Kontingenz – Hegemonie – Universalität – aktuelle Dialoge zur
Linken, Wien u. Berlin, S. 57-111

Laclau, Ernesto (2013 b) Struktur, Geschichte und das Politische in: Butler, J., E.
Laclau und Žižek, S. (2013) Kontingenz – Hegemonie – Universalität – aktuelle
Dialoge zur Linken, Wien u. Berlin, S. 227-263

Lefort, Claude (1996/1983) Die Frage der Demokratie in: Rödel, Ulrich (Hg.) Au-
tonome Gesellschaft und libertäre Demokratie (1995) 6. Aufl. Frankfurt, Suhr-
kamp S. 281-297

Lensink, Jos (1999) Philosophie XI: Ontologie Abs. 1-3 in: Sandkühler, Hans-Jörg
(1999) Enzyklopädie Philosophie, Band 2 Hamburg, S. 1140-1147

Lipowatz, Thanos (1998) Das reine Politische oder eine (post)moderne Form der
politischen Mystik in: Butler, Judith, Simon Critchley; Ernesto Laclau; Slavoj
Žižek u. a. (1998) Das Undarstellbare der Politik: zur Hegemonietheorie Ernes-
to Laclaus, Wien, S. 158-176

Luhmann, Niklas (1985) Soziale Systeme – Grundriß einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt, Suhrkamp, 2. Aufl.

Lukács, Georg (1970/1923) Geschichte und Klassenbewußtsein, Neuwied und Ber-
lin, Luchterhand

Machiavelli, Niccolò (2007/1532) Der Fürst, Köln, Anaconda Verlag

Literatur

127

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Marchart, Oliver (2010) Die politische Differenz, Frankfurt, Suhrkamp
Marchart, Oliver (2013) Das unmögliche Objekt, Frankfurt, Suhrkamp
Marx, Karl (1961/1859) Zur Kritik der Politischen Ökonomie in: Karl Marx Fried-

rich Engels Werke (MEW) Bd. 13, Berlin, Dietz Verlag S. 7-160
Marx, Karl (1962/1875) Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpar-

tei (Kritik des Gothaer Programms) in: Karl Marx Friedrich Engels Werke
(MEW) Bd. 19, Berlin, Dietz Verlag, S. 15-32

Marx, Karl (1962/1866) Instruktionen für die Delegierten des Provisorischen Zen-
tralrats zu den einzelnen Fragen in: Karl Marx Friedrich Engels Werke (MEW)
Bd. 16, Berlin, Dietz Verlag S. 190-199

Marx, Karl (1966) Brief an Friedrich Bolte vom 23. Nov. 1871 in: Karl Marx Fried-
rich Engels Werke (MEW) Bd. 33, Berlin, Dietz Verlag, S. 327-333

Marx, Karl (1970/1873) Das Kapital Bd. 1, Karl Marx Friedrich Engels Werke
(MEW) Bd. 23 Berlin, Dietz Verlag, 2. Aufl.

Marx, Karl (1988/1844) Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung,
in: Karl Marx Friedrich Engels Werke (MEW) Bd. 1, Berlin, Dietz Verlag,
S. 378-391

Mouffe, Chantal (Hg.) (1999) Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie,
Wahrheit und Vernunft, Wien, Passagen

Mouffe, Chantal (2007) Über das Politische – Wider die kosmopolitische Illusion,
Frankfurt, Suhrkamp

Mouffe, Chantal (2014) Agonistik – Die Welt politisch denken, Frankfurt, Suhr-
kamp

Mouffe, Chantal (2014) Welche Demokratie für eine multipolare, agonistische
Welt? in: Mouffe, Ch. (2014) Agonistik – Die Welt politisch denken, Frankfurt,
S. 45-75

Nonhoff, Martin (Hg.)(2007) Diskurs – radikale Demokratie – Hegemonie – Zum
politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Bielefeld, tran-
script Verlag

Pätzold, Detlev (1999) Sein/Seiendes in: Sandkühler, Hans-Jörg (Hg.) (1999) Enzy-
klopädie Philosophie Band 2, S. 1417-1432

Plotin (1978) Die Natur, die Betrachtung und das Eine (III 8) in: Geschichte der
Philosophie in Text und Darstellung, Band 1, Antike, herausgegeben von Wolf-
gang Wieland, Stuttgart, Reclam S. 372-389

Plumpe, Werner (2013) Wirtschaftskrisen – Geschichte und Gegenwart, Mün-
chen, C. H. Beck, 4. Aufl.

Posselt, Gerald (Hg.) (2013/2000) Judith Butler, Ernesto Laclau, Slavoj Žižek, Kon-
tingenz – Hegemonie – Universalität, Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien u.
Berlin, Turia + Kant

Quinn Latimer & Adam Szymczyk (Hg.) (2017) Der documenta 14 Reader, Mün-
chen, London, New York, Prestel Verlag

Literatur

128

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Rödel, Ulrich (Hg.) (1995) 6. Aufl. Autonome Gesellschaft und libertäre Demokra-
tie, Frankfurt, Suhrkamp

Sandkühler, Hans-Jörg (Hg) (1999) Enzyklopädie Philosophie Band 1 und 2,
Hamburg, Felix Meiner Verlag

Sartori, Giovanni (1973) „What is ‚Politics’”, Political Theory 1/1, S. 5.26, zitiert bei
Marchart, O. (2010) S. 48ff

Saussure, Ferdinand de ((1967/1916) Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissen-
schaft, Berlin, Walter de Gruyter & Co

Scheerer, Thomas M. (1980) Ferdinand de Saussure – Rezeption und Kritik,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft

Schmitt, Carl (1988) Positionen und Begriffe, Berlin, zit. nach Mouffe, Ch. (2007)
S. 114

Schmitt, Carl (2009/1932) der Begriff des Politischen, Berlin, Duncker & Humblot
GmbH, Berlin, 9. Aufl.

Schmitt, Carl (1990a/1934/1922) Politische Theologie – Vier Kapitel zur Lehre von
der Souveränität, Berlin, Duncker & Humblot GmbH, 5. Aufl.

Schmitt, Carl (1990b/1970) Politische Theologie II – Die Legende von der Erledi-
gung jeder Politischen Theologie, Berlin, Duncker & Hublot, Berlin, 3.Aufl.

Schnädelbach, Herbert (2000 b), Hegels praktische Philosophie – Ein Kommentar
der Texte in der Reihenfolge ihrer Entstehung, Frankfurt, Suhrkamp

Schneider, Ulrich Johannes, Michel Foucault (2004) Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft

Staeheli, Urs (1998) Politik der Entparadoxierung – Zur Artikulation von Hege-
monie- und Systemtheorie in: Butler, Judith et. al. (1998) (Hg. O. Marchart)
Das Undarstellbare der Politik – Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus, Wien,
S. 52-66

Taylor, Charles (1983) Hegel, Frankfurt am Main, Suhrkamp
Volpi, Franco (Hg.) (2004) Großes Werklexikon der Philosophie, Bd. 1 und 2,

Stuttgart, Kröner
Widmer, Peter (2012) Subversion des Begehrens – Eine Einführung in Jacques La-

cans Werk, Wien, Turia + Kant
Wieland, Wolfgang (Hg.) (1978) Geschichte der Philosophie in Text und Darstel-

lung, Band 1, Antike, Stuttgart, Reclam
Žižek, Slavoj (2001/1999) Die Tücke des Subjekts, Frankfurt am Main, Suhrkamp
Žižek, Slavoj (2013) Da capo senza fine S. 265-324 in: Butler, Judith, Ernesto La-

clau und Slavoj Žižek (2013/2000) Kontingenz – Hegemonie – Universalität –
Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien und Berlin, Turia & Kant

  

Literatur

129

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137


Weblinks

https://de.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger_und_der_Nationalsozialismus
(Zugriff am 4. 2. 2016)

Literatur

130

https://doi.org/10.5771/9783828871137 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 00:47:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871137

	Für Albrecht
	Vorwort
	Ernesto Laclau und Chantal MouffeHegemonie und radikale Demokratie – Zur Dekonstruktion des Marxismus
	I Übersicht
	1.1 Einleitung
	1.2 Hegemonie: Genealogie eines Begriffs
	1.3 Hegemonie: Das schwierige Auftauchen einer neuen politischen Logik
	1.4 Jenseits der Positivität des Sozialen: Antagonismus und Hegemonie
	1.4.1 Gesellschaftsformation und Überdeterminierung
	1.4.2 Artikulation und Diskurs
	1.4.3 Die Kategorie des Subjekts
	1.4.4 Antagonismus und Objektivität
	1.4.5 Äquivalenz und Differenz
	1.4.6 Hegemonie

	1.5 Hegemonie und radikale Demokratie
	1.5.1 Die demokratische Revolution
	1.5.2 Demokratische Revolution und neue Antagonismen
	1.5.3 Die antidemokratische Offensive
	1.5.4 Radikale Demokratie: Alternative für eine neue Linke


	II Ergänzungen
	2.1 Ernesto Laclau, Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?
	2.2 Chantal Mouffe, Über das Politische – Wider die kosmopolitisch Illusion; Agonistik – Die Welt politisch denken

	III Hegemonietheoretische Begriffe im Spiegel von Referenzautoren
	3.1 Das Symbolische und das System
	3.1.1 Von Louis Althusser zu Michel Foucault
	3.1.2 Foucault

	3.2 Das Politische und die Macht
	3.2.1 Noch einmal Foucault
	3.2.2 Carl Schmitt

	3.3 Signifikation
	3.3.1 de Saussure, Hjelmslev und Benveniste
	3.3.2 Struktur und Geschichte – noch einmal de Saussure

	3.4 Das Anwesende und das Abwesende – Von Claude Lefort zu Jacques Derrida
	3.4.1 Claude Lefort
	3.4.2 Jacques Derrida
	3.4.3 Im Hintergrund: Heidegger

	3.5 Linguistische Psychoanalyse als Seinsweise des Psychischen (und der Gesellschaft?) – Jacques Lacan

	IV Diskussion des hegemonietheoretischen Ansatzes
	4.1 Essentialismus, Fundamentalismus und Postfundamentalismus
	4.2 Das Politische und die Macht
	4.3 Hegemonietheorie als Synkretismus
	4.4 Hegemonietheorie als neue Ontologie
	4.5 Die Konstruktion des Antagonismus
	4.6 Eine problematische Festlegung
	4.7 Das Reich der Geister

	V Eine andere Richtung?
	5.1 Praxis
	5.2 Qualität
	5.3 Ende des Machiavellismus?

	VI Zusammenfassung
	Literatur
	Weblinks



