206

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Altern, das sich seiner Verantwortung gegeniiber den jiingeren Generationen und
der Gesellschaft als Ganzer bewusst ist. Eine Paradoxie an der shitkatsu- Praxis er-
gibt sich an dem Punkt, an dem durch die Planung der eigenen Beerdigung und
dariiber hinaus das Selbstmanagement in eine Zeit extrapoliert wird, die das Indi-
viduum selbst nicht mehr erleben wird. Man konnte zugespitzt sagen, das unter-
nehmerische Selbst managt sich und seinen Kérper bis zu seinem Tod - und sogar
noch dariiber hinaus.

Es handelt sich hierbei jedoch nicht um tatsichlich vorzufindende Individuen,
sondern um ein Modell-Subjekt, an das bestimmte Idealvorstellungen gekniipft
werden. Im Folgenden soll deshalb untersucht werden, inwiefern die vom shitkatsu-
Modell- Subjekt ausgehenden Anrufungen bei den Adressierten ankommen und ob
diese sich in ihrem Denken und Handeln davon beeinflussen lassen oder nicht.

4.4 Subjektivierungsanalyse ll: Die tatsachlichen
Subjektivierungsweisen

Nachdem die normativen Vorgaben und modellhaften Praktiken herausprapariert
wurden, soll im folgenden Abschnitt die »Wirkung« dieser Anrufungen auf die An-
gerufenen betrachtet werden. Es geht also darum sich mit der Frage zu beschifti-
gen, wie diese Imperative auf der Nutzerseite ankommen. Angerufen sind prinzi-
piell alle Japaner*innen, insofern der Tod jeden eines Tages trifft. Auch wenn es ein
implizites Verstindnis davon gibt, dass eher die iltere Generation ab 60 die zentra-
le Zielgruppe ist, so formulieren die shitkatsu- Anbieter explizit das Ziel, shukatsu als
gesamtgesellschaftliche Praxis zu etablieren, die in jedem Alter in Angriff genom-
men werden kann (und soll). Als das Blue Ocean Café noch im Untertitel als »Shii-
katsu Café« firmierte, lautete dessen Slogan: »Shiikatsu — vom Boom zur Kultur«
(Shitkatsu — biimu kara bunka e). Gemeint ist damit die Zukunftsvision, dass shikatsu
zu einer allumspannenden Praxis des Life Designs fir jede*n Japaner®in und fir
jedes Alter wird.

In diesem Abschnitt sollen folgende Fragen, die im Theorieteil aufgeworfen wur-
den, beantwortet werden:

«  Wiedefinieren die Angerufenen fiir sich die shitkatsu- Praxis? Welche Aktivititen
verfolgen sie konkret und welche nicht? Wie verarbeiten sie die Praxis rational
und emotional?

«  Welche Aneignungs- und Nichtaneignungsweisen gibt es im Umgang mit den
Anrufungen? Welche Anrufungen kommen bei ihnen tiberhaupt an?

Vorab sei erneut daran erinnert, dass Subjektivierungsanalysen bis vor Kurzem
hauptsichlich an der normativen, anrufenden Seite Halt gemacht haben und

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

den tatsichlichen Umgang der Individuen mit diesen Anrufungen weitestgehend
ignoriert haben. Erst in den letzten 15-20 Jahren hat ein Zweig der Subjektivie-
rungsforschung begonnen, Methoden fiir die Analyse der tatsichlichen Subjekti-
vierungsweisen auszuarbeiten und solche Analysen mit doppelter Empirie iiber
Workshops und Vernetzungstreffen systematisch zu fordern. Daher ist auch diese
Arbeit als ein Versuch zu verstehen, diese lange Zeit vernachlissigte Seite der von
Keller (2012: 102) »als bemiihte Einnahme der gewiinschten Subjektposition, als
ihre Subversion, als Fehlinterpretation, als Adaption in Teilen, als Umdeutung,
als Ignorieren, als hochreflexive Auseinandersetzung oder naiver Vollzug usw.«
bezeichneten méglichen Subjektivierungsweisen zu untersuchen.

Bei der Untersuchung reicht es allerdings nicht aus, dass die von mir befragten
Nutzer*innen Schlagworte aus dem Diskurs benennen, um darauf zu schlief3en, sie
wiirden der Modellpraxis folgen. So meint Bosanci¢:

»[Es ist] zumeist kein Indiz fiir das Vorliegen einer Subjektivierungswirkung,
wenn in einem Interview lediglich ein Schlagwort aus einem Diskurs fallt: Wiir-
de bspw. ein Gesprachspartner im Interview erzihlen, dass er >flexibel< sei und
auch gerne>am Wochenendec«arbeite, konnte dies nicht unmittelbar als die Sub-
jektivierung im Sinne eines >flexiblen Subjekts< interpretiert werden. Vielmehr
wire es notwendig, weitere Ahnlichkeiten und Gemeinsamkeiten zwischen den
jeweiligen Selbst-Positionierungen im Verlauf des gesamten Interviews und
den storylines der Diskurse aufzuweisen, um tatsichlich plausibel machen zu
kénnen, dass hier Beeinflussungen durch die Subjektpositionen aus bestimmten
Diskursen vorliegen.« (Bosanci¢ 2016: 112)

Es ist also nicht nur auf die pure Wiederholung von Schlagworten aus dem Diskurs
zu achten, sondern auch und vor allem auf die einzelnen Elemente der Story Line,
dievor allem in den Abschnitten zur Urgence (4.1) und dem shiikatsu- Programm (4.2)
herausgearbeitet wurde. Diese stellen die Plausibilisierungsstrategien der shiikatsu-
Industrie dar, da sie die Notwendigkeit, sich mit dem eigenen Ableben zu beschifti-
gen, begriinden. Die einzelnen Elemente der Urgence werden durch eine bestimmte
Story Line zusammengehalten, aber die Urgence ist gleichzeitig selbst Teil der Story
Line von shiikatsu.

Weiterhin warnt Bosanc¢i¢ davor, sich bei der Interpretation des Materials auf
der Seite der Angerufenen zu sehr von den zuvor herausgearbeiteten Subjektpo-
sitionen (hier: dem Modell- Subjekt) leiten zu lassen und dann letztlich nur das zu
finden, wonach man ohnehin nur gesucht hat. Hierfiir miisse man eine hohe Sen-
sibilitit aufbringen, um nicht am Ende herauszufinden, was man ohnehin schon
von Vornherein wusste und blind zu sein fiir andere Befunde, die sich im Mate-
rial finden liefRen. Er schligt vor, sich bei der Analyse iiber bestimmte Techniken
»kiinstlich zu verdummenc, wie etwa durch Sequenzanalysen oder Gruppen- Inter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

207


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

pretationen mit Teilnehmer*innen, die das Material nicht bereits kennen. Diesen
Vorschlag habe ich aufgegriffen und mehrere Gruppen- Interpretationssitzungen in
unterschiedlicher Zusammensetzung organisiert. Interpretiert werden konnen bei
solchen Sitzungen auf Grund des Aufwands einer Sequenzanalyse - i.d.R. schafft
man maximal zwei A4-Seiten, bei einer Gesamtlinge von 15-20 Seiten pro Inter-
view — nur Ausschnitte, es muss also eine Vorauswabhl fiir die Feinanalyse erfolgen.
Zu den Interpretationssitzungen habe ich den Teilnehmer*innen moglichst wenig
iber das Thema und die theoretische Verortung erzihlt und sie allein auf der Grund-
lage der Interviewaussagen ihre Interpretationen formulieren lassen. Auch hier be-
steht allerdings die Gefahr, dass nur eine weitere Interpretation der Interpretation
erfolgt. Letztlich geht es bei solchen Gruppen- Interpretationsrunden jedoch dar-
um, verschiedene Interpretationsansitze zu sammeln und daraus denjenigen zu
wihlen, der am plausibelsten erscheint — oder auch mehrere nebeneinander stehen
zu lassen.

Auch Pfahl/Traue (2013: 429) bemerken, dass es bei der Analyse des Interview-
materials notwendig ist, auf die »innere Entwicklungslogik« der Erzihlung zu ach-
ten und eine »Rekonstruktion der autonomen, aber strukturell eingebetteten Ent-
wicklungslogik biographischen Handelns« vorzunehmen. Dabei miisse man jedoch
innerhalb deren Erzihlungen sensibel bleiben fiir »Deutungen, die Aussageformen
des Spezialdiskurses imitieren« (ebd.).

Da bereits in meinem Interviewaufruf von shiikatsu die Rede war, kann ich nicht
mehr iiberpriifen, ob die Interviewten ohne mein Zutun den Begriff fiir ihre Aktivi-
titen verwendet hitten. Es geht also bei der Untersuchung des Interviewmaterials
darum, ob sie ihre vorgenommenen Praktiken als shikatsu verstehen, wie sie insge-
samt zu shutkatsu stehen, ob sie Modellpraktiken in ihrem Alltag anwenden und wenn
ja, welche, und ob sie dhnliche Argumentationsfiguren verwenden wie die anrufen-
de Seite. Es kann dabei nicht allein darum gehen, ob das, was sie tun, nun genau
als »shitkatsu« zu fassen ist, jedoch kann festgestellt werden, ob sie bestimmte nor-
mative Vorgaben des aktiven Ablebens fiir sich iibernehmen oder nicht, oder ob sie
sich bei der Plausibilisierung ihrer Aktivititen z.B. des demographischen Diskur-
ses bedienen bzw. auf welche andere Weise sie ihr Handeln rationalisieren. Der Ab-
gleich mit den normativen Anrufungen erfolgt daher nicht nur iiber das Schlagwort
shitkatsu, sondern durch die Priifung von Ahnlichkeiten zum Narrativ des Modell-
Subjekts und der gesamten Praxis.

Die Rekonstruktion der tatsichlichen Subjektivierungsweisen erfolgt nach
einem Typen- Schema (vgl. Przyborski/Wohlrab- Sahr 2009: 46—48; siehe Abschnitt
2.2.2). Es handelt sich dabei nicht um die Beschreibung einer konkreten Per-
son, sondern um die moglichen Haltungen und Selbst- Positionierungen, die die
Menschen gegeniiber shitkatsu — dessen normativen Anrufungen, Story Line und
Urgence — einnehmen kdnnen. Ein Typus kann sich sowohl aus vereinzelten Aus-
sagen speisen als auch aus solchen Aussagen, die sich iiber mehrere Interviews

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

hinweg wiederholen. Exemplarisch wird dies an Hand einzelner konkreter In-
terviewpartner*innen illustriert, sie stehen jedoch reprisentativ fiir eine Gruppe
von Menschen, die dhnlichen Deutungs- und Handlungsmustern folgt. Bei Zita-
ten wurden im Ubrigen simtliche Namen der Interviewten auf der Nutzerseite
anonymisiert.

Ein letzter Hinweis vorab: nicht alle Befragten auf der Nutzerseite betreiben
tatsichlich shikatsu, »nutzen« also das Programm. Unter ihnen konnen sich auch
Nicht- Nutzer*innen befinden. In dem Fall handelt es sich um vom Diskurs Ange-
rufene/Adressierte, die der Anrufung nicht folgen. Insofern als die angerufene Seite
aber von der shitkatsu-Industrie als »Konsument*innen von Dienstleistungen« kon-
zipiert wird, erscheint der Begriff »Nutzer*innen« dennoch sinnvoll und soll hier
alle von der Modellpraxis angerufenen und adressierten bezeichnen, die sich in der
einen oder anderen Weise dazu positionieren miissen. Es geht also mehr darum,
dass sie potentiell die Aktivititen und Produkte nutzen kinnten (und sollten), als dar-
um, ob sie es tatsichlich tun.

4.41 Wie viele Menschen betreiben shitkatsu?

Die Menschen zum Handeln zu bringen, d.h. sie zu aktivieren, sich um ihr eigenes
Ableben selbst zukitmmern, ist eines der Hauptanliegen der shitkatsu-Industrie. Zu-
nichstistdaher zu fragen, inwiefern diese sich tberhaupt aktivieren lassen. Die we-
nigen verfiigbaren Daten weisen allesamt daraufhin, dass sich eher Wenige tatsich-
lich mit dem eigenen Ableben beschiftigen; wer sich mit Themen rund um Bestat-
tung und Grab beschiftigt, tut dies zumeist fiir Angehorige. Ichikawa berichtete mir
etwa, dass 80 Prozent ihrer Kund*innen ihre Beratungsdienste aufsuchen, um die
Bestattung eines Familienmitglieds zu organisieren, und gerade einmal 20 Prozent
es fiir sich tun (letztere bezeichnet sie als »Vorreiter«). Der Redakteur der Zeitschrift
SONAE berichtete mir, dass etwas mehr als die Hilfte seiner Leserschaft weiblich
sei und dass das Interesse an shikatsu vor allem in den Grof3stidten Tokyd und Osa-
ka vorhanden sei. Laut seiner Einschitzung lise zwar der Eine oder die Andere die
Zeitschrift auf das eigene Ableben gerichtet, die Mehrzahl bereite sich jedoch wohl
eher auf die (kiinftig bevorstehende) Bestattung eines Familienmitglieds vor. An ei-
ner anderen Stelle im Interview meinte er dann jedoch, dass die Zeitschrift weniger
von Endverbrauchern, als vielmehr von Angestellten und Unternehmern in der Be-
stattungs- und verwandten Branchen gelesen werde. Ebenso verhilt es sich offenbar
mit dem Seminarangebot der Shitkatsu Counselor Association: die Griinderin hatte
das Angebot eigentlich fiir die Nutzer*innen konzipiert, die sich auf ihr eigenes Ab-
leben vorbereiten, tatsichlich wiirden aber vor allem Kolleg“innen aus der eigenen
Branche ihre shikatsu-Seminare als Weiterbildung besuchen. Sie bildet damit eher
Multiplikator*innen aus als direkt auf eine individuelle Lebensendvorbereitung ein-
zuwirken.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

209


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

In einer Online- Umfrage (Mainichi Shinbun 2017) wurden 1000 Personen zwi-
schen 60 und 79 Jahren zu ihrer Einstellung zur Vorbereitung auf das eigene Ableben
befragt. Darin gaben 73,6 Prozent der Befragten an, shitkatsu gegeniiber eine posi-
tive Haltung (maemuki) zu haben; 26,4 Prozent hatten hingegen tiberhaupt kein In-
teresse an shukatsu. Wenn man allerdings die Zusammensetzung der 73,6 Prozent
shitkatsu-Willigen naher betrachtet, so sind darunter gerade einmal 8,9 Prozent, die
shitkatsu tatsichlich betreiben oder abgeschlossen haben. Weitere 8,5 Prozent gaben
an, dass sie sich in naher Zukunft damit beschiftigen wollen. Der weitaus grofite
Anteil jedoch (56,2 %) sprach sich lediglich dafiir aus, shitkatsu zu gegebener Zeit be-
treiben zu wollen. Zwar interpretieren die Autoren der Umfrage dies als eine gene-
rell positive Einstellung gegeniiber shikatsu, tatsichlich aber beschiftigen sich nur
wenige wirklich aktiv mit ihrem eigenen Ableben. Die meisten scheinen dieser Um-
frage zufolge also von der Notwendigkeit einer solchen Aktivitit iiberzeugt zu sein,
setzen dies jedoch nicht in konkrete Handlungen um. Sie finden es also urgent, je-
doch nicht urgent genug, um tatsichlich selbst zu handeln.

Auch in Bezug auf das ending note wurde auf einer AEON Shiikatsu Fair im April
2016 gesagt, dass es tatsichlich nur etwa 5—-6 Prozent der Leute ausfiillen. Eine wei-
tere Umfrage der Zeitung Nikkei (2017), an der 528 Leser*innen im Alter von iiber 60
Jahren teilgenommen haben, kommt gar auf ein Ergebnis von 80 Prozent Zustim-
mung zu shukatsu, wobei auch hier die Gruppe, die bereits shitkatsu betrieben hat
(10 %) oder dies gerade tut (21 %), mit der Gruppe, die es in Zukunft erst noch vor-
hat (51 %), addiert wurde. Die Gruppe der Willigen, jedoch noch Untitigen ist aber
gerade die Zielgruppe der shukatsu-Anbieter. Sie sollen in dieser Forschungsarbeit
als die »potentiell Aktivierbaren« bezeichnet werden. Zu den Motivationen, sich mit
shitkatsu zu beschiftigen oder dies in Zukunft vorzuhaben wurde die Antwortopti-
on der in der Mainichi (2017) zitierten Umfrage »als Vorbereitung fiir den Fall, dass
ich bettligerig (netakiri) werde, um der Familie nicht zur Last zu fallen (kazoku he no
meiwaku)« am haufigsten gewahlt. In der Nikkei- Umfrage lag die Verwaltung von
finanziellen Angelegenheiten wie dem Vermdgen und Erbregelungen vorn, was mit
dem Lesersegment der Wirtschaftszeitung erklirt werden kann.

Es scheint fast so, als wiirden die letztgenannten Statistiken versuchen, eine Be-
reitschaft und einen Willen in der Bevolkerung herbeizureden, wo keiner ist. Auch
wenn die Probleme rund um Pflege, Grabversorgung und die innerfamiliiren Bezie-
hungen den Menschen durchaus bewusst sind, so gibt es offensichtlich einen Grund
daftir, dass sie entweder nicht titig werden oder, wenn sie titig werden, dies dann
vielleicht nur nicht als shukatsu bezeichnen. Diese Frage kann nur durch qualitative
Interviews mit Nutzer*innen beantwortet werden, wie sie in der vorliegenden For-
schungsarbeit durchgefithrt wurden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

4.4.2 Shikatsu = oder # Lebensendvorbereitung?
Methodische Herausforderungen

Nach den Interviews ist vor der Interpretation: An diesem Punkt in der Forschung
offenbarten sich einige methodische Probleme, die nun nicht mehr riickgingig zu
machen waren, mit denen jedoch umzugehen war.’* Diese werden hier vorab er-
klart, da sie die weitere Analyse beeinflussen.

Alle meine Interviewpartner®innen waren augenscheinlich von dem Wunsch
getragen, mir bei meiner Recherche zu helfen. Manchmal hatte ich dabei den
Eindruck, dass sie, anstatt mir von ihren eigenen Erfahrungen zu berichten, das
Bediirfnis hatten oder auch einen gewissen Druck verspiirten, mir objektivier-
tes Wissen iiber shikatsu (und generell zu Japan) niherzubringen. Oft wurden
strukturelle Faktoren wie der demographische Wandel, die Verinderung des ie-
Familiensystems oder gar die Zunahme der jihrlichen Sterbefille genannt, um mir
zu erliutern, warum es zu shiukatsu gekommen ist. Es war fiir mich nicht immer
unterscheidbar, ob dies als Grundlage fiir das eigene Tun empfunden wurde oder
als Hintergrundwissen fiir die Kontextualisierung der Praxis auf gesellschaftlicher
Ebene gemeint war.

Ebenso bestand eine Schwierigkeit beim Interpretieren darin, herauszufinden,
ob die Menschen ihre Aktivititen unter dem Wort shikatsu fassen, da sie zwar von
Vorbereitungen in Bezug auf das eigene Ableben (sowie auf das von Familienmit-
gliedern) sprachen, das Wort shiikatsu jedoch inkonsistent verwendeten. Nicht sel-
ten erzihlten sie mir von ihren Aktivititen als eine Form von personlichem shikatsu,
distanzierten sich dann im Laufe des Interviews jedoch von dem Wort shitkatsu, wie
sie es in den Massenmedien wahrnehmen. Daher bin ich zu dem Schluss gekom-
men, die Aktivititen, die mit Blick auf das eigene Ableben vollfithrt werden, auch
losgeldst vom Wort shiikatsu als solche gelten zu lassen. Dass die Menschen ihre je-
weils eigene Interpretation von »shikatsu« vornehmen, darf im Kontext der Subjek-
tivierungsanalyse ohnehin nicht iiberraschen, da dies dann auch als kreativer Um-
gang mit den Anrufungen gelesen werden kann. D.h. ich musste im Laufe der Inter-
views lernen, dass es kein Widerspruch sein muss, wenn die Interviewten mir aus-
fuhrlich von ihren shikatsu- Aktivititen erzihlen, gleichzeitig aber (eine bestimmte
Art oder Definition von) shikatsu ablehnen. Sie waren moglicherweise bereit, iiber
ihre Aktivitit(en) im Alter unter der von mir vorgegebenen Uberschrift shitkatsu zu
reden, und manche sahen sich dadurch vielleicht sogar genétigt, ihre Aktivitit als
shitkatsu zu definieren, waren aber eher ignorant bis hin zu ablehnend gegeniiber

102 Egal wie gut man sich auf die Interviews vorbereitet, man hat es doch mit Menschen zu tun,
deren Eigen-Willigkeit und Eigen-Sinn die Mangel im Forschungssetup schonungslos auf-
zeigen. Das macht qualitative Forschung aber eben auch spannend.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

den shitkatsu- Publikationen und -Aussagen. Daher stellt sich in der Analyse der In-
terviews nicht nur die Frage, ob die Befragten shitkatsu machen, sondern welche Ak-
tivititen sie betreiben, wie sie diese erleben und wie sie das Wort shitkatsu (das eben
auch von mir vorgegeben wurde) fiir sich und vor mir plausibel mit Sinn fiillen. Ich
habe dabei besonders darauf geachtet, ob sich bei ihren Aussagen Elemente aus der
Story Line und der Argumentation der anrufenden Seite wiederholen und wie diese
in das subjektive Denken und Handeln eingebaut werden.

Diese doppeldeutigen Aussagen meiner Interviewpartner*innen demonstrie-
ren, dass meine Forschung eigentlich zwei Aspekte untersucht (die jedoch nicht
immer fein siuberlich voneinander zu trennen sind): zum einen die Rezeption des
shukatsu-Diskurses, der von der shikatsu-Industrie verbreitet und mit modellhaf-
ten Praktiken verkniipft wird, und zum anderen die individuellen Erfahrungen mit
Lebensendvorbereitung, die sich aus biographischen Notwendigkeiten ergeben.
Zwei Fragen, die alle Typen durchziehen, sind daher: 1. Ob die Interviewten sich auf
ihr Lebensende vorbereiten und 2. Ob sie dies als shitkatsu bezeichnen bzw. wie sie
zum shiikatsu- Programm stehen.

Die meisten Personen, die an meinen Interviews teilgenommen haben, kreuz-
ten auf dem vor dem Interview ausgehindigten Fragebogen an, dass sie entweder
shitkatsu betreiben, in der Vergangenheit schon einmal betrieben haben oder zumin-
dest daran Interesse haben. Leider habe ich diese Rubrik erst ab dem dritten In-
terview auf dem Fragebogen eingefithrt und konnte aufierdem bei manchen Inter-
views aus unterschiedlichen Griinden keinen Fragebogen austeilen.'*® Von 31 aus-
gefilllten Fragebdgen gaben 22 Personen an, shitkatsu zu betreiben (shitkatsu wo suru,
eine Person schrieb eigenhindig »bereits gemacht«, shimashita), 6 gaben an, es zwar
noch nicht zu betreiben, aber Interesse daran zu haben (shinai ga kyomi ga aru).***
Nur 3 Personen gaben an, kein Interesse daran zu haben; dies waren auch solche,
die von Freundinnen im Rahmen einer Gruppensituation dazu iiberredet worden
waren, mit mir iber shitkatsu zu reden (vgl. Abschnitt 4.4.3.3). Bei einem Gruppenin-
terview, an dem acht Frauen teilnahmen, konnte ich keine Fragebogen austeilen; die
Teilnehmerinnen duflerten sich zum Teil sehr kritisch gegeniiber shiikatsu, berich-
teten aber von der Organisation ihres Grabs (als notgedrungene Praxis) und auch
von Patientenverfiigungen (living will, vgl. Spoden 2015), was trotzdem eine Lebens-
endvorbereitung darstellt.

103 Spontaninterviews, nicht ausreichend Ausdrucke vorhanden o0.4.

104 Einige machten einen Kringel um beides; diese zdhlte ich dann als »Interesse«. Meine japa-
nische Formulierung auf dem Fragebogen war wohl irrefithrend, da suru haufig eher zukinf-
tiges als gegenwirtiges Handeln meint; die Verlaufsform shiteiru hitte aber auch als »be-
reits gemacht« (statt als smache ich gerade«) aufgefasst werden konnen. Diese durch mein
sprachliches Missgeschick ausgeldste Unklarheit konnte aber durch die ausfiihrlichen Aus-
sagen in den Interviews wettgemacht werden. Zudem ist davon auszugehen, dass die Inter-
viewten sich durch den Kontext erschlossen haben, wie es gemeint war.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Um einen Abgleich zwischen dem, was die Interviewten unter shiikatsu verste-
hen, und der Definition durch die shikatsu-Industrie vorzunehmen, habe ich nach
derjeweils individuellen Definition von shitkatsu geschaut. Wenn es aus ihrer Erzah-
lung nicht direkt hervorging, habe ich ansonsten explizit die Frage gestellt, was sie
selbst unter shitkatsu verstehen. Oftmals war es auf diese Frage hin schwierig, ei-
ne Antwort zu bekommen. Ich wurde nicht selten als shitkatsu- Expertin angerufen,
wenn es um die Definition des Wortes ging. Diese Interviewten taten sich schwer
damit, selbst eine Definition vorzunehmen und versicherten sich bei mir, ob sie
richtig liegen (»Shitkatsu ist [...] Stimmt das?«). Daraus kann geschlossen werden,
dass manche Menschen dies nicht als »ihre« Praxis verstehen, sondern als eine von
Expert*innen zusammengestellte Anleitung fiir bestimmte Aktivititen, mit der sie
sich bei Bedarf einmal ernsthaft auseinandersetzen kénnten. Andere wiederum er-
zihlten mir von ihren Grab- und Bestattungsorganisationsaktivititen fiir Familien-
mitglieder bzw. fiir sich selbst und bezeichneten dies als shikatsu. Sie hatten aus ei-
ner familidren oder individuell empfundenen Notwendigkeit heraus begonnen, sich
mit dem Ableben auseinanderzusetzen, und nicht etwa, weil es ihnen von der Wer-
bung als notwendig vermittelt wird. Da die Industrie dafiir aber das Wort shitkatsu
zur Verfugung stellt, haben sie es als Zusammenfassung ihrer Aktivititen freiwillig
oder auch widerwillig angenommen. Widerwillig deshalb, weil es in meinen Inter-
views qua Aufruf um shukatsu gehen sollte und sie sich mitunter wohl nur meinetwe-
gen bemiRigt fithlten, ihre Aktivititen als shukatsu zu erkliren. Einige kritisierten
shitkatsu als reine Business- Strategie der Bestattungsindustrie und hatten deshalb
eine Aversion gegen das Wort (vgl. Abschnitt 4.4.5). Andere hatten wiederum kein
Problem damit, ihre Praktiken als shitkatsu zu bezeichnen.

Bei der Auswertung der Interviews arbeitete ich zunichst heraus, welchen
Aktivititen in Bezug auf die eigene Lebensendvorbereitung meine Interviewpart-
ner*innen tatsichlich nachgingen und welche Aspekte sie diesbeziiglich von sich
aus thematisierten. Dabei begannen die Erzihlungen oftmals mit der Organisation
des Grabs. Fast alle Interviewten hatten sich damit schon beschiftigt oder planten
es noch zu tun, was auf das ie-basierte Familiengrabsystem zuriickzufithren ist (vgl.
Abschnitt 4.4.4.1). Beziiglich Bestattungen erzihlten einige Interviewpartner*in-
nen von Bestattungsversicherungen (gojokai); ansonsten spielte dies fiir die meisten
keine grofRe Rolle. In vielen Interviews wurde das Aufriumen thematisiert; dieses
Thema wird in Abschnitt 4.4.6 genauer betrachtet. Viele erzihlten zudem davon,
dass sie ein ending note ausfiillen, das sie vor allem dafiir nutzen, die Kontaktdaten
von Freunden, die zur Bestattung eingeladen werden sollen, sowie (rechtlich unver-
bindliche) Wiinsche beziiglich lebensverlingernder Mafnahmen zu notieren. Ein
weiteres von den Interviewten hiufig angesprochenes Thema ist unter second life zu
subsumieren und umfasst alle Aktivititen, die ein gliickliches und erfiilltes Leben
wihrend der Rente umfassen. Hierunter fasse ich freiwillige Aktivititen wie Japa-
nischunterricht fiir Auslinder, Clubaktivititen (z.B. Schachspiel) mit Gleichaltrigen

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

213


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

oder die Teilnahme an einem Seniorenstudienprogramm. Manch einer hatte gar
einen in Excel zusammengestellten Fiinf-Jahres- Plan mit den grofien und kleinen
Zielen, die er Stiick fiir Stiick in seiner noch zu erwartenden Lebenszeit erreicht
haben will (vgl. Abschnitt 4.4.4). Auch Gesundheits-Apps fiir das Smartphone, die
die eigene Fitness und Vitalitit messen und iberwachen, wurden erwihnt.

Ein Thema, das hiufig von den Interviewten angesprochen wurde, aber im Rah-
men des shitkatsu- Programms oft zu kurz kommt (und daher auch in der vorliegen-
den Arbeit nicht besprochen wird) — vielleicht weil es schwerer zu kommodifizieren
ist, war die spirituelle oder philosophische Auseinandersetzung mit dem Sterben.
Dass dies bei shuikatsu unerwihnt bleibt, war auch eine Hauptkritik, welche von den
Interviewten an der von der Industrie geforderten Praxis geiibt wurde. Selbst ei-
nige Leute auf der Anbieterseite beklagten sich dariiber, dass Themen wie Trauer-
begleitung (grief care) bei shitkatsu nicht berticksichtigt wiirden, weswegen sie das
Programm insgesamt nicht so ernst nahmen. Der Japan-Chef eines Diamanten-
Bestattungs- Anbieters meinte, er nutze seine Freizeit dafiir Pamphlete fiir verschie-
dene Zielgruppen zu erstellen, in denen steht, wie man adiquat mit Menschen, die
gerade jemandenverloren haben, umgehen kann und welche Kommentare man sich
gegeniiber Hinterbliebenen besser verkneifen sollte (»er/sie war ja schon sehr alt,
»er ist jetzt an einem besseren Ort, »sei nicht traurig«). Er bedauerte selbst, dass
sich mit solchen Dingen kein Geld verdienen lasse, obwohl dies doch der wichtigs-
te Teil der Trauerbegleitung — auch und gerade durch professionelles Personal von
Bestattungsinstituten — sei.

4.4.3 Anlass fiir die eigene Lebensendvorbereitung

Auch wenn nicht alle wussten, was genau damit gemeint sein soll, so kannten alle
von mir Interviewten immerhin das Wort shitkatsu. Die meisten hatten davon in Bei-
tragen in Fernsehen, Radio und Zeitungen erstmals gehort. Hierbei handelt es sich
jedoch um eine passive Rezeption, der noch keine eigene aktive Suche nach weite-
ren Informationen folgen muss. Mehrere (minnliche) Befragte vom Seniorenclub
der Universitit Chiba erwihnten, dass sie Vortrige, Seminare und Vorlesungsrei-
hen an 6ffentlichen Institutionen des Bildungswesens oder der Kommunen aufge-
sucht hatten. Die Informationsbeschaffung lisst sich u.U. bereits als Teil der Le-
bensendvorbereitung begreifen, insofern sie als Vorbereitung zum Handeln betrie-
ben wird. Die Informationsbeschaffung allein reicht jedoch, folgt man Ichikawas
Definition, nicht aus, um sich als shitkatsu- Aktiver bezeichnen zu konnen. Auch ist
die Informationsbeschaffung allein kein Anlass dafiir, shukatsu zu betreiben. Wie
meine Interviews zeigten, sind dafiir vielmehr weitere Ausléser oder ein konkre-
ter Anlass notwendig, um ins Handeln zu kommen. Dies kann entweder eine bio-
graphische Notwendigkeit aus der Familienkonstellation heraus sein, zu der hiufig
der Tod eines nahen Angehorigen hinzukommt. Es kann aber auch sein, dass man

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

erst mehrere Anrufungen durch verschiedene Subjektivierungsinstanzen erfahren
muss, bevor man selbst aktiv wird. Diese Aktivierungsanlisse werden nun im Ein-
zelnen an Hand von Interviewausschnitten vorgestellt.

4.4.3.1 Biographische Notwendigkeit

Die meisten Interviewpartner*innen begannen mit einer ausfithrlichen Schilde-
rung Threr Familienkonstellation. Insbesondere gaben sie an, ob sie Kinder haben
und welchen Geschlechts diese jeweils sind, wo sie wohnen etc. Diese zwanghafte
Kontextualisierung der Familiensituation irritierte mich zunichst, doch verstand
ich im Laufe der Forschung, dass ohne diesen Kontext die Gesamterzihlung nicht
nachvollziehbar wire. Da im japanischen Familiengrabsystem das Familiengrab
iiber Generationen hinweg weitervererbt wird (meist an den erstgeborenen Sohn)
bzw. in dem Fall, dass man zur Familie eines Nicht-Erstgeborenen gehort, ein
neues Grab errichtet werden muss, muss sich jede Familie im Laufe ihres Lebens
mit der Frage beschiftigen, was mit einem vorhandenen Familiengrab passiert
bzw. ob es in ihrer jeweiligen Familiensituation nétig oder wiinschenswert ist, ein
neues Familiengrab zu errichten. Allein aus dem ie-basierten Familiengrabsystem
erwichst also ein Erklirungsdruck beziiglich der Familiensituation, was den In-
terviews eine auffallende strukturelle Ahnlichkeit verlieh. Dies duferte sich z.B.
darin, dass Frauen mir grundsitzlich mitteilten, ob sie die Ehefrau eines Erst-oder
Zweitgeborenen sind (z.B. otfo wa chonan, otto wa jinan). Nun hitte ich oberflichlich
daraus schlieflen konnen, dass es sich um patriarchale Strukturen handelt, in der
die Frauen sich vorwiegend iiber ihre Eheminner definieren (miissen). Tatsichlich
handelt es sich hier jedoch vielmehr um eine (langsam verschwindende, jedoch
immer noch prisente) patrilineare’ Organisationsstruktur, nach der die Ehefrau
eines Erstgeborenen Aufgaben der Alten- und Grabpflege iibernehmen soll, der
Zweitgeborene jedoch sein eigenes »Haus« (ie) griindet und daher auch ein neues
Familiengrab errichten miisste. Ehefrauen Erstgeborener haben ein Anrecht, ins
Familiengrab aufgenommen zu werden und miissen sich um nichts kiitmmern —
es sei denn, sie lehnen es aus bestimmten Griinden ab, mit ihrem Ehemann und
(vor allem) ihrer Schwiegerfamilie in dieselbe Ruhestitte zu kommen; diese Frauen
waren Anfang der 1990er Jahre auch die fithrenden Akteure der Bewegung fiir Ge-
meinschaftsgriber (vgl. z.B. Rowe 2011: 13; Mori 2014: 4). Ehefrauen Zweitgeborener
miissen sich jedoch frither oder spiter mit der Frage auseinandersetzen, ob sie viel
Geld fur die Errichtung eines neuen Grabs ausgeben und ob sie die Pflege ihren
Nachkommen iiberlassen oder alternative Losungen finden. Die Menschen, die

105 »Patrilinearitit«bezieht sich auf die Erbschaftsverhiltnisse; diese sagen zunichst noch nicht
zwingend etwas Uiber die Machtverhiltnisse (»Patriarchat«) in einer Gesellschaftaus (vgl. Ler-
ner1991). Dies hdangt eng mit dem Begriff der »Patrilokalitit« zusammen, der bedeutet, dass
die Ehefrau in das Elternhaus des Enemannes zieht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

215


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

sich mit Grabfragen beschiftigen, tun dies daher nicht zwingend im Rahmen von
shutkatsu, sondern notgedrungen auf Grund der jeweiligen Familienkonstellation.
Hier ist das shiikatsu-Programm ein Versuch, diese Notwendigkeit zu nutzen, um
Grab und Bestattung zu kommodifizieren. Insofern werden diese Menschen von
shutkatsu vereinnahmt und sollen dazu angehalten werden, sich noch mit weiteren
Dingen (und nicht nur mit dem Grab) zu beschiftigen.

4.4.3.2 Krankheit und Tod von engen Angehérigen

In den meisten Fillen fungierte erst der Tod eines Familienmitglieds als endgiiltiger
Ausloser fiir eine Beschiftigung mit dem eigenen Ableben. Die Organisation der Be-
stattung und des Grabs fiir Angehorige fithrt dann nicht selten dazu, dass das eigene
Grab gleich mit organisiert wird. Dies ist jedoch ebenfalls, wie schon die Familiensi-
tuation, eine allgemeine Notwendigkeit und wird von den Interviewten meist selbst
nicht als Teil einer shikatsu- Praxis betrachtet.

Ich habe die Erfahrung eines Todesfalls im nichsten Umfeld in Anlehnung an die
von Victor Jankélévitch vorgenommene Einteilung als »Tod in der zweiten Person«
kodiert (vgl. Yoro 2014). Jankélévitch (2005) teilt das Erlebnis des Todes in den »Tod in
der ersten Person, »Tod in der zweiten Person« und den »Tod in der dritten Person«
ein. Mit dem »Tod in der dritten Personc ist der etwa iiber Medien vermittelte Tod
von Menschen gemeint, die man nicht kennt oder die einem sehr fern sind, sodass
man sich mit der Kunde um deren Tod nicht selbst identifiziert. Dieser Tod regt nur
selten Reflexion iiber die eigene Sterblichkeit an, da es sich dabei um einen objekti-
ven, rational denk- und messbaren Tod handelt, der eher abstraktes Konzept bleibt.
Der Tod in der dritten Person ist daher fiir das Selbst nicht »real«, insofern als er auf’
das Selbst keine handlungsverindernde Funktion hat. Auch der »Tod in der ersten
Personc ist fiir das Selbst keine Realitit, da er (normalerweise) keine handlungsfor-
cierenden Effekte hat: nachdem Ich gestorben ist, kann es von diesem Ereignis nicht
mehrin seinen Handlungen beeinflusst werden. Einzig der »Tod in der zweiten Per-
song, der eines nahen Menschen, ist laut Jankélévitch fiir das Selbst »real« insofern
als es sein Denken und Handeln direkt beeinflusst (Yoro 2014: 27—28). Wenn etwa ei-
ne nahestehende Person stirbt, beginnen die Angehérigen sich mit dem Aussuchen
von Grabsteinen, der Ausrichtung der Trauerfeier und auch formalen Beisetzungs-
modalititen sowie Erbschaftsfragen zu beschiftigen. Sie reflektieren den Tod dabei
als soziales Ereignis. Jankélévitch meint, dass der eigene Tod (Tod in der ersten Per-
son) nur in der Zukunft existiert, der Tod in der dritten Person der Vergangenheit
zugeordnet ist und daher der Tod in der zweiten Person die einzige Moglichkeit ist,
den Tod in der Gegenwart zu erleben und posthum zu denken:

»So treibt der Tod mit dem Bewuftsein [sic!] sein Versteckspiel: wo ich bin, ist
der Tod nicht, und wenn der Tod da ist, bin ich nicht mehr. Solange ich bin, ist der
Tod noch zukiinftig, und wenn der Tod eintritt, hier und jetzt, ist niemand mehr

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

da. Es ist immer nur eines moglich: Bewufdtsein oder Anwesenheit des Todes!«
(Jankélévitch 2005: 45)

Der Tod in der zweiten Person vereint sozusagen das Bewusstwerden der eigenen
Sterblichkeit, die wir mit allen Lebewesen auf dieser Welt teilen und die fiir uns
stets in der Zukunft bleiben wird, mit der Verarbeitung des Todes im Bewusstsein
als ein vergangenes Ereignis. Die Organisation und Teilnahme an Trauerfeiern fun-
giert in dieser Argumentation als ein Mechanismus der psychologischen Verarbei-
tung des Todes einer nahestehenden Person. Der Tod in der zweiten Person regt aber
auch die Auseinandersetzung mit der eigenen Sterblichkeit an. Hier setzt eine Kri-
tik der shikatsu- Befiirworter am modernen Bestattungswesen an (z.B. Kaneko Wa-
kako 2015). Da die Menschen ein immer hoheres Alter erreichen und immer hiufi-
ger im Krankenhaus jenseits der familidren Obhut sterben, sei man v.a. im jungen
Alter dufderst selten mit dem Tod konfrontiert und habe daher auch weniger Gele-
genheit, sich mit dem Tod und der eigenen Sterblichkeit zu beschiftigen. Wenn man
mit der Organisation der Trauerfeier tiberfordert ist, fehlt es an Zeit und Mufe, sich
mental auf das durch den Tod symbolisierte einzulassen. Daher plidieren die Befiir-
worter fiir eine »Enttabuisierung« des Todes. Wenn Menschen mit der Bestattung
nun iiberfordert sind und diese nur »iiberstiirzt« (asette) angehen kénnen, haben sie
keine Moglichkeit, sich mit ihren komplexen Emotionen auseinanderzusetzen. Sie
sind im Zuge der Abwicklung eines Menschenlebens gleichzeitig mit zahlreichen
bitrokratischen Problemen konfrontiert. Aus dieser negativen Erfahrung heraus be-
schliefRen einige, die Organisation ihres eigenen Ablebens in eigene Hinde zu neh-
men, um ihren Angehérigen im Todesfall diese Last nicht aufzubiirden.

Kurz gesagt kann die Erfahrung mit allen organisatorischen Dingen, die nach
dem Tod eines Nahestehenden anfallen, so negativ ausfallen, dass sie zum direkten
Anlass genommen wird, das eigene Ableben — man hatja gerade alles einmal durch-
gemacht und die Erinnerungen an die z.T. umstindlichen biirokratischen Prozedu-
ren sind noch frisch - selbst zu organisieren. So berichtete z.B. eine 83-Jihrige Frau
aus Chiba, dass sie nach dem Tod ihres Mannes alles aufriumte, die Wohnung ver-
kaufte und selbst in die Nahe ihres Sohnes in eine kleinere Wohnung zog. Sie hat
alles aufgegeben und sich selbst auf ihren eigenen Tod eingestellt, daher hatte sie
auch keine Habseligkeiten mitgenommen. Allerdings waren zum Zeitpunkt des In-
terviews bereits 15 Jahre vergangen und es hitten sich bei ihr doch wieder so viele
Habseligkeiten angesammelt, dass sie scherzte, sie miisse demnichst doch wieder
shukatsu machen (was in diesem Fall bedeutete aufzuriumen). Sie definierte, wie
viele andere in meinen Interviews auch, shiikatsu als diejenigen Aktivititen, die beim
Tod eines nahestehenden Menschen gemacht werden miissen (dessen Habseligkei-
ten aufriumen, Bankkonten auflésen, Hinterlassenschaft regeln). Da sie dabei oh-
nehin am Aufriumen war, hitte sie gleich ihre eigenen Angelegenheiten mit gere-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

27


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

gelt. Das Aktivwerden in Bezug auf das eigene Ableben ist hier direkt ausgelést vom
Tod in der zweiten Person.

Auch in einem Gruppeninterview (Tsudanuma) war diejenige Teilnehmerin, der
von den anderen die grofite Autoritit in Bezug auf shikatsu zugesprochen wurde,
eine Frau, deren Mann bereits vor neun Jahren verstorben war, und die daher Er-
fahrungen mit der Abwicklung seiner Angelegenheiten (atoshimatsu) gemacht hat-
te. Eine weitere Teilnehmerin am Gruppeninterview meinte, sie miitsste wohl dem-
nichst mit shukatsu anfangen, da sie bereits iber 40 sei und keine Kinder habe —
allerdings habe sie »noch nicht konkret angefangen, sich damit zu beschiftigenc.
Das Fehlen an Nachkommen wurde hier als Grund genannt, wobei unter meinen
Interviewpartner*innen nur sehr wenige kinderlos waren. Auch die Pflege von El-
tern oder Schwiegereltern wurde als Anlass fiir die Auseinandersetzung mit deren
und letztlich auch der eigenen Sterblichkeit genannt. Eine weitere Teilnehmerin an
dem Gruppeninterview, die ihre Schwiegermutter pflegt, macht sich Gedanken iiber
deren Hinterlassenschaften:

»Mein Mann ist der einzige Sohn, wir haben nur ein Kind, von unseren Eltern ist
nur noch seine Mutter Ubrig; ich bin die Einzige, die sich um sie kimmert (mendo
wo miru no wa watashi shika nai), und sie ist fast 99 Jahre alt. Jetzt mache ich mir
Cedanken tber das unbewohnte Haus [der Mutter], das Grab usw., das ist meine
Situation. Deswegen nehme ich heute [an diesem Gruppengesprich] teil, auch
um zu horen, was die anderen so machen, vielleicht kann ich davon ein bisschen
etwas lernen.« (Frau Saito, 58, Tsudanuma)

Es scheint selbstverstindlich, dass die Frauen diese organisatorischen Dinge schul-
tern miissen. Trotzdem beschiftigt sich auch diese Frau noch nicht mit ihrem ei-
genen Ableben. Erst wenn tatsichlich ein Todesfall eintritt, werden die Menschen
aktiv und nutzen den daraus entstandenen Tatendrang fir die Organisation auch
des eigenen Ablebens.

Je dlter die Menschen werden, desto hdufiger sind sie mit Krankheit und Tod in
ihrem unmittelbaren Umfeld konfrontiert. Sie erleben die Missgeschicke, die vor
und nach dem Sterben aufkommen, und versuchen diese fiir sich zu vermeiden,
etwa eine unschone Bestattungszeremonie.”®® Hier geschieht die Auseinanderset-
zung mit dem eigenen Ableben aus dem Erleben des Todes in der zweiten Person
heraus, sodass nicht unbedingt von einer durch das shitkatsu- Programm bef6rder-
ten Subjektivierung ins aktive Ableben gesprochen werden kann. Frau Kawakami

106 So kann es beispielsweise passieren, dass die Kosten am Ende héher sind als veranschlagt,
dass das Essen fiir die Nachtwache nicht geliefert wird oder zu wenig vorhanden ist, dass
wichtige Personen nicht informiert werden usw. Ein konkretes Beispiel fiir eine missgliickte
Bestattung aus meinen Interviews wird in Abschnitt 4.4.8 erwédhnt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

(67, Chiba)'*” etwa hat keine Nachkommen und hat sowohl in ihrer eingeheirateten
Familie als Schwiegertochter als auch in ihrer Herkunftsfamilie (jikka) als die einzi-
ge Nachfahrin der Stammfamilie (honke) die Rolle der Familienmanagerin und da-
mit auch der Bestattungsorganisatorin inne. Nach dem Tod ihres Vaters hat sie des-
sen Rolle und Verantwortungen itbernommen und kiimmert sich nun um samtliche,
auch weit entfernte Familienmitglieder, welche dieser Stammfamilie entstammen.
D.h. sie besucht diese regelmiRig und verwaltet das Familiengrab. Im Todesfall ins-
besondere von unverheirateten Familienmitgliedern richtet sie deren Bestattung
aus und kitmmert sich darum, dass sie in das Familiengrab kommen. Filr sie ist es
selbstverstindlich, diese Rolle zu iibernehmen, auch wenn sie weif}, dass dies heut-
zutage eher die Ausnahme sei. Da sie selbst keine Nachkommen hat und auferdem
inzwischen viel Erfahrung mit der Abwicklung der Angelegenheiten Verstorbener
(atoshimatsu) gesammelt hitte, ist es fiir sie eine reine Frage der Notwendigkeit, sich
selbst auch um ihr eigenes Ableben zu kiimmern und den Nachlass noch zu Lebzei-
ten zu sortieren. Frau Kawakami ist auf Grund ihrer informellen Fortfithrung des ie-
Systems dazu gezwungen, sich mit Grabangelegenheiten auseinanderzusetzen und
hat daher eher wenig mit shikatsu als Aktivierungsmafinahme zu tun:

»Das, was heutzutage als >shifkatsu< bezeichnet wird, musste ich zum Zeitpunkt
des Todes meines Vaters, als ich 47 war, nolens volens, notgedrungen machen. Als
ich 45 war, starb die grofSe Schwester meines Mannes. Mit 47 dann mein Vater, mit
49 der Ehemann der grofien Schwester meines Mannes. Mit 50 starb die Mutter
meines Mannes, das war so um 1998. Das heifdt, zwischen 45 und 52 musste ich
fiinf Bestattungen ausrichten. Deshalb habe ich schon mit um die 50 am eigenen
Leib erfahren, dass, ob es einem gefillt oder nicht, frither oder spater alle einmal
sterben.« (Frau Kawakami, 67, Chiba)

Sie bezeichnet die Ausrichtung von Bestattungen, die Organisation der Grabpflege,
das Aufriumen des Hauses und die biirokratischen Angelegenheiten, die sie nach
dem Tod eines Familienmitglieds jeweils vollfithren musste, allesamt als shitkatsu. Es
scheint, als witrde sie auf Grund meiner Aufforderung, iiber shitkatsu zu sprechen,
dies alles als shitkatsu bezeichnen, bzw. als hitte sie damit ein neues Wort gefunden,
um mir all die traditionellen Verantwortlichkeiten, die sie innerhalb ihrer Familie(n)
schultert, zu erkliren. Das Wort eignet sich insofern dafiir, als es durch «- katsu« auf
(viele) Aktivititen verweist — und so erzihlt Frau Kawakami auch davon. Sie begriin-
det ihre Familienverbundenheit und das Festhalten an den ie- Gepflogenheiten auch
damit, dass sie, im Gegensatz zu vielen anderen in ihrer Generation, nie weit weg

107 Alle Interviewten, die ich (iber den Seniorenclub der Universitit Chiba interviewt habe, wer-
den mit Wohnort Chiba aufgefiihrt, gemeintist aber die Prafektur Chiba. Im Einzelfall leben
sie nicht in Chiba-Stadt, sondern in anderen Stadten im Umkreis der Universitat Chiba; dies
istjedoch fir die Analyseergebnisse unerheblich, da es sich um eine Metropolregion handelt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

219


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

von der Herkunftsfamilie (jikka) gezogen ist und sich daher nicht so sehr davon 16sen
konnte, indem sie eine eigene Kernfamilie (kakukazoku) gegriindet hitte (zumal sie
kinderlos blieb). Sie ist hiermit zur »Bestattungs- und Grabmanagerin« ihrer Her-
kunftsfamilie geworden, was aus ihrem Status als einzige Nachfahrin der Stamm-
familie sowie mit den damit einhergehenden Verantwortungen gegeniiber den Fa-
milienmitgliedern (dem »Management« der Familie) bereits zu Lebzeiten herrithrt.
Sie versteht ihren eigenen Fall aber auch als Ausnahme und meint, dass die einstige
Selbstverstindlichkeit, dass sich jemand um Bestattung und Grab kiimmern wer-
de, nachdem man stirbt, heutzutage verschwindet. Die Mitglieder ihrer Generati-
on, der zwischen 1947 und 49 geborenen Babyboomer (im Original: »Klumpenge-
neration, dankai no sedai), seien verantwortlich dafiir, dass das frither vorhandene
Verpflichtungsgefiihl (gimukan) gegentiber der Familie sich auflgse:

»Wir Babyboomer haben unsere Heimat auf dem Land (inaka) verlassen und sind
in die Grofstadte gezogen. Zwar hatte man da noch ein relativ hohes Verpflich-
tungsgefiihl gegeniiber seiner Herkunft, aber man konnte sich ja einigermafen
sicher sein, dass sich die zuriickgebliebenen Familienmitglieder schon kiimmern
wirden. Deshalb glaube ich, dass wir Babyboomer im negativen Sinne unsere
Pflichten vernachlassigt haben und wir deshalb jetzt an diesem Punkt angelangt
sind. Erst als sich erstmals vor ihren eigenen Augen Krankheiten und Todesfille
abspielten, begannen sich die Babyboomer zu fragen, wer sich denn eigentlich
um sie selbst kiimmern wird. Das setzte so ungefihr vor 5 Jahren ein. Genau zu
dem Zeitpunkt als sie mit dem Arbeiten aufhorten und in Rente gingen, die Kin-
der schon aus dem Haus waren und sie nur noch als Ehefrau und Ehemann zu
zweit zu Hause zuriickgeblieben waren, stellten sie fest, dass das zwar alles ir-
gendwie gutgehen kann, solange man gesund ist, aber was wenn man nur ein
bisschen krank wird oder irgendwas passiert? Das war meiner Ansicht nach der
Beginn des Wortes shiikatsu.« (Frau Kawakami, 67, Chiba)

Frau Kawakami beurteilt das Auftauchen von shukatsu als einen generationenbe-
dingten Trend, der von der zahlenmiflig grofiten Generation, den Babyboomern,
ausgelost wird. Sie stellt in soziologischer Manier fest, dass der Boom des Wortes
mit der Verrentung der Babyboomer einherging, und diese sich wohl zu diesem
Zeitpunkt gefragt hitten, was mit ihnen selbst passiert — nachdem sie sich selbst
hiufig auch nicht mehr um die eigenen Eltern gekiitmmert, ihre »Pflichten«also ver-
nachldssigt hatten.

In Bezug auf ihr eigenes Ableben erliuterte mit Frau Kawakami, dass im Falle,
dass sie zuerst sterbe, die Familie des Mannes sich um ihren Tod kiimmern wer-
de, andersherum jedoch sei vom Gesetz her niemand fiir sie verantwortlich. Aus
dem Grund, dass das (juristische oder auch gewohnheitsmiRige) System Frauen,
insbesondere kinderlose, benachteiligt, kommt sie nicht umhin, sich um sich selbst
kiimmern zu miissen. In ihrem Verstindnis (wie in dem aller meiner Interviewpart-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

ner*innen) dient shiikatsu in erster Linie den Hinterbliebenen, indem moglichst we-
nig Dinge hinterlassen werden. Ihr erklirtes Ideal ist es, dass man stirbt und nur
ein Sparbuch von einem iibrigbleibt — und vielleicht noch einige, moglichst wenige
Erinnerungsstiicke. Daher hat sie bereits jetzt begonnen, zu organisieren, was mit
ihren vielen Besitztiimern nach ihrem Tod passiert. Uber die teure Sammlung von
Teezeremonie- Geschirr und die dazugehorigen wertvollen Kimonos hat sie bereits
verfiigt, wo diese nach ihrem Tod hinkommen sollen, alles andere sei wertlos und
konne auf den Mull. Einiges, v.a. Kleider, »verschleudere« sie bereits jetzt. In die-
sem Sinne ist shikatsu vielleicht eine Moglichkeit, iiber diejenigen Aufraumaktivi-
titen von Alteren zu sprechen, die von ihnen ohnehin ab einem gewissen Zeitpunkt
vorgenommen werden, die bisher jedoch im kollektiven Bewusstsein weitestgehend
unbeachtet geblieben sind.

Bei aller selbstorganisierten Vorbereitung ist sich Frau Kawakami allerdings be-
wusst, dass man nie alles vollstindig aufriumen kann und immer ein Rest an (ma-
terieller) »Biirde« (meiwaku) iibrig bleibt, die man den Hinterbliebenen mit seinem
Tod hinterlisst. Sich dies einzugestehen sei in ihren Augen auch ein Teil von shi-
katsu. Sie lasst sich in diesem Sinne vom shikatsu- Programm nicht vereinnahmen,
da sie daran glaubt, dass die Hinterbliebenen in gewissem Umfang doch die Pflicht
haben, fiir die Verstorbenen zu sorgen.

An dieser Stelle kann festgehalten werden, dass viele meiner Interviewpart-
ner*innen sich erst iiber die Erfahrung eines Pflege- und/oder Todesfalls in der
Familie oder der unmittelbaren Umgebung auch mit ihrem eigenen Ableben be-
schiftigen, d.h. weil es aus einer biographischen Notwendigkeit erwichst. Die
meisten kannten auch die shiikatsu-Zeitschriften nicht, die ich ihnen im Laufe
des Interviews vorstellte, hatten aber im Radio, im Fernsehen oder in der Zeitung
schon von shukatsu gehort. Es gab jedoch auch durchaus Interviewpartner®innen,
die begannen, sich mit ihrem eigenen Ableben auseinanderzusetzen, weil sie im
Fernsehen davon gehért hatten. Frau Suzuki (83, Ky6to) z.B. hatte die Grabfrage
schon vor lingerer Zeit nach dem Ableben ihres Mannes geregelt. Dieser war ein
Zweitgeborener (jinan) und daher konnten die beiden in kein bestehendes Famili-
engrab, mussten also ein neues errichten. Sie hat aber zwei- drei Jahre vor unserem
Interview von shukatsu im Fernsehen gehort und sich dann angerufen gefiihlt, ihre
Habseligkeiten aufzuriumen. Shikatsu steht in ihrem Fall fur das Aufriumen, da
die Grabfrage fiir sie bereits gelost ist.

4.4.3.3 Der Uberredete: »Man miisste sich eigentlich mal

damit beschaftigen«
Ein weiterer auffilliger Befund in meiner Feldforschung war, dass selbst unter den-
jenigen, die sich nicht mit ihrem eigenen Ableben beschiftigen, vielfach das diffuse
Gefiihl geduert wurde, sich zumindest irgendwann einmal damit beschiftigen zu
miissen bzw. zu sollen, so z.B. Frau Honda:

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

»Meine Mutter ist vor zwei Jahren gestorben [..] Ich denke, dass mein Mann und
ich als ndchstes tGiber diese Sachen nachdenken mussen. Konkret (gutaitekini) ma-
che ich aber noch nichts, ich denke nur so eher vage (bon’yari to), so ein bisschen
dariiber nach.« (Frau Honda, 56, Tsudanuma)

Auch weitere Teilnehmerinnen der Gruppendiskussion in Tsudanuma duflerten das
Gefiihl, sich verpflichtet zu fithlen, irgendetwas tun zu miissen — ansatzweise lasst
sich aus den Aussagen gar ein schlechtes Gewissen dariiber ablesen, dass sie noch
nicht titig geworden sind. So meint Frau Kamiyama (45):

»Da ich keine Kinder habe und obwohl ich hier die jiingste von allen bin, denke
ich mir vage (bon’yari to), dass ich mir mal ein paar ernsthaftere Gedanken iiber
shitkatsu machen sollte (shinkoku ni chotto kangaenakareba ikenai no ka na).« (Frau
Kamiyama, 45, Tsudanuma)

Das nagende Gefiihl, sich einmal mit shakatsu beschiftigen zu miissen, und damit
verbunden das schlechte Gewissen, zugeben zu miissen, dass man es nicht tut,
spricht allerdings nicht etwa gegen, sondern vielmehr fiir die normative Wirkung
der shitkatsu-Praxis. Dazu trigt auch gewiss mein Interviewaufruf bei, der als
Iteration der Anrufung, sich um sein eigenes Ableben zu kiitmmern, aufgefasst
werden kann, da er die Menschen, die es nicht tun, zumindest daran erinnert, dass
es da eine Aktivititsaufforderung gibt. So duflert Frau Okano (32) am Ende des
Gruppeninterviews:

»lch dachte vorher, das hitte mit mir noch berhaupt nichts zu tun, aber nach-
dem wir heute so konkret tber die Grabfrage gesprochen haben, fange ich an
zu denken, dass ich vielleicht doch auch mal dariiber nachdenken sollte (kangae-
nakya na), schliellich ist mein Mann der Zweitgeborene und wir haben diesbe-
ziiglich noch gar nichts festgelegt.« (Frau Okano, 32, Tsudanuma)

An diesen Aussagen lisst sich erkennen, dass die Aktivititsaufforderung zumindest
registriert wird. Ob sie dann tatsichlich zum Aktivwerden anregt, hingt nicht nur
davon ab, dass sie an die Adressierten herangetragen wird, sondern offenbar auch
davon, wie oft sie wiederholt wird. An Hand des Interviews mit Herrn Tamura (75,
Chiba) mochte ich zeigen, dass die Inaktivitit beziiglich des eigenen Lebensendes
durch wiederholte Anrufungen auf verschiedenen Diskursebenen gebrochen wer-
den kann. Herr Tamura gab auf dem Fragebogen an, shikatsu zu machen. Zur bes-
seren Nachvollziehbarkeit mochte ich einen lingeren Interviewabschnitt wiederge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

ben, den ich auch in einer Gruppen- Interpretationssitzung zur Diskussion gestellt
habe.’*®

10

1

15

17

Mladenova: Gut, wollen wir mit einer Selbstvorstellung anfangen?

Tamura: Ahm, okay, wie soll ich anfangen. Also, ich bin 75 Jahre alt. *lacht* Mit 60 bin ich in
den Ruhestand eingetreten, bis dahin war ich die ganze Zeit in einem Chemieunternehmen
tatig. Naja und seitich im Ruhestand bin, habe ich keine konkrete Arbeit mehr *lacht*. Aber,
das heifdt, so Volunteer, Seniorenstudium, solche Sachen mache ich. Und dann bin ich 75
geworden, ab 75 beginntja ein neuer Lebensabschnitt (kugiri).

M: Wie bitte? [verstehe das Wort nicht]

T:»Lebensabschnitt«.

M: »Lebensabschnitt«-- Ach so?

T: Lebensabschnitt bedeutet, hm, naja, *lacht* --also das hat auch etwas damit zu tun
warum ich mich hier fiir dieses Interview angemeldet habe, also es ist halt ein, wenn man
75 wird ist das ein, wir --Also ein neuer Lebensabschnitt bedeutet, ahm -- Der Krankenversi-
cherungsausweis andert sich. Im Vergleich zu vorher. Die Bezeichnung dndert sich dann zu
»Senior in Spatphase« (koki koreisha). Ja. *lacht* Das war ein Grund.

Und weiterhin, dass ich letztes Jahr einmal, bis dahin war ich nie krank gewesen, aber
letztes Jahr wurde ich krank und musste fiir 10 Tage ins Krankenhaus, das ist auch noch ein
Grund. Und weiterhin gab es hier an der Uni mal eine Vorlesungsreihe. Und da habe ich
teilgenommen, das war ziemlich interessant, und da dachte ich, vielleicht sollte ich auch
mal dieses shiikatsu probieren.Ja, da gab es so eine Vorlesungsreihe dazu. Hier von der Uni
direkt.

M: Ach, das wurde hier direkt an der Uni gemacht?

T:Ja, hier [auf einem von ihm mitgebrachten Zettel] steht es auch, das Institut fiir Pfle-
gewissenschaft hat eine Vorlesungsreihe mit dem Titel »end-of-life« gemacht, da hab ich
teilgenommen. Das war dann fiir mich der Anlass, 4hm, dass ich dachte, dass ich das auch
mal machen misste. *lacht* Dass ich auch mal tber shitkatsu nachdenken miisste, und
deshalb habe ich etwa seit letztem Jahr angefangen ein bisschen dariiber nachzudenken,
na es war mal eine gute Celegenheit *lacht*. Deshalb sitze ich auch heute hier.

Dieser Ausschnitt stellt den Einstieg ins Interview dar. Wie in Japan vor Beginn

einer Interaktion mit Unbekannten iiblich, bitte ich Herrn Tamura um eine »Selbst-

vorstellung« (jiko shokai). Die Selbstvorstellung ist ein geregeltes Genre der japani-

schen Sprache. Die biographische Selbsterzihlung im narrativen Interview muss

108

An der Gruppeninterpretation waren die Teilnehmer*innen an einem Netzwerktreffen fiir
Wissenssoziologische Diskursanalyse beteiligt. Es handelt sich dabei nicht um Japanolog*in-
nen, sondern um Soziolog*innen ohne Japankenntnisse. Das Transkript ist ungekiirzt, um die
textnahe Interpretation von Aussagen, die aus der Gesprachssituation entstanden sind, zu
ermoglichen. Die Zeilennummern entsprechen der Nummerierung im Original-Transkript.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

223


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

im japanischsprachigen Kontext also gar nicht umstindlich initiiert werden, sie er-
gibt sich vielmehr bereits aus einem als natiirlich empfundenen Gesprichsverlauf,
da es auch in anderen Situationen durchaus wblich ist, mit einer Selbstvorstellung
zu beginnen. Man gibt darin tiblicherweise Auskunft iiber sein Alter, die berufli-
che Stellung und die Herkunft. Je nach Fragestellung und Situation fiigt man unge-
fragt noch andere Informationen hinzu, von denen man in diesem Zusammenhang
meint, sie konnten fiir die Zuhorerin relevant sein. Daher eignet sich die Selbstvor-
stellung alsidealer Einstieg in das Interview, da die Interviewten mir darin iiblicher-
weise bereits ihren Werdegang zu shukatsu ausfithrlich ausgebreitet haben. Herr Ta-
mura beginnt also mit dem Alter und bettet sich in seine Berufsbiographie ein. Das
Genre der Selbstvorstellung scheint zu verlangen, dass gesagt wird, was man aktu-
ell beruflich macht, sodass Herr Tamura sich verpflichtet fihlt anzumerken, dass er
aktuell »keine konkrete Arbeit« (Z.10) mehr hat.”® Fiir die Identifikation spielt die
Zuordnung zu einer Arbeitsstelle eine groRe Rolle und so fiigt er dann nach einem
Lachen an, dass er doch aber als Freiwilliger aktiv ist. Thm scheint es wichtig zu sein,
aktives Mitglied der Gesellschaft zu sein; in der Interpretationsgruppe ist gar das
Wort »Macher« gefallen. Dies wird dadurch bestitigt, dass er in meinem anfangs
ausgeteilten Fragebogen unter »Beruf (shokugyo)« den Namen des Seniorenvereins
an der Uni eingetragen hat. Dies erscheint im Kontrast zu anderen Interviewten,
die dort»ohne Arbeit (mushoku)«, »Hausfrau (shufu)«, »Rentner (tfeinen taishoku)« oder
»keine (nashi)« eingetragen haben oder das Feld gleich ganz freilieRen."® Seine Ak-
tivitit im Alter erscheint hier méglicherweise als eine Art Ersatz fiir die Arbeit, der
er als Rentner nicht mehr nachgeht. Dies ist auch ein Hinweis auf eine Normalbio-
graphie: den Renteneintritt mit 60 Jahren benennt er nicht als gravierenden Ein-
schnitt, schliefilich ist er danach zu anderen Aktivititen iibergegangen. Mit seiner
Aktivitdt als Freiwilliger ist er von einem normalbiographischen Lebensabschnitt
(Erwerbsarbeit) nahtlos in den nichsten (aktiver Senior) iibergegangen. Der gra-
vierende Einschnitt war fiir ihn vielmehr der neue Krankenversicherungsausweis,
laut dem Menschen ab 75 Jahren den neuen Status von »Hochaltrigen« erhalten. Ich
habe den Begrift in der Version, die ich der deutschen Interpretationsgruppe vor-
gelegt habe, moglichst wortgetreu iibersetzt, damit sich die Wirkung dieser eher
sperrigen Bezeichnung auch mit ins Deutsche tibertragt: »Senior in Spatphase« (ko-
ki koreisha) ist zwar zunichst eine »neutrale«, biirokratische Bezeichnung, die so di-
stanziert wie moglich sein soll; jedoch haben gerade solche gezwungen distanzier-
ten versicherungstechnischen Benennungen eine immense Wirkung auf die Ange-

109 Im Original: Toku ni shigoto wo motanaide.

110 Indiesem Sinne wirkt allein schon diese Rubrik, die ich auf dem Fragebogen eingefiigt habe,
alsich noch dachte, dass ich auch mehrjunge Menschen fir die Befragung gewinnen kénnte,
als eine Reproduktion der Norm bzw. Wiederholung der Anrufung, ein beschaftigter Mensch
zu sein, der sich Uber Lohn-oder Freiwilligen-Arbeit aktiv an der Gesellschaft beteiligt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

rufenen.™ Fiir Herrn Tamura stellt diese neue Bezeichnung einen viel gravierende-
ren Einschnitt dar als etwa seine Verrentung, die er in diesem Interview nicht grof
thematisiert, und leitet damit gar einen neuen Lebensabschnitt fiir ihn ein. D.h. die
institutionelle Subjektivierung als »Spitsenior«, die von auflen an ihn herangetra-
genwird, ist fiir ihn ein Anlass, sich mit seinem Alter und den damit einhergehenden
Pflichten und Aufgaben zu befassen.

Er lacht aber auch, als er dariiber spricht. Warum er lacht, wurde in der Inter-
pretationsgruppe lang diskutiert. Es kann sich zunichst um ein einfaches Verle-
genheitslachen handeln, um die Gesprichssituation aufzulockern. Es ist aber auch
durchaus denkbar, dass er diese institutionelle Zuschreibung als »Spatsenior« selbst
verlacht, dass er sich dagegen striubt, sich so subjektivieren zu lassen. Einerseits
nimmt er sich die Zuschreibung an, indem er sagt, dass fiir ihn ein neuer Lebensab-
schnitt beginnt. Andererseits lacht er jedoch auch, um die institutionelle Zuschrei-
bung zu brechen.

Er benennt insgesamt vier Anlisse, die dazu gefiihrt haben, dass er sich mit sei-
nem Ableben aktiv beschiftigt. Die institutionelle Zuschreibung allein hat nicht ge-
reicht, hinzu kam, dass ausgerechnet er, der nie grof3 krank war, einen lingeren
Krankenhausaufenthalt hatte. In dieser Zeit konnte er sein Selbstbild als gesunder,
aktiver Senior, der niemandem zur Last fillt, nicht mehr aufrechterhalten. Dieses
Selbstbild ergibt sich daraus, dass er sich rechtfertigt, niemals krank gewesen zu
sein. Weiterhin gab es die Vorlesungsreihe zum Thema »end of life« (im Original Eng-
lisch) im Rahmen des Seniorenstudiums an seiner Uni. Meinen Interviewaufruf hat
er dann gewissermaflen noch als eine zusitzliche Bestitigung dafiir wahrgenom-
men, dass man sich mit shitkatsu scheinbar beschiftigen soll. Er liest all diese Dinge
als Zeichen, diese verdichten sich nach und nach bis zu dem Punkt, an dem er sich
als aktiv mit seinem Lebensende beschiftigter Senior positionieren kann.

Er duflert aber trotzdem eine gewisse Distanz zu shiikatsu: »und da dachte ich,
vielleicht sollte ich auch mal dieses shitkatsu probieren« (Z.11)."* Diese Formulie-
rung deutet daraufhin, dass er mit dem Wort shitkatsu und mit dem dahinterstehen-
den Konzept nicht automatisch und intrinsisch etwas anfangen kann, sondern erst
durch ein gewisses Maf} an Uberzeugungsarbeit durch shikatsu- Expert*innen.”
Die Interpretationsgruppe fiihlte sich an dieser Stelle an Aussagen erinnert wie:

111 Derjapanischen Wikipedia zufolge wurde diese Unterscheidung von Menschen iiber 75 Jah-
ren mit einer 2008 erfolgten Novelle des Krankenversicherungsgesetztes eingefiihrt. Perso-
nen zwischen 65 und 74 Jahren werden demnach als »Senioren in Friihphase« (zenki koreisha)
gefiihrt. Nach diesem neuen Modell werden Hochaltrige in einem anderen System behan-
delt als die anderen (vgl. Wikipedia.jp 2018).

112 Im Original: Maa, jibun demo sono shitkatsu yattemiyo ka na to.

113 Mitshiikatsu-Expert*innen meine ich zunichst mich, denn so nimmter mich wahr, aulerdem
die Seminarleiter*innen der end-of-life-Vorlesung, aber im weiteren Sinne auch die institu-
tionelle Zuschreibung als »Spatsenior«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

225


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

»dann probiere ich mal dieses E-Mail/dieses Internet«, d.h. neue Techniken und
Technologien, die sich gesamtgesellschaftlich nach und nach durchsetzen und mit
denen man sich nolens volens eines Tages auch selbst auseinanderzusetzen genétigt
fihlt, um mithalten zu kénnen oder um »mit der Zeit zu gehen«. Diese Nuance der
eigentlich widerwilligen, aber dann gefiigigen und pflichttreuen Auseinanderset-
zung kommt im japanischen Original durch die Konstruktion yattemiyo ka na zum
Ausdruck. Yattemiyo (»ich probiere zu tun«) driicke die nicht allzu definitive Inten-
tion aus, etwas zu tun, und die Partikel ka und na weichen die Intention zusitzlich
auf und stellen sie gleichzeitig wieder leicht in Frage. Es ist kein resolutes Vorha-
ben, sondern eine eher vage Intention. Er scheint nicht zu hundert Prozent davon
iiberzeugt zu sein, mochte sich das zunichst einmal anschauen, bevor er definitiv
entscheidet, ob er es tatsichlich angeht. Dies deutet darauf hin, dass die Anrufungs-
wirkung von auflen kommt und nicht seinem eigenen Wertekanon entspringt. Auch
im weiteren Verlauf nutzt er eher diese vage Konstruktion: »dass ich das auch mal
machen miisste. *lacht® Dass ich auch mal iiber shiikatsu nachdenken miisste« (Z.17)
wird im Original ausgedriicke als yaranakya ikenai na und kangaenakya ikenai na. Bei-
de sind in der grammatischen Form konstruiert, die im Deutschen mit »miissen«
tibersetzt wird (wortlich: »wenn ich das nicht tue, dann geht das nicht an«), und die
Partikel na relativiert die Intention wieder. Es ist mehr eine Frage oder ein Vorschlag
an sich selbst, dass man es »mal machen miisste«. Von Muttersprachlern wurde ich
allerdings darauf hingewiesen, dass die Form yattemiys als Auflerung eines Wun-
sches vor allem vor einer fremden Gesprichspartnerin als zu stark empfunden wiir-
de und daher den Partikeln ka und na auch die Funktion zukomme, die Aussage
abzuschwichen. Ich denke aber trotzdem, dass diese grammatische Form als eine
(eher widerwillige, aber pflichtbewusste) Annahme der Anrufung gelesen werden
kann. Die Intention, es zu tun, ist da, aber die Anrufung muss regelmifig wieder-
holt werden, damit die Leute dann auch tatsichlich aktiv werden.

Herr Tamura lief sich nur iiber wiederholte Anrufungen aktivieren. Zunichst
nennt er (auch wenn dies nicht unbedingt der chronologischen Abfolge gehorchen
muss) die institutionelle Anrufung als »Senior in Spitphase« durch die Kranken-
versicherung, dann seinen Krankenhausaufenthalt, bei dem ihm seine Sterblichkeit
bewusst wurde. Dann gab es die Vorlesungsreihe an seiner Universitit durch das
Institut fir Pflegewissenschaften. Im Titel, zumindest so wie ihn Herr Tamura er-
innert, ist nicht von »shitkatsu« die Rede, sondern von einer »end-of-life- Vorlesung«
(endo obu raifu koza). Die Vorlesung hatte allerdings eher einen Workshop-Charak-
ter, es gab viele Aufgaben und auch eine Abschlusspriifung. Die Teilnehmer sollten
sich also bereits im Laufe der Vorlesung aktiv damit beschiftigen, wie sie ihr Ab-
leben gestalten wiirden. Da es sich hierbei um einen Vortrag im Rahmen des Se-
niorenstudiums handelt, ist zu vermuten, dass Herr Tamura auch deswegen hinge-
gangen ist, weil seine Peergroup daran teilgenommen hat. Gleichzeitig wurde durch
den Spezialdiskurs der Universitit die Vorbereitung auf das eigene Ableben wissen-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

schaftlich legitimiert. Im Alltagsdiskurs (in Fernsehen und Zeitung) wird diese Vor-
bereitung als shitkatsu bezeichnet. Es ist denkbar, dass die negative Konnotation von
shitkatsu als Business- Strategie der Bestattungsindustrie und als »Beschiftigungs-
therapie fir gelangweilte Alte«, wie sie in Abschnitt 4.4.5 noch dargelegt wird und
sicherlich auch Herrn Tamura bekannt ist, durch die wissenschaftliche Legitimati-
onim Seniorenstudium aufgewertet wurde. D.h. auch wenn shitkatsu eine Erfindung
der Bestattungsindustrie ist, so werden damit Aktivititen bezeichnet, die durch die
Pflegewissenschaften auch in einem Bildungskontext verwendet werden. Dadurch
entwickelt sich shitkatsu zu einem Synonym oder auch zu einem umbrella term fur
alle Aktivititen, die auf die Vorbereitung des eigenen Ablebens gerichtet sind. Die
Notwendigkeit fiir diese Aktivititen wird schliefflich auch durch die Autoritatsfi-
guren des Bildungswesens und der Pflege reproduziert. Mein Interviewaufruf war
fiir Herrn Tamura dann eine weitere Bestitigung dafiir, dass das Thema shiikatsu
relevant ist oder fiir ihn relevant zu sein hat. In meiner deutschen, rein soziologi-
schen Interpretationsgruppe wurde diesbeziiglich diskutiert, dass die Orientierung
an gesellschaftlichen Markern bei Herrn Tamura sehr hoch sei. In der Erfahrung der
Teilnehmer*innen sei es in deutschen Interviews haufiger der Fall, dass individuelle
Orientierungen und Marker erwihnt wiirden. Schliefilich konnte sich Herr Tamura
auch weiterhin wie ein 50-Jahriger fithlen, auch wenn er 75 ist. Doch die Situatio-
nen, die er in dieser — von ihm sicherlich auch fir das Interview speziell zurecht-
gelegten — Narration als Anlass, »sich doch mal mit shakatsu zu beschiftigen« auf-
fithrt, sind grofRtenteils von aulen an ihn herangetragen worden. Die Interpretati-
onsgruppe duflerte sich iiberrascht dariiber, dass Herr Tamura diese Marker tiber-
haupt nicht offen kritisiert, obwohl er implizit aufscheinen lisst, dass er sich damit
nicht ganz so leicht tut. Stattdessen nimmt er sich diese Marker an.

Zur Kontrolle habe ich diese Passage mit einer Muttersprachlerin gemeinsam
interpretiert. Ihrer Meinung nach habe die Bezeichnung »Senior in Spitphase«
keine problematische Konnotation, es sei eben eine bitrokratische Bezeichnung."*
Aber es schwinge schon die Bedeutung mit, dass es sich hier um »die wirklichen
Alten« (honto no koreisha) handelt — schliefilich erscheinen die unter-75-Jihrigen
heutzutage oftmals noch so fit, dass diese nicht als »alt« wahrgenommen wer-
den. Ein »Senior in Spitphase« zu sein, werde von manchen sogar hoffnungsvoll
erwartet, da mit Erreichen dieses Alters die Selbstbeteiligung fiir medizinische
Behandlungen, die iiblicherweise 30 Prozent der Kosten betrigt, auf 10 Prozent
sinke und es sich daher im Einzelfall lohnen kénne, mit grofReren Operationen zu
warten bis man 75 ist.

114 Dasieselbstjedoch noch lange nichtin dem Alter ist, kann sie die Wirkung unmaglich nach-
vollziehen. Auf Herrn Tamura schien es durchaus eine Wirkung zu entfalten, die ihn in sei-
nem Denken und Handeln beeinflusst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

227


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Eshatim Ubrigen einen Grund, dass die Pflegewissenschaft nicht das Wort shii-
katsu verwendet. Zum einen handelt es sich bei shitkatsu um einen wirtschaftlich
gepragten, nicht-wissenschaftlichen Begriff. Er hat eine kommerzielle und damit
negative Note. Zum anderen schwingt wegen der Schriftzeichen auch der Tod als
negative Konnotation mit. Dies wird von Herrn Tamura bestitigt. Auch wenn end
of life letztlich dasselbe bedeutet wie das owari von shukatsu, konne man sich beim
Anglizismus etwas mehr davon distanzieren und offener dariiber reden. Shikatsu
erscheint in dieser Narration als unsagbar.

Interessant ist hier in jedem Fall die Verkniipfung der Lebensendvorbereitung
auf unterschiedlichen Ebenen. Wie die »end- of-life-Vorlesung« der Universitit Chi-
ba zeigt, findet die Anrufung an alte Menschen, sich mit ihrem eigenen Ableben ak-
tivauseinanderzusetzen, eben nicht nur iiber die Industrie statt und auch nicht nur
tiber das Wort shutkatsu. Bildungsinstitutionen sind auch Akteure der Anrufung. Die
»Graduate School of Nursing, School of Nursing« an der Universitit Chiba™ bie-
tet diese Kurse an, um das Nachdenken iiber Pflege, schwere Krankheiten und le-
bensverlingernde Mafnahmen anzuregen. Sie verstehen sich auch im Kontext der
alternden Gesellschaft, wie es auf der Homepage heifit.”® In diesem Zusammen-
hang kommen aber nicht nur medizinische, sondern auch philosophische, politik-
wissenschaftliche und erziehungswissenschaftliche Beitrige zu Wort. Nicht nur an
der Universitit Chiba, sondern auch an anderen Bildungsinstitutionen gibt es ver-
gleichbare Bildungsangebote fiir Studierende, aber auch fiir Bitrger*innen aller Al-
tersstufen. So wurde im Jahr 2007 an der Universitit Tokyo die »Uehiro Division for
Death & Life Studies and Practical Ethics« eingerichtet, deren Planung bereits 2002
begann." Ein weiterer Interviewpartner berichtete mir von einem Kurs an der 6rtli-
chen Volkshochschule (shimin daigaku), in dem das Thema Testament durchgenom-
men wurde. Dies war fiir ihn ein Anlass, sich mit seinem Ableben zu beschiftigen.”®

Zuletzt mochte ich die Narration von Herrn Tamura mit den obigen Zitaten ver-
gleichen. In den obigen Fillen waren es vor allem Frauen, die sich auf Grund ihrer

115 Homepage der Fakultit: https://www.n.chiba-u.jp/, Homepage des Kurses zum Lebensende:
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html, beide letzter Zugriff 10.03.2019.

116 Vgl. hierzu auch die englischsprachige Homepage: »Japan has the highest proportion of el-
derly citizens in the world and is facing an era of high mortality. The purpose of this study
is to establish the Center of Excellence for End of Life Care (EOLC) and to develop a com-
prehensive community EOLC system with the cooperation of citizens and healthcare pro-
fessionals«, https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_s.html, letzter
Zugriff10.03.2019.

117 Homepage der Uehiro Division for Death & Life Studies and Practical Ethics: www.l.u-tokyo
.ac.jp/dlsfja/over.html, letzter Zugriff 10.03.2019.

118 Diese Bildungsinstitutionen und ihre Rolle in Bezug auf die Aktivierung der Alten waren nicht
Gegenstand der vorliegenden Untersuchung, kdnnten jedoch in Zukunft niher betrachtet
werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/eolc/trial/outline/outline.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
https://www.n.chiba-u.jp/adult-gerontological/eolc/study/study_5.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html
http://www.l.u-tokyo.ac.jp/dls/ja/over.html

4, Analyse

biographischen Situation als Ehefrauen eines Erst-oder Zweitgeborenen oder als
Einzelkinder ihrer Herkunftsfamilie in der Pflicht wiederfanden, sich um die Pfle-
ge und Bestattung von Familienangehdrigen zu kiitmmern sowie sich iiber das eige-
ne Grab Gedanken zu machen. Auch Kinderlosigkeit wurde als biographische Not-
wendigkeit verstanden, sich zumindest in Zukunft damit beschiftigen zu miissen,
ebenso wie der Tod von Angehérigen, deren Bestattung und Grab (atoshimatsu) von
den Frauen organisiert werden mussten, ein Anlass sein konnte, auch das eigene
Ableben gleich mit zu organisieren. In der Narration von Herrn Tamura haben sich
diese Fragen hingegen nicht gestellt; fir ihn waren es erst mehrfache, wiederhol-
te Anrufungen von aufien, mit dem Erreichen des in der Krankenversicherung als
»Senior in Spitphase« definierten hohen Alters mit geringerer Selbstbeteiligung als
Knackpunkt, sowie die Legitimierung des shiikatsu- Diskurses durch Bildungsinsti-
tutionen, die ihn zum eigenen Handeln bewogen. Nach langem Zogern lief? er sich
dann also zur Vorbereitung auf sein eigenes Ableben gewissermaflen »tiberreden«.
Dies zeigt, dass die Anrufungen in einigen Fillen erst durch die Wiederholung auf
mehreren Ebenen ihre Wirksamkeit entfalten.

L.4.4 Die Aktiven Alten: Fitness und Freiwilligenarbeit

Die folgenden Abschnitte beschreiben einzelne Typen von Nutzer*innen, wie sie an
pragnanten Aussagen in meinen Interviews zum Vorschein kamen. Es geht dabei
um die zentrale Frage, wie die Menschen shiikatsu bzw. Lebensendvorbereitung fir
sich personlich verstehen und welchen Aktivititen sie selbst nachgehen. Ich orien-
tiere mich dabei an den Themen, die von den Interviewten selbst vorgebracht wur-
den.

Ein Thema, das in mehreren Interviews vorkam, war jenes der Gesunderhaltung
als Teil entweder des persénlichen shitkatsu-Verstindnisses oder sogar der eigenen
shutkatsu-Praxis. Die Erfahrung mit ihrem Mann, der seit einem Schlaganfall auf
hiusliche Pflege angewiesen ist, brachte etwa Frau Kinoshita (73, Fukuoka) dazu,
sich verstirkt um ihre eigene Gesundheit zu kiitmmern. Sie begriindet dies damit,
dass sie auf keinen Fall vor ihm sterben will, denn dies wire fiir ihre Kinder schreck-

lich:

»Mein Mann hatte einen Schlaganfall, jetzt ist er zu Hause. Jetzt passe ich blo
auf, dass ich nicht vor ihm sterbe. Angenommen, ich wiirde vor ihm sterben, das
wire doch furchtbar fiir die Kinder. Ich muss ja meinen Mann pflegen. Daher pas-
se ich auf meine Cesundheit auf, damit ich erst nach meinem Mann sterbe. Das
ist alles, was ich dariiber [shiikatsu] weifd. Falls das als shiikatsu durchgeht, dann
ist es das, was ich damit verbinde: auf meine Gesundheit zu achten.« (Frau Kino-
shita, 73, Fukuoka)

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

229


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Frau Kinoshita steht shikatsu als Mode-Wort grundsitzlich skeptisch gegeniiber
und kann damit an sich nicht viel anfangen, wie man am letzten Satz merkt (vgl.
dazu Abschnitt 4.4.5). Sie nimmt shitkatsu, wie sie es im Fernsehen so hort, einzig
als die Vorbereitung auf die Bestattung wahr, also z.B. durch das Aussuchen der
Kleidung oder die Anfertigung eines Bestattungsfotos. Solcherlei Angelegenheiten
interessieren sie nicht, sie lisst sich davon nicht aktivieren. Nichtsdestotrotz spielt
aber die Gesunderhaltung fiir sie im hohen Alter eine zentrale Rolle, was sich mit
dem Diskurs um die gesunden Lebensjahre und die Vermeidung von Abhingigkeit
deckt. Fiir sie stellt ihre eigene Gesunderhaltung eine Verantwortung gegeniiber
ihren Kindern dar.

Auch Herr Fukuda (71, Chiba) dufdert den Wunsch, méglichst lange gesund zu
sein, bevor er — in seiner Hoffnung - plétzlich, d.h. ohne zum Pflegefall zu werden,
stirbt. Er definiert shiikatsu auch auf seine eigene Weise. Er hat auf dem Fragebogen
zwar angegeben, shitkatsu zu betreiben, aber er wisse selbst nicht, wie er zu »dieser
Art von shikatsu«, wie es in den »Massenmedien« verbreitet wird, stehen soll. Zwar
werde von shikatsu hiufig in Fernsehen und Zeitungen berichtet, sodass vor allem
die weiblichen Befragten davon zumindest schon einmal gehort hatten. Herr Fuku-
da meinte hingegen, er habe das Wort shitkatsu erst im Rahmen eines Vortrags iiber
Pflege gehort, der an der Universitit abgehalten wurde. Sein personliches »shitkatsu«
macht er an folgenden Punkten fest:

. Aktivititen im Seniorenclub der Uni Chiba,
« Sport und Gesunderhaltung des Korpers und
« Nachbarschaftliche Hilfe fiir ltere, kranke oder benachteiligte Menschen.

Herr Fukuda liefert zwar keine explizite Definition, aber aus seinen Antworten geht
hervor, dass er unter »shiikatsu« die Art, seine letzten Lebensjahre zu verbringen, ver-
stehen will. Dies ist daran erkennbar, dass er shikatsu synonym zu saigo (53], Le-
bensende) verwendet und an einer Stelle sagt: »Ich beschiftige mich aktuell damit,
wie man sein Lebensende, also sein shiikatsu, gut verbringen kann«." Seine Aktivi-
titim Seniorenclub der Uni Chiba habe er zwei Jahre nach Renteneintritt begonnen,
um seiner Langeweile beizukommen. Diese Aktivititen umfassen u.a. den Besuch
von Vortrigen und die Organisation von Veranstaltungen fir Austauschstudieren-
de. Im Seniorenclub hat er auch neue Freunde finden kénnen. Seine Teilnahme an
meiner Interview- Forschung sieht er als Verlingerung dieser Hilfe fir Austausch-
studierende.'®

119  Im Original: Saigo wo shitkatsu wo do okureba ii ka [...] te iu koto de ima yatte orimasu.
120 Schliefilich wurde ich ihm auch als ehemalige Austauschstudentin an der Universitat Chiba
vorgestellt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Herr Fukuda ging in seiner Erzdhlung ausfithrlich daraufein, wie er sich fithilt.
Ermachtjeden Morgen einen Power- Walk," besucht regelmifig ein Fitnessstudio,
macht Muskelaufbautraining und betreibt ein Selbst- Monitoring seiner kérperli-
chen Fitness, indem er seine Erfolge (Anzahl der gelaufenen Schritte und Kilometer,
Kalorienverbrauch etc.) tiglich in eine Excel-Tabelle einpflegt. Auf meine, zugege-
benermafien verdutzte, Riickfrage, was er mit diesen Daten denn macht, meint er,
er nutze sie, um moglichst sein Aktivititslevel zu halten — denn es sei ihm bewusst,
dass es »in Zukunft immer schwieriger werden wird, z.B. die Geschwindigkeit auf-
rechtzuerhaltenc, dass er also mit zunehmendem Alter wohl nur langsamer werden
wird. Die Daten helfen ihm anscheinend dabei, sich zu motivieren, eine hohe Leis-
tungsfihigkeit beizubehalten.

Interessant ist es, dass Herr Fukuda dieses Arbeiten an der eigenen Gesund-
erhaltung mit dem selbst formulierten Ziel verkniipft, einen pin pin korori-Tod zu
haben, d.h. so lange wie moglich fit zu sein und dann eines Tages plétzlich tot um-
zufallen. Sogar seine Stammtischrunde nennt sich pin pin korori kai (wobei kai fur
»Gesellschaft, Runde, Gruppe« steht). Diese Idealvorstellung vom Tod, die dem Be-
wusstsein iiber das Risiko von Demenz entspringt, wird in Abschnitt 4.4.9 ausfithr-
lich besprochen, hier jedoch schon einmal das Zitat aus Herrn Fukudas Interview:

»Meine Wunschart zu sterben ist es, nicht bettlagerig zu sein, sondern eines Ta-
ges einfach tot umzufallen. Dafir kiimmere ich mich um meine Gesundheit, gehe
jeden Morgen eine Stunde walken.« (Herr Fukuda, 71, Chiba)

Des weiteren besteht Herr Fukudas shitkatsu darin, sich um gebrechliche Menschen
in seiner Nachbarschaft zukiimmern, die nicht mehr selbstindigleben kdnnen. Oh-
ne die gegenseitige nachbarschaftliche Hilfe unter Gleichaltrigen kénne das Pfle-
ge- und Sterbeproblem in Japan nicht gelst werden, meint Herr Fukuda, da die
Generation der Kinder nicht mehr fiir sie aufkommen kénne:

»Wenn die Menschen jetzt nicht anfangen sich gegenseitig in der Nachbarschaft
zu helfen, werden es die alten Menschen in Japan in den nidchsten Jahren sehr
schwer haben. Die Kinder ziehen ja alle weg, es gibt niemanden, der sich um die
Alten kiimmert, deshalb miissen wir uns als Alte gegenseitig helfen, sonst wird
das nichts mehr in diesem Land. Deshalb versuche ich, solange ich es kann, den
Leuten in meinem Stadtteil zu helfen.« (Herr Fukuda, 71, Chiba)

121 Er benutzt im Original das Wort uokingu (von engl. walking), sodass es sich dabei entweder
um einen Spaziergang oder um einen Power-Walk handeln kénnte. Da er seine Werte aber
mit einer Fitness-Uhr misst, gehe ich von letzterem aus. In jedem Fall handelt es sich um ein
Gehen, das nicht auf ziellosem Flanieren, sondern auf Fitness ausgerichtet ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

231


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Fiir Herrn Fukuda ist shiikatsu also mehr als eine Art des Lebens im Rentenalter zu
verstehen, d.h. mehr eine arsvivendi als eine ars moriendi, eine Art aktives Altern. Dies
trifft ebenso auf Frau Iseki (79) aus Fukuoka zu. Sie versteht unter shitkatsu eher die
Kunst, vor dem Ableben noch das Beste aus ihrem verbleibenden Leben zu machen:

»Ich wiirde nicht von sshiikatsu< sprechen, also nicht so im Sinne einer Vorberei-
tung auf das Ableben, aber weil ich jetzt 79 Jahre und 4 Monate alt bin, stellt sich
fir mich die Frage, wie ich von jetzt an jeden einzelnen Tag verbringen méchte.
Ich lebe alleine und daher geht es fiir mich eher darum, wie ich Ideen bekomme,
wie ich jeden Tag verbringen soll, wie ich selbst jeden Tag aufs Neue gliicklich
und zufrieden sein kann.« (Frau Iseki, 79, Fukuoka)

Auch Frau Iseki engagiert sich aktiv in der Nachbarschaft. Nachdem sie selbst einen
Schlaganfall erlitten hatte, kiitmmert sie sich nun um einsame und bettldgerige Alte
in ihrem Stadtteil, besucht sie und leistet ihnen Gesellschaft. Sie ist wie die meisten
anderen Senior*innen, die ich interviewt habe, selbst sehr aktivim Alltag und macht
sich Gedanken dariiber, wie sie ihren Lebensabend gliicklich und moglichst lange
gesund verbringen kann. Dies deutet auf ein zentrales Problem von Aktivierung hin:
diejenigen, die von sich aus aktiv sind, miissen gar nicht mehr aktiviert werden, und
diejenigen, deren Passivitit vermeintlich der Familie (wahlweise: der Gemeinschaft,
der Gesellschaft oder dem Staat) schadet, werden durch Aktivierungsappelle meist
auch nicht erreicht. So stellt auch Dahl in seiner Untersuchung der Gegenmafinah-
men von einsamen Toden fest:

»Denn (ber die internalisierten Vorstellungen eines guten oder erfolgreichen
Alters kénnen alle alten Bewohner, welche sich nicht aktiv am sozialen Leben in
der Nachbarschaft beteiligen und sich stattdessen in ihre Wohnungen zurick-
ziehen, als unerfolgreich Alternde kritisiert und weiter ausgegrenzt werden. Dies
wird dadurch verstarkt, dass auch die beobachteten MaRnahmen des lokalen
Projekts gegen einsame Tode vor allem die bereits gut eingebundenen und
aktiven Bewohner ansprechen. Den isoliert lebenden Bewohnern, die eigentlich
zu Problemfillen erklart wurden, wird dagegen kaum geholfen.« (Dahl 2016:
224)

Der Fall von Frau Iseki zeigt jedoch, dass aktive Biirger*innen eingebunden werden
konnen, um die passiven zu besuchen. Dies wird in diesem Fall iiber Freiwilligenar-
beit erreicht, die auch der Gemeinde nutzen kann.

Die hier vorgestellten »aktiven Alten« haben ihre eigenen Definitionen von
shitkatsu bzw. Lebensendvorbereitung gefunden. Diese umfassen Aktivitit und
Gesunderhaltung im Alter und sollen die Last von altersbedingter Krankheit und
Tod fir die Hinterbliebenen (Frau Kinoshita) oder gar der japanischen Gesellschaft
als Ganzer (Herr Fukuda) gering halten. Damit verhalten sich die »aktiven Alten«

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

entsprechend den normativen Vorgaben und bringen hierzu teilweise dhnliche Be-
griindungen vor wie sie auch in der Story Line des shitkatsu- Programms vorzufinden
sind.

4.4.5 Die Skeptikerinnen: »Ich bereite mein Lebensende vor,
aber ich mache kein shikatsu«

Die Rubrik auf meinen unmittelbar vor den Interviews ausgeteilten Fragebogen
»Ich mache kein shikatsu und habe auch kein Interesse daran« wurde nur drei Mal
angekreuzt und zwar im Rahmen eines Gruppeninterviews in Fukuoka. Eigentlich
waren an dem Tag mehrere Einzelinterviews geplant. Meine Kontaktperson riefihre
Freundinnen aus dem Schwimmverein zusammen, damit sie mit mir tiber shitkatsu
reden. Ich sollte in einem separaten Raum die Einzelinterviews fithren, wihrend
die anderen im Wohnzimmer Tee tranken. Nachdem die ersten beiden Interviews
jeweils eine halbe Stunde gedauert hatten, wurden die anderen Anwesenden jedoch
ungeduldig. So kam es dazu, dass drei Personen gemeinsam interviewt werden
wollten, um den Nachmittag nicht weiter in die Linge zu ziehen.

Bei Gruppeninterviews ist darauf zu achten, dass die einzelnen Aussagen im
Kontext einer Interaktion stattfinden (vgl. Przyborski/Wohlrab-Sahr 2009: 102).
D.h. die Einzelaussagen werden zwar als solche beriicksichtigt, jedoch muss dabei
betrachtet werden, dass sie vor dem Hintergrund einer Gesprichsdynamik heraus
formuliert werden. Insbesondere bei dieser Gruppendiskussion ist darauf zu ach-
ten, dass sich die Teilnehmerinnen vorher kannten, da sie sich regelmifig in ihrer
Freizeit treffen, und dass sie daher eine grofRe Vertrautheit untereinander haben,
aber bestimmte Dinge moglicherweise als unsagbar gelten, die im Einzelinterview
vielleicht angesprochen worden wiren. Andererseits ist hier der Vorteil, dass gerade
das normativ Sagbare zum Vorschein kommt.

Zwischen den dreien entwickelt sich im Gesprich eine spannende Dynamik. Al-
le drei sprechen sich von der ersten Minute an wiederholt gegen shiikatsu aus, am
deutlichsten tut diesjedoch Frau Niikura (65). Bei threm Mann sei sieben Jahre zuvor
Krebs entdeckt worden. Thm seien zunichst nur geringe Uberlebenschancen zuge-
sprochen worden, aber nach einer ausgiebigen Chemotherapie sei das Wachstum
des Tumors zum Stillstand gekommen und Metastasen gebe es auch keine. Kon-
frontiert mit einer ernstzunehmenden tédlichen Krankheit, hat sie es sich zum Ziel
gemacht, das Leben zu genief3en, statt sich um ihren eigenen Tod zu sorgen. Die
Anrufungswirkung tiber den (nahenden) Tod in der zweiten Person verfehlt sie. Sie
wehrt sich vehement dagegen, sich shukatsu tiberstiilpen zu lassen, und macht sich
gar iiber Menschen lustig, die dies betreiben:

»lch sehe und hore 6fter mal Berichte (iber shiikatsu, aber ich fithle mich davon
nicht angesprochen. Wie soll ich sagen, ich war noch nie selbst im Krankenhaus,

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

233


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

also ist das fiir mich eher noch weit weg. Ich glaube, selbst in 10 Jahren wiirde ich
immer noch genauso dariiber denken. Man stirbt halt, wenn man stirbt. Es gibt
anscheinend Leute, die sich jetzt schon ihre Kleider fiir den Sarg aussuchen. Aber
bevor ich mir die Klamotten fiir meinen Sarg aussuche, will ich mich lieber jetzt
hiibsch herrichten. Ich sehe mich hier eher als Zuschauerin/Zaungast (bokansha).«
(Frau Niikura, 65, Fukuoka)

Frau Niikura distanziert sich von shiikatsu, sieht sich hier eher als Beobachterin von
aus ihrer Sicht unnoétigen Aktivititen — shitkatsu betreiben nur die anderen. Fiir sie
ist shiikatsu gleichbedeutend mit einem Abschied (sayonara) und das stért sie. Dies
liegt vermutlich daran, dass sie shukatsu als reinen Kommerz wahrnimmt, indem sie
es strukturell mit dem Valentinstag vergleicht:

»Das ist doch wie der Valentinstag. So wie der Valentinstag eine Werbung fiir die
Sifigkeitengeschafte ist, so ist shitkatsu Werbung fiir Friedhofe.« (Frau Niikura,
65, Fukuoka)

Auch Frau Sanda (67) dufiert sich von Beginn an negativ iiber shitkatsu. Sie versucht
im Laufe des Gesprichs aber auch immer wieder ein paar Kontextdaten wie die Al-
terung der Gesellschaft, die Tendenz zu Kernfamilien und die Verinderung im ie-
System und dem damit einhergehenden Problem der Grabpflege einzubringen. Sie
tibernimmt in dieser Gruppendiskussion die Rolle der distanzierten Analytikerin,
wiahrend Frau Niikura mit eher saloppen Bemerkungen die shiikatsu-Industrie aus-
einandernimmt. Frau Ichimura (78) ergreift nur selten das Wort, um den beiden an-
deren zuzustimmen. Das Gesprich entspannt sich daher hauptsichlich zwischen
Frau Niikura und Frau Sanda. Nachdem Frau Sanda versucht, die gesellschaftli-
chen Hintergriinde zu erldutern, die zu shitkatsu gefthrt haben, und vorschlagt, shi-
katsu als eine Konsequenz dieser gesellschaftlichen Verinderungen einzurahmen,
gritscht Frau Niikura regelrecht dazwischen und spricht von einer »Manipulation«
der Menschen durch die Bestattungsindustrie:

»Heutzutage machen ja nicht mehr die ie die Bestattung. Frither hat man das
doch innerhalb der ie gemacht. Aber heutzutage wird das zu 100 Prozent nicht
mehr von den ie gemacht, das machen jetzt alles die Bestattungsunternehmen.
Ich glaube, das ist zu grofien Teilen auch eine konzertierte Aktion der Bestat-
tungsunternehmen. Man wird manipuliert (odorasareteru). Ich glaube, das trifft
auf die meisten Leute zu, dass die sich von denen manipulieren lassen und dann
denken>Ach ja, stimmt, das Ende naht und jetzt miissen wir uns wohl auch mal
darauf vorbereiten.« (Frau Niikura, 65, Fukuoka)

Frau Niikura baut damit die kommerzielle Bestattungsindustrie zu einem Feind-
bild auf. Sich selbst und ihren Mann positioniert sie demgegeniiber ironisch als »ein

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

verantwortungsloses/unbekiitmmertes Ehepaar« (ii kagen na fifu). Schlieflich hatten
sie und ithr Mann mit einer konkreten, lebensbedrohlichen Krankheit zu kimpfen.
Wenn sie dann im Fernsehen hort, sie solle sich auf ihr Lebensende vorbereiten,
findet sie das sinnlos. Ihre selbstironische Selbstpositionierung deutet darauf hin,
dass sie die Handlungsaufforderung, die von shukatsu- Sendungen ausgeht, durch-
aus wahrnimmt, sich diesen aber trotzig verwehrt, da sie diese Praxis als sinnlos
und kommerziell empfindet.

Interessanterweise hat Frau Niikura durchaus Vorbereitungen beziiglich ihres
Ablebens vollfithrt. So abschitzig sie sich gegeniiber shitkatsu ausspricht, so iiber-
rascht sind dann auch Frau Sanda und Frau Ichimura, als sie horen, dass ihre Freun-
din schon die Bestattung organisiert hat, ein Grab besitzt und sich Gedanken iiber
ihren postumen buddhistischen Namen gemachthat (sie hat diesbeztiglich ihrer Fa-
milie gesagt, dass sie keinen wiitnscht und dass diese das gesparte Geld lieber fiir sich
nutzen). Frau Niikura arbeitet jedoch im Verlauf des Gesprichs eine Klassifikation
aus in das shiukatsu der reichen Leute, das sie ablehnt, und das »einfache shiikatsu der
gemeinen Leute« (shomin no kantan na shikatsu). Sie meint, dass ersteres nur etwas
fir Menschen mit einem héheren gesellschaftlichen Status sei, die ein hoheres Er-
be zu verteilen hitten. Da sie selbst nicht viel besitzt aufder ihrem Haus — bei dem
sie ohnehin davon ausgeht, dass ihre Tochter es nach ihrem Tod verkaufen werden,
weil sie eigene Hiuser mit ihren Eheminnern haben - fiihlt sie sich von der Anru-
fung, ihren Nachlass zu klaren, iiberhaupt nicht angesprochen. Sie sieht diese Art
von shiikatsu als eine reine finanzielle Organisation des Nachlasses. Sie fithlt sich
dahervon der im Fernsehen regelmifig wiederholten Anrufung, shukatsu zu betrei-
ben, itberhaupt nicht angesprochen, was ihre Freundinnen bestitigen: »Das betrifft
uns nicht« (hitogoto), sowie: »Damit kénnen wir nichts anfangen« (pin to konai). Dass
eine ihrer Tochter jedoch vor ihrer Hochzeit die Bedingung aufgestellt hat, dass sie
eines Tages nicht nur die Schwiegereltern und deren Familiengrab pflegen wird -
da sie deren iltesten Sohn heiratet, wird dies von ihr erwartet — sondern auch ih-
re gebiirtigen Eltern und deren Grab, sieht Frau Niikura in gewisser Weise als ein
vereinfachtes shukatsu:

»Sich um beide Elternpaare [Schwieger- und gebirtige] vor und nach deren Tod
kiitmmern. Das ist fiir mich das einfache shiikatsu der gemeinen Leute. Das ist
nichts grofRartig besonderes (sonna taiso na mon ja nai).« (Frau Niikura, 65, Fukuo-
ka)

Sie baut damit eine Unterscheidung in ein tibertriebenes, itberzogenes, unnétiges,
kinstliches shitkatsu auf, das etwa die Vorbereitung eines Bestattungsfotos oder das
Aussuchen der Bestattungskleidung betrifft, und eine natiirliche, aus den Notwen-
digkeiten der verinderten Familiensituation heraus geborene Form von shikatsu.
Letztlich bereitet sie sich also doch in gewisser Weise auf das Ableben vor, verwei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

235


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

gertsich jedoch, sich von der Bestattungsindustrie vereinnahmen und zu bestimm-
ten Ausgaben verleiten zu lassen. Das bedeutet, dass die Vorbereitung auf das ei-
gene Ableben nicht per se abgelehnt wird. Hier wird lediglich die seit den 1990er
Jahren bekannte Kritik am kommerziellen Charakter der Bestattungsindustrie und
deren Werbemafinahmen aufgegriffen. Weiterhin duflern sich die Interviewpart-
nerinnen genervt iiber Haustiirvertreter*innen und Telefonwerbung, die ihnen Be-
stattungsversicherungen o.3. verkaufen wollen. Sie fithlen sich besonders als ltere
Menschen bedroht von Unternehmen, die allzu aufdringlich ihre Produkte anprei-
sen und die Menschen zu iiberreden versuchen, Vertrige abzuschlief3en, aus denen
diese dann nur noch schwer wieder herauskommen (so bezeichnen sie etwa gojokai,
Bestattungsversicherungen, als listiges Abonnementsystem).

Frau Sanda erzihlt ebenfalls, dass sie sich nicht wirklich mit ihrem Ableben be-
schiftigt. Viel wichtiger sei ihr die Beschiftigung mit ihrem Garten, der sie bis zum
Alter von 70 nachgehen méchte. Danach mochte sie reisen. Einzig, wo ihr Sparbuch
liegt, will sie ihrem Mann noch mitteilen. Als typische japanische Hausfrau verwal-
tet sie das Haushaltsbudget und ist damit fiir alle Finanzen zustindig. Sie sieht es
ein, dass man ab einem gewissen Alter zumindest tiber solche Dinge sprechen soll-
te, da man nie wisse, wann der Tod plétzlich kommen kénne. Allerdings sei das auch
schon alles (sono kurai desu ne), was man an Lebensendvorbereitung zu tun habe.

Diese ablehnende Haltung gegeniiber shiikatsu, bei der die Praxis als reine Wer-
bestrategie der Bestattungsindustrie wahrgenommen wird, findet sich haufig. Auch
wenn sie in meinen Interviews mit den Nutzer*innen nicht immer so explizit gedu-
Bert wurde, so taucht dieses Argument regelmiflig im Diskurs auf. Die drei Frauen
des Gruppeninterviews in Fukuoka mutmafien, dass kaum jemand in Japan wirk-
lich diese von ihnen als kommerziell eingestufte Art von shiikatsu betreibt. Sie weh-
ren sich gegen eine Vereinnahmung der Vorbereitung auf das Lebensende durch die
Bestattungsindustrie — was jedoch nicht bedeutet, dass sie sich nicht trotzdem Ge-
danken dariiber machen, was mit ihnen im hohen Alter und nach dem Tod passiert.
Alle drei haben schon die Grabfrage fiir sich und ihre Eheméanner geklart und alle-
samt sprechen sie sich dagegen aus, sich von ihren Kindern eines Tages pflegen zu
lassen, sollten sie dement werden:

»Wenn ich selbst nicht mehr in der Lage sein sollte, mich um mich selbst zu kiim-
mern, wiirde ich gern ins Pflegeheim gehen. Ich denke im Moment nicht daran,
mich [von meinen Kindern] pflegen zu lassen.« (Frau Sanda, 67, Fukuoka)

Nach ihren Angsten befragt, duflern sie einstimmig den Wunsch, méglichst plétz-
lich zu sterben. Die Angst davor, dement zu werden und den Kindern zur Last zu
fallen, istihnen und ohne Ausnahme allen meinen Interviewpartner*innen gemein-
sam (vgl. Abschnitt 4.4.7).

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

4.4.6 Die Pragmatischen: Shakatsu = Aufrdumen?

Als ich gehort hab, [dass wir uns
heute hier treffen, um tiber
shukatsu zu reden,] hab ich sofort
angefangen bei mir zu Hause
aufzurdumen! (Frau Nawate, 63,
Chiba)

Die Verkniipfung der Vorbereitung auf das eigene Ableben mit dem Aufriumen der
Wohnung erscheint auf den ersten Blick iiberraschend. Tatsichlich aber brachten
viele meiner Interviewpartner*innen von sich aus das Gesprich auf das Aufriumen
oder stiegen sogar damit in das Interview ein, wie beim obigen Zitat aus einem
Gruppeninterview mit finf Frauen zwischen 32 und 65 Jahren in Tsudanuma, einer
GrofRstadt in der Prifektur Chiba, deutlich wird. Auf die Frage hin, was sie sich un-
ter shitkatsu vorstellen, setzte Frau Fukushima (65), die als Gastgeberin und Alteste
in der Gruppe als erste das Wort ergriff, zuerst das Thema »Ordnen der Hinterlas-
senschaften« (shinpen seiri):

DM: »Was fiir eine Vorstellung haben Sie von shitkatsu?«

F: »Na zum Beispiel >danshari¢'** oder? Kennen Sie danshari? So eine Art shinpen
seiri. So stelle ich mir shitkatsu vor. Kommt das ungefahr hin?«

DM: »Ich weif} es nicht.«

F: »So empfinde ich das zumindest. Dass man seine Umgebung richtig in Ord-
nung bringt bevor man ins Jenseits geht. So ungefihr stelle ich mir das vor.«

Die Interviewpartnerin ist sich selbst unsicher, was unter shikatsu zu verstehen ist,
assoziiert es aber mit einem Teilaspekt, der ihr aus einem anderen Zusammenhang
bekannt ist: danshari. Daraufthin schildert sie, dass sie aus Riicksicht ihren Téchtern
gegeniiber ihre Sachen - »zum Beispiel Kleider« — ausmisten will, da ihr selbst nach
dem frithzeitigen Tod ihres Mannes vor inzwischen neun Jahren das Entsorgen sei-
ner Habseligkeiten (nebst anderen Dingen, die in Ordnung zu bringen waren) grof3e
Schwierigkeiten bereitet hatte. Zwei zentrale Aspekte, die shitkatsu charakterisieren,
kommen in ihrer Erzihlung zum Ausdruck: Die negative Erfahrung mit der Abwick-
lung des Todes eines nahen Verwandten — das Aufriumen ist auch mit einer emo-
tionalen Biirde verbunden — und die daraus abgeleitete formulierte Absicht, den
eigenen Kindern bzw. Hinterbliebenen keinerlei solche Schwierigkeiten zu berei-
ten. Nachdem das Thema Aufriumen in diesem Gruppeninterview einmal gesetzt
war, berichteten auch die anderen Teilnehmerinnen von ihren Erfahrungen mit dem

122 Entriimpelungsmethode nach Yamashita Hideko (vgl. Abschnitt 4.2.5).

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

237


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Aufriumen von Haushaltsgegenstinden. Dies ist als ein Einstieg in eine selbstopti-
mierende Praxis zu verstehen, der noch relativ wenig Aufwand bedeutet — emotio-
nal und auch organisatorisch. So berichtet etwa eine weitere Teilnehmerin an dem
Gruppeninterview, dass sie einen Mantel, den sie sich von ihrem ersten Bonus ge-
kauft habe und der daher einen emotionalen Wert fiir sie hatte, den sie jedoch nie
angezogen habe, nun endlich, da wir uns zu diesem shiikatsu-Interview verabredet
hatten, entsorgt habe und sich dadurch befreit fithle (sukkiri shimashita):

»Auch ich habe, nachdem ich von diesem Interview gehért habe, ein paar Klei-
dungsstiicke entsorgt, z.B. einen Mantel, den ich mir damals von meinem aller-
ersten Bonus gekauft habe, das war ein ziemlich gutes Stiick. Ich hab mir den im-
mer nur angeschaut und nie getragen, und ich dachte mir dann, das geht doch
so nicht, und als ich ihn herausgenommen habe, war die Farbe schon verblichen
und [ihn wegzuwerfen] hat mich befreit. Der war schon zu einem Gegenstand
geworden, den ich doch eh nicht mehr anziehen wiirde, ich habe ihn immer nur
oberflachlich angeschaut und einmal pro Jahr die Mottenkugeln gewechselt und
dann hiangengelassen. Ich habe einige solcher Sachen und nun habe ich mich
endlich dazu durchgerungen, die wegzuschmeifen, das hat mich befreit.« (Frau
Honda, 56, Tsudanuma)

Allein schon die Aufforderung zu einem Interview zum Thema shikatsu hat also
diese Teilnehmerinnen zum Handeln bewogen. Sie haben Techniken in die Praxis
umgesetzt, die seit einigen Jahren in den Medien kursieren und mit einer Hand-
lungsaufforderung einhergehen. Anscheinend nehmen einige Menschen shikatsu
als synonym zu danshari, Aufriumen oder Ausmisten, wahr. Die Interviewpart-
nerinnen dieses Gruppeninterviews beschiftigen sich selbst nicht allzu sehr mit
shitkatsu, meinen aber dort einen gemeinsamen Nenner finden zu kénnen, wo es um
das Aufriumen geht. Auch wenn sie sich selbst nicht aktiv mit shikatsu auseinan-
dersetzen, so kénnen sie, wenn sie dazu aufgefordert werden dariiber zu sprechen,
insofern etwas damit anfangen, als sie es mit dem Aufriumen assoziieren.

Auch auflerhalb dieses Gruppeninterviews begegnete mir das Aufriumen als
Hauptbestandteil oder erster Schritt der Lebensendvorbereitung immer wieder.
Auffallend war dabei, dass dies vor allem von Frauen thematisiert wurde. Danach
befragt, was fiir eine Assoziation sie hatte, als sie zum ersten Mal von shikatsu
horte, antwortete etwa Frau Suzuki, 83, aus Kyoto:

Mladenova: »Was dachten Sie tbersshiikatsus, als Sie das erste Mal davon gehort
haben?«

Suzuki: »Ich dachte, dass ich mich wohl gut auf mein Lebensende vorbereiten
muss. Ich hatte das Cefiihl, dass es sowohl den Kindern als auch mir selbst etwas

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

bringen wiirde, wenn ich es schon zu Lebzeiten mache, denn es wére ja unange-
nehm, wenn nach dem Tod allerhand Dinge zum Vorschein kommen, mit denen
sie nichts anfangen kénnen (wake no wakaran mono ga detekitemo komaru kara).«
M: »Welche Aktivitaten verbinden Sie damit zum Beispiel?«

S: »Na z.B. keine Kleidung mehr zu kaufen, die ich nicht wirklich brauche. Das,
was man hat, moglichst bis zum Letzten aufbrauchen (zenbu tsukatte shimau). [..]
aber auch die Sachen zu reduzieren, damit es nachher fir die Kinder einfacher
ist alles auszurdumen. Ansonsten wird es fiir sie sehr schwierig, wenn das Haus
vor Sachen nur so Uberquillt. Die Kinder wiirden das Zeug bestimmt sowieso am
Ende wegschmeifien, auch wenn ich es nicht vorher selbst machen wiirde.«

Frau Suzuki hatte 2—3 Jahre zuvor im Fernsehen von shikatsu gehdrt und sich ge-
dacht, dass sie das auch »so langsam einmal machen miisste« (soro soro shinakereba
dame da to omoimashita). Die Grabfrage hatte sie schon nach dem Tod ihres Mannes
einige Jahre zuvor geklirt, aber iber das Aufraumen ihrer Habseligkeiten hatte sie
damals noch nicht nachgedacht. Ihrer Ansicht nach hitten die Menschen sich auch
schon frither selbstverstindlich um diese Dinge (v.a. Grabangelegenheiten) gekiim-
mert, aber eben individuell und nicht als gesellschaftlicher Trend. Ihre finanziel-
len Angelegenheiten wie Sparbiicher und Versicherungen habe sie ohnehin seit je-
her ordentlich verwahrt, sodass sie dies nicht als notwendig fiir sich erachtet, hier
noch mehr vorzubereiten. Fiir sie spielt shukatsu aus diesen Griinden lediglich im
Sinne der Entriimpelung eine Rolle. Daraus leitet sie aber zugleich das Ideal eines
Konsumverzichts ab. Das Haus von unnétigen Dingen, mit denen ihre Kinder oh-
nehin nichts anfangen kénnen, zu befreien, wird sowohl durch das Entsorgen von
Dingen als auch durch die bessere Nutzung vorhandener Gegenstinde und den Ver-
zicht auf die Anschaffung neuer Gegenstinde erreicht. Frau Kinoshita (73, Fukuoka)
nannte dieselben Vorhaben: Auch fiir sie bedeutet shiikatsu, aus Riicksicht auf ihre
Kinder, die alles einmal aufriumen werden miissen, keine unnétigen Gegenstinde
mehr anzuhiufen.

Wie in Abschnitt 4.2.5 bereits beschrieben, hat das Thema Aufriumen/
Ausmisten in Japan in den 2010er Jahren auf Grund mehrerer Publikationen,
allen voran den Biichern von Yamashita Hideko und Kondo Marie, grofle Aufmerk-
samkeit erhalten. Yamashitas danshari und Kondos »Magic Cleaning« haben der
Praxis des Ausmistens in Japan aber nicht nur zu einer neuen 6ffentlichen Wahr-
nehmung, sondern auch zu einer positiven Konnotation verholfen. Sie haben damit
zugleich bewusst oder unbewusst normative Setzungen dariiber vorgenommen,
wie es bei den Leuten daheim auszusehen hat. Ebenso wie shitkatsu gelangte auch
danshariim Jahr 2010 in die nihere Auswahl zum Wort des Jahres des U-CAN shingo —

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

239


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ryikago taisho- Preises des Verlags Jiy@i Kokumin-sha.” Dies erklirt woméglich,
warum das Wort danshari inzwischen generell als Synonym fiir das Ausmisten
genutzt wird. Zudem scheinen die Worter nicht selten miteinander in Verbindung
gebracht zu werden. Oft wird etwa in Bezug auf Kondés Methode (oder auch andere
Aufriummethoden) zusammengefasst von danshari gesprochen, um diese neue
Art des Aufriumens zu bezeichnen, die nicht auf ein reines Wegwerfen unniitzer
Dinge fokussiert (duleres Aufriumen), sondern beriicksichtigt, dass den Dingen
ein emotionaler Wert beigemessen wird und das Aufriumen auch therapeutische
Effekte haben kann, die weit tiber ein sauberes und ordentliches Heim hinausgehen
(inneres Aufriumen).

Beim Ausmisten den Anfang mit Kleidung zu machen spiegelt die Aufraumtech-
nik von Kond6 Marie wider. Diese besteht auf eine feste Reihenfolge, nach der zu-
nichst mit der ihr zufolge einfachsten Kategorie, Kleidern, begonnen wird. Auf die-
se Weise konnen sich die Aufriumenden nach und nach ein Urteilsvermdgen aneig-
nen, was sie unbedingt behalten mochten und was sie getrost entsorgen konnen.
Die nichste Kategorie, Biicher, sind Kond6 zufolge ebenfalls noch relativ einfach
zu bewiltigen und sollen unbedingt auf ein Minimum reduziert werden (Ausnah-
me: Menschen, fir die Biicher zur Arbeit gehdren), danach folgen komono, wortlich
»kleine Dinge«, gemeint sind aber alle Dinge des Haushalts, die nicht in die ande-
ren Kategorien passen und die Wohnungen fiillen. Die Erfolgserlebnisse aus diesen
Kategorien, die emotional noch relativ leicht zu bewiltigen seien und eher mit kor-
perlichem und zeitlichen Aufwand verbunden sind, jedoch weniger Kopfarbeit be-
deuten, helfen den Aufrdumenden im Folgenden, sich an die vierte Kategorie, Do-
kumente - Versicherungspapiere, Kontoausziige etc. —, heranzuwagen. Ganz zum
Schluss kommen Erinnerungsstiicke, denen ein hoher emotionaler Wert beigemes-
sen wird. Anscheinend ist diese Aufriummethode, bei der mit der Kleidung begon-
nen wird, mehr oder weniger allgemein bekannt bzw. scheint es sich eingebiirgert
zu haben, mit der Kleidung zu beginnen.

Offensichtlich haben die Biicher einen Nerv getroffen, etwa indem sie das
Aufriumen mit positiven Emotionen belegt haben — denn wenn das Aufriumen
schon vorher als angenehm empfunden worden wire, hitte es dieser Ratgeber
nicht bedurft. Wahrend es bis lange in das 20. Jahrhundert hinein fir die meis-
ten Menschen in Industrienationen teilweise noch schwierig war, itberhaupt an
alle notwendigen (und den Alltag erleichternden) Gegenstinde heranzukommen,
so hat sich nach dem Krieg die stetig zunehmende Massenproduktion zu einer
Uberproduktion ausgewachsen und materiell iibersittigte Konsumgesellschaften
hervorgebracht, die nun vor dem Problem stehen, was sie mit all den angehiuften
materiellen Giitern anfangen sollen, sobald deren Nutzungsdauer abgelaufen ist

123 Wer aktuelle Trends in Japan nachvollziehen will, fiir den ist dieser Preis eine wahre Fund-
grube.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

(in vielen Fillen auch schon davor).”** Allein die Existenz und die Popularitit der
Aufraum- Ratgeber deutet darauf hin, dass Aufriumen eine Aufgabe sein muss, die
eine ausreichend grofRe Anzahl an Menschen tiberfordert und bei ihnen negative
Emotionen auslést, welche durch die Lektiire der Ratgeberliteratur womoglich auf-
gelost werden. Die negativen Emotionen kommen vor allem auch in dem Fall hoch,
wenn es um das Haus eines verstorbenen Angehorigen geht. Die Verkniipfung
von shitkatsu/Lebensendvorbereitung und danshari/Aufriumen kommt daher nicht
von ungefihr, werben doch beide mit dem Versprechen, eigentlich unangenehme,
lastige Dinge in eine positive Aktivitit zu verwandeln: Indem man aufriumt, tut
man sich selbst etwas Gutes; wenn alte Leute aber aufriumen, tun sie auch noch
der Familie etwas Gutes.

Injedem Fall deutet die neue Popularitit des Aufriumens auf ein problematisch
gewordenes Verhiltnis zu Dingen hin. Die von shiikatsu in erster Linie adressierte
Baby- Boom-Generation wurde Ende der 1940er Jahre in eine Zeit der materiellen
Not und Knappheit nach der Kriegsniederlage hineingeboren. Bereits in ihrer
Kindheit und Jugend stellten sich jedoch durch das Wirtschaftswachstum materiel-
le Sicherheit und Stabilitit ein. Symbolhaft fiir diesen neu entstehenden Wohlstand
stehen elektronische Haushaltsgerite, die nach und nach standardmiRig von jedem
Haushalt erworben und als die »Neuen Drei Heiligen Reichsinsignien« (shin-sanshu
no jingi) bezeichnet wurden (Yoshimi 2001: 108). In Anlehnung an die Drei Heiligen
Reichsinsignien des Kaisers waren damit in unterschiedlichen Jahrzehnten jeweils
unterschiedliche Elektrogerite gemeint, die heute zur Standardausstattung einer
jeden Wohnung gehéren: Waschmaschine, schwarz-weify bzw. Farb-Fernseher,
Kithlschrank, Klimaanlage, Auto. Die Baby-Boomer erlebten dann in ihren 30ern
die Zeit der Bubble Economy, die von ausdifferenziertem Luxuskonsum und Uber-
fluss gepragt war (Gygi 2018: 136). Mit dem Luxuskonsum der 1980er Jahre wurden
die Mode- und damit Verwendungszyklen von Waren immer kiirzer und so konnte
es schon einmal vorkommen, dass ein verheiratetes Paar aus der Mittelschicht alle
zwei Jahre seine Inneneinrichtung auswechselte — hierzu mussten Gegenstinde,
die bereits nach kurzer Zeit ihren Wert als »neu« verloren, kurzerhand entsorgt
werden (ebd. 136, 140—142). Die Entsorgung des daraus entstandenen Wohlstands-
miills wuchs sich gar zu einem politischen Problem um die Standortverteilung von
Millverbrennungsanlagen aus (ebd. 142). Mit der Rezession der 1990er Jahre und
mit einem gesteigerten Oko- Bewusstsein erstarkte allerdings auch ein Bewusstsein
wider die Wegwerfgesellschaft: mottainai, dt. etwa »zu schade zum Wegwerfen,
bedeutete, den Wert der Dinge wieder anzuerkennen und das Wegwerfen bzw. die
Nutzung von Gegenstinden zu moralisieren. Es fithrte zu einem Verstindnis, die

124 Andieser Stelle seiaufdaswachsende Feld der Waste Studies hingewiesen, das danach fragt,
wann Dinge zu»Miill«werden, d.h. wann etwas wertvolles zu etwas wertlosem wird, und wie
sich diese Wertvorstellungen in Institutionen niederschlagen. Vgl. auch Keller 2009.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

241


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Dinge linger zu behalten oder sie zu recyceln — besonders letzteres war wihrend
der Bubble-Jahre undenkbar gewesen (ebd. 144). Uber die Jahre sammeln sich auf
diese Weise in vielen japanischen Haushalten viele Dinge an, die nach deren Tod
iiblicherweise von den Familienmitgliedern entsorgt werden miissen. Wenn die
Eltern versterben, sind deren Kinder nun gefangen zwischen der mottainai-Norm,
blof3 nicht zu vorschnell Dinge zu entsorgen und sie moéglichst weiterzuverwenden,
sowie der emotionalen Aufladung der Gegenstinde, die den Eltern gehort haben,
auf der einen Seite, und der Tatsache, dass sie mit den meisten Dingen schlicht
nichts mehr anfangen kénnen, weil der Wert der Dinge an die Person gebunden ist,
der sie gehort haben, auf der anderen Seite. Das Aufriumen ist also je nach Umfang
der angesammelten Gegenstinde nicht nur aufwendig, sondern kann schnell auch
zu einer emotionalen Belastung werden.

Dies erklart sicher die wachsende Nachfrage nach Services, die einem dieses
mithsame Aufriumen neuerdings gegen Gebithr abnehmen. Auf der Funeral Busi-
ness Fair 2016 hatte ich die Gelegenheit, mit einem Anbieter einer solchen Dienst-
leistung zu sprechen.” Akazawa Kervichi ist Geschiftsfithrer der Miillentsorgungs-
firma Good Holdings in Nishinomiya, Prifektur Hyogo, und hat 2011 das Tochterun-
ternehmen »Relief« (ririfu) gegriindet, das sich auf das Ausmisten von Wohnungen
Verstorbener spezialisiert hat.”?® Laut seiner Wahrnehmung liegt der Grund fiir die
steigende Nachfrage nach seinen Services darin, dass viele es inzwischen als Biirde
ansehen, die Wohnung der Eltern nach deren Tod aufzurdumen:

»Japaner haben das mottainai-Bewusstsein und fiillen ihre Hiuser mit vielen Din-
gen. Mal abgesehen von Dingen, die man benutzen kann—wenn sie z.B. zu einer
Feierlichkeit eine Karte erhalten haben oder so, dann packen sie alle Dinge sofort
irgendwo hin und das hauft sich dann immens an. Wenn jemand in eine Pfle-
geeinrichtung kommt und dort stirbt, dann kehrt der ja nicht mehr nach Hau-
se zurlick und seine Wohnung ist voll mit Zeug. Und dann heutzutage mit der
gesellschaftlichen Alterung (koreika), wenn die GroRmutter oder der Grofdvater
stirbt, dann sind deren Kinder schon in ihren s0ern oder 6oern und fir die ist
es dann korperlich anstrengend die Wohnung selbst auszurdumen. Deshalb bie-
ten wir das als Service gegen Bezahlung an.« (Akazawa Ker'ichi im Interview am
06.07.2016)

125 Es sei mir verziehen, dass ich hier nun wieder zur Anbieterseite springe; Herr Akazawa hat
mirjedoch interessante Einblicke nicht nur in seine Arbeit, sondern auch in die Bediirfnisse
seiner Kund*innen gegeben. Dies zeigt, dass die Anbieterseite nicht immer fein sduberlich
von der Nutzerseite zu trennen ist.

126 Zur Homepage der Firma: https://relief-company.jp/. Die 1960 als Daiei gegriindete Firma
bietetinzwischen so viele Services an, dass imJanuar 2016 die Holding gegriindet wurde und
die einzelnen Services als 100- prozentige Tochterunternehmen agieren.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/
https://relief-company.jp/

4, Analyse

Akazawa kommt hier auf den generationellen Aspekt zu sprechen. Die Biirde, die
durch das Ausmisten des Elternhauses entsteht, lisst sich nicht zuletzt darauf zu-
rickfihren, dass die korperlichen Krifte der Kindergeneration zu diesem Zeitpunkt
auch bereits nachzulassen beginnen.

Laut Akazawa sei die Firma »Relief« eine der grofiten ihrer Art. Ihre Griitndung
im Jahr 2011 fillt zeitlich mit dem Entstehen des Wortes shiikatsu und den darauf-
hin damit assoziierten Dienstleistungen zusammen. Laut SONAE (Vol. 6, 2014: 19,
26-27) sei der Geschiftszweig fiir Entsorgungsdienstleistungen von Hinterlassen-
schaften Verstorbener (ihin seirigyo) bereits 2002 mit der Griindung der Firma »Kee-

'*7 entstanden; inzwischen gebe es landesweit mehr als 5000 solcher

pers« (kipazu)
Anbieter.”?® Auf Nachfrage hin bestitigt auch Akazawa, dass das Phinomen shiikatsu
und die Griindung seiner Firma aus einem dhnlichen Ansinnen heraus parallel zu-
einander entstanden seien. So haben die Menschen, die vor allem shitkatsu betrei-
ben, bereits schlechte Erfahrungen mit dem Tod ihrer Eltern gemacht und mochten

diese Biirde ihren eigenen Kindern nicht antun:

»Die Leute der Generation, die jetzt shitkatsu betreiben, machen das, weil sie sich
mit ihren Eltern abgeplagt haben (kuro shita). Sie haben die Erfahrung gemacht,
dass das Ausmisten der Wohnung der Eltern sie in Not gebracht hat (komatta)
und sehen das [Ausmisten ihrer eigenen Wohnung] deshalb nun als ihr eigenes
Problem an.« (Akazawa Ker'ichi im Interview am 06.07.2016)

Die Frage, ob die Nachfrage nach solchen Dienstleistungen neu sei, verneint er. »Die
Nachfrage gab es, aber die Familienangehorigen haben versucht, es irgendwie selbst
zu stemmen«. Aufderdem seien die Firmen, die solche Dienste frither angeboten
hatten, meist eher dubioser Art (burakku kigyo) gewesen und hitten auch dreimal
so hohe Gebithren dafiir verlangt wie seine Firma heute. Selbst sein eigener Anwalt
habe ihm noch davon abgeraten, ein solches Unternehmen zu griinden, da es einen
iiberaus schlechten Ruf habe. Akazawa habe sich damals jedoch gedacht, wenn es
eine Nachfrage gibt, aber die bisherigen Unternehmen dubios und teuer sind, dann
bestehe hier gerade ein Bedarf nach einem seriésen Unternehmen. So griindete er
die Firma und nimmt nun monatlich 250 Auftrige an (Stand: 2016). Heute kénnen
die Kund*innen bei ihm Haushaltsauflgsungen fiir andere Familienmitglieder in
Auftrag geben, aber auch einen Vertrag zu Lebzeiten (seizen keiyaku) fiir ihr eigenes
Ableben abschliefien. Shitkatsu trigt in diesem Sinne nicht nur dazu bei, das Spre-
chen tiber den Tod zu enttabuisieren, sondern auch, dass bis dato als dubios ange-

127 Homepage der Firma: https://keepers.jp/. Die Firma ist aus einem Umzugsunternehmen her-
aus entstanden.

128 Zuvor habe man Umzugsfirmen oder Miillentsorger damit beauftragt; nun gibt es dafiir ei-
nen speziellen Namen und der Geschiftszweig hat sich verselbstindigt und spezialisiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

243


https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/
https://keepers.jp/

ym

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

sehene Geschiftszweige aus der Grauzone herausgeldst werden und sich als serigse
Unternehmen etablieren konnen. Ehemals negative Assoziationen werden dadurch
nach und nach aufgel6st und das Niitzlichkeits- und Effizienzkriterium setzt sich
durch.

Die Zunahme von einsamen Toden (kodokushi) befordere zusitzlich die Nachfra-
ge nach solchen Dienstleistungen. Wenn eine Person eine Woche lang nach ihrem
Ableben unentdecke bleibt, bilden sich Geriiche, die niemand ertragen kénne. Dies
sei im Sommer, wenn die Klimaanlage tagelang nicht liuft, besonders schlimm, so
Akazawa. Da witrde dann kein Familienmitglied mehr selbst Hand anlegen wollen.
Sein bisher unangenehmster Auftrag hat daher auch mit einem solchen Fall zu tun:
die Geschwister einer spurlos verschwundenen allein lebenden Frau hitten ihn an-
gerufen und um das Ausmisten deren véllig vermiillter Wohnung gebeten. Seine
Mitarbeiter sind grundsitzlich angewiesen, vorsichtig zu sein, da sich in dem Miill
moglicherweise eine Leiche befinden konnte. Dies sei dann auch der Fall gewesen:
nicht nur die Leiche der verschollenen Schwester sei bei der Reinigungsaktion auf-
getaucht, sondern auch die ihrer beiden Haustiere.

Relief entsorgt die nicht mehr verwendbaren Gegenstinde fachgemifl. Was
noch einen Gebrauchswert hat, wird in Containern nach Siidostasien und nach
Chile verschifft und dort weiterverkauft. Auf diese Weise konnen die Gebiithren
durch den Verkauf von wertvollen Gegenstinden sogar auf null sinken. Mit diesem
System (Stichwort: reuse, reduce, recycle) trifft Akazawa auch den Nerv des mottainai-
Bewusstseins, das die Weiterverwendung von Gegenstinden bevorzugt - auch
wenn die Weiterverwendung nicht in Japan, sondern in Thailand, Kambodscha
oder auch Nigeria passiert. Dort gelte »Made in Japan« dermaflen als Qualitats-
siegel, dass es niemanden stére, dass die Gegenstinde gebraucht sind. Dies sei in
Japan nicht der Fall, wo es tiberwiegend noch als unangenehm angesehen werde,
Gegenstinde aus zweiter Hand zu benutzen.

Dass shiikatsu eng mit dem Aufriumen/Ausmisten zusammenhingt, ist also
kein Zufall, sondern vielmehr dessen Kernelement. In gewissem Sine kann shi-
katsu gar als eine spezialisierte Form von danshari fiir Altere ausgelegt werden. Die
Herbstausgabe der shiikatsu- Zeitschrift SONAE aus dem Jahr 2014 ist z.B. ganz dem
Thema Aufriumen gewidmet. Der einleitende Artikel (S. 18) titelt — mit Ausrufe-
zeichen und Fragezeichen, um den Uberraschungseffekt zu unterstreichen: »Das
grofite Thema von shitkatsu — Aufriumen (seiri) und Entsorgen (shobun)!?« Im Artikel
wird eine Umfrage unter 244 Teilnehmern zwischen 50 und 8o Jahren zitiert, laut
der diejenige Aktivitit, welche im Rahmen von shitkatsu bei den Nutzer*innen das
grofite Interesse hervorrufe, das Aufriumen sei. Auch hier wird die Aktivitit des
Ausmistens mit danshari bezeichnet, wenn auch weitere Bezeichnungen einge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

fithrt werden.” Dies soll darauf verweisen, dass es sich nicht um ein alltigliches
Wegriumen von Gegenstinden des tiglichen Gebrauchs handelt, sondern um

3% Aufriumpraxis, bei der auch

eine sorgfiltige, grundlegende und nachhaltige
kompliziertere administrative und emotionale Angelegenheiten geregelt werden.
Diese Aufriaumpraxis ist insofern auf die Zukunft gerichtet, als mit Blick auf den
nahenden Tod ein ganzes Leben abgewickelt werden soll, mit dem gewiinschten
Effeke, die soziale Neuordnung, die nach dem Tod eines Menschen notwendig ist,
eigenstindig durchzuorganisieren und damit (fiir die Hinterbliebenen) zu ver-
einfachen. Es wird betont, dass das Ausmisten auch eine positive psychologische
Wirkung auf die Aufriumenden haben kann (S. 19) — ein Motiv, das unabhingig von
der Vorbereitung auf das eigene Ableben in dieser neuen Aufraumkunst zentral ist.
Ein Gefiihl von Befreiung und Erleichterung (kaihokan, sukkiri) zu erreichen winkt
dementsprechend als Belohnung fiir eine erfolgreiche Aufriumpraxis.

Die SONAE-Autor*innen unterscheiden hierbei drei Typen: 1) wenn jemand
sein/ihr eigenes Haus aufriumt, 2) wenn die Kinder oder Verwandten das Haus
einer Person aufriumen und 3) wenn ein Unternehmen mit dem Aufriumen beauf-
tragt wird. Ferner wird iiber die Gegeniiberstellung zweier Begriffe eine Differenz
zwischen dem Aufriumen vor dem eigenen Tod (seizen seiri) und dem Aufriumen
der Hinterlassenschaften nach dem eigenen Tod durch die Hinterbliebenen (ihin
seiri) deutlich gemacht. Damit wird eine begriffliche Basis fiir die mégliche Deu-
tung geschaffen, dass das selbstindige Aufriumen durch den Verstorbenen in spe
bereits zu Lebzeiten gegeniiber dem Aufriumen(lassen) durch Dritte nach dessen
Ableben zu bevorzugen sein kénnte. Auch wenn die Autor*innen hier keine explizite
Hierarchisierung vornehmen, welche der Aufriumarten zu bevorzugen wire, so
wird an mehreren Stellen wiederholt, dass sich beim selbstindigen Aufriumen
die Biirde fiir die Hinterbliebenen immens reduziert. Auch wird diese Methode als
erste im Detail besprochen. Weiterhin wird in den SONAE-Beitridgen eine Indi-
vidualisierung von Gegenstinden festgestellt (S. 27). Wurden frither Gegenstinde
noch innerhalb der Familie geteilt, so habe sich dieses Verhiltnis stark gewandelt
hin zu einer engen Verkniipfung des Gegenstands mit einem Individuum. Damit
verlieren die Gegenstinde aber auch ithren Wert, sobald das Individuum nicht mehr
daist. Dies deutet daraufhin, dass es sich nicht schlicht um Materialismus handelt,

129 So etwa Sakaoka Yokos »Ordnen vor dem hohen Alter« (rozen seiri; 2011 unter diesem Titel
als Buch herausgegeben), das auf die Notwendigkeit verweist, aufzuraumen bevor man zu
alt und gebrechlich dafiir wird; oder die Wortneuschépfung oyakata, »Aufriumen des Eltern-
hauses« (zusammengesetzt aus oya, Eltern, und kata von katazukeru: B H, mitunterauch als
¥ H), die Anfang 2014 in der Frauenzeitschrift Yiiyii gepragt wurde (Sonae Vol 6, 2014:19).

130 Kondo Marie etwa beginnt ihr Buch mit der programmatischen Ansage, dass wer mit ihrer
Methode aufraumt, nie wieder in Chaos zuriickfallt: »Dieses Buch beschreibt eine Art des
Aufriumens, bei der Sie auf keinen Fall jemals wieder zum Ausgangszustand zuriickkehren,
wenn Sie einmal aufgeraumt haben.« (Kondo 2011: 1)

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

245


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

sondern um einen individualisierten Materialismus, in dem gekauften Gegenstin-
den nur insoweit eine Bedeutung zukommt, wie die besitzende Person noch am
Leben ist. Thr Wert liegt also nicht in ihnen selbst, sondern in der Person, die damit
eine positive Emotion verbindet. Mit ihrem Ableben geht auch der Wert des Ge-
genstands verloren (es sei denn, die Hinterbliebenen haben mit dem betreffenden
Gegenstand ihre jeweils eigene emotionale Bindung aufgebaut). Dies erklart auch
die Emotionalitit des scheinbar sehr unemotionalen Entriimpelungsprozesses.

In diesem Sinne profitiert die Anbieterseite von der Popularitit des Aufriumens
und kann shikatsu als das »danshari/Magic Cleaning der alten Leute« positionieren.
Auf diese Weise konnen auch Menschen mit shiikatsu erreicht werden, die etwa mit
der Organisation der eigenen Bestattung nichts anfangen kénnen, wie sich auch an
meinen Interviews zeigt. Auch diejenigen, die (noch) kein shiikatsu betreiben, finden
iber das Aufriumen zumindest einen ersten Zugang dazu.

4.47 Die Riicksicht nehmenden: »Ich mochte niemandem zur Last fallen«

Es kommt sicherlich eher selten vor, dass alle Interviewpartner*innen eines Sam-
ples einstimmig dieselbe Aussage teilen, doch die hier besprochene wurde in jedem
Interview geduflert und kann daher als das zentrale Motiv fitr die Organisation des
eigenen Ablebens auf Seiten der Nutzer*innen angesehen werden. Unabhingig da-
von, ob meine Interviewpartner*innen von sich behaupteten, Lebensendvorberei-
tungen zu betreiben oder nicht und ob sie dies dann als shikatsu bezeichneten oder
nicht, verschrieben sie sich einhellig der Norm, niemandem zur Last fallen zu wol-
len. Im Gegensatz zur shitkatsu-Werbung, in der viel mit der Anrufung zu jibunra-
shisa, also zu einer Personalisierung des Ablebens, gearbeitet wird, erwihnten die
Interviewten auf der Nutzerseite diesen Aspekt selten bis gar nicht. Viel mehr Rede-
zeit verwandten die Menschen hingegen darauf, dass sie niemandem zur Last fallen
mochten:

»Mehr als fiir mich mache ich es fiir meine S6hne, die spater einmal alles erben
werden [das Grab etc.]. Die werden sich nachher denken, gut, dass Mutter das fiir
uns gemacht hat.« (Frau Ishikawa, 83, Chiba)

»lch mochte moglichst niemanden behelligen (dekiru dake hito no te wo wazura-
wasezu) und soweit es geht die Dinge, die ich selbst machen kann, auch selbst
erledigen.« (Frau Kawakami, 67, Chiba)

»Ich habe einen Sohn, er ist 45 und lebt in Tokyo, hat sich da ein Haus gekauft.
Er ist mein einziger Sohn, daher will ich ihm nicht mehr zumuten, sich um mich
zu kiimmern (mo musuko no sewa ni naritakunai).« (Herr Fukuda, 71, Chiba)

Spitestens auf die Interviewfrage hin, fiir wen sie denken, dass shitkatsu notwendig
sei, antworteten alle Interviewten durchweg, dass es fir die Familienangehdrigen

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

bzw. die Hinterbliebenen nétig sei. In der einen oder anderen Form wird die Norm,
den Kindern keine Last aufzubiirden immer wieder thematisiert. Dies war mir von
Anfang an auch bei der Kommunikation der Anbieterseite aufgefallen und es dring-
te sich die Frage auf, ob dies etwas typisches fiir Japan sei, ob es sich hierbei vielleicht
um einen Ausdruck einer immer schon dagewesenen Form der gegenseitigen Ab-
hingigkeit oder des in der Japan- Literatur vielfach beschworenen Kollektivismus
handelt, oder ob es tatsichlich einen gesellschaftlichen Wandel beschreibt. Da ich
stets geneigt bin, die in der ethnologischen Japan- Literatur postulierte Norm des
Kollektivismus (als Gegensatz zu einem »westlichen Individualismus«) zu hinterfra-
gen (vgl. Abschnitt 4.3.2), suchte ich nach Hinweisen dafiir, ob der Ausdruck meiwa-
ku bzw. futan wo kaketakunai (dt. etwa »keine Unannehmlichkeiten bereiten wollen«)
in diesem Diskurs etwas Neues darstellt. Dabei traf ich immer wieder auf Aussagen
iiber einen Wertewandel innerhalb verschiedener Generationen.

Im Gruppeninterview in Tsudanuma sprachen die Teilnehmerinnen das Thema
an, ohne dass ich sie explizit darauf angesprochen hitte. Frau Nawate (63) meinte,
dassesinder Generation ihrer Eltern noch als selbstverstindlich gegolten habe, dass
die Kinder die Eltern im Alter pflegen und sich auch um die Fortfithrung des Fami-
liengrabs kiitmmern wiirden. Dies sei damals nicht als Last oder Biirde empfunden
worden:

»In der Generation unserer Eltern war es noch eine Selbstverstindlichkeit, dass
sich die Kinder um die Eltern kiimmern (mendo wo miru), aber in unserer Genera-
tion ist dieses Bewusstsein vollig verschwunden. Im Gegenteil, man will nicht zur
Last fallen (mendo wo kaketakunai).« (Frau Nawate, 63, Chiba)

Sie spricht hier von mendo wo miru (dt. »sich kiitmmern«) und mendo wo kaketakunai
(»ich will nicht zur Last fallen«), meist findet sich jedoch der Satz meiwaku wo kaketa-
kunai (»ich will nicht zur Last fallen«). Hierbei fillt linguistisch auf, dass zum Teil
unterschiedliche Worter dafiir benutzt werden, wenn man die Sorge um die Eltern
und das Familiengrab als nicht zu hinterfragende, selbstverstindliche Pflicht, viel-
leicht auch mit einem gewissen Ehrgefithl wahrnimmt, und wenn die Sorge um die
Eltern negativ als Last empfunden wird. Dabei haben sowohl meiwaku und futan als
auch mendo eine dhnliche Bedeutung. Meiwaku wird im Deutschen als »Beldstigung,
Stérung, Unannehmlichkeit« und futan als »Last, Biirde, Verpflichtung« tibersetzt;
aber auch mendo steht allein fiir »Unannehmlichkeit, Umstinde, Miihe, Last«.” Sich
um jemanden zu sorgen, ihn zu pflegen, sich um ihn zu kitmmern wird als mendo
wo miru (wortlich: »die Umstande, Unannehmlichkeiten sehen«) ausgedriickt, wo-
hingegen mendo schon mit einem anderen Verb oder auch als Adjektiv einen negati-
ven Klang bekommen kann: mendo ninaru heifdt »(jemandem) Schwierigkeiten berei-

131 Ubersetzung aus: Online-Worterbuch »Wadoku jiten«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

247


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ten« und mendokusai heift umgangssprachlich »anstrengend, nervig, stérend«. Das
heift, die Sorge um andere wird als eine Last beschrieben, die jedoch als unhinter-
fragte Pflicht akzeptiert ist und deshalb keine negative Konnotation trigt. Vielmehr
gilt das Opfer, das der/die Pflegende, Umsorgende hierfiir aufbringt, als etwas po-
sitives.” Mendo wurde in meinen Interviews interessanterweise immer auch dann
verwendet, wenn es um das Kiimmern um das Familiengrab ging.

Frau Nawate zufolge habe ein Bewusstseinswandel in ihrer Generation stattge-
funden. Diese Generation hat sich noch wie selbstverstindlich um ihre Eltern, vor
und nach deren Tod, gekitmmert. Nachdem sie diese Last jedoch selbst erlebt hat-
ten, witrden sie dies ihren eigenen Kindern ungern antun wollen. So dufert sich
Frau Honda (56) als Ergdnzung zu Frau Nawate folgendermaflen:

»Wir haben halt selbst unsere Eltern gepflegt und das wollen wir unseren eige-
nen geliebten Kindern einfach nicht antun (jibun no kawaii kodomo ni wa konna koto
wo sasetakunai).« (Frau Honda, 56, Tsudanuma)

Bei Frau Hondas Aussage sollte nicht unerwihnt bleiben, dass ihre Tochter an dem
Gruppengesprich ebenfalls teilnahm. Dass sie ihren eigenen Kindern nicht zur Last
fallen will, geht auf ihre eigene negative Erfahrung mit ihren Eltern zuriick. Was sie
eigentlich aussagt, ist daher: »Ich méchte meinen Kindern nicht so zur Last fallen,
wie meine Eltern mir zur Last gefallen sind.«

Der Ausdruck meiwaku wo kaketakunai, »ich will nicht [meinen Kindern] zur Last
fallen«, spiegelt damit weniger einen wiinschenswerten Zustand als vielmehr die
Einsicht wider, dass dies — inzwischen — schlicht nicht mehr von den Kindern er-
wartet werden kann und soll. Damit deutet es auf einen umsichtigen Riickzug von
frither als selbstverstindlich angesehenen Rechten im Rahmen des Generationen-
vertrags hin. Durch den freiwilligen Verzicht, ihren Kindern die eigene Pflege ab-
zuverlangen, wie es frither noch blich war, wird ein duflerer Zwang als ein inne-
rer Wunsch reformuliert und damit subjektiviert. Dies fasst den Kern von shitkatsu
ziemlich gut zusammen: die traurige Einsicht, dass sich niemand um einen kiim-
mern wird, wird sich dadurch wieder angeeignet, dass man den negativen Wunsch
duflert, auch gar nicht zu wollen, dass sich jemand um einen kitmmert.

Nun mag man einwenden, dass die Pflege von Eltern und Familiengrab auch
frither bereits anstrengend gewesen sein muss, dass aber nicht auf diese Weise dar-
tiber gesprochen wurde (und nicht gesprochen werden konnte, da es gesellschaftlich

132 Auch im Deutschen enthilt die Aussage »sich um jemanden sorgen, jemanden umsorgen«
das Wort »Sorge«, das sowohl positiv als auch negativ verstanden werden kann. Es ist damit
dhnlich konstruiert wie mendo wo miru, »sich um jemanden kiilmmern«, wobei mendo eben
auch »Last, Birde« bedeuten kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

nicht akzeptiert war). Heutzutage scheint die Biirde der elterlichen Pflege hinge-
gen aussprechbar zu sein, allerdings mit einer wichtigen Einschrinkung: die Kin-
der selbst sprechen nicht aus, dass sie sich nicht um ihre eigenen Eltern kitmmern
wollen (zumindest fand ich in meinen Interviews keine Beispiele dafiir), sondern
die Generation, die es mit ihren Eltern schon erlebt hat, verzichtet aus Empathie zu
den Kindern darauf, sich umsorgen zu lassen. Ich fand also nicht etwa die Aussage
vor: »ich méchte mich nicht um meine Eltern kitmmern«, sondern die Aussage: »die
Kinder sollen sich nicht um mich kiimmern« (formuliert als: »ich méchte meinen

133 Die Eltern nehmen den Kindern damit die Biirde

Kindern nicht zur Last fallen«).
ab, aussprechen zu miissen, dass die Pflege der Eltern und des Grabs belastend ist.
Die antizipierte Nicht- Sorge der Kinder wird von den Eltern damit angeeignet und
zu einer vorsorglichen Ablehnung dieser Sorge reformuliert — dann kiitmmert man
sich eben selbst. Aus dem Sich- Selbst- Kiitmmern- Miissen wird dadurch ein Sich-
Selbst- Kitmmern-Wollen.

Dass die Aussage: »Kiitmmert euch bitte selbst um euer Ableben« von den Kin-
dern nur schwer zu titigen ist und auf Widerstand st6R¢, illustriert die Erzihlung
von Frau Kamiyama (45), ebenfalls Teilnehmerin am Gruppeninterview in Tsudanu-
ma. Sie erzihlt davon, wie ihre Mutter einmal wegen Herzproblemen ins Kranken-
haus kam. Da sie nicht wusste, ob sie den Eingriff iiberleben wiirde, habe sich die
Mutter einige Dinge vorgenommen, die sie vor ihrem Tod noch hitte erledigen wol-
len, aber daam Ende alles doch noch gut gegangen sei, habe sieletztlich nichts davon
umgesetzt. Frau Kamiyama kommentiert diese Begebenheit folgendermafien:

»Man kann als Kind jetzt auch nicht die Eltern dazu drangen, etwas zu tun, und
es ist glaube ich auch eine Frage davon, wie bewusst das einem alles ist. Zum
Beispiel hat meine Mutter noch meinen Schulranzen, den hebt sie auf und fragt
mich dann manchmal, was sie damit machen soll, und ich sage, sie soll den weg-
schmeifden, den benutzt doch eh keiner mehr.. Jedenfalls hat sie den noch als
Erinnerung oder so, sie bringt es nicht bers Herz ihn wegzuschmeifden. Ich als
Kind finde ja, und das mag jetzt vielleicht ein bisschen hart klingen, aber mir wa-
re schon ein bisschen geholfen, wenn sie dieses Zeug entriimpeln wiirde, also was
heifdt mir wire geholfen, aber ich finde sie braucht das wirklich nicht aufzuhe-
ben, die Erinnerung, das Andenken bleibt ja trotzdem. Aber als Tochter kann ich
ihr auch wirklich nicht sagen, dass ich will, dass sie das macht. Wenn sie nicht
selbst erneut einen Unfall oder eine Krankheit hat, kommt sie da ja nicht von
selbst drauf. Und wenn man die Eltern namlich wirklich dazu driangt, das soll jetzt

133 Ebenso kénnte die Aussage als ein Ventil verstanden werden, indirekt zum Ausdruck zu brin-
gen, dass man die Pflege der eigenen Eltern als Last empfindet — weil man es nicht direkt
sagen kann, nimmt man den Umweg (iber die Empathie mit den eigenen Kindern. Die Aus-
sage konnte auch mit dem Unterton des Vorwurfs an die Eltern gelesen werden, dass sie von
einem erwartet haben, sie zu pflegen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

249


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

nicht trotzig klingen, es geht jetzt auch nicht um meine eigenen Eltern, aber ich
war mal bei einer Freundin zu Hause, und sie hat ihren Eltern wohl mal direkt
gesagt, dass sie ein Testament'* aufsetzen sollen, schliellich stirbt jeder eines
Tages einmal, und die sind dann stinksauer geworden, und als ich das gehort hab,
also die beiden sind ja auch noch jung und ich kann schon ihren Schock verste-
hen, dass sie sowas gesagt bekommen, aber man weif3 ja auch nie, was passiert,
es kann ja immer etwas sein, und, naja, es gibt ja auch so etwas wie Ricksicht
den Hinterbliebenen gegeniiber (nokosaretamono ni taishite no omoiyari). Also ich
verstehe auch die Wut, die sie hatten, aber ich verstehe auch die Seite von meiner
Freundin, die das angesprochen hat.« (Frau Kamiyama, 45, Tsudanuma)

Diese innerfamilidren Situationen, von denen Frau Kamiyama berichtet, zeigen,
dass es nicht moglich ist, den eigenen Eltern zu sagen, dass man sie und ihre Hin-
terlassenschaften als Last empfindet. Anbietern von shukatsu und artverwandten
Diensten (inklusive Pflegediensten) kommt daher die »Aufkliarungspflicht« zu, der
Elterngeneration das Unsagbare zu vermitteln, damit sie von sich aus die Erwar-
tungen an ihre Kinder zuriickschrauben. Die shukatsu- Publikationen erfiillen damit
den Zweck, auf die neue Norm hinzuweisen, dass die Eltern sich selbst kiimmern
sollen. Die Eltern haben es also entweder selbst am eigenen Leib erlebt, wie es
ist, sich um die eigenen Eltern kiilmmern zu miissen, und ihre Schliisse daraus
gezogen oder sie werden von der shikatsu- Industrie darauf hingewiesen, sich als
Last fiir ihre Kinder zu verstehen. In beiden Fillen nehmen sie den Kindern damit
die schwierige Aussage ab, dass ihre Eltern womdglich eine Last fiir sie darstellen
kénnten.'

Einmal wurde ich jedoch von einer japanischsprachigen Interpretationsgruppe
darauf hingewiesen, dass bei der lautstark vertretenen Aussage »Ich will nieman-
dem zur Last fallen« eigentlich ein Nebensatz weggefallen sei, der aber mitgedacht
wiirde: »..., aber insgeheim wiinsche ich mir doch, dass sich jemand um mich kiim-
mert (mendo wo mitehoshiin desu kedo).« Konkret sprach eine Person von ihrer Grof3-
mutter, um die 90 Jahre alt, die noch zu der Generation gehort, in der es als selbstver-

134 Interessantistesan dieser Stelle auRerdem festzustellen, wie »Ausmisten«und » Testament«
in einem Atemzug genannt werden. Dies zeigt, wie sehr Begriffe wie shiikatsu dazu beigetra-
gen haben, beides als ein Set an Tatigkeiten zu begreifen, die miteinander zusammenhan-
gen.

135 Dies ist im Ubrigen nicht auf Japan begrenzt, auch wenn dort bestimmte sprachliche und
kulturelle Spezifika die konkrete Auspragung beeinflussen, wie nicht oft genug wiederholt
werden kann. So hat Long (2003: 37) in ihrem Vergleich zwischen Japan und den USA die
Aussage »| don't want to be a burden« im selben Mafle in den USA feststellen kénnen. Dies
untermauert letztlich meine These, dass es sich nicht um ein spezifisch »japanisches« Pha-
nomen handelt, das aus»ur-japanischen« Dispositionen zu Kollektivismus herriihrt, sondern
aufeinen kulturellen Wandel hindeutet, der mit den veranderten Lebensbedingungen in ka-
pitalistischen Gesellschaften im ausgehenden 20. und 21. Jahrhundert einhergeht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

stindlich empfunden wurde, dass die Kinder sich um die Eltern im Alter kiimmern.
Sie werfe ihrer Enkelin vor, sie nicht regelmifig zu besuchen und sich nicht ord-
nungsgemdfd um sie zu kitmmern. Sie sage sogar noch ganz explizit solche Sachen
wie: »Kiimmert euch bitte um mich!« Diese Aussage ist schon in der Folgegenerati-
on — also den heute um die 60-Jdhrigen — offenbar schon unsagbar geworden. Und
dieser Bewusstseinswandel rithrt in erster Linie daher, dass eben diese Generation
der heute 60-Jihrigen das Kitmmern um ihre Eltern als Last empfindet. Sie verset-
zen sich dann in ihre eigenen Kinder hinein und empfinden Mitleid bei der Vorstel-
lung, dass diese die Last der Sorge um ihre Eltern eines Tages schultern miissten:

»lch habe nur eine Tochter und ich finde es wirklich bemitleidenswert (kawaiso),
wenn sie irgendwann die gesamte Sorge um das Familiengrab schultern miisste.«
(Frau Saito, 58, Tsudanuma)

Nachdem mir dieser Sachverhalt klar geworden war, begann ich auch in den Inter-
views Anzeichen dafiir zu entdecken, dass die Menschen die Norm zwar internali-
siert haben, sich selbst als Last zu empfinden und dies niemandem aufbiirden zu
wollen, jedoch trotzdem eigentlich noch witnschen, dass sich jemand um sie kiim-
mert. Die individuelle Lésung muss nicht immer eine vollstindige Eliminierung der
Last sein, wie etwa bei einer »Null- Bestattung« (zero-s0), sondern eben eine Redukti-
on soweit es geht. Dies duflert sich in der Intention, das Grab méglichst »praktisch«
(benri), d.h. gut zuginglich (ikiyasui), und pflegeleicht zu halten. Die Logik ist, dass
die Grabpflege nur so einfach wie moglich gestaltet werden muss, damit die Famili-
enmitglieder die Grabpflege auch in ihren reguliren Tagesablauf einbauen konnen:

Saitd: »Mein Mann und ich haben vor Kurzem angefangen, ernsthaft dariiber
nachzudenken, dass unser CGrab an einem fiir unsere Kinder gut zuganglichen,
einfach zu pflegenden Ort sein soll, weil es uns besonders wichtig ist, dass wir
ihnen damit keine Umstédnde bereiten. [..] Da gibt es beides, man will, dass die
Kinder schon noch wenigstens ab und zu ans Grab kommen, aber gleichzeitig
will man ihnen keine Last aufbiirden.«

Fukushima: »Wir machen das ja noch [fiir unsere Eltern], aber fir die Kinder ist
das eine Last.«

Saitd: »Ja und das Grab soll halt zumindest nicht allzu schwer erreichbar sein.
Deshalb hat ein Bekannter sein Grab nach Kyoto verlegt, weil er selbst Kyoto
mochte und die Hinterbliebenen den Grabbesuch dann z.B. einmal im Jahr mit
einer Reise verbinden kénnen.«

Fukushima: »Ach, auf Wunsch des Verstorbenen?«

Saito: »Genau. Fiir mich persénlich kime Kyoto zwar nicht in Frage, aber es sollte
schon in der Stadt gelegen ein, mit guter Verkehrsanbindung. Und das Grab, das
wir jetzt haben, wiirden wir auflésen, das ist ja auch teuer. Wir haben nimlich
noch ein Familiengrab, seit Generationen.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

251


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Fukushima: »Man will schon gern, dass alle [ans Grab] kommen kdnnen, aber
ohne zu viele Umstinde sollen sie kommen kénnen.«

In diesem Sinne ist die Norm, nicht zur Last fallen zu wollen, wie auch Kawano
(2010; siehe auch Abschnitt 4.3.2) schreibt, ein Ausdruck der gegenseitigen Abhin-
gigkeit in der Familie, d.h. ein Mittel, um in der Situation zunehmender Unabhin-
gigkeit der Familienmitglieder untereinander, durch die Beriicksichtigung indivi-
dueller Lagen, die Bindung zu stirken — und nicht etwa, sie vollends zu kappen.
Paradoxerweise wird die Familienbeziehung hier gerade dadurch aufrechterhalten
oder auch gerettet, dass frithere Verpflichtungen gelst werden, indem man ver-
zichtet, darauf zu bestehen, gepflegt zu werden, und jedem eine individuelle Un-
abhingigkeit zugestanden wird. Die Entpflichtung der Kinder fithrt zu einer Ver-
pflichtung der Einzelnen. Die Norm des respektvollen Umgangs miteinander wan-
deltsich also hin zu einer gréftmoglichen Reduktion des Aufwands, den andere mit
einem haben werden. War frither die Pflege der Eltern noch die selbstverstindliche
Pflicht auch im Sinne des konfuzianischen Prinzips der kindlichen Pietit (oya koko),
so ist aktuell eine Pflicht zur Entpflichtung zu beobachten.’*

4.4.8 Das Konsumsubjekt: Grab und Bestattung sind auch
nur Konsumentscheidungen

Aus der Motivation heraus, den Familienmitgliedern so wenig wie mdéglich Kosten
und Mithen aufzubiirden, dabei aber nicht gleich das sprichwortliche Kind mit dem
Bade auszuschiitten und trotzdem nichtvollstindig auf Grab und Bestattung zu ver-
zichten, wiinschen sich also auch meine Interviewpartner®innen, so wie viele an-
dere Japaner*innen auch, eine »praktisches, »einfache« Losung. Auch im Ableben
noch »sie selbst« (jibunrashii) zu sein spielt fiir sie nur insofern eine Rolle, als sie sich
wiinschen, dass ihre Bestattung klein ist und sich im familidren Kreis abspielt. Die-
jenigen Interviewpartner*innen, die mit mir ausfiihrlich iiber ihre Bestattung ge-
sprochen haben, wiinschten sich eine kleine Bestattung und bestitigten die in Ab-
schnitt 3.4 beschriebene Tendenz zur Verkleinerung von Bestattungen. Es sprach
sich niemand fiir die Extremform der reduzierten Bestattung, die Direktbestattung
(chokuso) aus, aber hiufig fiel das Wort »Familienbestattung« (kazokuso), d.h. eine Be-
stattung im engsten Familien- und Bekanntenkreis (im Gegensatz zu Bestattungen,
bei denen auch Arbeitskollegen und entferntere Bekannte eingeladen sind).
Interessant war es zu horen, dass die Business-Sprechweise der Bestattungs-
unternehmen zum Teil auch von den Nutzer*innen verwendet wurde. Damit meine

136 ImGegensatzdazuseian Frau Kawakamierinnert (vgl. Abschnitt 4.4.3), die den Verlust eben-
dieses Pflichtgefiihls gegeniiber den Eltern moniert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

ich aus dem Englischen entlehnte Katakana- Worter wie one day ceremony (wan dé sere-
moni), die ich in den Werbematerialien der Bestatter fand. Das Katakana- Alphabet
hat hier zwei Wirkungen. Zum einen bekommen die Produkte dadurch einen pro-
fessionelleren, aber auch coolen Klang, da sie aus dem Englischen kommen. Zum
anderen ermdoglichen sie eine emotionale Distanzierung von dem ansonsten eher
schwierigen Thema Tod."” Die Katakana- Worter kénnen auch als ein Nachweis da-
fiir gelesen werden, dass das Bestattungswesen nicht mehr »heilig« ist, da es nun
ginzlich von der rationalen Management- Sprechweise erfasst wurde. Die Aneig-
nung dieser Sprechweise kommt besonders bei Frau Sait6 (58, Tsudanuma) zum
Ausdruck:

Saitd: »Meine Schwiegermutter ist ja 99 und, dh, da weif? man nicht, was kommt,
im Moment ist sie noch gesund, [aber wir haben schon] die Bestattung [organi-
siert]. Die Bestattung, da haben wir uns registriert (toroku) bei so einer, wie heifst
das doch gleich--«

Nawate: »--so eine gojokai [Bestattungsversicherung]?«

Saito: »Ja, genau, sowas in der Art, da sind wir beigetreten. Wenn man eines Ta-
ges stirbt, kostet die Bestattung one set mehrere 10.000 oder 100.000, je nach
Umfang unterschiedlich, aber wenn man stirbt, reicht ein Anruf (denwa ippon),
also da wo man das Geld bezahlt und den Vertrag abgeschlossen hat, und die
machen dann alles fiir einen. So ein System (shisutemu) kommt in letzter Zeit in
Japan ganz oft vor. Ich hab den ganzen Betrag auf einmal eingezahlt. Wenn man
spater den Umfang nachtriglich anpassen will, muss man nur eine zusatzliche
Gebiihr (purasu) bezahlen, dann machen die es noch ein bisschen schoner.«

Die Nutzung der Sprechweise der Anbieter stach in meinen Interpretationsgruppen
besonders japanischen Muttersprachler*innen ins Auge. Das Jengrishe® »one set«
(wan setto) hitte im Deutschen in etwa die Entsprechung »Pauschal-« wie in »Pau-
schalreise«, »Pauschaltourismus«. Diese Assoziation ist nicht ganz unbegriindet,
schlieRlich brachte auch eine japanische Muttersprachlerin in der Interpretations-
gruppe (die das Wort »Pauschaltourismus« im Deutschen hochstwahrscheinlich
nicht kennt) diese Art der Systematisierung von Bestattungsprodukten mit den
package tours (pakkéji tsua) des Massentourismus der 1970er und 1980er Jahre in Ver-
bindung. Die Generation, die sich aktuell mit der Organisation von Bestattungen
fiir die Elterngeneration befasst — und davon inspiriert auch mit der eigenen - ist
schliefdlich dieselbe Generation, fiir die der Pauschaltourismus normal war. Sie
sind es gewohnt, »Pakete« zu kaufen und haben dadurch vielleicht etwas weniger
Berithrungsingste mit dieser Sprechweise. Schlieflich vereinfachen »Pakete« den

137 Vergleichbare Beobachtungen wurden mit ending fiir »Tod« in Abschnitt 4.3.3 gemacht.
138 Jengrish: Kofferwort aus Japanese und English, wobei | durch r ersetzt ist, da diese Liquide
im Japanischen in Eins fallen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

253


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Kauf- und Entscheidungsprozess (vgl. Abschnitt 4.1.3, Stichwort: Produktentwick-
lung). Auch wenn die Interpretationsgruppe der Formulierung »one set« gegeniiber
ein gewisses Unbehagen hegte, so wurde eingestanden, dass one set auch positiv
als eine Vereinfachung gegeniiber dem streng formalisierten Ritual, das sonst bei
Hochzeiten und Beerdigungen in Japan vorherrsche, aufgefasst werden kann.

Abbildung 18: Foto eines Bestattungsaltars der Familie Otani aus Kobe.
Nur die rechte Hilfte wurde dekoriert, fiir die linke wire eine zusitzliche
Gebiihr fillig gewesen.

Quelle: privat

Der Vorteil bei »Paketen« und vordefinierten Produkten ist, dass man einen ge-
wissen Standard erwarten kann. Dass die Erwartung aber auch enttiuscht werden
kann, ist ein hiufig ins Feld gefithrtes Argument der shikatsu- Rhetorik dafiir, dass
sich die Menschen griindlich informieren sollen, um ihre Anbieter gut aussuchen
zu konnen. Ein Beispiel fiir eine misslungene Bestattung horte ich bei einem In-
terview in Kobe. Die Familie hatte bei der Firma BELLCO eine solche Bestattungs-
versicherung abgeschlossen. Sie zahlten monatlich die vereinbarte Gebiihr ein, bis
der endgiiltige Betrag erreicht war. Als die Grof3mutter verstarb, wollte die Familie
den eingezahlten Betrag in eine Bestattung einlésen. Allerdings hatte man sie iibers
Ohr gehauen. Vertraglich vereinbart sei bei diesem Betrag nur die Dekoration der
einen Hailfte des Altars gewesen, fiir die zweite Hélfte hitten sie noch eine zusitzli-

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

che Gebithr entrichten miissen. Die Familie fiihlte sich von der Firma betrogen und
weigerte sich aus Prinzip, diese zusitzliche Gebiihr zu entrichten. Daher zog sie es
zihneknirschend vor, die GrofSmutter nur mit einem halben Altar zu bestatten (Ab-
bildung 18). Solche Fille meinen shiikatsu-Berater*innen, wenn sie immer wieder
ausdriicklich darauf hinweisen, man solle sich griindlich informieren, bevor man
eine Kaufentscheidung trifft. Am Ende trigt im Zweifel das Konsumsubjekt die Ver-
antwortung dafiir, wenn etwas schiefgeht, denn es hat sich nicht ausreichend genug
informiert und daraufhin die falsche Entscheidung getroffen.

4.4.9 Der neue Traum-Tod: pin pin korori

Wenn man sich fiir kiinstliche
Erndhrung (ird) entscheidet, liegt
man doch dem Staat auf der
Tasche. Das ist gegenlber der
jlingeren Generation unverschimt
und belastet sie. (Herr Kubota, 75,
Chiba)

Das Gebot, niemandem zur Last zu fallen, spielt sich nicht nur auf der familidren,
sondern auch auf der gesellschaftlichen Ebene ab. In einigen Interviews wurde dies
explizit thematisiert, wie auch in diesem hier. Herr Kubota (75, Chiba) erzihlte mir,
dass fiir ihn der Anlass, sich mit shukatsu zu befassen, ein Vortrag an der Volkshoch-
schule war, in dem es um das Testament ging. Hier itbernimmt die Volkshochschule
die Rolle des Ubersetzungsagenten fiir das Gebot, sich bei seiner Pflege und Bestat-
tung nicht auf andere zu verlassen, sondern moglichst frithzeitig selbst vorzusor-
gen. Im Laufe seiner Beschiftigung mit dem eigenen Ableben habe Herr Kubota
weiterhin festgestellt, dass es dabei auch um Grab, Bestattung und lebensverlin-
gernde Mafinahmen gehe und er habe begonnen, ein ending note zu schreiben. Insbe-
sondere das Thema lebensverlingernde Mafinahmen, konkret: enterale kiinstliche
Ernihrung iiber eine durch die Bauchdecke gelegte Magenfistel (Gastrostoma), liegt
ihm sehr am Herzen.” In seinem Interview hatte ich das japanische Wort, das er
dafiir benutzte — ir5, noch weitestgehend ignoriert, zumal er sehr ausfithrlich und
mit einfachen Worten erklirte, worum es sich dabei handelt. Gleich im folgenden
Interview, das sich direkt an jenes mit Herrn Kubota anschloss, wurde das Wort je-
doch wieder erwdhnt, also musste ich es nachschlagen. Danach tauchte das Wort in
mehreren Interviews erneut auf und ich bemerkte, dass es sich hier um ein zentrales
Thema handeln musste. Bei niherer Betrachtung war ich tiberrascht festzustellen,
dass alle meine Interviewpartner*innen, die sich zum Thema lebensverlingernde

139 Zum Thema Patientenverfiigung und Ablehnung lebensverlangernder Maflnahmen inJapan
vgl. Spoden (2015), darin insbes. Kapitel 3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

255


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Mafinahmen (enmei chiryo bzw. shumatsuki iryo) dulerten, damit ganz konkret die-
se Art der kiinstlichen Erndhrung durch ein Gastrostoma meinten und dies allesamt
ablehnten. Dies wird durch offizielle Zahlen bestitigt: 91,1 Prozent der Uber-65-Jih-
rigen lehnen laut WeifSbuch der alternden Gesellschaft lebensverlingernde Maf3-
nahmen ab (Naikakufu 2016, die Zahlen wurden im Jahr 2013 erhoben).

Iroistein Fachbegriff aus der Medizin und bezeichnet das Legen eines Schlauchs
direkt durch die Magendecke. Der Bekanntheitsgrad des Wortes ird auf Japanisch
diirfte ebenso gering und auf ein Fach-bzw. (potentiell) betroffenes Laienpublikum
begrenzt sein wie Gastrostoma oder Magenfistel im Deutschen. Normalerweise
wird im Japanischen nur das erste Schriftzeichen (»Magenc) als solches dargestellt
und das zweite in der Silbenschrift Hiragana umschrieben, da es nicht zu den
Schriftzeichen gehort, die an japanischen Schulen im Rahmen der grundstindigen

14° Mich hat es zunichst gewundert,

Kanji- Ausbildung gelehrt werden (joyo kanji).
dass hier ein Fachbegriff dermaflen selbstverstindlich im Alltagsdiskurs verwen-
det wird. Es handelt sich beim Gastrostoma um einen Eingriff, der bei Menschen
vorgenommen wird, die nicht mehr zur selbstindigen Nahrungsaufnahme fihig
sind. Hiufig ist dies bei Patienten der Fall, die auch nicht mehr reden oder an-
derweitig ihren Willen dufern konnen. Dies fithrt gleich zu mehreren ethischen
Problemen. Da die Patienten selbst nicht dazu befragt werden konnen, ob sie dies
wiinschen, miissen Arzte in Absprache mit den Familien dariiber entscheiden, ob
sie diesen Eingriff vornehmen. Dieser kann schmerzhaft und entwiirdigend sein.
Hinzu kommt, dass das Stoma, ist es einmal gelegt, vom Gesetz her nicht mehr
entfernt werden darf, da dies zum langsamen, aber sicheren Tod des Patienten
fithren wiirde. Das bedeutet aber auch, dass die Entscheidung tiber Leben und
Tod des Patienten bereits in dem Moment auftritt, in dem dariiber entschieden
wird, ob ein Gastrostoma gelegt wird oder nicht. Es wird heftig debattiert, ob
diese Art der Lebensverlingerung den Patienten iiberhaupt etwas niitzt oder nicht
vielleicht sogar von ihnen als so unangenehm empfunden wird, dass die Qualen der
Sterbenden dadurch nur unnétig verlingert werden — dies wird unter dem Aspekt
der Lebensqualitit bzw. Quality of Life (QoL) diskutiert. Es ist jedoch gleichzeitig
ethisch so gut wie unmoglich, als Auflenstehender die Lebensverlingerung eines
anderen Menschen abzulehnen, da dies bedeuten wiirde, dass man hinnimmt, dass
die Person sterben wird und man dafiir verantwortlich war. Das Gastrostoma fithrt
zu einer ethischen Patt-Situation, in der alle Beteiligten nur verlieren kénnen.
Ein Versuch, diese Patt-Situation aufzuldsen, ist es, den Willen der Betroffenen
in Erfahrung zu bringen. Dies kann nur geschehen, wenn die Betroffenen bereits
vor einer etwaigen Situation, in der sie nicht mehr ihren Willen kommunizieren

140 Da dieses Wort jedoch inzwischen auch auflerhalb von Fachkreisen genutzt wird, ist es
durchaus denkbar, dass auch das zweite Schriftzeiten (&) demnachst der Liste der joya kanji
hinzugefiigt wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

konnen, ihren Willen diesbeziiglich festgehalten haben. Auch das ist jedoch nur
eine Behelfslosung, da es dann fiir die Hinterbliebenen mitunter immer noch
extrem schwierig sein kann, lebensverlingernde Mafinahmen abzulehnen. Es ist
aber derzeit fast die einzige Losung, die zumindest teilweise Abhilfe verspricht
und damit auf eine gewisse Akzeptanz stof3t. Es entsteht dadurch jedoch wieder
eine normative Anrufung, seinen Willen in gesunden Jahren vorab zu bekunden -
mit der Gefahr, dass diejenigen, die es nicht getan haben, sich moralisch schuldig
machen.

Wie gehen nun meine Interviewpartner*innen mit dieser ethischen Patt- Situa-
tion und der Anrufung um, vorsorglich ihren Willen kundzutun, um ihre Hinter-
bliebenen nicht mit Fragen von Leben und Tod zu belasten? Herr Kubota begriindet
seine Priferenz gegen das Gastrostoma mit einer schlechten Erfahrung aus dem un-
mittelbaren familidren Umfeld:

»Mein Schwiegervater ist wegen einer Krankheit zusammengebrochen und wur-
de dann bettlagerig (netakiri). Da haben wir auf Rat des Arztes hin -- es gibt ja
diese Gastrostomata (ir0), das heifdt man macht ein Loch in den Bauch, aber letz-
ten Endes -- man halt die Leute nur kinstlich am Leben (tada ikasu dake), weil sie
selbst keine Nahrung mehr aufnehmen kénnen, werden sie nur so am Leben er-
halten. Das ging dann ganze 2 Jahre so, und da haben wir uns gefragt, ob der Va-
ter das so gewollt hitte, ob er in einem solchen Zustand hitte existieren wollen,
der im Grunde genommen dem Tod gleichkommt. Ich wiirde das fiir mich nicht
wollen. Zum einen merkt der Betroffene doch dann eh nichts mehr, zum anderen
liegt man doch dem Staat auf der Tasche, wenn man sich fiir kiinstliche Erndh-
rung entscheidet.'"' Das ist gegenUiber derjiingeren Generation unverschimt und
belastet sie. Wenn es bei mir soweit kime, dass ich ein Gastrostoma brauchte,
wiirde ich lieber, ahm, dann wiirde ich lieber auf natiirliche Weise sterben, und
wenn man so etwas nicht selbst schriftlich festhalt, kann die Familie das ja nicht
fiir einen entscheiden, wissen sie? Und wenn einem einmal ein Gastrostoma ge-
legt wurde, dann, dh, kann man das auch nicht mehr entfernen, nicht mal der Arzt
kann das entfernen. Deswegen wollte ich jetzt, éhm, ordentlich meinen Willen
aufschreiben, solange ich es eben noch selbst ausdriicken kann, also eben was
ich gesagt habe: wie ich meine Bestattung will, welche medizinischen Behand-
lungen ich wiinsche, was fiir ein Grab ich will, all das habe ich schon in meinem
ending note notiert, das ist ja auch gerade so ein bisschen in (saikin hayattemashite
ne).« (Herr Kubota, 75, Chiba)

Herr Kubota zieht einen direkten Bezug zwischen den Kosten fiir lebensverlingern-
de Mafinahmen und der jiingeren, sprich: arbeitenden und in die Kassen einzahlen-
den Generation, und nennt dies neben der unschénen Situation mit seinem Schwie-

141 Im Original: ir0 suru koto ni yotte kuni no iryohi wo tsukau wake desu yo ne.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

257


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

gervater als einen weiteren Grund, warum er kiinstliche Ernihrung ablehnt. Er sieht
sich selbst in der Pflicht, seinen Willen aufzuschreiben, um sowohl der Familie den
Gewissenskonflikt als auch dem Land Kosten zu ersparen. Da er die Art von Leben
mitangesehen hat, die von der kiinstlichen Ernihrung nur erméglicht wird, ist er
sich sicher, darauf verzichten zu kénnen und notfalls einige Lebensjahre weniger
zu haben. Es macht nicht den Anschein, als wiirde dies fiir ihn ein Opfer darstellen.
Auch wenn sicherlich nicht gesagt werden kann, dass seine Entscheidung gegen le-
bensverlingernde Mafinahmen vom Ziel, dem Staat Kosten zu sparen, motiviert ist,
so wird seine Entscheidung zumindest moralisch dadurch gestirkt; er kann davon
ausgehen, mit solch einer Einstellung eine moralisch akzeptable Position zu vertre-
ten. Zudem wird er in seiner Aktivitit dadurch bestirkt, dass das ending note gerade
»im Trend« ist, dass er also das Gefiihl hat, viele andere tun es ihm gleich.

Mit dieser Einstellung ist Herr Kubota keineswegs allein. Fiir mich zunichst
uberraschend, lehnten alle meine Interviewpartner®innen, die das Thema tiber-
haupt erwihnten — denn ich habe es von mir aus nicht angesprochen - lebensver-
lingernde Mafnahmen ab. Dabei benutzten vier Interviewpartner*innen das Wort
irg, fiinf weitere sprachen allgemein von »lebensverlingernden Mafinahmen« (enmei
chiryo). Unter denen, die sich speziell zum Thema Gastrostoma duflerten, meinten
etwa Herr Fukuda (71, Chiba):

»Fiir mich bedeutet shiikatsu auch das Lebensende (saigo), ich meine die Frage,
wie man sterben will (shinikata). Fiir mich ist ein langes Leben (nagaiki), also das
Lebensende eben... Also wenn ich denken wiirde: >So geht’s jetzt nicht mehr wei-
ter¢, wiirde ich mir wiinschen, dass moglichst kein Gastrostoma (iro) gelegt wird,
dass die das mit mir nicht machen.« (Herr Fukuda, 71, Chiba)

Ein weiteres Beispiel ist Herr Wakabayashi (68, Chiba), der ausdriicklich auf das
Gastrostoma verzichten will und seine Ablehnung in fiir ein Interview ungewdhn-
lich deutlicher Manier formuliert (»ir0 wa zettai iya, iya da, iya yo to«):

Wakabayashi: »Was ich am griindlichsten in meinem ending note ausgefillt habe,
ist der Punkt mit— ach, wie hiefs das gleich, ich komm gerade iiberhaupt nicht
auf das Wort... Wenn man zum >Pflanzenmenschenc« (shokubutsu ningen)'** wird,
da gibt es doch so eine Methode, um das Leben zu verlangern, wie hiefd das doch
gleich. Ich hab festgehalten, dass ich das nicht will.«

Mladenova: »Meinen Sie slebensverlingernde MaRnahmenc« (enmei chiryd)?«
Wakabayashi: »Genau, genau, Sie kénnen ja besser Japanisch als ich (lacht)! Ich
lehne lebensverlangernde MafRnahmen ab, vor allem das Gastrostoma (iro), wis-

142 Gemeintist der vegetative Zustand, in dem man nicht mehr seinen Willen ausdriicken, selb-
standig essen und sich bewegen kann und nur noch kiinstlich am Leben erhalten wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

sen Sie, was das ist? Ich will auf gar keinen Fall, aber auch auf gar keinen Fall ein
Gastrostoma (iro wa zettai iya, iya da, iya yo to).«

Hier ist es interessant zu sehen, dass der Begriff »lebensverlingernde Mafinahmen«
sogar einen niedrigeren Vertrautheitsgrad fir den Interviewten hat als das noch viel
spezifischere iro (das allerdings auch viel kiirzer und damit wohl einigermafRen grif-
fig ist, zumal es einen sehr konkreten Eingriff bezeichnet). Die Frage, woher die In-
terviewten diesen Fachbegriff kennen und warum sie ihn so unmarkiert benutzen,
ist schwer zu beantworten. Es ist nicht auszuschliefien, dass sie etwa iiber Vortri-
ge an der Universitit oder der Volkshochschule bzw. in den Massenmedien davon
gehort haben. Eine gewisse Wirkung haben méglicherweise auch die Publikationen
des Arztes Ishitobi K6z0, der mit seinen Biichern »Empfehlung fiir einen friedlichen
Tod. Was tun, wenn man sich nicht mehr durch den Mund ernihren kann?« (Heionshi
no susume. Kuchi kara taberarenaku nattara do shimasuka, 2010) und »Die Entscheidung
fiir einen >friedlichen Tod« (Heionshi to iu sentaku, 2012), ein neues Sterbeideal for-
muliert hat, das auf der Ablehnung kiinstlicher Erndhrung fuft. Dieses Sterbeideal
nennt er den »friedlichen Todx, heionshi. Die Wortwahl bringt zum Ausdruck, dass
der Anti-Tod, also derjenige, bei dem die Patient*innen mit kiinstlicher Erndhrung
am Leben erhalten werden, nicht friedlich, also gewaltsam sei. Er rekurriert auf ei-
ne »natiirliche Sterbeweisex, bei der die Ablehnung des Korpers, Nahrung aufzu-
nehmen, das Ende dessen »natiirlicher Lebenskraft« (shizen na seimeiryoku) markiere
(Ishitobi 2014: 0.8.).**® In meinen Interviews fiel das Wort heionshi zwar nicht, aber
die Ablehnung des Gastrostoma, die von den Interviewpartner*innen thematisiert
wurde, wird in dieser Form und mit diesem Vokabular von Ishitobi auch in den Mas-
senmedien stark gemacht.

Die Debatte um die Ablehnung lebensverlingernder Mafinahmen, insbesondere
kinstlicher Erndhrung, geht aber insgesamt bereits auf die 1970er Jahre zuriick (vgl.
Spoden 2015:109-161) und hat mit hoher Wahrscheinlichkeit auch einen Einfluss auf
die Einstellungen meiner Interviewpartner*innen. Formulare fiir Patientenverfii-
gungen werden dort von der 1976 gegriindeten »Japan Society for Dying with Digni-
ty« verteilt. An den Mitgliederzahlen ist jedoch erkennbar, dass zwar ab den 1990er
Jahren das Interesse an der eigenen Sterbephase zunahm, jedoch insgesamt nur ein
kleiner Teil der japanischen Gesellschaft tatsichlich eine Patientenverfiigung hat
(Spoden 2015: 14-15). Gerade deswegen ist es verwunderlich, dass sich in meinem
Sample ein betrichtlicher Anteil gegen lebensverlingernde Mafinahmen ausspricht
und dies auch in einem ending note festgehalten hat. Moglicherweise deutet sich hier
eine Korrelation an zwischen Menschen, die ernsthaft iiber das Ende ihres Lebens
nachdenken und ihren Willen in einem ending note festhalten, und der Ablehnung le-
bensverlingernder Mafnahmen. Weiterhin ist es denkbar, dass viele der Menschen,

143 Diese Publikation lag nur als E-Book vor.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

259


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

die ihren Willen beziiglich lebensverlingernder Mafinahmen festhalten, dies nicht
iiber die Formulare der »Japan Society for Dying with Dignity« tun, zumal dies dort
nur iiber eine kostenpflichtige Mitgliedschaft moglich ist, sondern es schlicht in ih-
rem ending note nebst anderen Vorkehrungen beziiglich der eigenen Lebensendpha-
se vornehmen. Unter meinen Interviewpartner*innen hatte kaum jemand eine li-
vingwill, d.h. war Mitglied bei der JSDD, aber viele hatten ihren Willen in einem ein-
fachen Notizheft festgehalten und setzen darauf, dass ihre Angehérigen und Arzte
diesen Willen im Fall der Fille zur Kenntnis nehmen und umsetzen.

Im Rahmen meiner Forschung stellt sich insbesondere die Frage, wie die Men-
schen ihre Ablehnung lebensverlingernder Mafinahmen und Vorstellungen von ei-
nem besseren Ableben in ein Handeln iibersetzen, mit dem sie vorsorgend aktiv
werden, d.h. wie sie unerwiinschte Zustinde verhindern und erwiinschte herbei-
zufithren versuchen. Neben dem schriftlichen Festhalten ihrer Wiinsche in einem
ending note, das Wiinsche zur medizinischen Behandlung mit Wiinschen zu Bestat-
tung und Grab an einem Ort versammelt, leiten die Interviewten aus der Ablehnung
lebensverlingernder Mafnahmen direkt eine Idealvorstellung ihres eigenen Able-
bens ab und versuchen, aktiv darauf hinzuwirken, dass dieser Ideal-Tod auch ein-
tritt. Diese Idealvorstellung eines guten Sterbens nennt sich pin pin korori (im Origi-
nal in Katakana geschrieben), firmiert aber auch unter den Bezeichnungen pokkuri
shiund pin pin pokkuri. Sie alle stehen fiir ein quickvergniigtes Leben (pin pin = »ge-
sundes, munteres Leben«), das von einem leichten, plétzlichen Sterben ohne Leiden
abrupt beendet wird. Bei Susan Orpett Long ist nachzulesen, dass die Vorstellung
des plotzlichen Todes in Japan zwar kein neues Phinomen ist — es findet sich schon
in der vormodernen Literatur (Long 2003: 47) — es tritt aber heutzutage als Gegen-
entwurf zu bestimmten, als nicht wiinschenswert angesehenen Sterbeweisen auf,
die entweder als medikalisierter Tod (Long 2004: 922) oder als ein Tod, der ande-
ren zur Last fillt (Long 2003: 44), konzipiert werden. Long erwihnt diese idealisier-
te Sterbevorstellung zwar in Zusammenhang mit der Norm, niemandem zur Last
fallen zu wollen, und der individuellen Vorbereitung auf den eigenen Tod, sowohl
mental als auch finanziell (Long 2003: 49). In dieser Art der Vorbereitung, die sie
bespricht, fehlt jedoch der Aspekt der Priavention, der aus einer gouvernementalen
Perspektive deutlich macht, wie individuelle Vorsorge mit iiberindividuellen Zielen
verkniipft wird. Ich méchte hier nicht so weit gehen zu sagen, dass die Menschen
aus Ricksicht auf die Gemeinschaft einen plétzlichen Tod wiinschen. Sie werden
jedoch durch die tiberall lautstark wiederholte Problematisierung des demographi-
schen Wandels, der Pflege- und Sterbekrise durchaus in einer Position bestirkt, ein
weniger langwieriges und schmerzhaftes Sterben anzustreben — und sie bemiithen
sich aktiv, einen solchen Zustand herbeizufithren.

Bei Herrn Nakamura (72, Chiba) fithrte die negative Erfahrung mit lebensverlin-
gernden Mafinahmen bei seiner Mutter zu seiner eigenen Ablehnung dieser Maf3-
nahmen. Er habe damals ihre Anweisungen ignoriert, sie nicht an die Maschinen

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

anzuschlieflen, was er heute zutiefst bereut. Damit seine Kinder das bei ihm nicht
auch ignorieren, bliut er ihnen das nun ein, weil er ja selbst die Situation erlebt hat,
in der er gegeniiber einem Elternteil die Unterlassung lebenserhaltender Mafinah-
men nicht vollbringen konnte:

»Ich weif}, dass meine S6hne mich bestimmt moglichst lang am Leben erhalten
wollen, auch wenn es nur einen Tag linger wire. Aber ich habe ihnen dermafien
eingetrichtert, dass ich keine lebensverlingernden Mafinahmen wiinsche, dass
sie es denke ich nun ablehnen wiirden. Fiir so etwas braucht es wirklich einen
festen Willen, wenn man selbst in die Situation kime.« (Herr Nakamura, 72, Chi-
ba)

Herr Nakamura setzt also auf intensive Gespriche mit seinen Angehérigen, damit
diese seinen Willen fiir ihn umsetzen. Weiterhin versucht er, auf seinen Wunschtod
aktivhinzuarbeiten, indem er taglich Sport treibt, etwa durch Golf, Tennis und Wal-
king. Auf meine Frage hin, fiir wen seiner Meinung nach shikatsu wichtig ist, d.h.
fiir wen er das alles macht, antwortete er:

»Ja, ich mochte einfach meine Familie schiitzen, sie nicht belasten und auch da-
flr sorgen, dass die Familienmitglieder gut miteinander auskommen. Was mich
selbst betrifft, so mochte ich ein gesundes Leben fiithren. Ich treibe Sport und trai-
niere so viel wie moglich, denn ich habe gehort, dass Muskeln bis zum Schluss
mitmachen. Zumindest bis in meine 8oer, 9oer will ich das machen, eben so lan-
ge, bis ich mich gar nicht mehr bewegen kann. Und danach méchte ich so schnell
wie moglich sterben. Ich weif nicht, ob es so klappt, wie ich mir das wiinsche.
Aber fiir mich bedeutet shiikatsu, dass ich mich darum aktiv bemiihe, damit es
vielleicht so klappt. Pin pin korori, das ist mein shiikatsu. Um es einfach auszudrii-
cken.« (Herr Nakamura, 72, Chiba)

Herr Nakamura setzt shitkatsu mit einem aktiven Streben nach der besten Sterbe-
weise gleich: eine Sterbeweise, bei der er niemandem zur Last fillt, aber auch selbst
nicht lange leiden muss. Aus der negativen Erfahrung in der eigenen Familie hat er
beschlossen, mit seinem Ableben seiner Familie nicht zur Last zu fallen. Aus diesem
Waunsch leitet er seine Idealvorstellung eines plotzlichen Todes ab. Moralisch wird
er dabei durch einen Diskurs unterstiitzt, in dem von Alten ein sozialvertrigliches
Ableben gefordert wird.

Bei meinen Interviewten dient das Motiv des »plétzlichen Tods« (pin pin korori)
als Ausdruck einer Ablehnung lebensverlingernder Mafinahmen und einer kiinst-
lichen Erndhrung, die zu einem vegetativen Zustand als »Pflanzenmenschc« fithren
wiirde. Dieser Zustand wird als unwiirdig sowohl fiir die Betroffenen selbst, als auch
fir deren Familien konzipiert und ist um jeden Preis zu vermeiden. Einige brach-
ten diesen Sachverhalt als Antwort auf meine Frage, ob es beziiglich ihrer Zukunft

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

261


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

irgendetwas gibt, das ihnen Angst oder Sorgen bereitet, zur Sprache. Dies wurde
wahlweise festgemacht an der Angst vor Demenz (ninchisho) oder direkt verkniipft
mit dem Wunsch nach einem plétzlichen Tod:

»lch habe vor nichts mehr Angst, vor iiberhaupt nichts mehr. Da mein Mann auch
schon gestorben ist. Nur mein Korper. Auf meinen Kérper gebe ich Acht, ich gehe
zwei Mal die Woche zur Cymnastik. Ich gehe auch zum Chor und singe da aus
voller Brust, weil ich glaube, dass das gut firr den Kérper ist. Derzeit ist mein ge-
sundheitlicher Zustand ausgesprochen gut. Also nicht schlecht. Im Moment gibt
es nichts, wovor ich mich konkret fiirchte. Wenn ich doch nur plétzlich sterben
kénnte (korotto shinetara)! Ohne langwierige Krankheiten. Das wér’s. Also wenn
ich plétzlich und unerwartet an einem Herzinfarkt oder so sterben kénnte (kyii
ni katto shinetara). Das wire mein Wunsch.« (Frau Suzuki, 83, Kyoto)

Auch beim Gruppeninterview in Fukuoka waren sich die Befragten untereinander
einig:

Mladenova: »Haben Sie Angste oder Sorgen beziiglich der Zukunft?«

Niikura: »Ohne lange krank zu sein mit einem Schlag zu sterben, das wére toll,
wenn das klappt (kototto ittekuretara ii na).«

Ichimura: »Ich auch. Rumms und tot (patto shinetara) .«

Niikura: »Nicht an Demenz oder sowas zu erkranken, nicht lange an einer Krank-
heit leiden zu missen, mit einem Schlag zu sterben, das ist meine einzige Sorge.«

Auch zur Frage, wie das gewiinschte Resultat eines »plotzlichen Todes« erreicht wer-
den kann, gibt es Publikationen. Der bereits in Abschnitt 4.1.4 zitierte Artikel aus
dem Fujin Kéron MOOXK, in dem Zeheniibungen als Vorbeugung vor Demenz vor-
gestellt werden, tragt den Titel: »Wenig Schmerzen, wenig Leiden: Das Geheimnis
der Menschen, die plétzlich ableben konnen«™** (Satd 2016). Er wurde vom Medizi-
ner Sat6 Takuma von der Universitit Tohoku redaktionell begleitet, der bereits eini-
ge Biicher zum Thema »plétzlicher Tod« (pokkurishi) publiziert hat. Es handelt sich
daher um einen populirwissenschaftlichen Text. Auf der ersten Doppelseite findet
sich, ganz im Stil einer Frauenzeitschrift, ein Selbst-Test, mit dem frau die eigene
Wahrscheinlichkeit abschitzen kann, in den Genuss eines pokkurishi zu kommen.
Dazu wird sogar das Wort pokkurido, wortlich: »die individuelle Wahrscheinlichkeit
fiir einen plotzlichen Tod« geschaffen. Das Thema wird hier spielerisch aufgezogen,
was durch die Illustrationen unterstrichen wird. Nach dem Einstieg durch den Test
wird auf den folgenden Seiten erklart, wie die personliche »pl6tzliche Sterbe- Wahr-
scheinlichkeit« erhoht werden kann. Auf der nichsten Seite folgt ein Artikel mit dem
Titel »Facharzt analysiert den »friedlichen Tod<. Was gibt bei Ihnen zuerst auf — das

144 Im Original: [tami mo kurushimi mo sukunaku. Pokkuri ikeru hito no himitsu.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Gehirn oder der Kérper?« Darin werden die Sterbearten in drei Typen unterschie-
den, 1. Wenn das Gehirn zuerst aufgibt (z.B. bei Demenz), 2. Wenn der Kérper zu-
erst aufgibt (z.B. Krebs, Herzkrankheiten), und 3. Wenn beides in etwa zeitgleich
geschieht - letzteres ist dann der Wunsch-Tod pokkurishi. Prof. Sato klart hier auch
den Sachverhalt auf, dass es sich dabei im medizinischen Sinne eben nicht um einen
plotzlichen Tod handle, der laut Fachdefinition innerhalb von 24h eintreten muss
und etwa bei einem Herzinfarkt oder einem Schlaganfall der Fall ist. Er grenzt da-
mit den pokkurishi vom totsuzenshi (»plotzlicher Tod«) ab, da hierbei keinerlei men-
tale Vorbereitung auf den Tod stattfinden kénne und diese Sterbeweise daher mit
viel Leid verbunden sei. Vor allem die Familie finde es dabei schwer, sich zu verab-
schieden und den Tod zu akzeptieren (nattoku suru). Die ideale Vorstellung vom Ster-
ben, fiir deren Realisierung die Individuen sich bemiihen sollen, erstreckt sich nun
von der Akzeptanz des Todes durch die sterbende Person selbst auf die Akzeptanz
der Familie. Das Gemeinwohlgebot erhilt hiermit eine ganz neue Note, die ausfor-
muliert in etwa so klingen kénnte: >Ich méchte meinen Familienmitgliedern nicht
zur Last fallen, indem ich lange pflegebediirftig werde. Daher wiinsche ich mir ei-
nen pokkurishi. Dieser darf aber auch nicht zu plétzlich sein, da die Hinterbliebenen
auch darunter leiden wiirden, wenn ich wiederum zu schnell sterbe.< Das Aufzei-
gen der moglichen Konflikte, die durch bestimmte Sterbeweisen auftreten, ist an
sich erst einmal nicht so problematisch. Diese jedoch mit priventiven Handlungs-
anleitungen zu versehen und sie damit in den Bereich des durch das Individuum
Beeinflussbaren zu riicken, ist zwar einerseits beruhigend und kann die Angst davor
reduzieren, ist aber auch insofern problematisch, als die wegen der Unbestimmbar-
keit des Todeszeitpunktes und der Todesart vermittelte existentielle Unsicherheit
des Menschen nur scheinbar kontrolliert wird. Die Gymnastikitbungen sind zwar
auf eine bestimmte gesunde Lebensweise hin ausgerichtet, aber diese Lebenswei-
se wird iiber eine Idealvorstellung, wie der eigene Tod abzulaufen habe, vermittelt.
Das Unfassbare und Unkontrollierbare wird scheinbar mit einigen einfachen Ubun-
gen handhabbar gemacht. Hinzu kommt, dass dieses Todesideal nur fiir 10 Prozent
der Menschen tatsichlich Realitit wird, wie Prof. Sato schreibt. Damit diirfte allen
Leser*innen klar werden, dass sie eigentlich zu einem eher unangenehmen Tod ver-
dammt sind. Auch Ishitobi (2014) schreibt, dass in dem Hospiz, in dem er arbeitet,
90 Prozent der Menschen dement sind und eher langwierig dahinsiechen.

Die grundlegende Tragik an diesem Punkt besteht darin, dass die lange Lebens-
erwartung mit einer hohen Wahrscheinlichkeit einhergeht, dement zu werden und
eine Sterbeweise zu riskieren, bei der man seinen eigenen Willen nicht mehr kund-
tun kann und die unangenehm oder unwiirdig ist. Die Unausweichlichkeit des Ster-
bens wird hier dadurch verstirkt, dass auch Demenz oder dhnliche Zustinde als un-
ausweichlich erscheinen. Es wird suggeriert, dass man mit kérperlicher Betitigung
diesen Zustand verhindern oder zumindest hinausschieben kann. Die Menschen
sind nicht nur dazu verdammt zu sterben, sondern sie sind auch dazu verdammt,

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

263


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

einen langsamen, anstrengenden Tod zu erleben, der zudem noch die Hinterblie-
benen belastet — sie haben es ja zum Teil selbst bei Familienmitgliedern erlebt. Die
Kehrseite der japanischen Langlebigkeit sei, dass die Kérper oftmals so gut funk-
tionieren, dass das Gehirn, um die saloppe Sprache von Satos Artikel aufzugreifen,
zuerst aufgibt, so die Erkenntnis. Eine der gréiten Angste in Japan, vor allem unter
alteren Generationen, ist daher die Angst vor Demenz oder dhnlichen Zustinden.
Diese Angst wird durch die Medien und den medizinischen Diskurs befeuert. Der
Begriff pinpin korori, der iibrigens erstmals 1983 von der japanischen Gymnastikver-
einigung in Umlauf gebracht wurde, hat im Jahr 2015 eine erneute Konjunktur
erfahren, als er in der Krimi- Serie Haretsu (dt.: »Ruptur«) des halbstaatlichen Fern-
sehsenders NHK als die wahnwitzige Losung schlechthin fir die super-alte Gesell-
schaft prasentiert wurde. In der Serie geht es um einen talentierten Arzt, der eine
Wunderverjiingungskur fiir gealterte Herzen entwickelt hat. Sein Gegenpart ist ein
bosartig- genialer Beamter, der das Problem der super-alten Gesellschaft durch eine
Staatsverschworung l6sen will: bei den Tests an Hunden stellt sich heraus, dass das
Wunderheilmittel das Herz zwar tatsichlich verjiingt und die Lebensdauer verlin-
gert. Nach sechs Monaten allerdings implodiert das Herz, was zum sofortigen Tod
fithrt — gewissermafien ein musterhafter pokkuri-Tod (in der Definition Satos aber
wohl eher ein unerwiinschter fotsuzenshi). Diese Nebenwirkung will der Beamte nun
in der breiten Bevolkerung anwenden. Seine Worte aus der zweiten Folge zeichnen
ein dystopisches Bild einer nicht allzu fernen Zukunft:

»Warum gibt es in Japan so viele bettligerige Alte (netakiri)? Weil die Arzte dumm
sind: die Kardiologen denken nur daran, die Herzen zu heilen, aber sie vergessen
Sachen wie Nierenversagen und Hirnschlag. Sie selbst erhdhen die Zahl der alten
Wachkomapatienten und merken dabei nicht, wie sie damit die gesamte Cesell-
schaft in eine Krise stiirzen. [..]

Pinpin pokkuri! Bis zum Schluss voller Elan leben und dann plétzlich sterben. Das
ist es doch, was sich alle alten Leute wiinschen. Aber weil ihre Herzen so stark
sind, kdnnen viele Leute nicht in den Genuss eines plotzlichen Todes kommen.
Wir sollten von jetzt an die zusétzliche medizinische Stiarkung des menschlichen
Herzens als Verstof gegen die Staatspolitik betrachten! Mein Ministerium hat
beschlossen, sich fortan fiir pinpin pokkuri als Heilmittel gegen die super-alte Ge-
sellschaft einzusetzen.« (NHK 2015, Ubers.DM)

Auch wenn es sich hierbei um Fiktion handelt, so spiegelt diese Serie in gewisser
Weise eine dystopische Version der gegenwirtigen Stimmung in Japan wider: die
Angst vor der Uberalterung und den gesellschaftlichen Konsequenzen, die von al-
len gestemmt werden miissen. Die Themen »demographischer Wandel/super-alte

145 Esistvor diesem Hintergrund nicht verwunderlich, dass diese Idealvorstellung vom Sterben
stets mit korperlicher Aktivitdt und sportlicher Betatigung verkniipft wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Gesellschaft«, »(zu) lange Lebenserwartung« und die japanische Spielart eines »so-
zialvertraglichen Ablebens« werden hier auf eine unheimliche Weise verkniipft. Die
Serie kann damit auch als Kritik an altersdiskriminierenden politischen Bewilti-
gungsmechanismen gelesen werden.

In eine dhnliche Richtung ging auch der im Jahr 2022 erschienene Film »Plan
75« von Hayakawa Chie, der in Cannes gezeigt und damit auch international be-
kannt wurde. Darin wird ebenfalls eine dystopische Vision in Form eines Gesetzes
gezeichnet, das es Menschen iiber 75 Jahren ermoglicht, sich freiwillig téten zu las-
sen. Man beachte, wie uns hier also erneut die »magische Grenze der Hochaltrig-
keit« begegnet (vgl. Abschnitt 4.4.3.3) — in diesem Film markiert als die Altersgrenze,
nach der das Leben nicht mehr lebenswert ist.**¢ Mit finanziellen und sonstigen An-
reizen sollen die Menschen gelockt werden, das Angebot anzunehmen. Das Gesetz
wurde in dem Film als Reaktion auf Attentate auf dltere Menschen aufgelegt, es wird
also als Antwort auf soziale Spannungen prisentiert. Damit spielt dieser Film eben-
sowie die Serie »Haretsu« mit den Moglichkeiten und Grenzen staatlicher Interven-
tionen, um den sozialen Spannungen zu begegnen, die auf die »super-alte Gesell-
schaft« und eine Problematisierung des Alters zuriickgefithrt werden. Wie stark die
gesellschaftliche Stimmung durch »das demographische Problem« aufgeladen ist,
illustriert auch die zu Beginn des Jahres 2023 auf sozialen Medien gefiihrte Diskus-
sion iiber die Aussage eines japanischen Professors fiir Wirtschaftswissenschaften,
Narita Yasuke, man konne der Bevélkerungsalterung in Japan mit einem Massen-
Selbstmord begegnen (Hahn 2023). Auch wenn dieser die Kritik zuriickwies, weil er
seine Aussage anders gemeint habe, so zeigen seine weit iiber 500.000 Twitter- Fol-
lower, dass seine provokativen Aussagen iiber die »Gerontokratie« in einigen Krei-
sen durchaus anschlussfihig sind (Spiegel Online 2023).

Vor diesem Hintergrund erscheint die Aussage in einem meiner Interviews auch
von einer gewissen Tragik oder auch Schicksalsergebenheit getragen. Die Angerufe-
nen sind sich nicht nur des Faktums bewusst, dass die hohe Lebenserwartung in Ja-
pan nicht unbedingt mit einem langen, gliicklichen Leben einhergeht, sondern dass
damitdas Risiko eineslangen, dahinsiechenden Todes einhergeht. Sie beziehen die-
se Erkenntnis dann aufihr eigenes Leben und treffen entsprechende Vorkehrungen.
Herr Yonemura (77, Fukuoka) nahm etwa direkt Bezug auf die »gesunde Lebenser-
wartung« (vgl. Abschnitt 4.1.4):

»Ich bin mit meiner gesunden Lebenserwartung schon durch (kuria shite). Es gibt
ja die durchschnittliche und die sgesunde Lebenserwartungs, wissen Sie das? Die
>gesunde Lebenserwartungc ist der Zeitraum, in dem man kérperlich fit ist und

146 Der Film »Plan 75« erinnert an »Die Ballade von Narayama«aus dem Jahr 1983 von Imamura
Shohei, in dem Menschen iiber 70 zum Sterben auf den Berg Narayama geschickt werden.
Damit konnte er ebenfalls als eine Adaptation des Obasute-Volkssage gelesen werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.

265


https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

sich selbstindig bewegen kann. Selbst wenn die durchschnittliche Lebenser-
wartung bei 80 Jahren liegt, hat man auch nichts davon, wenn man bettlagerig
ist. Wenn man ab 75 bettlidgerig wird, kann man gar nichts mehr unternehmen,
nichts machen. Wenn man sich das mal berlegt, sind meine Frau und ich schon
langst mit unserer Lebenserwartung durch. Mit>durch< meine ich, wir haben sie
schon erreicht. Im Allgemeinen liegen zwischen der durchschnittlichen und der
gesunden Lebenserwartung 10 Jahre Unterschied. D.h. wenn die durchschnitt-
liche Lebenserwartung der Frau bei 86 liegt, ist sie mit 76 mit ihrer gesunden
durch. Das ist natirlich nur der statistische Durchschnitt. Das sind ja nur Daten
auf Grundlage von 120 Mio. Japanern. Aber darum meine ich, dass meine Frau
und ich mit unserer gesunden Lebenserwartung schon durch sind. [..] Das sind
aber auch nur Daten. Kann auch sein, dass ich 90 werde. Aber obwohl das nur
Daten sind, habe ich das schon so im Hinterkopf, wenn ich mein shitkatsu mache
und mich entsprechend vorbereite.« (Herr Yonemura, 77, Fukuoka)

Eindrucksvoller als mit diesem Zitat kann wohl nicht belegt werden, welche Wirk-
kraft statistische Kennzahlen und demographische Kategorien auf die Selbst-Er-
zihlung der Individuen ausiiben kénnen. In diesem Fall tragen sie direkt zur Akti-
vierung des vom Diskurs Adressierten bei.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-020 - am 13.02.2026, 14:59:57.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

