
6 Der Ort der kritischen Philosophie:

Kritik der teleologischen Urteilskraft

In der Kritik der Urteilskraft greift Kant zwei Themengebiete auf, die unterschiedli-

cher nicht sein könnten.Während sich der erste Teil mit der Frage nach dem Schö-

nen und Erhabenen auseinandersetzt, diskutiert Kant im zweiten Teil die Grundle-

gung für eine teleologische Naturbetrachtung. Es ist die lebendige Natur, die mit

der teleologischen Urteilskraft ins Zentrum der Reflexion gerückt wird und da-

mit auch der menschliche Körper. Da die naturteleologische Betrachtung auch der

Frage nach dem Abschluss der kritischen Philosophie nachgeht, rückt die Frage

nach der Verbindung des Menschen als Phaenomenon mit dem Menschen als No-

umenon explizit in den Blick. Diese Verbindung bildet ein zentrales Moment im

Anspruch der kritischen Philosophie, ein geschlossenes System zu bilden. Diese

Reflexion findet sich am Ende der Kritik der Urteilskraft, womit der zu Beginn des

letzten Kapitels aufgeschlagene Bogen in diesem Kapitel seinen Abschluss findet.

Dadurch lässt sich vom Ende der Kritik der Urteilskraft her das Unternehmen ›Die

kritische Philosophie‹ in den Blick nehmen und in Bezug auf die grundlegende

Fragestellung nach der Selbstaffirmation und dem Othering der kantischen kriti-

schen Philosophie reflektieren. Analog zum letzten Kapitel werde ich zunächst in

einem ersten Schritt eine post_koloniale Verortung dieses zweiten Teils der Kritik

der Urteilskraft vornehmen und darin anschliessend die Fragestellungen des Kapi-

tels konkretisieren.

Eine intrinsische Verbindung der beiden heterogenenThemenbereiche der Kri-

tik der Urteilskraft liegt darin, dass beide durch regulative Urteile1 bestimmtwerden,

1 Wie in Kapitel 3.2.2 hergeleitet, grenzt sich der Begriff regulativeUrteile ab von konstitutiveUr-

teile (vgl. dazu auch beispielsweise KdU B: IV/A: III). Die Unterscheidung zwischen reflexiven

und teleologischen Urteilen könnten nun als Unterscheidung von verschiedenen Arten von

regulativen Urteilen verstanden werden, sodass das reflexive Urteil formal/subjektiv ist und

das teleologische Urteil material und objektiv (vgl. dazu Kapitel 6.2). Kant hält sich jedoch

nicht an diese terminologische Einteilung und benutzt in der Kritik der Urteilskraft das refle-

xive Urteil im Sinne des regulativen Urteils. Die Bezeichnung regulative Urteile kann damit

als Überbegriff verstanden werden für reflexive und teleologische Urteile.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

wodurch es nach Kant überhaupt erst möglich werde, die Ästhetik und die leben-

dige Natur theoretisierbar zu machen. Doch über eine solche intrinsische Verbin-

dung hinaus lassen sich auch extrinsische Korrelationen für beideThemenbereiche

ausfindig machen. So war nicht nur die Ästhetik als Selbststilisierung prägend für

die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts, sondern auch die (nicht nur wissenschaft-

liche) Diskussion um die organisierte Natur wie Pflanzen, Tiere und Menschen

von zentraler Bedeutung. Beide Bereiche waren eng verflochten mit der kolonialen

Expansion. In Bezug auf die Botanik machen die Schriften von Londa Schiebin-

ger (2004, 2005) deutlich, wie die Herausbildung dieser wissenschaftlichen Dis-

ziplin grundsätzlich im kolonialen Setting der Aufklärungszeit eingebunden war.

Mit den kolonialen Erkundungen der Europäer_innen fand eine grosse Akkumu-

lation von (dem Wissen von) Pflanzen statt. Reisende Europäer_innen beschrie-

ben und zeichneten Pflanzen und brachten Keime und Setzlinge nach Europa (vgl.

Schiebinger 2004).2 Diese starke Erweiterung des botanischen Wissens evozierte

neue Fragen wie jene nach der Systematisierung der organischen Welt, wie diese

Carl Linné vorgeschlagen hatte. Solche Unternehmungen, die eine Systematik in

der (Neu-)Benennung der Pflanzen vornahmen, müssen vor dem Hintergrund der

kolonialen Expansion auch als Aneignung verstanden werden, da Pflanzen aus eta-

blierten (nicht-europäischen) Bedeutungssystemen herausgelöst und in ein neues,

vermeintlich universelles Klassifikationssystem überführt wurden (vgl. Schiebin-

ger 2005: 7).

Während also einerseits das neue Bio-Material die theoretische Diskussion

über die Natur in Europa anregte, nahm diese Diskussion andererseits Einfluss

auf die europäischen Wissenschaftler_innen, die in anderen Teilen der Welt ihre

Naturstudien betrieben. Mary Louise Pratt zeigt in ihrer eindrücklichen Studie

Imperial Eyes (2008: 37ff.) auf, wie verschiedene theoretische Ansätze der euro-

päischen naturwissenschaftlichen Diskussion die Reiseliteratur über Südafrika

geprägt und die Art der Schilderung der kolonialen Situation am Kap beeinflusst

haben. Alle drei von ihr beschriebenen Zugänge fasst sie als Anti-Eroberung, da

das Sehen und das Beschreiben als passive Akte verstanden wurden und damit

auf den ersten Blick nicht mit dem Unternehmen der kolonialen Eroberungen in

Verbindung stehen. Ihre Analyse macht jedoch deutlich, dass jeder Autor dennoch

verstrickt ist in die machtvolle Aneignung des Territoriums und der dort ansäs-

sigen Bevölkerung – nicht zuletzt deshalb, weil die europäische Expansion die

Grundlage bildet, durch die die wissenschaftlichen Erkundungenmöglich wurden.

2 Schiebinger interessiert in diesem Buch gerade auch die Frage, warum bestimmtes Wissen

über Pflanzen in Europa nicht zur Kenntnis genommenwurde, auchwenn die Pflanzen selbst

den Weg nach Europa gefunden haben, wie sie am Beispiel des Pflaumenstrauchs (Poincia-

na Pulcherrima) aufzeigt. Diese Pflanze kann für Empfängnisverhütung und Abtreibungen

genutzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 167

Pratt zeigt anhand der Differenzen zwischen verschiedenen Beschreibungsarten

auf, wie diese epistemische Aneignung sich vollzieht. Den ersten analysierten

Reisebericht von 1719 von Peter Kolb – Kolb war in Südafrika unterwegs – verortet

Pratt als prä-linnéische Charakterisierung unterschiedlicher Nationen. Indem er

die Religion, Regierung, Gesetze, Sitten, Zeremonien, Meinungen und Kriegsfüh-

rung der Khoikhoi (›Hottentotten‹) beschrieb, etablierte er sie als kulturelle Wesen,

deren Studium ihm als anthropologische Objekte als lohnenswert erschien. Im

selben Moment, in dem Kolb sie mit Begriffen beschreibt, mit denen sich Europä-

er_innen selbst beschreiben, negiert er damit eine grundlegende Differenz und die

Khoikhoi werden durch diese Beschreibung an europäische kulturelle Paradigmen

assimiliert. Als Konsequenz dieser epistemischen Aneignung können kulturelle

Unterschiede lediglich als Absenzen oder Fehler erscheinen.

Diese diskursiven Möglichkeiten standen den Schülern von Linné, Anders

Sparrman (Bericht erstmals publiziert 1783) und William Paterson (Reisebericht

von 1789) nicht mehr zur Verfügung. Sie konzentrierten sich auf die Dokumen-

tation der Geografie, der Flora und Fauna in einer visuellen und analytischen

Sprache. Die Landschaften erschienen nun als unbewohnt, ahistorisch und unbe-

rührt.3 Wenn dennoch Khoikhoi im Text erwähnt wurden, dann als austauschbare

Figuren, deren subalterner Status garantiert war und die selbstverständlich zur

Verfügung standen. Die Beschreibung der sprachlosen, entblössten, biologi-

sierten Körper der Khoikhoi war für zeitgenössische europäische Leser_innen

identifizierbar mit einer entwurzelten, enteigneten und verfügbaren Arbeits-

kraft. Europäische Kolonialist_en versuchten skrupellos und unermüdlich, diese

Arbeitskraft herzustellen. Auch wenn es in der Zeit zwischen diesen beiden Be-

schreibungen – von Kolb einerseits und Sparrman und Paterson andererseits

– im Lebensstil der Khoikhoi tatsächlich einen Wandel gegeben hatte, so wird

dies von letzteren nicht als Wandel gefasst; stattdessen wurden die Khoikhoi nun

als kulturlose Wesen gezeigt. Auch in diesem Beschreibungsstil sieht Pratt eine

Ambivalenz am Werk, da die Praktiken der Eroberung und Unterwerfung zurück-

gewiesen, aber zugleich durch die Naturalisierung und Deterritorialisierung der

Khoikhoi eine koloniale Aneignung stattfand. Nach Pratt präsentieren sich die

Naturforscher in ihren Texten zudem oftmals als impotent, androgyn und im Falle

von Sparrman als infantil und adoleszent und bezeugen so ihre anti-phallische

3 Damit stellt Pratt wie auch Gikandi (2011) in Bezug auf europäische ästhetische Darstellun-

gen ein Verschwinden afrikanischer Menschen fest, wobei Pratts Einordung zeitlich präziser

ist. Kleingeld hat in Bezug auf Kant betont, dass er in der Kritik der Urteilskraft den Begriff

›Rasse‹ nicht mehr verwendet. Gründe für dieses offensichtlich in verschiedenen Formen der

Repräsentation beobachtbare Phänomen werden jedoch keine genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Rolle, die sie jedoch gerade deshalb einnehmen können, weil die paternalistischen

Strukturen der Naturhistorie damit unangetastet blieben.4

Von diesen beiden Berichtarten grenzt Pratt eine dritte ab. Durch die erste

Übernahme der Kap-Kolonie durch die Briten im Jahr 1795 fand John Barrow den

Weg nach Südafrika. Auch er beschrieb die Landschaft; Pratt sieht jedoch einen

deutlichen Wandel in Bezug auf die anderen Berichte: »In this explanatory mode,

causality – not classification – defines the task at hand; the observer’s role is not

only to collect the visible, but to interpret it in terms of the invisible.« (Pratt 2008:

59) So brachte der Autor chemische, thermische und geophysikalische Hypothe-

sen ein, um die Anwesenheit von Mineralien, die Zusammensetzung von Sümpfen

oder die Ausrichtung von Bergketten und Flüssen zu erklären, und er führte Ex-

perimente durch, um deren verborgene Eigenschaften zu enthüllen. Durch den

Einbezug solcher Hypothesen erhielt die Naturbeschreibung eine historische Tiefe

und evozierte auch einen Blick in die Zukunft, indemMöglichkeiten einer euro-ko-

lonialen Zukunft entworfen wurden. Dieser prospektiv-transformative Blick liegt

nach Pratt verschlüsselt in der Entdeckung von Ressourcen, die ausgebeutet wer-

den können, in möglichen Gewinnen durch Handel oder in der Eignung der Land-

schaft zum Aufbau von Städten. Durch diesen Blick, der auf eine kapitalistische

Zukunft ausgerichtet ist, erlangten Landschaften und auch Menschen Bedeutung,

wie Pratt herausstreicht.

Wie ich im vorliegenden Kapitel aufzeigen möchte, kann letztere Interpretati-

on von Barrows Reisebericht durchaus mit Kants Überlegungen zur teleologischen

Urteilskraft in Verbindung gebracht werden: Beide teilen denselben epistemologi-

schen Raum, um mit Foucault (vgl. 1971: 11) zu sprechen. Wie bereits in den kanti-

schen Theorien zu den ›Menschenrassen‹ deutlich wurde, verbindet Kant die Na-

turbeobachtung mit der Frage, welche historischen Entwicklungen sich hinter den

sichtbaren Differenzen zwischen den Menschen vermuten lassen und welche wei-

teren Entwicklungen vernünftigerweise angenommen werden müssen. Kant for-

muliert somit in diesen Schriften ebenfalls einen transformativen Blick, der dar-

in begründet liegt, dass den konkreten Erscheinungen unsichtbare ›Keime‹, ›An-

lagen‹ und/oder Kräfte unterstellt werden. In der teleologischen Urteilskraft findet

sich die transzendentale Reflexion dieser Theorien. Kant erörtert darin die Frage,

auf welcher Grundlage eine zweckmässig organisierte Natur angenommen werden

4 Pratt illustriert dies mit einer Schilderung Sparrmans, in der er bei einer afrikanischen Wit-

we beim Nachtessen seine Tätigkeit als Naturforscher erläutert. Dabei inszeniert er sich als

unschuldig und verletzlich und ent-erotisiert die Begegnung. Pratt analysiert dies als parodi-

siertes Ödipus-Drama, wobei Linné als Vater, der Zuhause über sein Reich regiert, und Sparr-

mann als Sohn figuriert; eine Mutter ist jedoch nicht vorhanden. Diese Absenz der Mutter

ermöglicht dieses infantile und anti-phallische Benehmen, mit dem nun auswärts versucht

wird, eine Frau in Besitz zu bringen, wofür Begriffe aus dem Diskurs der Naturgeschichte

benutzt werden (Pratt 2008: 54f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 169

kann.Der Zielpunkt, dermit demBlick auf die konkretenNaturerscheinungen ver-

bunden ist und durch den das Narrativ einer Entwicklung möglich wird, liegt bei

Kant jedoch nicht in einer kapitalistischen Zukunft. Vielmehr bildet derMensch als

Noumenon den Endzweck. Es ist also letztlich die Entwicklung der menschlichen

Vernunft, die für die teleologische Naturbetrachtung Kants eine anleitende Rolle

einnimmt.

Im vorliegenden Kapitel soll aufgezeigt werden, inwiefern die Naturbetrach-

tung, die durch die Vorstellung der Entwicklung der Vernunft angeleitet wird, so-

wohl mit der Selbstaffirmation der kritischen Philosophie wie auch mit Spuren

von Othering einhergeht. In den vorhergehenden Kapiteln wurde deutlich, dass

das teleologische Urteil ein Othering mit sich führt, wobei dieses Othering in den

jeweiligen Bereichen (in der Natur und in der Geschichte) unterschiedlich ausge-

staltet ist. Im Kapitel zu den Rassentheorien habe ich die Position von Kleingeld

dargelegt, die argumentiert, die Abwertung anderer ›Rassen‹ beruhe nicht auf der

naturtheoretischen Perspektive, sondern komme vielmehr durch eine Beimischung

von moralischen Urteilen zustande (vgl. Kapitel 3). Wenn nun mit der Kritik der Ur-

teilskraft jene Schrift in den Fokus rückt, die dieses teleologische Urteil begründet,

kann in einem umfassenderen Sinn der Frage nachgegangen werden, inwiefern

diese Prozesse von Othering und Selbstaffirmation intrinsisch mit dem teleologi-

schen Urteil und weitergehend mit der kritischen Philosophie verbunden sind.

Dabei mag es auf den ersten Blick erstaunen, dass sich in der teleologischen

Urteilskraft der Begriff der ›Menschenrasse‹ nicht findet. Dieses Schweigen wurde

in der Sekundärliteratur unterschiedlich interpretiert, sowohl als Kontinuität als

auch als Bruch in Kants Denken zu den ›Menschenrassen‹. Demgegenüber findet

sich jedoch ein kurzer Abschnitt zu Geschlecht. Auch diesmag erstaunen, da in den

naturteleologischen Schriften zu den ›Menschenrassen‹ Geschlecht nicht explizit

reflektiert wurde, auch wenn die Fortpflanzung einen zentralen Stellenwert hatte.

Eine zweite Frage lässt sich ausmachen, nimmtmanKants Bemühungen in den

Blick, die kritische Philosophie in ein System zu überführen. Dieser Abschluss der

kritischen Philosophie ist verbunden mit der Frage nach dem Zusammenhang der

beiden Perspektiven auf den Menschen: der Mensch als Endzweck und der Mensch

als Teil der Natur. In dieser Diskussion leitet Kant her, wie die Bestimmung des

Menschen als Noumenon einen die Natur überschreitenden Bezugspunkt abgibt.

Hier stellt sich die Frage, inwiefern dieser Bezugspunkt einen strukturierenden Ef-

fekt auf die Naturbetrachtung entfaltet und inwiefern dieser strukturierende Ef-

fekt verbunden ist mit Prozessen des Otherings und der Selbstaffirmation. Wie

ich aufzeigen werde, werden die Einsichten der kritischen Philosophie durch sich

selbst legitimiert und abgesichert. Dadurch immunisiert sich die kritische Philo-

sophie gegen jegliche andere Weltsicht, da eine andere Sicht auf die Dinge nur

als irrational und illegitim erscheinen kann. Doch zunächst gilt es darzulegen und

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zu diskutieren, in welcher Art und Weise die teleologische Urteilskraft mit dem

Unternehmen der Kritik verbunden ist.

6.1 Kritische Naturteleologie

Im Zentrum der Überlegungen der teleologischen Urteilskraft stehen einerseits ge-

wisse Dinge der Natur, die Kant (wie bereits im Aufsatz Über den Gebrauch) als or-

ganisierte Wesen bezeichnet, andererseits geht es um die Frage, ob sich die ge-

samte Natur als ein einziger, grosser Zusammenhang fassen lässt. In folgendem

Zitat nimmt Kant eine Klärung vor, die auf den erkenntnistheoretischen Status

hinweist, mit dem das teleologische Urteil verbunden ist:

»Es ist doch etwas ganz anderes, ob ich sage: die Erzeugung gewisser Dinge der

Natur, oder auch der gesamten Natur, ist nur durch eine Ursache, die sich nach

Absichten zum Handeln bestimmt, möglich; oder: ich kann nach der eigentümli-

chen Beschaffenheitmeiner Erkenntnisvermögen über dieMöglichkeit jener Din-

ge und ihrer Erzeugung nicht anders urteilen, als wenn ich mir zu dieser eine Ur-

sache, die nach Absichten wirkt, mithin einWesen denke, welches, nach der Ana-

logie mit der Kausalität eines Verstandes, produktiv ist.« (KdU B: 333/A: 329)

Die erste von Kant angeführte Position geht davon aus, dass über diese Naturob-

jekte oder die gesamte Natur eine Aussagemit dem Anspruch auf objektive Realität

getroffen werden kann. Es wird eine Ursache angenommen, die ein bestimmen-

des Urteil ermöglicht, womit der Anspruch einhergeht, über das Objekt selbst Er-

kenntnis erlangen zu können.Die zweite für Kant zutreffende Position stellt keinen

Anspruch auf eine solche Aussagekraft, sondern relativiert die Gültigkeit der Aus-

sage durch die Beschränkung auf die menschlichen Erkenntnisvermögen. Soweit

stimmt diese Passagemit den Überlegungen überein, die sich in derKritik der reinen

Vernunft in der transzendentalen Dialektik finden. Allerdings betont Kant nun in

der Kritik der Urteilskraft, in den Erkenntnisvermögen gebe es eine Notwendigkeit,

eine bestimmte Annahme zu treffen, und zwar die Annahme, dass ein Wesen ge-

dacht werden muss, das als Ursache wirken und damit absichtsvoll handeln kann

und so produktiv ist, also Neues hervorbringen kann. Mit diesem Zitat lässt sich

verdeutlichen, was das Grundproblem der teleologischen Urteilskraft ist: Es gibt

Dinge in der Natur, die nur als Produkt einer absichtsvollen Handlung verstanden

werden können; aber die hinter den beobachtbaren Produkten anzunehmende ab-

sichtsvolle Handlung ist keine menschliche Handlung.

Mit der Betonung, dass Naturerkenntnis immer an die Beschaffenheit der

menschlichen Erkenntnisvermögen gebunden ist, akzeptiert die Kritik der teleolo-

gischen Urteilskraft die Grenzsetzung der Kritik der reinen Vernunft, forscht jedoch

genau jenem Bereich nach, über den kein sicheres Wissen erlangt werden kann

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 171

und zu dem nur Mutmassungen möglich sind. Die Frage ist also, auf welche Art

solche Mutmassungen angestellt und gerechtfertigt werden können. So basiert die

teleologische Urteilskraft genauso wie die ästhetische Urteilskraft auf reflektieren-

den Urteilen. Das heisst, dass Verstandesbegriffe, wie Kant Ideen auch benennt,

mit konkreten Phänomenen in Bezug gebracht werden. Eine Idee kann jedoch im

Gegensatz zum Begriff nicht konstitutiv sein für das Objekt, sondern lediglich

eine regulative Funktion einnehmen. So schreibt Kant im fünften Abschnitt der

ersten Einleitung über die reflektierende Urteilskraft:

»Die reflektierende Urteilskraft verfährt also mit gegebenen Erscheinungen, um

sie unter empirische Begriffe von bestimmten Naturdingen zu bringen, nicht

schematisch, sondern technisch, nicht gleichsam bloß mechanisch, wie Instru-

ment, unter der Leitung des Verstandes und der Sinne, sondern künstlich, nach

dem allgemeinen, aber zugleich unbestimmten Prinzip einer zweckmäßigen An-

ordnung der Natur in einem System, gleichsam zu Gunsten unserer Urteilskraft,

in der Angemessenheit ihrer besonderen Gesetze (über die der Verstand nichts

sagt) zu der Möglichkeit der Erfahrung als eines Systems, ohne welche Voraus-

setzung wir nicht hoffen können, uns in einem Labyrinth der Mannigfaltigkeit

möglicher besonderer Gesetze zurechte zu finden.« (KdU H: 18f.)

Zwar spricht Kant hier allgemein von der reflektierenden Urteilskraft, doch trifft

die Charakterisierung vielmehr auf die teleologische Urteilskraft zu, geht es ihm

hier schliesslich um die Annahme einer möglichen Anordnung der Natur in ei-

nem System.5 Im ersten Teil des Zitats nimmt Kant eine Abgrenzung zur Urteils-

kraft vor, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft abgehandelt wurde. Dort war die

Urteilskraft bestimmend, und durch den transzendentalen Schematismus wurde

die Subsumption von empirischen Anschauungen unter Verstandesbegriffe mög-

lich. Die Natur erscheint im Rahmen der Kritik der reinen Vernunft als mechani-

schen Gesetzen gehorchend.6 In Abgrenzung dazu bestimmt Kant die reflektie-

rende Urteilskraft als technisch und künstlich: Die Natur wird durch die reflektie-

rende Urteilskraft insgesamt als eine zweckmässig angeordnete angenommen.Die

5 Kant benutzt hier den Begriff der reflektierenden Urteilskraft und nicht – wie vor dem Hin-

tergrund der Kritik der reinen Vernunft zu erwarten wäre – der regulativen Urteilskraft, leitet

diese jedoch ebenfalls in Abgrenzung von der bestimmenden Urteilskraft her (vgl. KdU H:

16). Damit liegt nahe, dass die reflektierende Urteilskraft auf die regulative Urteilskraft ver-

weist (und nicht etwa auf die reflexive, was terminologisch näherliegendwäre) (vgl. Fussnote

116).

6 Nach McLaughlin (1989: 138ff.) lässt sich allerdings eine Verschiebung feststellen, sodass in

der Kritik der reinen Vernunft Mechanismus und Kausalität gleichbedeutend behandelt wer-

den, in der Kritik der Urteilskraft jedoch der Mechanismus nun als eine Art der Kausalität

verstanden wird, zu der nun die Zweckkausalität als weitere Art dazukommt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Natur wird als Kunst verstanden,wie Kant die zweckmässige Anordnung auch um-

schreibt. Denkt man diese zweckmässige Anordnung konsequent zu Ende, so er-

scheint die Natur als abgeschlossenes System, sodass die Mittel-Zweck-Beziehung

in ein Teil-Ganzes-Verhältnis übergeht. Mit dem Bezug auf einen Endzweck wird

der Abschluss möglich: Ein System konstituiert sich und es entsteht ein Ganzes, in

dem die verschiedenen Elemente nicht nur als Teile einer unendlichen Reihe ver-

standen werden, sondern als funktionale Teile, die zusammen ein abgeschlossenes

Ganzes bilden, das wiederum die Funktion der Teile definiert.7

Bevor ich nochmals auf das erste Zitat dieses Kapitels 6.1 zu sprechen komme,

möchte ich eine Unterscheidung vorwegnehmen, die Kant im Paragrafen 63 vor-

nimmt und die für die vorliegende Fragestellung zentral ist: die Unterscheidung

zwischen der inneren und äusseren (oder relativen) Zweckmässigkeit. Die inne-

re Zweckmässigkeit umfasst Prozesse, die organisierte Naturwesen, also Pflanzen,

Tiere und Menschen ausmachen. Damit werden organisierte Wesen als eine Ein-

heit betrachtet, womit einzelnen Teilen eine Funktion in Bezug auf diese Einheit

zugeordnet werden kann. Mit der äusseren Zweckmässigkeit geht es jedoch um

die Zuträglichkeit, also darum, dass etwas als Mittel einem übergeordneten Zweck

dienen kann. Hierzu ein erstes Beispiel:

»Die Flüsse führen z.B. allerlei zum Wachstum der Pflanzen dienliche Erde mit

sich fort, die sie bisweilen mitten im Lande, oft auch an ihren Mündungen abset-

zen. Die Flut führt diesen Schlick anmanchenKüsten über das Land, oder setzt ihn

an dessenUfer ab; und, wenn vornehmlichMenschen dazu helfen, damit die Ebbe

ihn nicht wieder wegführe, so nimmt das fruchtbare Land zu, und das Gewächs-

reich gewinnt da an Platz, wo vorher Fische und Schalentiere ihren Aufenthalt

gehabt hatten.« (Ebd. B: 280/A: 276)

Kant stellt zu dieser Beobachtung die Frage, ob diese Zusammenhänge reinmecha-

nisch zu betrachten sind oder aber, da sie »eine Nutzbarkeit für Menschen« (ebd.)

enthalten, indem diesenmehr Land zur Verfügung steht, nicht auch als zweckmäs-

siger Zusammenhang der Natur beurteilt werden können. Kant diskutiert zudem

die Frage, ob es einen Zusammenhang gibt zwischen der inneren und der äusseren

Zweckmässigkeit, ob also auch Pflanzen und Tieren eine relative Zweckmässigkeit

zukommt. Vor allem mit Fokus auf die äussere Zweckmässigkeit wird deutlich,

warum der Systemgedanke impliziert, dass verschiedene Elemente der Natur, die

in einer Mittel-Zweck-Beziehung stehen, auf einen letzten Zweck bezogen werden

können. Nur wenn ein solcher letzter Zweck angegeben werden kann, ist es mög-

lich, die Natur als (abgeschlossenes) System zu verstehen.

7 Diese Ausführungen machen deutlich, dass Kant mit der Zweckmässigkeit eine Einheit

denkt, die als System strukturiert ist. Ich verstehe deshalb beide Begriffe, System und Ein-

heit, in diesem Kontext als Synonyme.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 173

Das obige, erste Zitat im Kapitel 6.1, kann zunächst so verstanden werden, dass

ein Prinzip angenommen wird, auf dessen Grundlage Phänomene in der Natur er-

kannt werden können, die sich der theoretischen Erkenntnis entziehen. Erst durch

die Annahme dieses allgemeinen Prinzips der Zweckmässigkeit ist es möglich, ent-

sprechende Beobachtungen zu machen und nach der systematischen Einheit der

Natur zu fragen. Es gibt also ein der teleologischen Urteilskraft eigenes Prinzip,

das eine neue Ebene der Naturbetrachtung einführt. Dasselbe Zitat lässt jedoch

noch eine andere Interpretation zu: Die Erkenntnis eines systematischen Zusam-

menhangs bezieht sich nicht nur auf die Natur, sondern auf die Vernunft selbst:

Die Urteilskraft verfährt so, dass sie »zu Gunsten der Urteilskraft« den Anlass gibt

zur »Möglichkeit der Erfahrung als eines Systems«. Anders gesagt: Das Tun der Ur-

teilskraft hat eine Auswirkung auf die Urteilskraft selbst. Diese Auswirkung wird

als Möglichkeit der Erfahrung eines Systems beschrieben, wobei diese Erfahrung

auch auf das menschliche Gemüt zurückbezogen werden kann. Das Urteil der re-

flektierenden Urteilskraft scheint also nicht nur ein System der Natur, sondern

zugleich ein System von sich selbst – oder besser gesagt, sich selbst als mögliches

System – zu entdecken.

6.1.1 Die Vernunft als organische Einheit

Dieser These, dass Kant die Vernunft selbst als ein System betrachtet, das teleolo-

gisch strukturiert ist, gehenmehrere aktuelle Studien nach (vgl. Fugate 2014, Dörf-

linger 2000, Mensch 2013). Jennifer Mensch (2013) verortet Kants kritische Philo-

sophie im Rahmen einer Denkströmung, die sie als Organizismus bezeichnet. In

dieser Denkströmung wird die Entstehung und Entwicklung von Pflanzen, Tieren

und Menschen als epigenetischer Vorgang verstanden (vgl. ebd.: 1). Die Epigenesis

grenzt sich dabei insbesondere von der Präformationslehre ab, die argumentiert,

dass die Entwicklung eines Embryos als Auswicklung des bereits vollständig vor-

handenen Lebewesens zu verstehen ist und bei jeder einzelnen Entstehung eines

Lebewesens eine göttliche Kraft im Spiel ist.8 Der Begriff der Epigenesis wurde

insbesondere von Buffon aufgegriffen und in einer neuen Variante, die sich vom

aristotelischen Verständnis des Begriffes abwendet, geprägt und verbreitet. Die-

ser Ansatz geht davon aus, dass das Lebewesen nicht bereits vollständig im Em-

bryo vorhanden ist, sondern dass eine genuine Entwicklung stattfindet. Vorhanden

sind ›Keime‹, die ein Potenzial in sich tragen; die Entwicklung dieser Potenziale ist

8 Die Präformationslehre lässt sich nochmals unterteilen in Animalculisten und Ovisten. Ers-

tere nahmen an, dass das männliche Sperma den ›Keim‹ enthält, letztere vermuteten ihn

im weiblichen Ei (vgl. dazu Goy 2014, siehe dazu ausführlicher Kapitel 3.3). Auch bei Vertre-

ter_innen der Epigenesis lassen sich unterschiedliche Ansätze aufzeigen, wie die Zeugung

verstanden wurde. Vienne (2014) verweist in diesem Zusammenhang auf Buffon, Blumen-

bach und Oven (vgl. dazu auch Sloan 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

jedoch vielmehr der Natur als Gott zuzuschreiben und zudem durch die Umwelt

beeinflusst.9 Dieses Gedankenmodell beschränkte sich nicht auf die Naturwissen-

schaften, sondern findet seine weitere Verbreitung in der Literatur, der Politik und

in der romantischen Wissenschaft. Dadurch gewinnt es in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts zunehmend an Einfluss (vgl. ebd.: 5).

Jennifer Mensch argumentiert, Kant greife diese Diskussion um die Epigene-

sis ab 1763 auf und verbinde sie mit seiner Erkenntnistheorie. Er fasst die Ent-

wicklung der Vernunft als epigenetischen Vorgang, der einen ›Keim‹ der Vernunft

voraussetzt, der sich im Laufe der Zeit und durch Einflüsse der Umwelt entwickelt.

Mensch bezeichnet dies als »epigenesist philosophy of mind« (ebd.: 2).10 Sie macht

deutlich, dass Kants Überlegungen zu den ›Menschenrassen‹ eine enge Verbindung

aufweisen mit seiner Entwicklung einer Theorie der menschlichen Erkenntnis, da

es in beiden Bereichen darum gehe, einen Grund für die Einheit der Vernunft und

der Erfahrung zu identifizieren. So schreibt Kant den Prädispositionen – also den

›Keimen‹ der Vernunft wie auch der ›Anlage‹ zur Entwicklung von körperlichen

Differenzen – eine gleichbleibende Rolle zu: die Organisation von sinnlichen Ein-

drücken (vgl. ebd.: 107).

Inwiefern Kant das Modell der Epigenesis auf die Vernunft anwendet, möchte

ich anhand zweier zentraler Stellen in der Kritik der reinen Vernunft verdeutlichen,

auf die Mensch hinweist.11 Kant diskutiert die Deduktion der Verstandesbegrif-

fe (Kategorien) und sieht diesbezüglich zwei Optionen: Entweder stammen die

Kategorien aus der Erfahrung oder aber die Kategorien machen Erfahrung erst

möglich. Nach Kant kann die erste Option ausgeschlossen werden, da dadurch ei-

ne »empirische Fremdbestimmtheit« (Dörflinger 2000: 16) angenommen werden

müsste, also eine ständige Urzeugung aus unbelebter Materie, wodurch eine Sys-

tematisierung und Legitimierungmöglicher Erkenntnis nichtmöglich wäre. »Folg-

lich bleibt nur das zweite übrig (gleichsam ein System der Epigenesis der reinen

Vernunft)« (KdrV B: 167). Diese Epigenesis der Vernunft grenzt Kant von der Vor-

stellung einer Präformation der Vernunft ab, das heisst von der Vorstellung an-

geborener Ideen. Das Problem dieser ideae innatae besteht nach Kant darin, dass

die Legitimität dieser Ideen nur abgesichert werden könne, wenn ein äusserer Ur-

heber angenommen werde, der den Menschen diese Ideen eingepflanzt habe (vgl.

9 Epigenesis ist zu unterscheiden von der Epigenetik, einem gegenwärtig diskutierten Ansatz

der Molekularbiologie, auch wenn das Adjektiv epigenetisch für beide Ansätze verwendet

wird (vgl. Voß 2010: 122). In der Epigenetik geht es um die Diskussion von Einflussfaktoren

auf Gene − ein Konzept, das im 18. Jahrhundert unbekannt war.

10 Zum System der Philosophie als organische Einheit und zur Analogie zu einem tierischen

Körper, siehe auch Zammito (1992: 173ff.). Zur Diskussion, welchen Einfluss die Epigenesis-

modelle von Blumenbach undWolff auf Kant hatten, siehe Goy (2014).

11 Für eine aktuelle und ausführliche Diskussion der Teleologie in der theoretischen und prak-

tischen Vernunft siehe Fugate (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 175

KdrV B: 168). Als vermittelnde Position zwischen Empirismus und Rationalismus

sieht Kant die Vernunft als epigenetische Entwicklung an, die in »selbstgedachte[n]

erste[n] Prinzipien« gegründet ist, die er von den »eingepflanzte[n] Anlagen zum

Denken« abgrenzt. Stattdessen geht Kant von einer ›Anlage‹ aus, die erst entwickelt

werden müsse.12 Kant formuliert damit, wie Dörflinger es auf den Punkt bringt,

einen »Selbstvollzug des Denkens« (Dörflinger 2000: 17). Kant selbst benutzt (in

der Kritik an Hume) eine noch interessantere Wortwahl. So spricht er von der

»Selbstgebärung des Verstandes (samt der Vernunft)« (KdrV B: 793/A: 765).13 In bei-

den Formulierungen wird jedoch deutlich, dass die Entwicklung der Vernunft kein

automatisch ablaufender Prozess ist, sondern einer Aktivität der Vernunft selbst

bedarf.

Eine zweite zentrale Stelle, an der deutlich wird, dass Kant in der Kritik der

reinen Vernunft eine epigenetische Entwicklung der Vernunft vertritt, findet sich

in der transzendentalen Methodenlehre. Im Abschnitt Die Architektonik der reinen

Vernunft beschreibt Kant,wie die Subsumierung vonmannigfaltigen Erkenntnissen

unter eine Idee funktioniert. Alle Erkenntnisse werden in einem einzigen System

zusammengebracht und sind somit zweckgerichtet. Dieses System charakterisiert

Kant folgendermassen:

»Das Ganze ist also gegliedert (articulatio) und nicht gehäuft (coacervatio); es

kann zwar innerlich (per intus susceptionem) aber nicht äußerlich (per appositio-

nem) wachsen, wie ein tierischer Körper, dessenWachstum kein Glied hinzusetzt,

sondern, ohne Veränderung der Proportion, ein jedes zu seinen Zwecken stärker

und tüchtiger macht.« (KdrV B: 860f./A: 832f.).

Die Vereinigung der mannigfaltigen Erkenntnisse unter einer Idee beschreibt Kant

damit in Analogie zu einem tierischen Körper. Diesem sei eigentümlich, dass er

eine spezifische Form habe, in die keine weiteren Teile integriert werden können.

Zugleich impliziert dies auch, dass »ein jeder Teil bei der Kenntnis der übrigen ver-

mißt werden kann« (ebd. B: 860f./A: 832f.). Diese Einheit, die Kant als architekto-

nische beschreibt, entstammt nicht der Empirie, sondern gründet in der Vernunft

selbst. Die Vernunft wird so als organisiertes Wesen gesehen, das nicht immer

12 Sloan (2002: 244f.) argumentiert historisch präziser, dass Kant nach seiner Rezension zuHer-

ders IdeenundwährendderÜberarbeitungder KdrV anfing, die Theorie der Epigenesis zu ver-

treten, allerdings in Abgrenzung zu jenem Verständnis, das von Bonnet und Haller geprägt

wurde. Konkret heisst das, dass Kant den Bezug auf ›Keime‹ und ›Anlagen‹ aus der ersten

Auflage stehen lässt, nun jedoch in den ›Anlagen‹ lediglich eine Begrenzung der selbststruk-

turierenden Wirkung sieht. Bei Herder und Wolff findet sich keinerlei vorgängige Struktu-

rierung der Entwicklung.

13 Mensch (2013: 13) weist zwar auf diese Passage hin, diskutiert jedoch die geschlechtliche Di-

mension nicht. Inwiefern dieses epigenetische Modell ein bestimmtes Geschlechterdenken

impliziert, werde ich weiter unten genauer erörtern.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

schon vollständig ausgebildet ist, sondern dem Prozess des Wachstums unterwor-

fen ist. Zugleich ist die Idee, welche eine solche Einheit begründen kann, zunächst

»wie ein Keim, in der Vernunft, in welchem alle Teile, noch sehr eingewickelt und

kaum der mikroskopischen Beobachtung kennbar, verborgen« (ebd. B: 862/A: 834)

sind. Die Vernunft ist nicht nur ein organisiertes, sondern auch ein organisie-

rendes Wesen, das sich selbst noch entwickeln muss, um zu Ideen zu kommen.

Bis dahin werden Erkenntnisse rhapsodistisch gesammelt und erst durch die Ent-

wicklung der Vernunft gelingt es mit der Zeit, »ein Ganzes nach den Zwecken der

Vernunft architektonisch zu entwerfen« (ebd. B: 863/A: 835). Diese Architektonik

bezeichnet Kant auch als Kunst der Systeme, und diese

»Systeme scheinen, wie Gewürme, durch eine generation aequivoca, aus demblo-

ßen Zusammenfluß von aufgesammleten Begriffen, anfangs verstümmelt, mit

der Zeit vollständig, gebildetworden zu sein, ob sie gleich alle insgesamt ihr Sche-

ma, als den ursprünglichen Keim, in der sich bloß auswickelnden Vernunft hat-

ten« (ebd. B: 863/A: 835).

Auf der Grundlage des Verständnisses der sich auswickelnden Vernunft ist es Kant

möglich, eine Geschichte der reinen Vernunft zu skizzieren, die er amEnde derKri-

tik der reinen Vernunft als Naturgeschichte bezeichnet.Wenn die Vernunft in diesem

Sinne als ein organisiertes Wesen verstanden wird, dann findet eine genuine Ei-

genentwicklung dieser Vernunft statt. Kant kann so ältere philosophische Positio-

nen als Entwicklungsschritte skizzieren und Aristoteles, Platon und Epikur bis hin

zu Wolff und Hume als verschiedene Glieder einer sich (organisch) entwickelnden

Philosophie einordnen. Da diese Glieder als lineare Entwicklung gedacht werden,

kann Kant einen Endpunkt dieser Entwicklung angeben: die kritische Philosophie

(vgl. ebd. B: 884/A: 856).

An dieser Stelle der Argumentation wird bereits deutlich, dass durch das re-

flektierende Urteil der Vernunft über die Vernunft sowohl das innere Funktionie-

ren der Vernunft erkannt als auch unterschiedlichste philosophische Positionen in

einen Zusammenhang gebracht werden können. Die Kategorien können dabei als

›Keime‹ verstanden werden, deren Entfaltung in der Geschichte der Philosophie

beobachtet werden kann. Damit umfasst diese Selbsterkenntnis der Vernunft so-

wohl die innere als auch die äussere Zweckmässigkeit.

6.1.2 Die Selbsterkenntnis der Vernunft als regulatives Urteil

und die Selbstpositionierung der Vernunft

In Bezug auf die teleologische Urteilskraft formuliert Jennifer Mensch nun eine

These, die auf diesem epigenetischen Verständnis der Vernunft aufbaut. Sie ar-

gumentiert, die grundlegende Analogie eines teleologischen Urteils bestehe darin,

dass das Modell der Art und Weise, wie die Vernunft entsteht und sich ausbildet,

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 177

auf die Natur übertragen werde. Die Architektonik, die Kant für die menschliche

Vernunft sich entwickeln sieht, bildet also das Modell für den Blick auf die Natur

generell. Weil die Vernunft teleologisch sei, werde die Natur so betrachtet, als ob

sie dieser Teleologie entsprechen würde, argumentiert Mensch:

»Themain point to remember regarding natural organisms for Kant, however, was

that the possibility of viewing them as ›both organized and self-organized beings‹

was itself based on an analogy made with respect to reason’s own existence as

both cause and effect of itself. [...] This meant that ascribing purposiveness to an

organism was something that was done in the service of reason’s own investiga-

tions and that purposiveness was ultimately an idea generated by reason for the

sake of itself. [...] When reason saw activity in nature, according to Kant, what it

was really looking at was itself.« (Mensch 2013 143f.)

Wie ich weiter unten ausführlicher erläutern werde, versteht Kant ein organisier-

tes Wesen als eines, das zugleich Ursache und Effekt von sich selbst ist. Der Unter-

schied, den Jennifer Mensch betont, liegt darin, dass nach Kant die Vernunft ein

tatsächlich selbst organisiertes Wesen ist; im Gegensatz dazu wird diese Erkennt-

nis in Bezug auf die Natur als eine Übertragung verstanden und so die Gültigkeit

der Aussage relativiert.14 Damit zieht Mensch eine klare Linie in Bezug auf den

Stellenwert der Aussagen, die Kant über die Vernunft trifft, und jenen, die er über

die Natur trifft. In Bezug auf die Natur geht es um eine Analogie, die keinen An-

spruch hat, objektiv wahr zu sein. Diese Aussagen sind durch regulative Urteile

möglich, die nicht konstitutiv sein können. Dies verdeutlicht die Verortung dieser

Urteile im kritischen Rahmen. Demgegenüber sieht Mensch die Aussagen über die

Vernunft »as a resource for a metaphysical portrait of reason« (ebd.: 144). Dörflin-

ger (2000) argumentiert in dieselbe Richtung, wenn er schreibt, es gehe bei der

Vorstellung der Einheit der Vernunft nicht um ein regulatives Urteil, sondern um

ein begründendes:

»Die Systemidee ist [...] in einer positiv begründenden Rolle in Hinsicht auf die

konstitutiven Prinzipien der Erfahrungserkenntnis verlangt, wird also selbst kaum

bloß regulativ sein können. Im Gegenteil ist die Systemidee also als nicht bloß

annäherungsweise zu bewähren verlangt, sondern in einer vollständig positiv be-

gründenden Rolle in Hinsicht auf die konstitutiven Prinzipien der Erfahrungser-

kenntnis.« (Dörflinger 2000: 11)

Dies bedeutet laut Dörflinger auch, dass Restriktionen, die für das teleologische

Urteil in Bezug auf die Natur gelten, für die Vernunft (und insbesondere das Kate-

14 Vgl. dazu auch folgende Stelle: »Epigenesis thus served as a resource for a metaphysical por-

trait of reason, even as it was denied determinate efficacy in the physicalworld of organisms.«

(Mensch 2013: 144)

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

goriensystem) nicht gelten. Für Naturdinge bleibe aus einer kritischen Perspektive

das Prinzip einer ursprünglichen Organisation letztlich unerforschbar; ein eigener

innerer Vollzug sei für uns nicht zugänglich. In Bezug auf das Selbstdenken gäbe

es jedoch diese Zugänglichkeit. In dieser Eigenerkenntnis besteht ein Zugang zu

dem, was Dörflinger als Lebensprinzip bezeichnet. Das empirisch-leibliche Leben

bleibe fremd, aber nicht das Leben als Erkenntniswesen (vgl. ebd.: 19), weil sich die

Vernunft selbst in ihrem Tun als lebendig erfahren würde.

Fugate (2014: 360ff.) bezweifelt Dörflingers Interpretation und argumentiert,

auch die Vernunfteinheit beruhe auf einer Idee, die er als apriorische Form eines

möglichen Systems versteht und deren Abgrenzung von einem tatsächlichen Sys-

tem er betont: »Now as both idea and end are representations of absolute perfec-

tion (namely, as possible and actual respectively), they can never be fully given, but

can only be objects we strive to realize.« (Ebd.: 368) Die Einheit der Vernunft kann

nicht einfach gegeben sein, da diese dann als den Vernunftaktivitäten vorgängige

Form nicht in der Vernunft selbst begründet wäre. Anders gesagt, es müsse da-

mit angenommen werden, dass die Vernunft den Menschen eingepflanzt worden

sei, womit die Vernunft sich selbst nicht zugänglich sein könne. Wie Fugate argu-

mentiert, sei dann die Einheit der Vernunft letztlich kontingent und kognitiv nicht

transparent, das heisst sich selbst gegenüber nicht begründbar (vgl. ebd.: 382). Es

brauche keinen bewussten Zweck, der die Einheit der Vernunft begründen würde.

Demgegenüber sieht Fugate die Einheit der Vernunft gebunden an das reflexive

Selbstbewusstsein der menschlichen Wesen. Das heisst, bei Kant hängt die teleo-

logische Einheit wesentlich mit dem Erlangen eines reflexiven Selbstbewusstseins

der Menschen zusammen und bleibt so ein Prozess. Die Vernunft setzt sich selbst

ein Ziel und strebt so vorwärts. Wenn angenommen wird, dass die Einheit der

Vernunft gegeben ist, dann bedarf es keiner solchen Aktivität.

Mit Fugates Interpretation wird betont, dass die Vernunft bei Kant nicht ein-

fach gegeben sei, sondern sich selbst zu erforschen und entdecken habe. Dadurch

rückt das Tun der Vernunft in den Vordergrund, da die Einheit der Vernunft und

die Systematik als zu erarbeitende erscheinen. Dies bedeutet, dass die Vernunft

nicht (von aussen) gegeben ist, es jedoch dennoch keinen unmittelbaren Zugang

zu einer bereits entwickelten Vernunft gibt, da die Vernunft noch dabei ist, sich

zu entwickeln. Ein solcher Zugang der Vernunft zu sich selbst kann lediglich als

Endpunkt dieser Entwicklung gedacht werden.

Fugates Interpretation gelingt es, eine grundlegende Ambivalenz der kritischen

Philosophie aufrechtzuerhalten: Die Gleichzeitigkeit des Anspruchs Kants, das kri-

tische Geschäft durch die Begründung der Einheit der Philosophie zum Abschluss

zu bringen, mit seinem Verständnis der kritischen Philosophie als unabgeschlos-

sene Tätigkeit, wobei die Reflexion über die eigene Vernunft ein wesentlicher Be-

standteil ist. Fugates Position verdeutlicht so, was mit der »Selbstgebärung des

Verstandes (samt der Vernunft)« (KdrV B: 793/A: 765) gemeint sein kann. Dieses

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 179

Verständnis der kantischen Vernunftkritik impliziert, dass Kant in seinen Kritiken

nicht bloss die Vernunft als gegeben voraussetzt und so einen gegebenen Gegen-

stand in seiner inneren Logik und Funktionsweise untersucht, sondern die Kritiken

zur Selbstgebärung beitragen. In Bezug auf das Unternehmen der Kritik lässt sich

somit zuspitzen, dass die Erkenntnis über die Vernunft keinem konstitutiven, son-

dern ebenfalls einem regulativen Urteil unterliegt. Und dem geht voraus, dass die

Erkenntnis der Vernunft über sich selbst derselben Einschränkung unterliegt, die

Kant für alle Dinge postuliert: Eine Erkenntnis der Vernunft an sich ist nicht mög-

lich, vielmehr kann die Vernunft selbst nur als Phaenomenon erkannt werden.

Damit ist jedoch noch nicht geklärt, welche spezifische Rolle die teleologische

Urteilskraft einnimmt – denn die Überlegungen von Fugate beziehen sich haupt-

sächlich auf die Kritik der reinen Vernunft und nehmen die organisierte Natur nicht

in den Blick. Der grundlegenden These von Jennifer Mensch, im teleologischen

Urteil schaue sich die Vernunft selbst an, möchte ich eine modifizierte These ge-

genüberstellen: So kann die teleologische Urteilskraft nicht nur als Selbstreflexion,

sondern als Selbstpositionierung der Vernunft gelesen werden. Damit soll der Fo-

kus darauf gerichtet werden, dass in der teleologischen Urteilskraft die Natur ein-

bezogen wird, die zusammen mit der Vernunft den Menschen als hybrides Wesen,

wie Kant wiederholt formuliert, ausmacht. Die Natur – und damit auch die Na-

tur des Menschen – ist dabei eine Dimension, die der Vernunft vorgängig ist und

so uneinholbar bleibt für die menschliche Vernunft. Dennoch kann sie nur durch

die Vernunft als vorgängig und uneinholbar erkannt und verstanden werden. In

diesem verschachtelten Spannungsfeld bewegt sich die teleologische Urteilskraft.

Das Verhältnis von Vernunft undNatur kann zwar teilweise als Analogie gefasst

werden – wie dies Kant beispielsweise bereits in der Kritik der reinen Vernunft for-

muliert, in der er die Vernunft als organisierten Körper beschreibt –, doch stösst

dieses Verständnis der teleologischen Urteilskraft an eine Grenze, wie ich in Bezug

auf Kants Verständnis von Geschlecht und ›Rasse‹ deutlich machen werde. Denn

gerade in diesen beiden Begriffen wird eine weiterreichende Verschränkung von

Vernunft und Natur deutlich: Beide Bereiche werden miteinander verkoppelt, da

als Zielpunkt der Natur die Entwicklung der Vernunft gesetzt wird. Die Natur kann

der Vernunft nicht vollkommen heterogen gegenüberstehen, vielmehr muss sie

nach Kant letztlich als mit der Vernunft zusammengehend gedacht werden. Die

Natur ist damit nicht nur der Vernunft vorgängig, sondern muss so gedacht wer-

den, dass sie die Selbstgebärung der Vernunft unterstützt. Dies impliziert, dass

der Blick auf die Natur durch diesen Zielpunkt strukturiert wird – auch wenn die

Vernunft selbst in diesem Feld nicht in Erscheinung treten kann.Dieses strukturie-

rende Moment in der teleologischen Naturbetrachtung kann mit dem transforma-

tiven Blick, den Pratt in Bezug auf Barrow aufgezeigt hat, in Verbindung gebracht

werden. In Bezug auf Kant macht dieser Vergleich deutlich, dass es nicht nur um

die Frage der inneren Zweckmässigkeit der Vernunft geht, sondern auch um de-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ren Positionierung in der äusseren Zweckmässigkeit, die ebenfalls nur durch die

kritische Vernunft angenommen werden kann.

Die mit dieser Selbstpositionierung der Vernunft einhergehende Verschachte-

lung15 soll im Folgenden genauer aufgezeigt werden. Damit steht die Frage nach

dem Verhältnis der inneren mit der äusseren Zweckmässigkeit im Zentrum. Mit

dieser Selbstpositionierung, die als Selbstgebärung nicht nur der Vernunft, son-

dern auch der Natur und somit des Menschen verstanden wird, gehe ich wiederum

der Frage nach der Selbstaffirmation und dem Othering in diesem Prozess nach,

der zum einen im Kern der Verschachtelung und zum anderen an den Rändern

des reflektierenden Urteils sichtbar wird. Um nachvollziehen zu können, wie die-

ses Othering und diese Selbstaffirmation in der teleologischen Urteilskraft funk-

tionieren, bedarf es zunächst der Erläuterung zentraler Begriffe und Überlegungen

der teleologischen Urteilskraft.

6.2 Kritische Materialität, Objektivität und überschwängliche Ideen

Wenn Kant das teleologische Urteil als material und objektiv charakterisiert, ver-

deutlicht er damit die Abgrenzung zur ästhetischen Urteilskraft. So geht es in der

teleologischen Urteilskraft um die Frage, inwiefern der Natur Zweckmässigkeit zuge-

schrieben werden kann. Der Fokus liegt im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft

also weniger auf dem subjektiven Prozess, der sich auf die Form einer Anschauung

richtet, wie dies im ästhetischen Urteil der Fall war, sondern auf der Materiali-

tät, der eine objektive Eigenschaft zugesprochen wird. Damit gruppiert Kant die

beiden Arten der reflektierenden Urteile in einem scheinbar klaren Schema, das

auf der Entgegensetzung subjektiv/objektiv beruht. Wie die folgenden Ausführun-

gen deutlich machen werden, ist diese Einteilung jedoch vielmehr als eine Fokus-

verschiebung des reflektierenden Urteils denn als strikte Trennung zu verstehen,

da auch das objektiv-reflexive Urteil sich »nach der eigentümlichen Beschaffen-

heit meiner Erkenntnisvermögen« richtet, um »über die Möglichkeit jener Dinge

und ihrer Erzeugung« (KdU B: 333/A: 329) zu urteilen. Obwohl es also um objekti-

ve Eigenschaften der Natur geht, verortet Kant diese dennoch im Rahmen seiner

kritischen Philosophie, da es ein reflektierendes Urteil bleibt. Und obwohl dieses

Urteil sich nach den Spezifika der menschlichen Erkenntniskräfte richtet, enthält

das Urteil ein Verdikt darüber, ob das beurteilte Objekt möglich ist und wie die

Erzeugung zu erklären ist.

15 Dieser Begriff ist analog zum Begriff der Spiegelung oder Reflexion im vorhergehenden Ka-

pitel (5.3) zu verstehen, soll jedoch den räumlichen und materiellen Aspekt betonen, mit

dem diese Spiegelung in der teleologischen Urteilskraft einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 181

Kant legt mit Rückgriff auf die Kritik der reinen Vernunft dar, dass es für den

menschlichen Verstand eine Notwendigkeit gebe, zwischen der Möglichkeit und

der Wirklichkeit von Dingen zu unterscheiden (vgl. KdU B: 339/A: 336). So kann

man sich zwar einerseits etwas als möglich vorstellen oder denken, doch bedeutet

dies noch nicht, dass dieser Gegenstand tatsächlich gegeben ist. Dies ist der Be-

reich, den Kant in der Kritik der reinen Vernunft verhandelt sieht. Andererseits gibt

es Gegenstände, die uns durch die sinnliche Anschauung gegeben sind, von de-

nen wir aber noch keinen Begriff haben. Erst wenn die sinnliche Anschauung mit

dem Begriff erfasst wird und dadurch ein konstitutives Urteil gefällt wird, kann die

Wirklichkeit vonDingen behauptet werden.Diese Notwendigkeit,Möglichkeit und

Wirklichkeit deutlich zu unterscheiden, sieht Kant als ein Spezifikum der mensch-

lichen Vernunft, von welcher der Verstand ein Teil ist. Die Vernunft ist geprägt von

der Trennung zwischen der sinnlichen Anschauung von Objekten einerseits und

dem Verstand andererseits, durch den erst Begriffe gegeben sind. Diese Möglich-

keit versteht Kant als »Position der Vorstellung eines Dinges respektiv auf unsern

Begriff und damit das Vermögen zu denken, das letztere [die sinnliche Anschau-

ung, Anm. KH] aber die Setzung des Dinges an sich selbst« (KdU B: 340/A: 336). So

kann zwar einerseits ein Ding gedacht werden, doch aus der blossen Möglichkeit

heraus, sich dieses Ding zu denken, lässt sich nicht ableiten, dass es tatsächlich

vorhanden ist. Andererseits erhält eine sinnliche Anschauung erst dann eine ob-

jektive Realität, wenn sie mit den Begriffen des Verstandes verbunden wird – was

Kant als konstitutives Urteil fasst. Dies bedeutet auch, dass es sinnliche Erfahrun-

gen gibt, die nicht durch ein konstitutives Urteil unter Begriffe gebracht werden

können.

Nebst den Begriffen des Verstandes (welcher der Vernunft untersteht) gibt es

zudem die Ideen der Vernunft. Diese Ideen übersteigen den Verstand, da sie das

Unbedingte anvisieren. Der Verstand kann hier nicht folgen, für ihn sind diese

Ideen überschwänglich, wie Kant in Bezug auf ein »absolutnotwendiges Wesen«

(ebd. B: 341/A: 337) und auch in Bezug auf die Freiheit (vgl. ebd. B: 342f./A: 338f.)

argumentiert. Solche Ideen der Vernunft können deshalb keine objektive Gültig-

keit erlangen und es ist nicht möglich, auf ihrer Grundlage ein konstitutives Urteil

zu fällen. Eine solche Idee ist nun auch die Vorstellung eines Naturzwecks. Diese

Vorstellung unterscheidet sich jedoch von anderen Ideen, wie Kant in Paragraf 77

schreibt:

»Mit demBegriffe einesNaturzwecks verhält es sich zwar eben so,was dieUrsache

der Möglichkeit eines solchen Prädikats betrifft, die nur in der Idee liegen kann;

aber die ihr gemäße Folge (das Produkt selbst) ist doch in der Natur gegeben,

und der Begriff einer Kausalität der letzteren, als eines nach Zwecken handeln-

den Wesens, scheint die Idee eines Naturzwecks zu einem konstitutiven Prinzip

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

desselben zumachen: und darin hat sie etwas von allen andern Ideen Unterschei-

dendes.« (Ebd. B: 345/A: 341)

ImUnterschied zu anderen Ideenwie demAbsolutnotwendigen oder auch der Frei-

heit gibt es bei der Idee eines Naturzweckes eine sinnliche Anschauung, die mit

dieser Idee zu korrespondieren scheint. Kant spricht dabei von Produkten der Na-

tur. Die Vorstellung eines Naturzwecks ist nicht nur eine überschwängliche Idee,

sondern es gibt auch eine Überschwänglichkeit – als Erscheinungen in der Natur

–, die sich durch ein konstitutives Urteil durch die Begriffe des Verstandes nicht

vollständig fassen lässt. Diese Naturprodukte16 bestimmt Kant weiter im Zitat: Sie

scheinen das Ergebnis einer Kausalität der Natur zu sein. Die Zuschreibung, dass

solchen Naturprodukten eine innere Zweckmässigkeit zukommt, kann nur vorge-

nommen werden, wenn die Idee angenommen wird, dass die Natur selbst Zwecke

verfolgt (vgl. ebd. B: 300/A: 296f.).17 Diese Zweckmässigkeit lässt sich jedoch nur er-

kennen, wenn sie an einen sinnlichen Eindruck gekoppelt ist, womit es so scheint,

als ob dieses Urteil ein konstitutives ist. Dennoch bleibt dieses Urteil letztlich ein

reflexives, da eine Idee (und kein Begriff) mit einem sinnlichen Eindruck verbun-

den wird. Die Idee kann lediglich als Maxime dienen, die für die Erkenntnis leitend

(regulativ), aber nicht begründend ist.

Dass sich das teleologische Urteil dennoch stark an ein bestimmendes Urteil

annähert, machen zwei Momente in der ersten Einleitung deutlich. Dort bezeich-

net Kant das reflexive Urteil als Erkenntnisurteil (vgl. ebd. H: 27). Obwohl das te-

leologische Urteil ein reflexives ist, vermag aus dieser Reflexion eine Erkenntnis

entstehen. Es scheint also, dass das teleologische Urteil jenen Bereichmit dem Ein-

bezug des Übersinnlichen ausdehnen kann, der durch die theoretische Erkenntnis

abgesteckt wurde (vgl. Kapitel 5.2). Das bedeutet auch, dass eine bestimmte Er-

kenntnis über die Natur ausschliesslich auf dieser unsicheren Grundlage gewon-

nen werden kann. Dies macht auch folgendes Zitat deutlich:

»Das teleologische Urteil nämlich, ob es gleich einen bestimmten Begriff von ei-

nem Zwecke, den es der Möglichkeit gewisser Naturprodukte zum Grunde legt,

mit der Vorstellung des Objekts verbindet (welches im ästhetischen Urteil nicht

geschieht), ist gleichwohl immer nur ein Reflexionsurteil so wie das vorige.« (Ebd.

H: 50)

Wie Kant hier nur kurz erwähnt, verbindet sich die Idee eines Zwecks mit der Vor-

stellung des Objekts. Da es im ästhetischen Urteil nur um die formale Seite des

16 Zur Begriffsklärung siehe auch Kritik der Urteilskraft (B: 376/A: 371), wo Kant den Unterschied

zwischen Produkt und Edukt erläutert.

17 Vgl. dazu auch Fugate (2014: 106f.), der deutlich macht, dass sich dieses Verständnis von an-

deren Vorgänger-Theorien der Teleologie unterscheidet, wobei Kants Teleologie-Verständnis

so prominent wurde, dass Teleologie nun allgemein so verstanden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 183

beurteilten Objekts geht, gerät das Objekt selbst, wie es durch die theoretische

Perspektive erkannt werden kann, nur am Rande in den Blick. Durch das teleolo-

gische Urteil findet jedoch eine Verbindung dieser beiden Sichtweisen statt.18 Ein

Ding als Naturzweck zu erkennen, bleibt der theoretischen Einsicht verschlossen,

sodass bestimmte Dinge nur unter der teleologischen Perspektive als Naturzwecke

erkannt werden können. Zugespitzt bedeutet dies, dass diese Dinge in gewissem

Sinne nicht existieren, wenn nicht durch ein teleologisches Urteil darüber reflek-

tiert wird.

Kant argumentiert nun, es gebe innerhalb des teleologischen Urteils Unter-

schiede darin, mit welcher Sicherheit ein solches Urteil gefällt werden könne. Wie

bereits oben erwähnt, unterscheidet er zwischen der inneren und äusseren Zweck-

mässigkeit. Während es bei der inneren Zweckmässigkeit um konkrete Produkte

der Natur, also beispielsweise einen Grashalm gehe, ziele die äussere Zweckmäs-

sigkeit auf die Frage, ob die Natur an sich zweckmässig sei. Diese beiden Ebenen

stehen in Verbindung. Nur wenn grundsätzlich davon ausgegangen wird, dass die

Natur insgesamt zweckmässig organisiert ist, kann auf dieser Grundlage ein Ding

der Natur unter dem Gesichtspunkt der inneren Zweckmässigkeit betrachtet wer-

den. Dennoch gibt es einen deutlichen Unterschied in Bezug auf das Urteil:

»Aber in Ansehung des letztern Gebrauchs ist jene Maxime der Urteilskraft zwar

nützlich, aber nicht unentbehrlich, weil uns die Natur im Ganzen als organisierte

(in der oben angeführten engstenBedeutungdesWorts) nicht gegeben ist.Hinge-

gen in Ansehung der Produkte derselben, welche nur als absichtlich so und nicht

anders geformtmüssen beurteilt werden, umauch nur eine Erfahrungserkenntnis

ihrer innern Beschaffenheit zu bekommen, ist jene Maxime der reflektierenden

Urteilskraft wesentlich notwendig: weil selbst der Gedanke von ihnen, als orga-

nisierten Dingen, ohne den Gedanken einer Erzeugung mit Absicht damit zu ver-

binden, unmöglich ist.« (Ebd. B: 334/A: 330f.)

In Bezug auf die äussere Zweckmässigkeit gibt es keine Möglichkeit, eine sinnliche

Erfahrung einer organisierten Struktur der Natur machen zu können. Diese Ebe-

ne entzieht sich unsererWahrnehmungsmöglichkeit.Wenn es jedoch umProdukte

der Natur geht, kann eine Beobachtung gemacht werden, allerdings muss vorgän-

gig davon ausgegangen werden, dass es einen Zweck und damit eine Absicht der

Natur gibt, ansonsten gibt es keine Möglichkeit, Dinge der Natur als zweckmässig

18 Kant setzt sich in der Dialektik der teleologischen Urteilskraft ausführlicher mit der Frage aus-

einander, wie sich einemechanische Perspektivemit der teleologischen vereinbaren lässt. Ei-

ne weitergehende Diskussion müsste diesen Aspekt berücksichtigen. Für das Argument des

vorliegenden Kapitels scheint mir jedoch eine vertiefte Behandlung davon nicht notwendig

zu sein. Eine ausführliche Diskussion der Dialektik findet sich bei McLaughlin (1989).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zu erkennen und damit eine solche Perspektive zu bestätigen. Es gibt also Unter-

schiede zu verzeichnen in Bezug auf diese beiden Ebenen. Wenn es um die äusse-

re Zweckmässigkeit geht, bleiben die Urteile hypothetisch und es können lediglich

Mutmassungen angestellt werden.19 In Bezug auf die innere Zweckmässigkeit ist

es jedoch möglich, Beobachtungen zu sammeln, jedoch nur unter der Vorausset-

zung, dass wir eine Absicht der Natur annehmen. Ansonsten ist es nicht möglich

zu verstehen, warum ein bestimmtes Wesen gerade so und nicht anders geformt

ist.

Damit wird deutlich, dass die Legitimität der teleologischen Perspektive (als

Erkenntnisurteil) auf organisierte Wesen gestützt wird. Denn diese Naturproduk-

te zeigen, dass die Idee der Zweckmässigkeit nicht nur möglich ist, sondern, durch

die Verbindung mit der sinnlichen Anschauung, ihr auch eine Realität zukommt.

Es ist damit dieses reflexive Urteil über die innere Zweckmässigkeit, das sich sehr

stark an das konstitutive annähert. Kant nimmt denn auch diesen Fall als Grund-

lage: Wenn man die Legitimität dieser Perspektive an organisierten Wesen gezeigt

habe, sei man dazu aufgefordert, diese Perspektive auch auf grössere Zusammen-

hänge, also auf die äussere Zweckmässigkeit zu übertragen, argumentiert er an

mehreren Stellen (vgl. ebd. B: 301/A: 297, B: 304/A: 300 und B: 334/A: 330). Das refle-

xive Urteil über konkrete Naturprodukte dient so als Modell, das in einem zweiten

Schritt nahelegt, dieselbe Perspektive auf die gesamte Natur zu übertragen und

nach der Selbstorganisation der gesamten Natur zu fragen.

Es kann hilfreich sein, den Balanceakt, den Kant hier zwischen dem reflexiven

und dem konstitutiven Urteil ausführt, in einem anderen Vokabular zu verdeutli-

chen. Ein Ding als Naturzweck zu betrachten, kann als Repräsentation verstanden

werden. Das organisierte Wesen repräsentiert die Idee der Zweckmässigkeit. Im

Idealfall ist diese Repräsentation so perfekt, dass sie identisch mit der Idee zu sein

scheint. In diesem Fall gelangt die Repräsentation an die Grenze der Repräsentier-

barkeit, da sie darauf beruht, dass es eine Kluft zwischen einer Idee und einem

Naturding gibt, die sich nicht überwinden lässt; eine solche wird jedoch in der

idealen Repräsentation überschritten. Kant verdeutlicht jedoch, dass diese Kluft

nicht überschritten werden kann, da die Kluft zwischen einer Idee und einem Na-

19 Kant begründet den hypothetischen Charakter der äusseren Zweckmässigkeit in der Analytik

nochmals anders. Er versteht die äussere Zweckmässigkeit als »Zuträglichkeit eines Dinges

für andere« (ebd. B: 282/A: 278f.). Dieses andere, wofür ein Ding zuträglich ist, muss für sich

selbst Zweck sein, damit es als Endzweck genommenwerden kann. Ein solcher Zweck für sich

selbst kann jedoch aus derNaturbetrachtung alleine nicht abgeleitetwerden.Dadurch ist die

äussere Zweckmässigkeit »zu keinem absoluten teleologischen Urteile berechtigt« (ebd. B:

283/A: 279).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 185

turding nicht geschlossen werden kann, und insistiert so darauf, den kritischen

Rahmen nicht zu verlassen.20

Mit diesen Ausführungen ist deutlich geworden, dass Kant nicht davon aus-

geht, dass sich die Idee eines Naturzwecks aus den Beobachtungen gewinnen lasse,

sondern dass diese Idee vorgängig bestehen müsse, die dann anleitend sein könne

für empirische Untersuchungen, die jedoch zur Legitimation dieser Idee beitragen

können (vgl. ebd. B: 330/A: 326, vgl. dazu die Diskussion zu den Rassentheorien in

Kapitel 3.2). Kants Formulierungen sind jedoch nicht immer eindeutig, da er dar-

auf hinweist, dass es bestimmte Beobachtungen gebe, die zu einem teleologischen

Urteil einladen würden.21 Diese Einladung liege nach Kant in empirischen Beson-

derheiten, die durch ein konstitutives Urteil nicht berücksichtigt werden können

und aus dieser Perspektive nur als Zufälligkeit erscheinen können. Durch den Ver-

weis auf die Kritik der reinen Vernunft (vgl. KdU B: 345f./A: 341f.) verdeutlicht er, dass

jeder Begriff gerade darauf beruht, dass vom Besonderen abstrahiert wird. Nach

Kant arbeitet der menschliche Verstand vom Abstrakt-Allgemeinen hin zum Be-

sonderen. Mit der Subsumierung unter einen Begriff geht die Bestimmung jener

Aspekte einher, die nicht aus einem Begriff abgeleitet werden können und somit

zufällig bleiben. Doch diese Bestimmung der Zufälligkeit wird in der Kritik der Ur-

teilskraft revidiert: So gibt es Zufälligkeiten, die danach verlangen, aus einer ande-

ren Perspektive betrachtet zu werden. In diesem Zusammenhang führt Kant die

Vorstellung eines intuitiven Verstandes ein, durch den diese spezielle Art der Zu-

fälligkeit erfasst werden könne.

20 Fugate (2014: 104ff.) argumentiert, dass die teleologischen Argumente imWesentlichen eine

zirkuläre Struktur haben. Zum Ende des Unterkapitels zeigt er, dass Kant ein modifiziertes

Verständnis von Teleologie eingebracht hat. Inwiefern dieses Verständnis von Teleologie zir-

kulär ist, greift er gegen Ende des Buches wieder auf: »The circularity here [...] is not vicious

but virtuous.« (Ebd.: 370) Die Analysemethode muss von einer Idee angeleitet sein und die

Idee wiederummuss im Prozess der Analyse manifest und aktiv werden.

21 So lässt sich beispielsweise folgende Stelle auch so verstehen, als ob organisierteWesen eine

teleologische Sichtweise begründen können: »Organisierte Wesen sind also die einzigen in

der Natur, welche, wenn man sie auch für sich und ohne ein Verhältnis auf andere Dinge be-

trachtet, doch nur als Zwecke derselbenmöglich gedachtwerdenmüssen, unddie also zuerst

dem Begriffe eines Zwecks, der nicht ein praktischer sondern Zweck der Natur ist, objekti-

ve Realität, und dadurch für die Naturwissenschaft den Grund zu einer Teleologie, d.i. einer

Beurteilungsart ihrer Objekte nach einem besondern Prinzip, verschaffen, dergleichen man

in sie einzuführen (weil man die Möglichkeit einer solchen Art Kausalität gar nicht a priori

einsehen kann) sonst schlechterdings nicht berechtigt sein würde.« (Ebd. B: 295/A: 291) Man

mag diese Stelle jedoch auch so verstehen, dass die Legitimität der teleologischen Sichtwei-

se von der Existenz von Naturprodukten abhängt, jedoch das Urteil nicht darin begründet

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

6.2.1 Das Vorbild des intuitiven Verstandes

Kant argumentiert in der Kritik der Urteilskraft, dass bestimmten Anschauungen ei-

ne Absicht unterstellt werden könne oder garmüsse – auch wenn allen Anschauun-

gen durch die mechanische Perspektive eine Zufälligkeit des Besonderen anhafte.

Förster bringt dies auf den Punkt, indem er von einer allgemeinen und einer ab-

sichtlichen Zufälligkeit spricht:

»Zur allgemeinen, durchdenBegriff unbestimmtenZufälligkeit des empirischGe-

gebenen kommt bei manchen Naturprodukten noch eine scheinbar absichtliche

Zufälligkeit hinzu, undnur sie nötigt uns, neben einer intellektuellenAnschauung

auch noch einen intuitiven Verstand zu erwägen.« (Förster 2008: 267)

Es gibt also Zufälligkeiten, die uns dazu verleiten, einen anderen Verstand als

den menschlichen anzunehmen. Den menschlichen Verstand bezeichnet Kant als

diskursiven, den er vom intuitiven unterscheidet. Mit dem diskursiven Verstand

meint Kant »ein Vermögen der Begriffe« (KdU B: 347/A: 343), das deduktiv arbei-

tet (vgl. ebd. B: 348/A: 344). Demgegenüber lässt sich ein intuitiver Verstand den-

ken, der »vom Synthetisch-Allgemeinen (der Anschauung eines Ganzen, als eines

solchen) zum Besondern geht« (ebd. B: 349/A: 345). Der intuitive Verstand hat als

Ausgangslage die Kenntnis eines Ganzen, von dem aus sich das Einzelne als Teil

des Ganzen erkennen lässt. Dieser Verstand bedarf für das Erkennen keiner Begrif-

fe und ist nicht an jene Schranken gebunden, die für den menschlichen Verstand

gegeben sind – womit sich der intuitive Verstand primär negativ in Abgrenzung

zum diskursiven definiert.22 Die intuitive Erkenntnis ist so eine unmittelbare Er-

kenntnis (vgl. Förster 2008: 268f.). Bei diesem intuitiven Verstand, den Kant auch

als anschauenden Verstand bezeichnet (vgl. KdU B: 340/A: 336), fällt so die Unter-

scheidung zwischen Möglichem und Wirklichem weg.

Diese Entgegensetzung von diskursivem (menschlichem) und intuitivem (gött-

lichem) Verstand soll zunächst helfen, den menschlichen Verstand in seiner Ei-

gentümlichkeit besser zu verstehen. Die Vorstellung eines intuitiven Verstandes

nimmt aber darüber hinaus noch eine gewichtigere Rolle ein. Diese Vorstellung ist

die Grundlage dafür, dass gesagt werden kann: »[G]ewisse Naturprodukte müssen,

nach der besondern Beschaffenheit unseres Verstandes, von uns, ihrer Möglichkeit

nach absichtlich und als Zwecke erzeugt, betrachtet werden, ohne doch darum zu

verlangen, daß es wirklich eine besondere Ursache, welche die Vorstellung eines

Zwecks zu ihrem Bestimmungsgrunde hat, gebe« (ebd. B: 346/A: 343). Es ist ge-

rade diese Vorstellung eines anderen, nicht menschlichen Verstandes, der auf die

22 Förster (2008: 273) fragt zudem, ob jeder nicht-diskursive ein göttlicher Verstand ist und

macht damit deutlich, dass Kant eine zweifache Charakterisierung vornimmt, die nicht ganz

deckungsgleich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 187

Grenze des menschlichen Verstandes hinweist und damit auch eine Möglichkeit

aufzeigt, diese Schranke zu überwinden und so das Besondere der Dinge »zur Ein-

heit der Erkenntnis zu bringen« (ebd. B: 347/A: 343). Da wir diesen unmittelbaren

Zugang nicht haben, braucht es »das Verbindungsmittel der Zwecke«, welches not-

wendig ist, damit wir uns die »Zusammenstimmung der Naturgesetze mit unserer

Urteilskraft als notwendig vorstellen können« (ebd. B: 348/A: 344).

Die teleologische Urteilskraft nimmt den intuitiven Verstand als Vorbild und

versucht sich, ihm anzunähern. Obwohl esmöglich ist, sich einen solchen Verstand

vorzustellen, können Menschen keine unmittelbare Erkenntnis eines Gesamtzu-

sammenhanges erlangen. Damit jedoch eine Annäherung geschehen kann, muss

ein Naturzweck vorgestellt werden. Die Notwendigkeit, die Kant dem teleologi-

schen Urteil zuschreibt, ist in dieser Vorstellung eines intuitiven Verstandes ver-

ankert. Eine Präzisierung zum intuitiven Verstand hilft, besser zu verstehen,worin

die Notwendigkeit dieser Betrachtungsweise für den menschlichen Verstand ver-

ankert ist. Der intuitive Verstand geht nicht nur von einem Ganzen aus, in dem

die Teile sich in einer Anordnung befinden, sondern bestimmt die Teile als »vom

Ganzen abhängend« (ebd. B: 349/A: 345). Hier klingt ein architektonisches Ganzes

an, das Kant von einem technischen Ganzen unterscheidet. Die technische Einheit

meint ein Aggregat, bei dem der Bezugspunkt (der Zweck), durch den die Einheit

hergestellt wird, den einzelnen Teilen äusserlich ist. Bei der architektonischen Ein-

heit hingegen ist das Ganze den Teilen inhärent: Das Ganze ist hier der »Grund der

Möglichkeit der Verknüpfung der Teile« (ebd.). Dies steht jedoch im Widerspruch

zumdiskursiven Verstand, für diesen kann bloss die »Vorstellung eines Ganzen den

Grund der Möglichkeit der Form desselben und der dazugehörigen Verknüpfung

der Teile« (ebd. B: 349f./A: 345f.) enthalten. Diese Vorstellung der Einheit ermög-

licht es dem menschlichen Verstand, Dinge als Produkte zu erfassen, die einen

notwendigen Bezug auf die vorgestellte Einheit haben – auch wenn diese Einheit

lediglich als Vorstellung angenommen werden kann.23

Das von Kant wiederholt formulierte Bedürfnis der Vernunft, über die eige-

nen Grenzen hinauszugehen, formuliert sich hier als Wunsch, die menschliche

Beschränkung der Vernunft zu überwinden und sich so einer übermenschlichen

Vernunft annähern zu wollen. Aus der Vorstellung einer solchen übermenschlichen

Vernunft leitet sich der Naturzweck als Maxime für die empirische Beobachtung

ab. Damit wird deutlich, dass der Naturzweck eine an die diskursive und damit

menschliche Vernunft gebundene Idee ist. Das organisierte Wesen erhält darin ei-

ne ausgewiesene Stellung, da die Annäherung an die intuitive Vernunft im Kleinen

23 Fugate (2014: 380ff.) diskutiert, wie die Notwendigkeit für die Erkenntnis in Kritik der reinen

Vernunft begründet wird. Kant geht in der Kritik der Urteilskraft analog zu diesem Gedanken-

gang in der Kritik der reinen Vernunft vor, worauf er selbst hinweist (vgl. KdU B: 346/A: 341f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

geübt werden kann, wenn das organisierte Wesen als abgeschlossene, systemati-

sche Einheit verstandenwird.Damit verbunden nähert sich das teleologischeUrteil

einem Erkenntnisurteil an, was im Anspruch, ein materielles und objektives Urteil

zu sein, deutlich wird. Die grundlegende Position der Kritik der Urteilskraft, die sich

als Gleichzeitigkeit des Etablierens und Überschreitens der kritischen Grenze um-

reissen lässt, findet hier eine neue Formulierung. Während im ästhetischen Urteil

die kritische Grenze eine sehr deutliche Rolle eingenommen hat, erhält sie im te-

leologischen Urteil die Rolle eines letzten Warnschildes. So erlaubt das teleologi-

sche Urteil das Überschreiten der Grenze, dennoch ist es darin letztlich (durch das

Warnschild) nicht möglich, die Grenze zu ignorieren. Die architektonische Ein-

heit, die im teleologischen Urteil gedacht wird, bewertet einzelne Naturprodukte

in Bezug auf diese Einheit. Dieses Urteil führt also eine Art der Normativität mit

sich, die im Folgenden genauer untersucht wird.

6.2.2 Die Normativität teleologischer Urteile

Mit dem Bezug eines Naturdings auf einen Zweck geht es nicht nur um die Er-

kenntnis eines Istzustandes, sondern daraus ergibt sich auch ein Sollzustand. In

der ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft formuliert Kant:

»Ein teleologisches Urteil vergleicht den Begriff eines Naturprodukts nach dem,

was es ist, mit dem was es sein soll. [...] An Produkten der Kunst sich die Mög-

lichkeit auf solche Art vorzustellen, macht keine Schwierigkeit. Aber von einem

Produkte der Natur zu denken, daß es etwas hat sein sollen, und es darnach zu

beurteilen, ob es auch wirklich so sei, enthält schon die Voraussetzung eines Prin-

zips, welches aus der Erfahrung (die da nur lehrt, was die Dinge sind) nicht hat

gezogen werden können.« (Ebd. H: 50)

Wie Hannah Ginsborg aufzeigt, nimmt Kant darin eine doppelte Bestimmung vor:

»One and the same object, then, can at one time serve as a guide to the standards,

and at another time be evaluated as meeting them. In both cases, the object is

judged to be purposive. The difference is that in the former case the standards

are not presupposed, whereas in the latter case they are.« (Ginsborg 2014: 245)

Ginsborg argumentiert weiter, bei Kant würden sich beide Momente verzeichnen

lassen. Allerdings liegt meines Erachtens der Fokus bei Kant darauf, dass sich Din-

ge als Naturzwecke in normativer Hinsicht evaluieren lassen, was im Gegensatz

zu unorganischen Dingen der Natur nicht möglich ist. Dies bedeutet auch, dass

Kant nicht daran interessiert ist, zu bestimmen, ob etwas dem Standard entspricht

oder nicht (vgl. ebd.). So beschreibt Kant zwar in der Analytik ein »anomalisches

Geschöpf« (KdU B: 288/A: 284f.) und versteht solche Phänomene als »Mißgeburten

oder Mißgestalten im Wachstum, da gewisse Teile, wegen vorkommender Mängel

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 189

oder Hindernisse, sich auf ganz neue Art formen, um das, was da ist, zu erhalten«

(ebd. B: 288/A: 284). Diese deklariert er jedoch als die »wundersamsten Eigenschaf-

ten organisierter Geschöpfe« (ebd. B: 288/A: 285). Diese Stelle macht deutlich, dass

das, was nicht als ›normale‹ Entwicklung gekennzeichnet wird, auch nur durch den

Bezug auf einen Zweck als solches erkannt werden kann. So kann gerade eine Ab-

weichung verdeutlichen, dass die Pflanze nicht nur mechanischen Gesetzen folgt,

sondern einen Zweck (die Erhaltung) verfolgt. Das Ziel wird verfolgt, auch wenn

sich Hindernisse ergeben. Die ideale Form eines organisierten Wesens impliziert

so einen idealen Kontext, der kein Hindernis zum identifizierten Ziel darstellt (vgl.

dazu Fugate 2014: 103). Dies bedeutet, dass die im teleologischen Urteil enthaltene

Normativität nicht nur organisierte Wesen betrifft, sondern auch den Kontext, in

dem das organisierte Wesen sich befindet oder bewegt.

Diese Einsicht ist nicht erstaunlich, vergegenwärtigt man sich die Diskussion

des Begriffs der ›Menschenrasse‹ aus Kapitel 3. Dort wurde deutlich, dass die Be-

stimmung unterschiedlicher ›Rassen‹ einhergeht mit der Einteilung der Erde in

klimatische Zonen. Dabei fungierte das moderate Klima als neutraler Ort, an dem

keine spezifische Auswicklung von ›Keimen‹ angeregt wird und die Menschen des-

halb eine weisse Hautfarbe haben. Diese Zentrierung (auf Europa) ist damit nicht

nur einer willkürlichen Setzung geschuldet. Vielmehr kann mit der teleologischen

Urteilskraft aufgezeigt werden, dass mit dem teleologischen Urteil eine solche nor-

mative Setzung intrinsisch verbunden ist. In den konkreten Akten, in denen ein

teleologisches Urteil gefällt wird, geschehen demnach zwei Dinge zugleich: Zum

einen können durch ein solches Urteil bestimmte Dinge erkannt werden, die an-

sonsten nicht erfassbar wären. Zum anderen ist die Erkenntnis dieser Dinge – und

im Zentrum geht es um organisierte Wesen, die in Verbindung mit ihrer Umge-

bung stehen – zugleich verbunden mit einer normativen Dimension. Diese beiden

Aspekte – Erkenntnis und Normativität – sind also in einem teleologischen Urteil

nicht voneinander zu trennen.

Während sich Kant in erster Linie auf die Produkte der Natur konzentriert und

so vor allem die organisierten Dinge vor Augen hat, machen andere Textstellen

deutlich, dass die Normativität auch in Bezug auf die äussere Zweckmässigkeit

eine Rolle spielt. So führt Kant in der zweiten Einleitung Regeln für die Naturbe-

obachtung an. Da die Einheit, auf die die Beobachtungen der äusseren Zweckmäs-

sigkeit bezogen werden, für die menschliche Vernunft nicht fassbar ist, beziehen

sich diese Regeln weniger auf die Natur selbst als auf die Vorgehensweise in der

Beobachtung der Natur. So erwähnt Kant, die Natur nehme den kürzesten Weg

oder mache keinen Sprung, sodass sowohl die Abfolge von Veränderungen als auch

der Übergang zwischen unterschiedlichen Formen kontinuierlich sei (vgl. ebd. B:

XXXI/A: XXIX). Auch soll die grosse Vielfalt von empirischen Gesetzen unter die

Einheit weniger Prinzipien gebracht werden. Diese Regeln geben alle ein Sollen

vor: »Denn sie sagen nicht was geschieht, d.i. nach welcher Regel unsere Erkennt-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

niskräfte ihr Spiel wirklich treiben, und wie geurteilt wird, sondern wie geurteilt

werden soll« (ebd. B: XXXI/A: XXIX).

Um einen Zusammenhang in der Natur erkennen zu können, müssen Einhei-

ten angenommen werden, durch welche das Mannigfaltige als miteinander in Ver-

bindung stehend erkannt werden kann. Dabei folgt die Urteilskraft dem Prinzip,

dass eine Ordnung der Natur als erkennbar möglich sein muss, das heisst,

»daß in ihr [der Natur, Anm. KH] eine für uns faßliche Unterordnung von Gattun-

gen und Arten gebe; daß jene sich einander wiederum einemgemeinschaftlichen

Prinzip nähern, damit ein Übergang von einer zu der anderen, und dadurch zu

einer höheren Gattung möglich sei; daß, da für die spezifische Verschiedenheit

der Naturwirkungen eben so viel verschiedene Arten der Kausalität annehmen zu

müssen unserem Verstande anfänglich unvermeidlich scheint, sie dennoch unter

einer geringen Zahl von Prinzipien stehen mögen, mit deren Aufsuchung wir uns

zu beschäftigen haben, u.s.w.« (ebd. B: XXXVf./A: XXXIIIf.).

Die Zweckmässigkeit der Natur anzunehmen, bedeutet also, deren Mannigfaltig-

keit mit möglichst wenig Regeln ordnen zu können, wobei die Idee einer Einheit

der Natur vorausgesetzt werden muss.24 Diese Einheit gibt zugleich einen Stan-

dard an, auf welchen das empirisch Beobachtbare bezogen werden kann. Die An-

nahme der Einheit der Natur pflanzt sich so weiter in kleinere Einheiten, die von

der diskursiven Vernunft mit Verweis auf das Ideal der intuitiven Vernunft ange-

nommen werden müssen. Gattungen und Arten bleiben damit letztlich eine mög-

liche Grösse, die sich nicht vollständig mit den Beobachtungen in der Natur deckt.

Eigen Figal (2008: 47ff.) macht in Bezug auf Buffon darauf aufmerksam, dass die

Gattung nur als Totalität aller Generationen gedacht werden könne. Die Gattung

existiert deshalb nur als eine vorgestellte Einheit von Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft und damit als situierter Idealzustand. Obwohl Kant im Unterschied

zu Buffon die Existenz von ›Anlagen‹ (und ›Keimen‹) betont, bleibt auch bei ihm

diese Einheit ein Idealzustand, der sich aus denkökonomischen Regeln für die Ver-

nunft ableitet.

 

Dass das teleologische Urteil eine spezifische Handlung darstellt, wurde darin

deutlich: Zum einen lassen sich bestimmte Gegenstände nicht anders als durch te-

leologische Urteile fassen, zum anderen ist mit jedem teleologischen Urteil immer

auch ein normativer Anspruch verbunden. Die folgenden Ausführungen sollen nun

aufzeigen, dass sich den handelnden Urteilen noch weitere Aspekte abgewinnen

lassen. So lautet die grundlegendeThese des vorliegenden Kapitels, dass es zu kurz

24 Zur Einordnung der These, dass hier der Übergang zwischen Gattungen denkbar wird, siehe

weiter unten Kapitel 6.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 191

greift, das teleologische Urteil über die Natur nur als ein Analogie-Urteil zu verste-

hen. Vielmehr lässt sich einerseits eine Grenzverwischung zwischen Vernunft und

Natur feststellen, andererseits eine Verschachtelung zwischen der inneren und

der äusseren Zweckmässigkeit. Diese Grenzverwischung und Verschachtelung

lässt sich aufzeigen, fokussiert man auf Rolle der Fortpflanzung.

6.2.3 Fortpflanzung und der Sonderstatus von Geschlecht

In der Bestimmung dessen, was unter einem Naturzweck zu verstehen ist, zeigt

sich, dass die Erzeugung eine zentrale Stellung einnimmt. In der Analytik erör-

tert Kant, was es genau bedeutet, ein Ding als Naturzweck zu verstehen: »[E]in

Ding existiert als Naturzweck, wenn es von sich selbst (obgleich im zwiefachem

Sinne) Ursache und Wirkung ist« (KdU B: 286/A: 282). Was zunächst paradox er-

scheint, erläutert Kant anhand des Beispiels eines Baumes. Er gewinnt dieser For-

mulierung drei Aspekte ab: Ein Baum kann einen anderen Baum erzeugen. Dies

bedeutet, dass der Baum sich als Gattungswesen fortpflanzt, worin der einzelne

Baum einerseits als Ursache, aber andererseits als Wirkung gesehen werden kann.

Er bringt sich so unaufhörlich selbst hervor und erhält seine Gattung (vgl. ebd. B:

287/A: 283). Das Selbst bezieht sich somit zugleich auf das Individuum wie auch

auf die Gattung, beide Ebenen werden im Selbst vereinigt. Lediglich der Hinweis

in der Klammer deutet diesen zweifachen Bezug der Identität des Baumes an. Als

zweiten Aspekt sieht Kant eine Erzeugung des individuellen Baums darin, dass er

wächst: Der Baum fügt sich selbst Materie von aussen zu und verwandelt diese in

seinen eigenen Stoff. Dies ist laut Kant als »Zeugung, wiewohl unter einem andern

Namen, gleich zu achten« (ebd. B: 287/A: 283), und durch reinmechanische Gesetze

nicht erklärbar. Als dritten Punkt nennt Kant das Pfropfen, durch das einem Baum

ein Zweig eines anderen Baumes so angesetzt wird, dass dieser anwächst. Dieser

Prozess des Anwachsens eines Zweiges eines anderen Gewächses reflektiert Kant

nicht als hybride Form. Stattdessen sieht er es als Beweis dafür, dass der Stamm

sich dann erhält, wenn der Zweig erhalten bleibt und so eine wechselseitige Abhän-

gigkeit besteht. In dieser Hinsicht passen auch die anderen beiden Beispiele, die

Kant unter diesem Punkt erwähnt: So sind Blätter zwar Produkte eines Baumes,

sie sind aber notwendig, damit der Baum weiterleben und weiterwachsen kann.

Und Kant verweist auf »die Selbsthülfe der Natur in diesen Geschöpfen bei ihrer

Verletzung« (ebd. B: 288/A: 284).

Alle drei Aspekte verdeutlichen Kants Verständnis einer inneren Organisation

von Wesen, dessen Teile oder die als Teile so aufeinander bezogen sind, dass sie

eine funktionelle Einheit bilden. Dabei verwendet er für alle drei Beispiele das Verb

erzeugen. Kant bezeichnet einen Naturzweck auch als »organisiertes und sich selbst

organisierendes Wesen« (ebd. B: 298/A: 288), was somit als sich selbst erzeugendes

Wesen übersetzt werden kann, wobei die Erzeugung das Wachstum, den Erhalt

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

und die Fortpflanzung umfasst.25 Kant spricht auch von einer »sich fortpflanzen-

de[n] bildende[n] Kraft« (ebd. B: 293/A: 289), verwendet den Begriff »Bildungskraft«

(ebd. B: 370/A: 365) und übernimmt zudem den Begriff des »Bildungstriebs« (ebd.

B: 379/A: 374) von Blumenbach.

Die Zweckmässigkeit, die die Grundlage für die Möglichkeit (der Erkenntnis)

der organisierten Natur bildet, korreliert also mit der Fähigkeit bestimmter Na-

turdinge, sich in diesem umfassenden Sinne zu erzeugen. Diese beobachtbaren

Erscheinungen werden nun durch das teleologische Urteil mit einer Idee – dem

Bildungstrieb – in Verbindung gebracht. Durch diese Verbindung wird ein enger

Zusammenhang zwischen Individuum, verstanden als organisiertes Wesen, und

der diesem zugeordneten Gattung hergestellt: Die Gattung ist nicht nur als Aggre-

gat von Individuen zu verstehen, vielmehr gibt es ein inneres Verhältnis zwischen

beiden Ebenen, die durch die sprachliche Überblendung besonders deutlich wird.

Die Gattung ist dem Individuum inhärent, wobei sich die Gattung nur über die

individuellen organsiertenWesen erkennen lässt. Die organisiertenWesen verkör-

pern so die Gattung, wobei ein einzelnes organisiertesWesen diese Repräsentation

nicht leisten kann, vielmehr ist es die Vielzahl miteinander verbundener Wesen.26

Es besteht also zwischen diesen beiden Ebenen eine wechselseitige Abhängigkeit,

genauso wie sie Kant auch für das einzelne organisierte Wesen bestimmt.

Kant greift in diesemZusammenhang auch die zeitgenössisch kursierende Vor-

stellung auf, es könne eine Verwandtschaft zwischen allen Tieren – über die Gat-

tungsgrenze hinaus – geben. In seiner kurzen Diskussion dieser Vorstellung wird

deutlich, wie sich im Erkennen eines Naturzwecks die epistemologische und die

metaphysische Ebene verflechten. Verfolgeman diese Idee, so führt Kant aus,müs-

se eine gemeinschaftliche Urmutter aller Lebewesen angenommen werden:

25 Holland (2014: 84) geht den beiden Konzepten ›Fortpflanzung‹ und ›Zeugung‹ um 1800 nach.

Sie haben einen unterschiedlichen Ausgangspunkt und sind mit unterschiedlichen Zwecken

verbunden, auch wenn sie sich manchmal bis ins Ununterscheidbare überlappen. Das Kon-

zept der Zeugung entstand im Kontext der Tierlehre und betont die Aktivität, durch die man

sich selbst erhält. Zeugung betont die Produktion eines neuen Individuums in Bezug auf die

Beziehungmit denEltern, kann sich aber auch auf Kunstwerke oder Ideenbeziehen.DasKon-

zept der Fortpflanzung war eher an die Reproduktion von Pflanzen gebunden, konnte aber

auch in Beziehung auf Sünde oder Familie gebraucht werden. Zeugung tendiert dazu, etwas

als imMoment geschehend zu verstehen, in dem also Zeit und Raum kollabieren. Fortpflan-

zung betont eher die Ausdauer und Ausdehnung. Mir scheint diese Charakterisierung von

Zeugung und Fortpflanzung auch darauf zuzutreffen, wie Kant die Begriffe verwendet. Im

angeführten Zitat kann vermutet werden, dass mit der Bildung das gemeint ist, was Holland

als Zeugung charakterisiert.

26 Diese Verbindung von IndividuumundGattung kann als Spezifikumdes epigenetischen Ver-

ständnisses hervorgehoben werden, da Positionen der Präformationslehre keinen solchen

Gattungsbegriff benötigen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 193

»Diese Analogie der Formen, sofern sie bei aller Verschiedenheit einem gemein-

schaftlichen Urbilde gemäß erzeugt zu sein scheinen, verstärkt die Vermutung

einer wirklichen Verwandtschaft derselben in der Erzeugung von einer gemein-

schaftliche Urmutter, durch die stufenartige Annäherung einer Tiergattung zur

andern« (ebd. B: 368f./A: 364).

Diese Vorstellung einer verwandtschaftlichen Verbindung aller Lebewesen knüpft

Kant nicht nur an das Bild der Mutter Natur, sondern auch an das Bild des männ-

lichen Forschers:

»Hier steht es nun dem Archäologen der Natur frei, aus den übriggebliebenen

Spuren ihrer ältesten Revolutionen, nach allem ihm bekannten oder gemutmaß-

ten Mechanism derselben, jene große Familie von Geschöpfen (denn so müßte

man sie sich vorstellen, wenn die genannte durchgängig zusammenhangende

Verwandtschaft einen Grund haben soll) entspringen zu lassen. Er kann den

Mutterschoß der Erde, die eben aus ihrem chaotischen Zustande herausging

(gleichsam als ein großes Tier), anfänglich Geschöpfe von minder-zweckmäßiger

Form, diese wiederum andere, welche angemessener ihrem Zeugungsplatze und

ihrem Verhältnisse unter einander ausbildeten, gebären lassen; bis diese Gebär-

mutter selbst, erstarrt, sich verknöchert, ihre Geburten auf bestimmte fernerhin

nicht ausartende Spezies eingeschränkt hätte, und dieMannigfaltigkeit so bliebe,

wie sie am Ende der Operation jener fruchtbaren Bildungskraft ausgefallen war.«

(Ebd. B: 369f./A: 364f.)

Interessant an dieser Passage ist, dass die zunächst klare geschlechtliche Zuord-

nung des männlichen Archäologen und der weiblichen Natur dadurch unterlaufen

wird, dass es der Archäologe ist, der die Natur gebären lässt. Die grundlegende Fi-

gur des »als ob«, die für die gesamte Kritik der Urteilskraft kennzeichnend ist, geht

hier überein mit einer geschlechtlichen Überblendung, in der die weibliche Na-

tur nicht mehr als autonome Ursache ihrer Zeugungen fungiert. Auf der anderen

Seite ist der Archäologe nicht mehr bloss beobachtend, sondern der Veranlasser

der Geburten der Mutter Natur. Das grenzüberschreitende Moment des teleologi-

schen Urteils wird als Aktivität sichtbar, die eine Verwischung der Geschlechter-

rollen, aber auch der Bereiche von Natur und ihrer Erkenntnis sowie menschlicher

Handlung zur Folge hat. Zwar kann der Archäologe in der Natur nichts Neues ak-

tiv hervorbringen, jedoch kann er die Natur veranlassen, etwas zu tun, solange

eine grundlegende Aktivität vorhanden ist. Damit verschränkt sich die Aktivität

der Natur mit der Aktivität der beobachtenden Person. Diese Verschränkung kann

als spezifische Leistung des teleologischen Urteils hervorgehoben werden.

Das Zitat formuliert zudem einen Sollzustand in Bezug auf die Passgenauig-

keit zwischen dem organisierten Wesen und der Umwelt, die mit einer Hierarchi-

sierung von weniger zweckmässigen und zweckmässigeren Formen einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Vor dem Hintergrund der Theorien zu den ›Menschenrassen‹ kann hier an die An-

passung an klimatische Bedingungen gedacht werden. Die Begrenzung dieser An-

passung, deren Betonung Kant in den früheren Schriften wichtig war, wird hier

metaphorisch durch die Verknöcherung der Gebärmutter eingeholt: Die Anpassungs-

fähigkeit darf keine unendliche Variation zur Folge haben. Ein Ort, der »Zeugungs-

platz«, wird normativ fixiert, womit durch die Verschränkung der äusserenmit der

inneren Zweckmässigkeit diese Fixierung auch zurückwirkt auf das organisierte

Wesen, das diesem »Ursprungsort« entsprechend ausgestaltet sein sollte.

Diese Passage ist jedoch auch deshalb bemerkenswert, da Kant die Annah-

me eines durchgehenden Zusammenhangs in der Natur, also den Übergang vom

Pflanzen- zum Tierreich als Abenteuer der Vernunft (wie er es in der Fussnote zu die-

ser Passage beschreibt) ansieht, das in seinen Augen gerechtfertigt ist. Sloan (2006:

643) argumentiert, Kant greife hier eine ihm lange bekannte These von Buffon auf,

der eine allgemeine historische Entwicklung des Lebens skizziere, die sich aus ei-

ner einzigen Quelle ableiten lasse und durch eine universale Lebenskraft geformt

worden sei.Wie Roth (2008: 278) darlegt, fand Kant 1785 (Rezension Herder) diesen

Gedanken noch ungeheuerlich, 1788 (Über denGebrauch) bezeichnet er diese Vorstel-

lung als unterhaltsames Spiel, das aber fruchtlos bleiben müsse. Mit der Kritik der

Urteilskraft (1790) erhebt Kant nun diese These zu einer abenteuerlichen Hypothe-

se. Einen solch grossen Zusammenhang zu vermuten, widerspricht nicht a priori

dem Urteil der blossen Vernunft, immerhin folgt Kant hier der Maxime, möglichst

wenige Prinzipien anzunehmen, die möglichst viel zu erklären vermögen.

Allerdings sieht er kein Beispiel dieses Zusammenhangs in der Erfahrung ge-

geben. Zwar lässt sich die generatio homonyma (also die Erzeugung eines Produkts

der gleichen Art) beobachten, jedoch nirgends eine generatio heteronyma – was der

Verknöcherung der Gebärmutter geschuldet sein mag. Denn Kant geht in den Schrif-

ten zu den ›Menschenrassen‹ davon aus, dass in früheren Zeiten die menschlichen

Körper eine Anpassung an das Klima vorgenommen haben, die jedoch nur ein-

malig geschehen kann, wie die Auseinandersetzung zwischen Forster und Kant

deutlich macht. Analog dazu kann vermutet werden, dass Kant eine geratio hetero-

nyma höchstens für die Vergangenheit annehmen mag, sie nun jedoch nicht mehr

vorgefunden werden kann. Denn einen direkten Beweis eines durchgehenden Zu-

sammenhangs in der Natur ist nicht auszumachen und obwohl sich diese These

nicht von der Handweisen lässt, findet sich gleichzeitig auch kein stichhaltiger An-

haltspunkt dafür. Einen Zusammenhang zwischen allen Lebewesen zu vermuten,

müsse damit nach Kant ein ungewisses Abenteuer der Vernunft und damit spekulativ

bleiben.

 

Da Kant jedoch die Denkmöglichkeit eines Gesamtzusammenhangs in der Natur

aufgreift, wurde er als Vorreiter von Evolutionstheorien eingeordnet. Sloan (2006:

643f.) diskutiert die These in der Forschungsliteratur, spätere Leser_innen Kants

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 195

(wie beispielsweise Goethe) hätten das Abenteuer der Vernunft aufgegriffen und dar-

aus eine Rechtfertigung für Evolutionstheorien gezogen. Demgegenüber betont

Sloan, dass eine andere Interpretation der Rolle des kantischen Textes möglich sei,

die vielmehr das kritische Moment betone. Denn Kant stehe diesem Abenteuer der

Vernunft durchaus skeptisch gegenüber, da sich solche Aussagen nicht mit der Si-

cherheit von konstitutiven Urteilen treffen liessen. So greift Kant zwar die These

der Verwandtschaft aller Lebewesen auf, doch verdeutlicht er zugleich, dass sol-

che Aussagen nur mit grosser Vorsicht getroffen werden können. Kants Fokus liegt

nach Sloan weniger auf der diachronen als vielmehr auf der synchronen Ebene,

da auf letzterer Ebene eine Erkenntnis erreicht werden könne, die mit derselben

Sicherheit für die Naturgeschichte nicht möglich sei.

Diese Einordnung Kants ist grundsätzlich gut nachvollziehbar, da sie an mei-

ne obigen Ausführungen zu den unterschiedlichen Sicherheitsgraden anschliesst,

mit denen Urteile über innere oder äussere Zweckmässigkeiten gefällt werden kön-

nen. Wenn Sloan jedoch betont, Kant habe die synchrone Ebene verstärkt im Blick

gehabt, stellt sich weitergehend die Frage, wie genau diese synchrone Ebene zu

verstehen ist. In den früheren Schriften zu den ›Menschenrassen‹ trifft Kant eine

zentrale Unterscheidung zwischen der Naturbeobachtung und der Naturgeschich-

te. Der Begriff ›Rasse‹ kann nach Kant nur im Rahmen einer Naturgeschichte ver-

standen werden. Gegenwärtig beobachtbare Differenzen zwischen Menschen wer-

den so als Produkt einer historischen Entwicklung interpretiert. In diesem Ver-

ständnis versteckt sich jedoch ein Spannungsverhältnis: So werden Differenzen

zwischen Menschen zwar grundlegend historisiert, zugleich gelten sie aber für die

Gegenwart als gegeben.Dies wird besonders darin deutlich, dass keine weitere (zu-

künftige) Adaption an das Klima denkbar ist. Durch diese Festlegung korreliert ein

bestimmtes Aussehen mit einem bestimmten Klima – wobei Kant über das Aus-

sehen auch die Kultur und den Arbeitstrieb mit dem Klima in Verbindung bringt,

wie in Über den Gebrauch deutlich wurde.

Wenn nun Kant seine Aufmerksamkeit in der Kritik der Urteilskraft verstärkt auf

die Naturprodukte richtet, dann ist das Wort Produkt mit einer leichten inhaltli-

chen Verschiebung verbunden. Ein Produkt wird als Erzeugnis vorher bestehender

organisierter Dinge verstanden, wie die genauere Bestimmung des Naturzwecks

verdeutlicht hat. Kant nimmt zudem eine Abgrenzung des Produkts von einem

Edukt vor und bezeichnet das Produkt als Zeugung durch die Epigenesis, wobei er

präzisiert:

»Dieses letztere kann auch System der generischen Präformation genannt wer-

den; weil das produktive Vermögen der Zeugenden doch nach den inneren zweck-

mäßigen Anlagen, die ihrem Stamme zu Teil wurden, also die spezifische Form

virtualiter präformiert war.« (KdU B: 376/A: 371)

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Während also im früheren Text die Verwandtschaft als äusseres Verhältnis gedacht

wird, rückt in der Kritik der Urteilskraft dieses Verhältnis verstärkt in das Innere der

Dinge hinein. Das Produkt ist nur denkbar in Bezug auf die Vorfahren und den in-

neren ›Anlagen‹, die zumindest teilweise zumVorschein kommen und darüber hin-

aus bestimmen, welche weiteren Entwicklungsmöglichkeiten gegeben sind. Dieses

Verständnis der Epigenesis bezeichnet Kant als generische Präformation, womit er

verdeutlicht, dass die Präformation nicht das Individuum vollständig bestimmt,

sondern lediglich jene Aspekte umfasst, was als ›Stamm‹ gesehen wird.

Zurückbezogen auf die These von Sloan kann man also sagen, dass in der Kri-

tik der Urteilskraft die Naturgeschichte im Produkt selbst enthalten ist. Die Natur-

geschichte umfasst auch die Zukunft, da diese in der Frage der Zweckmässigkeit

von organisierten Dingen enthalten ist: »Man kann von einem organisiertenWesen

noch fragen: wozu ist es da? aber nicht leicht von Dingen, an denen man bloß die

Wirkung vomMechanismderNatur erkennt.« (Ebd.B: 380/A: 375f.) Das organisier-

teWesen ist kein Endzweck, sondern selbst wiederum einMittel für einen anderen

Zweck. Dieser Bezug auf einen (der Naturgeschichte) übergeordneten Zweck ver-

bindet sich mit einem prospektiven Blick, der es erlaubt, künftige Entwicklungs-

möglichkeiten zu skizzieren. Zwar richtet sich der Fokus auf die synchrone Ebene,

doch diese versteht Kant als Materialisierung der diachronen Ebene.

Die Rede vom Produkt, die Kant in der Kritik der Urteilskraft einführt, geht also

mit einer Entwicklung einher, die sich ab dem ersten Text zu den ›Menschenras-

sen‹ aufzeigen lässt: In den früheren Texten (Verschiedene Rassen und Bestimmung)

erklärt zwar die Anpassung an das Klima die Erscheinungsweise unterschiedlicher

Körper, dennoch bleibt dieser Einfluss eher oberflächlich gedacht. Mit Über den Ge-

brauch wird das sich adaptierende Wesen als organisiertes Wesen verstanden, das

sich durch einen wechselseitigen Bezug von Ursache und Wirkung auszeichnet,

was Kant jedoch nicht weiter erläutert. Die teleologische Urteilskraft benennt nun

allgemein organisierte Wesen als Produkte, womit expliziter die diachrone Ebene

in die synchrone verlagert wird. Und weiter hält Kant an einer Stelle explizit fest:

»Nichts in ihm (einem organisierten Produkt der Natur, Anm. KH) ist umsonst,

zwecklos, oder einem blinden Naturmechanism zuzuschreiben.« (KdU B: 296/A:

292) Alle Teile eines organisierten Wesens sind als funktional in Bezug auf die Ein-

heit des Körpers zu verstehen,womit denDifferenzen zwischen denMenschen eine

umfassendere Bedeutung verliehen wird. Kant expliziert dies nicht für den Begriff

der ›Rasse‹ – der in der teleologischen Urteilskraft überhaupt nicht mehr auftaucht.

Ein solcher Rückschluss kann damit textlich nicht unterlegt werden. Interessan-

terweise greift Kant jedoch ein neues Thema auf, das in den bisherigen Schriften

zur Naturteleologie keine weitere Beachtung fand: das Geschlecht. Zwar nimmt

Geschlecht eine Sonderrolle ein, jedoch lässt sich durchaus die Frage aufwerfen,

ob die Auseinandersetzung mit dem Geschlecht jenen Platz einnimmt, der auch

dem Begriff der ›Rasse‹ gewidmet sein könnte. Da die Aussagen zu Geschlecht in

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 197

der teleologischen Urteilskraft in der Forschungsliteratur meines Wissens nicht auf-

gegriffen und diskutiert wurden, soll im Folgenden grundsätzlich dargestellt wer-

den, welchen Ort die Bemerkung über Geschlecht einnimmt und welche Funktion

die Aussagen zum Geschlecht haben.

 

Kant schreibt im Abschnitt zu den »äussern Verhältnissen organisierter Wesen«

(ebd. B: 379/A: 375):

»Es gibt nur eine einzige äußere Zweckmäßigkeit, die mit der innern der Orga-

nisation zusammenhängt, und, ohne dass die Frage sein darf, zu welchem Ende

dieses so organisierte Wesen eben habe existieren müssen, dennoch im äußeren

Verhältnis eines Mittels zum Zwecke dient. Dieses ist die Organisation beiderlei

Geschlechts in Beziehung auf einander zur Fortpflanzung ihrer Art; dennhier kann

man immer noch, eben so wie bei einem Individuum fragen: warum mußte ein

solches Paar existieren? Die Antwort ist: Dieses hier macht allererst ein organi-

sierendes Ganze aus, ob zwar nicht ein organisiertes in einem einzigen Körper.«

(Ebd. B: 380f./A: 376)27

In diesem Verständnis von Geschlecht wird die innere Zweckmässigkeit – der Ge-

schlechtskörper28 – erklärt durch das Zusammenpassen mit einem anderen Ge-

schlechtskörper, sodass erst beide zusammen eine reproduktive Einheit bilden.

Damit wird der Geschlechtskörper als die äussere Erscheinung der reproduktiven

Funktion definiert. Kant scheint an dieser Stelle an die menschliche Fortpflanzung

zu denken und schränkt so implizit die Fortpflanzung auf eine Form ein, in der es

zwei unterschiedliche Elemente braucht.Wenn Kant also Geschlecht als Spezialfall

27 Warum Kant an dieser Stelle die Frage des Wozu ausklammert, erklärt er nicht weiter, und

dies steht in Kontrast dazu, dass er diese Frage an anderer Stelle wiederholt einbringt und

diskutiert (s. u.). Während die Frage nach der Existenz der Menschen abgewiesen wird, kann

die Frage nach dem Zweck des Geschlechtskörpers nach Kant aufgeworfen und beantwortet

werden. Es ist zu vermuten, dass Kant hier andenMenschenals vernünftigesWesendenkt. So

schreibt er in einer späteren Textpassage: »Von dem Menschen nun (und so jedem vernünf-

tigen Wesen in der Welt), als einem moralischen Wesen, kann nicht weiter gefragt werden:

wozu (quem finem) er existiere.« (Ebd. B: 398/A: 393f.) Damit würde sich Kant hier in jenes

Denken hineinmanövrieren, das auch in derMetaphysik der Sitten für die Diskussion von Fort-

pflanzung/Sexualität und Geschlecht bestimmend ist. Für Kant ist dort Sexualität darüber

bestimmt, dass das Gegenüber als Mittel zum eigenen Genuss instrumentalisiert wird. Da

dies der moralischen Maxime, jeden Menschen als Zweck an sich zu behandeln, entgegen-

steht, sieht Kant die Lösung in einem unabgeschlossenen gegenseitigen Nutzungsrecht, das

durch die legale Form, die Ehe, sichergestellt wird (MdS A: 106ff./B: 106ff.).

28 Mit diesem Begriff, den Kant nicht verwendet, soll betont werden, dass aus der Sicht der Kri-

tik der Urteilskraft das Geschlecht mit dem Körper verschmilzt: Wenn in einem organisierten

Wesen nichts umsonst oder zwecklos ist, kann ein menschlicher Körper unter teleologischer

Perspektive nur als vergeschlechtlichter Körper wahrgenommen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

hervorhebt, da hier die innere mit der äusseren Zweckmässigkeit zusammenfällt,

dann schreibt er so die Reduktion von Geschlecht auf die Zweigeschlechtlichkeit

in den Körper ein. Mit der engen Bindung des Geschlechtskörpers an die Fort-

pflanzungsfähigkeit erscheint es als logische Schlussfolgerung, dass Geschlecht als

Zweigeschlechtlichkeit verstanden wird. Das heisst, dass es zwischen Geschlecht

und Fortpflanzung keinen konzeptionell sinnvollen Platz gibt für ein Verständnis

von Geschlecht, das nicht komplementär organisiert ist.

Dieses Geschlechterverständnis fundiert zudem jenen Übergang, den Kant

mehrmals nahelegt: So lässt sich das teleologische Denken am besten an orga-

nisierten Wesen aufzeigen, davon ausgehend soll jedoch die Schlussfolgerung

von der inneren Zweckmässigkeit auf die äussere versucht werden. Dieses Ge-

schlechtsverständnis kann somit auch in heuristischer Hinsicht als Spezialfall

verstanden werden, da hier diese Forderung ihre konkrete materielle Fundierung

erhält. Durch die Korrelation der inneren mit der äusseren Zweckmässigkeit

im Geschlecht erhält in diesem Falle die äussere Zweckmässigkeit einen anderen

Status in Bezug auf die Sicherheit der Erkenntnis, da durch den Zusammenschluss

mit der inneren Zweckmässigkeit über die äussere mehr als nur hypothetische

Annahmen möglich sind.

Wie bereits erwähnt, findet ›Rasse‹ in der teleologischen Urteilskraft keine Er-

wähnung. Durch die Bestimmung von Geschlecht als Verschränkung der inneren

mit der äusseren Zweckmässigkeit scheint es mir jedoch sinnvoll, den kantischen

Begriff von ›Rasse‹ an dieser Stelle aufzugreifen und mit den Reflexionen zu Ge-

schlecht in Verbindung zu setzen.Mein Vorschlag lautet also, Geschlecht und ›Ras-

se‹ als strukturanaloge Begriffe zu diskutieren. Begründen lässt sich eine struktur-

analoge Behandlung dieser beiden Begriffe zunächst damit, dass sie zentral über

die Fortpflanzung bestimmt werden, wenn auch in unterschiedlicher Weise. Bei

›Rasse‹ ist die Fortpflanzung das Mittel, anhand dessen ein generationenübergrei-

fender Prozess angenommenwerden kann, den Kant als Auswicklung von ›Keimen‹

und ›Anlagen‹ versteht. ›Rasse‹ ist eine innere Disposition, die eine Reaktion auf

die äussere Umgebung ermöglicht. In den Reflexionen zu ›Rasse‹ versucht Kant,

eine äussere Zweckmässigkeit zu rechtfertigen, die jedoch nur in einer Dispositi-

on der organisierten Wesen – also in der Annahme von ›Keimen‹ und ›Anlagen‹ –

begründet sein kann. Damit ist auch ›Rasse‹ in der inneren Zweckmässigkeit ver-

ankert, wie in den Schriften zu den ›Menschenrassen‹ zunehmend deutlich wird.

›Rasse‹ kann analog zu Geschlecht als innere Zweckmässigkeit verstanden werden.

Dies wird auch deutlich an einer Stelle in Paragraf 80, an der Kant Argumente auf-

greift, die er bereits in den früheren Schriften eingebracht hat. So argumentiert er,

nichts könne in die Zeugungskraft aufgenommen werden, das nicht bereits vorher

in der ›Anlage‹ vorhanden gewesen sei und zur Selbsterhaltung der Art diene,

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 199

»weil das Zeugen seines gleichen, bei der durchgängigen inneren Zweckmäßig-

keit eines organisierten Wesens, mit der Bedingung, nichts in die Zeugungskraft

aufzunehmen, was nicht auch in einem solchen System von Zwecken zu einer der

unentwickelten ursprünglichen Anlagen gehört, so nahe verbunden ist« (KdU B:

271/A: 366f.).

Damit wiederholt Kant ein Anliegen, das er bereits in seinen Aufsätzen zu den

›Menschenrassen‹ formuliert hat. Erwähnung finden jedoch ›Bastarde‹, und

zwar in Verbindung mit der Diskussion von Ansätzen der Präformations- und

Epigenesislehre-Ansätzen. Kant argumentiert, durch Vertreter_innen der Prä-

formation könne die Existenz von ›Bastarden‹ nicht erklärt werden (vgl. ebd.

B: 377/A: 373). Demgegenüber steht die Position der Epigenesis, die eine Selbst-

hervorbringung der Natur annimmt und zudem »mit dem kleinst-möglichen

Aufwande des Übernatürlichen alles Folgende vom ersten Anfange an der Natur

überläßt« (ebd. B: 378/A: 373f.). Diese Position kann, wie die Theorien zu den

›Menschenrassen‹ aufgezeigt haben, Phänomene wie Hybridisierung innerhalb

einer Gattung erklären.

Organisierte Wesen als innere Zweckmässigkeit zu verstehen, ist verbunden

damit, dass über den Horizont der Gegenwart hinausgegriffen wird. ›Rasse‹ eta-

bliert Kant als einen epigenetischen Begriff, bei dem keine unmittelbare göttliche

Schöpfung vorliegt, sondern der vielmehr die Eltern als Erzeuger_innen in den

Blick nimmt. Erst durch diese theoretische Annahme ergibt es Sinn, Eltern und

Kinder in eine Linie zu setzen und nach der Weitergabe von bestimmten körper-

lichen Charakteristika zu fragen. Zur Bestimmung von Gattung ist es die Einheit

der zeugenden Kraft, der nach Kant eine definierende Rolle zukommt. Unterhalb der

Ebene der Gattung gilt es, Varietäten zu bestimmen: einerseits als Abweichungen,

die zwar vererbt werden, jedoch nicht durchgängig, und andererseits als Merkma-

le, die zwar durchgängig vererbt werden, jedoch kein Merkmal der Gattung sind

– wie zum Beispiel die Hautfarbe, die bestimmend ist für ›Rasse‹ (vgl. Shell 1996:

194). Geschlecht diskutiert Kant demgegenüber nicht als Weitergabe bestimmter

›Anlagen‹ – obwohl dieser Punkt durchaus interessant gewesen wäre29 –, sondern

auf der Ebene der Gattung, insofern es hier um den Erhalt der Gattung geht. Das

heisst, dass sowohl Geschlecht als auch ›Rasse‹ intrinsisch verbunden sind mit ei-

nem retro- wie auch prospektiven Blick. Ohne Wirkursachen (nexus effectivus) und

Endursachen (nexus finalis) (vgl. KdU B: 289f./A: 285f.) sind beide gar nicht zu ver-

stehen.

Hinzu kommt die normative Dimension dieser beiden Begriffe. Sowohl Ge-

schlecht als auch ›Rasse‹ sind intrinsisch normativ. Ohne die Annahme einer

29 So stellt sich beispielsweise die Frage, ob Kant durch den Rekurs auf einen gemeinsamen

Stamm auch vermutet hätte, dass Geschlecht letztlich aus einer ›Anlage‹ entstammt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweckgerichtetheit ist es überhaupt nicht ermöglicht, Gattungen oder Arten, aber

auch Geschlecht oder ›Rasse‹ zu erkennen. Nur über einen Bezug wie jenen auf

die Fortpflanzung können unterschiedliche physische Merkmale so gebündelt

werden, dass sie zusammen als Merkmal eines Geschlechts oder einer ›Rasse‹

dienen können. Während für Geschlecht der normative Orientierungspunkt die

Möglichkeit zur Fortpflanzung selbst ist, besteht der Orientierungspunkt bei

›Rasse‹ in der Anpassungsleistung der Menschen an unterschiedliche Klimata.

In Bezug auf Geschlecht möchte ich kurz mit einer aktuellen Position verdeut-

lichen, welche Konsequenzen dieser enge Bezug von Geschlecht auf die Fortpflan-

zung impliziert, den Kant herstellt. Heinz-Jürgen Voß (2011: 130ff.) diskutiert je-

ne Konsequenzen, die sich ergeben, wenn Eigenschaften, die zutreffend für eine

Gattung festgestellt werden können, direkt auf die individuelle Ebene projiziert

werden. Fragen der Fortpflanzung richteten sich grundsätzlich an die Ebene der

Gattung und betreffen damit nicht jedes einzelne Individuum, aus dem einfachen

Grund, dass sich einige nicht fortpflanzen wollen, andere hingegen nicht können.

Zudem brauche es – aus Sicht der Gattung – gerade einmal 10 bis 20 Prozent der

aktuellen Bevölkerung, die sich fortpflanzt, um die Bevölkerungszahl aufrechtzu-

erhalten.Dennochwürden diese Eigenschaften, die für die Gattung gelten, oftmals

ungehindert auf das Individuum übertragen: Die angenommene Fortpflanzungs-

fähigkeit wirke definierend auf das Individuum.

Diese Übertragung von der Gattung auf das Individuum bringe biologisch auch

Konsequenzen auf der organischen Ebene mit sich. Voß macht deutlich, dass sich

in der Geschlechtsentwicklung eine Vielfalt in der Ausgestaltung dessen feststellen

lasse, was als geschlechtlich verstanden werde. Dies liege aus biologischer Sicht

auch darin begründet, dass die Geschlechtsentwicklung meistens auf Lebensfunk-

tionen keinen Einfluss habe und damit Variationen bestehen bleiben und weiter-

gegeben werden können. Bei der Erforschung der Entwicklung von Geschlechts-

organen könne eine Perspektive, die eine eindeutige Zweigeschlechtlichkeit vor-

aussetzt, die komplexen Prozesse nicht gut erfassen, die zur Entwicklung von Ge-

schlechtsorganen führen. Zudem seien bis heute die Abläufe der Geschlechtsent-

wicklung nur lückenhaft erforscht – was auch darin begründet sei, dass unzählige

Faktoren in diese Entwicklung involviert sind. Diese aktuelle Position verdeutlicht,

dass die im Denken von Geschlecht enthaltene Normativität eine Verengung des

Blicks zur Folge hat. In Bezug auf Geschlecht wird eine Linie gezogen zwischen

einer normalen Entwicklung und Abweichungen davon, die für Menschen mehr-

heitlich nicht lebensbedrohlich oder pathologisch sind, aber als ›abnormal‹ mar-

kiert werden und so oftmals medizinische Eingriffe legitimierten und nach wie

vor legitimieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 201

6.3 Selbstpositionierung oder:
Von der inneren zur äusseren Zweckmässigkeit

Mit diesen Erörterungen zu Geschlecht und ›Rasse‹ sollte deutlich geworden sein,

warum die Lesart der teleologischen Urteilskraft, die Jennifer Mensch vorschlägt, nur

begrenzt hilfreich ist. Ihre These lautet: Die Vernunft schaut sich in der Natur an.

In dieser Formulierung gibt es eine klare Distanz zwischen Vernunft und Natur,

die nicht infrage gestellt wird. Demgegenüber habe ich aufgezeigt, dass durch das

reflexive Urteil über Naturdinge durchaus eine Vermischung vorgenommen wird,

infolgedessen insbesondere das Naturprodukt nicht bloss distanziert wahrgenom-

men wird, sondern viel eher durch die Wahrnehmung selber gestaltend in die Na-

tur eingegriffen wird: So ist es die äussere Zweckmässigkeit, die in das Innere der

organisiertenWesen getragen wird; zugleich liegt der Fokus des teleologischen Ur-

teils auf den organisierten Wesen, von denen aus auf die grösseren Zusammen-

hänge der Natur zurückgeschlossen wird. In dieser Spiegelung vermengt sich die

produktive Kraft der Natur, die notwendigerweise angenommenwerdenmuss,mit

dem normativ anleitenden Blick der beobachtenden Person. Durch die Spiegelung

werden unterschiedliche Positionierungen und Einordnungen vorgenommen.Die-

se Positionierungen erhalten im letzten Teil der teleologischen Urteilskraft noch eine

weitere Dimension, wenn Kant die Möglichkeit einer Begründung der teleologi-

schen Sichtweise diskutiert.Wie ich im Folgenden aufzeige, liefert Kant mit dieser

Begründung zugleich eine Positionierung des Menschen in der gesamten Schöp-

fung.Die Spiegelung der innerenmit der äusseren Zweckmässigkeit berührt damit

das kritische Unternehmen an seinem Kulminationspunkt, an dem nicht nur die

Kongruenz von Vernunft und Natur, sondern deren innere Verschränkung deutlich

wird.

6.3.1 Von der ersten Ursache und dem letzten Zweck

In den Abschnitten zur Physikotheologie und Ethikotheologie wird die Frage auf-

gegriffen, wie die teleologische Naturbetrachtung begründet werden kann. Bereits

in den vorangegangenen Ausführungen in der teleologischenUrteilskraft wurde deut-

lich, dass die teleologische Naturbetrachtung auf der Annahme eine_s ersten Ur-

heber_s beruht. Ob und wie jedoch diese Annahme legitimiert werden kann, disku-

tiert Kant erst gegen Ende des Buches. Er skizziert zwei Perspektiven, von denen

aus auf eine solche Begründung der obersten Ursache der Natur geschlossen wer-

den kann: einerseits von den Zwecken der Natur, was Kant als Physikotheologie

bezeichnet, oder andererseits von moralischen Zwecken, was als Ethikotheologie

bezeichnet wird (vgl. KdU B: 400/A: 395). Kant argumentiert in Paragraf 85, es sei

nicht möglich, aus einer physikotheologischen Perspektive einen letzten Wert ab-

zuleiten. So könne die Physikotheologie zwar Naturwesen so betrachten, als ob

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sie absichtliche Produkte einer verständigen Ursache sind; ein Welturheber las-

se sich jedoch nicht legitimieren, da aus dieser Perspektive auch nicht die Frage

nach einem solchen Wesen, das empirisch nicht fassbar sei, gestellt werden kön-

ne. Zwar könne eine subjektive Rechtfertigung der Annahme eines Welturhebers

stattfinden, damit wir bestimmte Dinge als Zwecke verstehen können, aber eine

Verallgemeinerung dieser Annahme sei nicht möglich: Der Rahmen der physischen

Teleologie kann nicht zu einer Theologie hin überschritten werden,

»weil die Zweckbeziehung in ihr immer nur als in der Natur bedingt betrachtet

wird und werden muß; mithin den Zweck, wozu die Natur selbst existiert (wo-

zu der Grund außer der Natur gesucht werden muß), gar nicht einmal in Anfra-

ge bringen kann, auf dessen bestimmte Idee gleichwohl der bestimmte Begriff

jener oberen verständigen Weltursache, mithin die Möglichkeit einer Theologie,

ankommt« (ebd. B: 402/A: 397).

Damit wird deutlich, dass die bisherige Annahme einer verständigen Ursache im

Rahmen der naturteleologischen Überlegungen lediglich eine subjektive Annahme

bleiben kann.

Mit Theologie meint Kant keine traditionelle Gotteslehre, sondern es handelt

sich um den Versuch, das Übersinnliche mit der Natur in Verbindung zu bringen

(vgl. Cunico 2008: 309f.). Auf einen solchen übersinnlichen Bereich könne jedoch

aus dem Empirischen heraus nicht geschlossen werden, wie Kant argumentiert.

Die Data für ein teleologisches Urteil seien empirisch und ein Schluss auf einen

Bereich, der nicht empirisch gegeben ist, sei nicht möglich. Einen ähnlichen Ge-

dankengang äussert Kant auch in Bezug auf die Begründung eines Welturhebers

auf der Grundlage eines Systems der Natur. Dieses müsse zumindest empirisch

vorliegen, damit potenziell von diesem System auf einen Welturheber geschlossen

werden könne (vgl. KdU B: 402f./A: 398). Allerdings würde, selbst wenn ein solches

System gegeben wäre, dieses unser Erfassungsvermögen übersteigen.

Eine solche Verbindung des Übersinnlichen mit der Natur kann jedoch durch

die Ethiktheologie geleistet werden. Darin wird die Übereinkunft der moralischen

Perspektive mit der Natur folgendermassen auf den Punkt gebracht: Der Mensch

als moralisches Wesen ist der Endzweck der Schöpfung (vgl. ebd. B: 412/A: 407).

Mit dem Bezug auf den Menschen als moralisches Wesen wird es erst möglich, die

Welt als ein nach Zwecken zusammenhängendes Ganzes zu betrachten und damit

eine verständigeWeltursache zu denken. Kant greift auf Überlegungen aus der Kri-

tik der praktischen Vernunft zurück, in der er die Notwendigkeit aus der moralischen

Bestimmung des Menschen, einen Gott anzunehmen, darlegte. In der Kritik der Ur-

teilskraft verschiebt sich die Fragestellung jedoch, da Kant nun diskutiert, ob und

inwiefern diese notwendige Annahme auch für die Natur gelte. Diese Verschiebung

wird vor allem am Ende des Paragrafen 88 der Kritik der Urteilskraft deutlich: Zwar

sei es für die praktische Vernunft konstitutiv, einen Welturheber anzunehmen. In

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 203

theoretischer Hinsicht könne ein solches Wesen zwar nicht bestimmt werden, es

könne jedoch als regulatives Prinzip für die reflektierendeUrteilskraft genutzt wer-

den (vgl. ebd. B: 437f./A: 432f.). Zwar gebe es keine Möglichkeit, aus einer theoreti-

schen Perspektive heraus einen Welturheber begründen zu können, dennoch ist es

nach Kant für die reflektierende Urteilskraft nötig, einen solchen Welturheber als

Prinzip anzunehmen. Oder nochmals anders ausgedrückt: Dieses höchste Wesen

und auch Eigenschaften davon können nicht erkannt werden, es lässt sich nicht

darauf schliessen. Allerdings kann ein solcher Welturheber in Analogie zum Men-

schen als moralisches Wesen gedacht werden (vgl. ebd. B: 435/A: 430). Damit ist es

jedoch nicht möglich, über die innere Beschaffenheit Gottes weitere Aussagen zu

treffen (vgl. ebd. B: 454/A: 448).

Inwiefern eine Notwendigkeit besteht, in Analogie zum Menschen als morali-

sches Wesen auf einen Welturheber zu schliessen, macht jene Passage deutlich, in

der Kant eine Figur einführt, die er ab der zweiten Ausgabe der Kritik der Urteils-

kraft als Spinoza identifiziert: Das ist ein rechtschaffener Mann, der nicht an Gott

glaubt. Er befolgt zwar das moralische Gesetz, doch sieht er deswegen weder für

sich noch für die Welt einen Vorteil. Diese Figur erwartet von der Natur nur einen

»zufälligen Beitritt, niemals aber eine gesetzmäßige Unterstützung nach bestän-

digen Regeln (so wie innerlich seine Maximen sind und sein müssen) eintreffende

Zusammenstimmung« (ebd. B: 427/A: 422) für seine Zwecke:

»Betrug, Gewalttätigkeit und Neid werden immer um ihn im Schwange gehen,

ob er gleich selbst redlich, friedfertig und wohlwollend ist; und die Rechtschaffe-

nen, die er außer sich noch antrifft, werden, unangesehen aller ihrer Würdigkeit

glücklich zu sein, dennochdurchdieNatur, die darauf nicht achtet, allenÜbelndes

Mangels, der Krankheitenunddes unzeitigenTodes, gleichdenübrigenTierender

Erde, unterworfen sein und es auch immer bleiben, bis ein weites Grab sie insge-

samt (redlich oder unredlich, das gilt hier gleichviel) verschlingt, und sie, die da

glauben konnten, Endzweck der Schöpfung zu sein, in den Schlund des zwecklo-

sen Chaos der Materie zurück wirft, aus dem sie gezogen waren.« (Ebd. B: 427f./A:

422f.)

Nimmt man also nicht an, dass es einen Gott gibt, lässt sich die Natur lediglich

als grosse Gleichgültigkeit und Chaos wahrnehmen, denen man unwiederbring-

lich ausgesetzt ist. Kant scheint diese Lage inakzeptabel zu finden und skizziert

deshalb zwei Alternativen, wie dieses Spannungsverhältnis aufgelöst werden kann:

Entweder man gibt die »eigene innere Zweckbestimmung durch das moralische

Gesetz« (ebd. B: 427/A: 422) auf oder man nimmt »in praktischer Absicht, d.i. um

wenigstens von der Möglichkeit des ihm moralisch vorgeschriebenen Endzwecks

einen Begriff zu machen, das Dasein eines moralischen Welturhebers, d.i. Gottes«

(ebd. B: 428f./A: 423f.) an. Will man also das moralische Gesetz weiterhin befolgen

und akzeptiert das lediglich zufällige Beitreten der Natur nicht, so muss zudem

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ein Gott angenommen werden, durch den garantiert werden kann, dass die Natur

sich mit dem moralischen Handeln verbindet. Deutlich ist, dass es für Kant nicht

denkbar ist, dass ein beständiger Widerspruch zwischen der inneren moralischen

Gesinnung und der Welt ausgehalten werden könne.

Dieses Beispiel zeigt auf, dass nach Kant von der mechanisch gedachten Natur

kein Beitritt verlangt werden kann. Einen solchen Beitritt der Natur thematisiert

Kant mit dem Begriff der Glückseligkeit, die er als »subjektive Bedingung, unter

welcher der Mensch [...] sich, unter dem obigen Gesetze, einen Endzweck setzen

kann« (ebd. B: 423f./A: 419), diskutiert. Der Mensch verfolgt also – folgt er dem

moralischen Gesetz – die Glückseligkeit. Glückseligkeit zielt damit nicht in erster

Linie auf die allgemeine Befriedigung der sinnlichenNatur desMenschen, sondern

auf die Verbindung der physischen Natur des Menschen mit den moralischen Ge-

setzen. Diese Verbindung gelingt jedoch nicht sehr gut, da die Natur nichts zum

Erreichen dieser Zwecke beiträgt – und es keinen Grund gibt, dass wir uns eine

solche Verknüpfung vorstellen können (vgl. ebd. B: 424/A: 419). Es bleibt also, und

dies zeigt das Beispiel von Spinoza auf, ein erfolgloser Versuch; die Natur aus theo-

retischer Sicht kann keine zuverlässige Partnerin in diesem Unternehmen sein.

Mit der Notwendigkeit der Annahme Gottes setzt Kant dieser mechanischen

Sicht auf die Natur die teleologische entgegen, die in der Annahme eines Welt-

urhebers begründet liegt. Ohne dass Kant dies an dieser Stelle besonders deutlich

machen würde, ändert er damit die Ebene. Zwar kann für den einzelnenMenschen

kein Hinzutreten der Natur zu seinem Streben nach der Umsetzung der morali-

schen Gesetze beobachtet werden, doch soll eine Entwicklung der Natur insgesamt

hin zu dieser Umsetzung durchaus und mit Grund angenommen werden. Nur so

ist es möglich, die moralische Gesinnung zu stützen. Am Horizont dieser Überle-

gungen lauert somit die Idee des Fortschritts, die als Idee auch die ihr widerstrei-

tenden Elemente auszuhalten weiss (vgl. Kapitel 4).

Die Setzung eines Endzweckes für die Natur diskutiert Kant auch in Bezug auf

Werte. Nur wenn ein Endzweck der Natur angenommen wird, kann ein absolu-

ter Wert gesetzt werden, auf den hin sich andere Werte orientieren. Ohne einen

Endzweck kann es in der Natur nur relative Werte geben. Nach Kant wäre »das

Dasein der Dinge in der Welt und die Existenz der Welt selbst« ohne den Men-

schen »eine bloße Wüste, umsonst und ohne Endzweck« (KdU B: 410/A: 406). Ein

absoluterWert kann jedoch nur in einemmoralischenWesen gefunden werden, al-

so einem Menschen, der sich selbst aus Freiheit Zwecke setzen kann. Der Mensch

unter moralischen Gesetzen nimmt so eine ausserordentliche Rolle ein und gibt

der Schöpfung einen letzten Zweck.

In diesem Konvergenzpunkt der moralischen und der naturteleologischen Per-

spektive wird deutlich, dass die Idee der Entwicklung des Menschen und das Zu-

treten der Natur zu seinem Streben ein abstraktes Prinzip bleibt. Von der Natur,

wie sie für die einzelnen Menschen erlebbar ist, ist keine Unterstützung für dieses

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 205

Ziel zu erwarten. Auf einer ideellen Ebene jedoch findet eine Angleichung der Na-

tur an diesemenschlichen Ziele statt, die sich in der Annahme einer ersten Ursache

formuliert. Diese Angleichung lässt sich als Übertragung der inneren Zweckmäs-

sigkeit, also die Unterwerfung desMenschen untermoralische Gesetze, auf äussere

Verhältnisse, also die Annahme eines Welturhebers, reformulieren.30 Diese Über-

tragung ist zunächst nicht spezifisch für die Kritik der Urteilskraft, sondern findet

sich in der praktischen Philosophie ausformuliert. Mit den Erörterungen im letz-

ten Teil der Kritik der Urteilskraft wird dieser Bereich nun zusätzlich mit der Natur

verknüpft: Jegliche Zweckmässigkeit in der Natur bezieht sich letzten Endes auf

den Menschen unter moralischen Gesetzen.

Die Übertragung der inneren auf die äussere Zweckmässigkeit lässt sich an-

hand einer kurzen Textstelle verdeutlichen, in der Kant die Annahme Gottes in eine

historische Perspektive rückt: »Diesermoralische Beweis hat vor der frühesten Auf-

keimung des menschlichen Vernunftvermögens schon in demselben gelegen, und

wird mit der fortgehenden Kultur desselben nur immer mehr entwickelt.« (Ebd.

B: 438/A: 433) Die Begründung, dass aus moralischen Gründen ein vernünftiger

Welturheber angenommen werden müsse, formuliert Kant hier als ein Produkt

der Fortschrittsgeschichte. Damit findet – immer noch auf dem kritischen Fun-

dament – eine Verobjektivierung dieser soeben vorgetragenen Argumente statt.

Der kritische Grund wird nicht verlassen, da die Fortschrittsgeschichte ihrerseits

nur als teleologischer Schluss möglich ist, der hypothetisch bleiben muss. Dieses

Denken, das einen moralischen Beweis erbringen kann, erscheint hier als Resultat

der Naturgeschichte. Das eigene, kritische Denken wird so zu einem Produkt der

Natur, die ebenfalls durch das eigene Denken erst erschlossen werden kann.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass es nicht nur um eine Analogieset-

zung, sondern eine innere Verschränkung von Vernunft und Natur geht. Diese

Verschränkung lässt sich als mehrfache Spiegelung fassen, in der Vernunft und

Natur anfangen zu verschwimmen. Der Natur wird eine Vernünftigkeit unterstellt;

in konkreten Urteilen bedeutet dies, dass bestimmte Naturdinge als Produkte die-

ser Vernunft verstanden werden. Die Vernunft wird so im teleologischen Denken

der Natur nicht nur als etwas Äusseres hinzugefügt, um eine Strukturierung des

bereits Gegebenen (das heisst durch die theoretische Einsicht Erkannten) zu for-

mulieren. Vielmehr ist diese Verschränkung, gerade wenn es um organisierte We-

sen geht, viel substanzieller, da organisierte Wesen überhaupt erst durch den Be-

zug auf den ersten Ursprung, die Annahme Gottes, sowie den letzten Endpunkt,

30 In Kapitel 4 zur Geschichtsphilosophie wurde deutlich, dass die historische Entwicklung als

Entfaltung von ›Naturanlagen‹ gedacht wird. Dies wird im Folgenden auch in Bezug auf die

Kritik der Urteilskraft noch deutlich werden. Damit gestaltet sich das Verhältnis zwischenNa-

tur und Vernunft in gleicherWeisewie das Verhältnis zwischen der inneren und der äusseren

Zweckmässigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Mensch als moralisches Wesen, erkannt werden können. Diese beiden Punkte

spannen zwischen sich ein Feld auf, in dem die Natur hineingewoben ist. Durch

diesen Bezug der Natur auf einen Anfangs- sowie Endpunkt wird mit jedem teleo-

logischen Urteil ein normatives Urteil gefällt. Dieser Normativität soll im Folgen-

den weiter nachgegangen werden: Wie wirkt diese Normativität im teleologischen

Natururteil? Lassen sich Spuren ausmachen, die eine Grenze dieses teleologischen

Denkens andeuten? Und welche Art der Selbstaffirmation ist mit der Normativität

verbunden?

6.3.2 Die Selbstaffirmation ...

In der Methodenlehre diskutiert Kant, in der naturteleologischen Perspektive ver-

bleibend, die Frage des Endzwecks und hält fest: »Wennwir die ganzeNatur durch-

gehen, so finden wir in ihr, als Natur, kein Wesen, welches auf den Vorzug, End-

zweck der Schöpfung zu sein, Anspruch machen könnte […]« (ebd. B: 382/A: 377).

Mit der kontinuierlich gestellten Frage des Wozu ist es für Kant dennoch möglich,

eine Stufenleiter der Zweckbezogenheit zu erstellen: Pflanzen sind da, umdas Tier-

reich zu nähren, pflanzenverzehrende Tiere dienen wiederum den Raubtieren als

Nahrung – und dies alles ist letztlich für den Menschen da. Diese Bezogenheit der

Lebewesen aufeinander lässt sich jedoch genauso gut umkehren. In diesem Sinne

wären die Menschen als Regulierungsinstanz für die Tiere und Pflanzen zu ver-

stehen, die so ein Gleichgewicht in der Natur herstellen. Damit verdeutlicht Kant,

dass der Mensch zwar durchaus als Zweck, doch zugleich auch als Mittel im gros-

sen Zusammenhang der Natur dargestellt werden kann.

Im Anschluss an diese Diskussion führt Kant eine Unterscheidung zwischen

dem Endzweck und dem Zweck der Natur ein – zwei Bezeichnungen, die Kant

bis anhin synonym verwendet hat (vgl. Höffe 2008a). Mit dieser Unterscheidung

verdeutlicht er, dass sich der absolute Wert, der das teleologische Urteil über die

Natur anleitet, also der Endzweck, nicht in der Naturbetrachtung ausfindig ma-

chen lässt. Dennoch lässt sich ein letzter Zweck der Natur diskutieren. Allerdings

stellt sich die Frage, welchen Grund es geben kann, den Menschen als Zweck der

Natur anzunehmen. Kant begründet dies so: »weil er das einzigeWesen auf dersel-

ben ist, welches sich einen Begriff von Zwecken machen und aus einem Aggregat

von zweckmäßig gebildeten Dingen durch seine Vernunft ein System der Zwecke

machen kann« (KdU B: 383/A: 378).Während es also für den Endzweck die Fähigkeit

des Menschen ist, sich selbst Gesetze zu geben, ist es nun die Fähigkeit, ein System

von Zwecken zu entwickeln, die den Menschen als Endzweck der Natur bestimmt.

Diese Begründung kann als Selbstaffirmation des teleologischen Urteils gele-

sen werden. Durch die Fähigkeit, ein teleologisches Urteil über die Natur zu fällen,

erhält man zugleich die Legitimation, sich selbst als letzten Bezugspunkt dieser

Verhältnisse zu setzen. Damit legitimiert sich die teleologische Denkweise durch

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 207

sich selbst. Das Urteil erweitert sich, sodass auch die Natur auf dieses teleologisch

denkende Subjekt bezogen sein muss. Damit wird die Möglichkeit, eine andere

Sicht auf die Natur zur Kenntnis zu nehmen, grundsätzlich verschlossen und das

teleologische Denken als einzig richtiges Denken ins Zentrum der Entwicklung

gerückt. Diese Selbstaffirmation hängt mit dem Verhältnis zwischen dem letzten

Zweck der Natur und dem Endzweck zusammen, wodurch die Verbindung der

naturteleologischen Perspektive mit der moralphilosophischen konkretisiert wird.

Kant klärt im Paragrafen 83, was genau im Menschen als Zweck durch die Natur

gefördert werden soll. Dies besteht nicht in der Glückseligkeit, weil es davon kei-

nen klaren Begriff gibt und die Natur im Menschen dafür nicht empfänglich ist –

auch deshalb, weil die ›Naturanlage‹ imMenschen selbst widersinnig ist, sodass er

sich selbst Plagen wie »dem Druck der Herrschaft, die Barbarei der Kriege u.s.w.«

(ebd. B: 390/A: 385) aussetzt und so an der Zerstörung der eigenen Gattung arbei-

tet. Dennoch ist der Mensch

»betitelter Herr der Natur, und, wennman diese als ein teleologisches System an-

sieht, seiner Bestimmung nach der letzte Zweck der Natur; aber immer nur be-

dingt, nämlich daß er es verstehe und den Willen habe, dieser und ihm selbst

eine solche Zweckbeziehung zu geben, die unabhängig von der Natur sich selbst

genug,mithin, Endzweck, sein könne, der aber in der Natur gar nicht gesucht wer-

den muß.« (Ebd. B: 390/A: 386)

Die Begründung, der Mensch könne als Zweck der Natur gesehen werden, unter-

liegt Bedingungen. Diese Bedingungen bestehen, wie bereits an vorheriger Stelle

zitiert, darin, dass der Mensch der Natur Zwecke zuteilen kann. In diesem Zitat

kommt nun verstärkt diemoralphilosophische Sicht dazu, da hier derMensch auch

alsWesen bestimmt wird, das sich selbst Zwecke setzen kann.Dadurch beweist der

Mensch seine Unabhängigkeit von der Natur, also seine Selbstgenügsamkeit. Die-

se moralphilosophische Bestimmung wird zwar von der teleologischen Perspektive

her angegangen, dennoch ist auch die Bestimmung desMenschen als letzter Zweck

der Natur bezogen auf die Bestimmung des Menschen als zur Moral fähiges We-

sen. Denn obwohl der Endzweck losgelöst ist von der Naturbetrachtung und nur

von einer Idee und von nichts anderem abhängig sein darf (vgl. ebd. B: 398/A: 393),

bildet er dennoch den objektiven Grund zu dieser teleologischen Naturbetrach-

tung. Denn diesem der Natur enthobenen Endzweck, den Kant im Menschen als

Noumenon sieht, darf die ganze Natur teleologisch untergeordnet werden (vgl.

ebd. B: 399/A: 394). Den Menschen als Endzweck und als Zweck der Natur zu se-

hen, bedeutet anzunehmen, dass die Natur den Menschen auf etwas vorbereitet,

das nicht im Bereich der Natur liegt. Die Natur liefert die Grundlage dafür, dass

sich der Mensch als moralisches Wesen entwickeln kann, kann aber zur morali-

schen Entwicklung selbst nichts beitragen. Wenn Kant also eine Unterscheidung

trifft zwischen dem Zweck der Natur und dem Endzweck, dann bezieht sich der

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweck der Natur auf den Endzweck, greift aber nicht über den Bereich der Na-

tur hinaus. Dennoch lässt sich das Verhältnis zwischen Endzweck und Zweck der

Natur als eine Übertragung vommoralphilosophischen in den naturteleologischen

Bereich fassen; der Zweck der Natur kann als Doublette des Endzwecks verstanden

werden.

Was diese Übertragung genau bedeutet, wird deutlich in der Frage, welchen

Weg die Natur wählt, um ihren letzten Zweck zu verfolgen. Sie wird in Paragraf 83

beantwortet: »Die Hervorbringung der Tauglichkeit eines vernünftigen Wesens zu

beliebigen Zwecken überhaupt (folglich in seiner Freiheit) ist die Kultur. Also kann

nur die Kultur der letzte Zweck sein, den man der Natur in Ansehung der Men-

schengattung beizulegen Ursache hat« (ebd. B: 391/A: 387). Die Kultur, auf die die

Entwicklung der Natur abzielt, wird hier bestimmt als Tauglichkeit zu beliebigen

Zwecken. Bereits in der ästhetischen Urteilskraft verankert Kant die Kultur in der Na-

tur, bestimmt sie jedoch in Bezug auf eine ›Anlage‹ zu praktischen Ideen, womit er

die Fähigkeit zur Moral ins Zentrum der Bestimmung der Kultur rückt, die jedoch

bei allen Menschen angenommen werden darf (vgl. ebd. B: 111f./A: 110). Die Be-

stimmung der Kultur in der teleologischen Urteilskraft ist im Gegensatz dazu weiter

gefasst. Es kann jedoch vermutet werden, dass die weitere Bestimmung der Kultur

in der teleologischen Urteilskraft die Grundlage bildet für jene Bestimmung der Kul-

tur, die Kant in der ästhetischenUrteilskraft vorgenommen hat. Die Natur fördert aus

der naturteleologischen Perspektive eine Vielfalt, die aus ästhetischer Perspektive

mit moralischen Aspekten in Bezug gesetzt und so weiter evaluiert werden kann.

Doch auch in Bezug auf die Kultur aus naturteleologischer Perspektive formu-

liert Kant Bedingungen: »Aber nicht jede Kultur ist zu diesem letzten Zwecke der

Natur hinlänglich.« (Ebd. B: 392/A: 387) So braucht es zunächst Geschicklichkeit

und auch den Willen, sich selbst Zwecke zu setzen. In negativer Hinsicht disku-

tiert Kant auch kurz die »Befreiung des Willens von dem Despotism der Begierde«

(ebd.), wobei sich die Begierde nach den Erfordernissen der Zwecke der Vernunft

regulieren lässt. Zentral ist jedoch die Entwicklung der Geschicklichkeit, wozu es

in der Menschengattung eine Ungleichheit unter Menschen braucht. Kant greift

hier auf seine zentrale These aus der Geschichtsphilosophie zurück, in der er ei-

nen Antagonismus geschildert hat, der zur Entwicklung der Menschheit führt. Der

Antagonismus, den Kant in der teleologischen Urteilskraft vor Augen hat, beruht nun

jedoch auf anderen Entitäten: Er schildert zwei unterschiedliche Klassen31, die sich

31 Während der Begriff des Antagonismus deutlich in der Geschichtsphilosophie verankert ist,

kann der Begriff der Klassen auf den Aufsatz Bestimmung zurückgeführt werden, in demKant

von »Klassenunterschieden« (vgl. beispielsweise Bestimmung A: 349) spricht. Dieser Begriff

erhält in der Kritik der Urteilskraft eine neue Bedeutung, da er nun mit einem ökonomischen

Verhältnis assoziiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 209

gegenüberstehen. Die einen, die für die Herstellung und Besorgung der Notwen-

digkeiten des Lebens arbeiten, werden »im Stande des Drucks, saurer Arbeit und

wenig Genusses gehalten« (ebd. B: 393/A: 388). Ihr Problem liegt in der »fremde[n]

Gewalttätigkeit« (ebd.). Die anderen sind jene, für die erstere arbeiten, sie küm-

mern sich um Kultur, Wissenschaft und Kunst. Doch auch diese Seite ist geplagt,

wenn nicht durch eine äusserliche Herrschaft, so doch durch eine innere Unge-

nügsamkeit, die mit dem Luxus einhergeht. Ein solcher Zustand entspricht nicht

dem, was sich die Menschen als Zweck setzen, »aber das glänzende Elend ist doch

mit der Entwickelung der Naturanlagen in der Menschengattung verbunden, und

der Zweck der Natur selbst, wenn es gleich nicht unser Zweck ist, wird doch hiebei

erreicht« (ebd. B: 393/A: 388).

Mit Rekurs auf den Beitrag der Natur zur Entwicklung der ›Anlagen‹ in den

Menschen rechtfertigt Kant erneut Ungleichheitsverhältnisse als notwendiges Sta-

dium in der Entwicklung der Menschheit, wobei nun im Gegensatz zu den ge-

schichtsphilosophischen Schriften nicht Ackerbauern_ und Hirt_en diesen Gegen-

satz bilden, sondern unterschiedliche Klassen, die durch ihre Tätigkeit und das da-

mit verbundene Herrschaftsverhältnis charakterisiert werden. In der Geschichts-

philosophie ging der Antagonismus damit einher, dass implizit die europäische

Gesellschaft als Produkt einer intrinsischen Entwicklung gezeichnet wurde; die-

ser Fortschritt könne nach Kant auf andere, nicht-europäische Länder übertragen

werden. Mit dieser Verschiebung hin zu einem Antagonismus ökonomischer Klas-

sen könnte diese Übertragungslogik tendenziell unterlaufenwerden:Wennmit den

ökonomischenKlassen die internationale Arbeitsteilung –zeitgenössischwäre dies

also der transatlantische Sklavenhandel und die Kolonien – in den Blick kommt,

zeichnet sich ein globales Ungleichheitsverhältnis ab, das das Zentrum einer Fort-

schrittserzählung ausmacht. Dass Kant jedoch diese Dimension nicht im Blick hat,

macht der weitere Verlauf des Textes deutlich, da zunächst die Verfassung bürger-

licher Gesellschaften als formaler Rahmen zur Entwicklung dieser ›Anlagen‹ an-

geführt und erst in einem weiteren Schritt ein weltbürgerliches Ganzes skizziert

wird.

Kant hat also kein globales, sondern ein lokales Ungleichheitsverhältnis vor Au-

gen. Dies steht auch im Einklang mit dem Aufsatz Idee, in dem er für die globale

Ebene nicht eine bürgerliche Verfassung skizziert, sondern ein »weltbürgerliches

Ganzes« (ebd. B: 393/A: 389). Auf dieser Ebene wirkt kein sozio-ökonomischer Ant-

agonismus, sondern es ist der Krieg, der eine Entwicklung zu diesem Ganzen hin

antreibt. Den Krieg greift Kant auch in der Kritik der Urteilskraft auf. Er versteht

ihn jedoch nicht als einen zwischen Staaten, sondern erläutert in einer Randbe-

merkung, dass sich durch den Krieg Staaten aufteilen oder kleinere Einheiten in

grösseren Gemeinschaften zusammengeführt werden. Auch wenn Kant seine Ge-

danken an dieser Stelle nicht weiter ausführt, mag diese Anmerkung im teleolo-

gischen Denken verankert sein: Der Endzustand besteht für ihn aus Staaten mit

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

einer bürgerlichen Verfassung, die in einem Gleichgewicht zueinander stehen und

so einen Völkerbund als System aller Staaten bilden. Solange dieser Endzustand

nicht erreicht ist, sind auch die Teile dieses Systems nicht stabil, da nach dem te-

leologischen Denken beide Elemente in einem wechselseitigen Ursache-Wirkung-

Verhältnis stehen. In diesem Sinne kann der Krieg als ein Mittel der Natur be-

zeichnet werden, der eine »Einheit eines moralisch begründeten Systems« (ebd.

B: 394/A: 389) stiftet. Damit ist der Krieg »eine Triebfeder mehr [...], alle Talen-

te, die zur Kultur dienen, bis zum höchsten Grade zu entwickeln« (ebd. B: 394/A:

389f.). In dieser Entwicklung der ›Anlagen‹ spielen auch die schöne Kunst und die

Wissenschaft eine Rolle:

»SchöneKunst undWissenschaften, die durch eine Lust, die sich allgemeinmittei-

len läßt, und durch Geschliffenheit und Verfeinerung für die Gesellschaft, wenn

gleich den Menschen nicht sittlich besser, doch gesittet machen, gewinnen der

Tyrannei des Sinnenhanges sehr viel ab, und bereiten dadurch den Menschen zu

einer Herrschaft vor, in welcher die Vernunft allein Gewalt haben soll: indes die

Übel, womit uns teils dieNatur, teils die unvertragsameSelbstsucht derMenschen

heimsucht, zugleich die Kräfte der Seele aufbieten, steigern und stählen, um je-

nen nicht unterzuliegen, und uns so eine Tauglichkeit zu höheren Zwecken, die in

uns verborgen liegt, fühlen lassen.« (Ebd. B: 395/A: 390f.)

In diesem Zitat wird deutlich, dass Kant gegen Ende der Kritik der Urteilskraft auf

Themen zurückkommt, die in Kapitel 5.2 angesprochen wurden: So thematisiert

Kant nun die schöne Kunst, also die Ästhetik, zusammen mit den Wissenschaften

und spannt so einen grossen Bogen über die beiden Teile der Kritik der Urteilskraft

hinweg. Beide Bereiche können ein Gefühl evozieren, das uns ahnen lässt, zu welch

höheren Zwecken die Menschen bestimmt sind. Mit dieser Passage setzt Kant das

gesamte Feld, das er in der Kritik der Urteilskraft behandelt, in Bezug zu seinem

Entwicklungsdenken und als Gegenkraft zu jenem Aspekt der Natur, der die Men-

schen zurückhält. Dass die schöne Kunst durch eine allgemeine Lust mitteilbar

wird, wurde in der ästhetischen Urteilskraft unter dem Stichwort des Sensus com-

munis verhandelt. Allerdings bringt Kant nun auch die Wissenschaften mit dem

Sensus communis in Verbindung – und dies ist eher erstaunlich. Ein solcher Be-

zug der Wissenschaft auf ein Lustgefühl wird an keiner Stelle in der teleologischen

Urteilskraft weiter erläutert. So wird auch die Bemerkung, die Lust sei im teleolo-

gischen Urteil eine vergangene Lust, nicht weiter erläutert (vgl. dazu Kapitel 5.3).

Insgesamt legt das obige Zitat jedoch nahe, dass Kant die gesamte Kritik der Urteils-

kraft als Beitrag zur Entwicklung der Kultur betrachtet.

Indem in den Schlussparagrafen die gesamte Kritik der Urteilskraft in den Blick

genommen wird, gerät auch die Frage nach dem Zusammenhang verschiedener

Gebiete der kritischen Philosophie und damit auch die Frage nach einem syste-

matischen Zusammenhang der Teile wieder in den Blick. In der Einleitung zur

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 211

Kritik der Urteilskraft diskutiert Kant, die kritische Philosophie könne durch die Ur-

teilskraft in ein geschlossenes System gebracht werden, indem die beiden Gebiete

des theoretischen Verstandes und der praktischen Vernunft miteinander verbun-

den werden. Gelinge dieser Abschluss, so würde sich das herausbilden, was als Idee

der kritischen Philosophie gefasst werden kann. Diese kritische Philosophie kommt

zum Schluss, dass sie selbst dem von ihr erkannten Endpunkt der Entwicklung der

Menschheit am nächsten kommt. Dadurch führt sie vor, was ich als Selbstaffirma-

tion fasse. Dennmit der Skizzierung der Entwicklung derMenschengattung findet

zugleich eine Legitimierung der kritischen Philosophie statt. Sie erlangt durch die-

ses Denken eine Vorrangstellung, indem sie ein Ideal verkörpert. Wie Kant in der

ästhetischen Urteilskraft (vgl. Kapitel 5.3.2) erklärt, kommt ein Ideal einer Idee sehr

nahe und repräsentiert diese, wobei es nun nicht um die Schönheit geht, sondern

um die Idee der kritischen Philosophie. Durch das teleologische Denken wird über-

haupt erst ein Fortschritt erkennbar und durch dieses Aufdecken leistet die Kritik

der Urteilskraft einen Beitrag zur Verwirklichung der Herrschaft der Vernunft. Sie

vollzieht also zugleich, worüber sie spricht und setzt sich dadurch an die Spitze der

wünschenswerten, wenn nicht notwendigen Entwicklung, die sie als durch die Na-

tur begründet ansieht.Wie es weiter aufzuzeigen gilt, wird diese Selbstaffirmation

von Abgrenzungsgesten anderen Menschen gegenüber begleitet. Die fragmentier-

ten Spuren dieses Otherings sollen im Folgenden rekonstruiert werden.

6.3.3 ... und das Othering des Zweckdenkens

Stellt man grundsätzlich die Frage, wozu etwas existiert oder in dieser Weise exis-

tiert, so kann das Aufwerfen dieser Frage zu einer Delegitimation beitragen, also

zur Feststellung, dass es nicht möglich ist, dem befragten Objekt einen Zweck zu-

zuordnen. Kant diskutiert in der Analytik, ob verschiedene Zusammenhänge in

der Natur als Zuträglichkeitsverhältnis verstanden werden können und damit als

äussere Zweckmässigkeit. Er kommt auf den Menschen zu sprechen:

»Wenn aber vollends der Mensch, durch Freiheit seiner Kausalität, die Naturdin-

ge seinen oft törichten Absichten (die bunten Vogelfedern zum Putzwerk seiner

Bekleidung, farbige Erden oder Pflanzensäfte zur Schminke), manchmal auch aus

vernünftiger Absicht, das Pferd zum Reiten, den Stier und in Minorka sogar den

Esel und das Schwein zum Pflügen, zuträglicher findet: so kann man hier auch

nicht einmal einen relativen Naturzweck (auf diesen Gebrauch) annehmen. Denn

seine Vernunft weiß den Dingen eine Übereinstimmungmit seinen willkürlichen

Einfällen, wozu er selbst nicht einmal von der Natur prädestiniert war, zu geben.«

(KdU B: 282/A: 278)

Damit hält Kant einerseits fest, dass sich in Bezug auf den Menschen kein engerer

Zusammenhang mit der Nutzung der Natur festhalten lässt, da die Natur nicht

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

für eine bestimmte Art der Benutzung durch den Menschen angelegt ist. Vielmehr

speist sich die Nutzung der Natur aus der Vernunft derMenschen. Allerdings zeugt

nicht jede Nutzung der Natur gleichermassen von einem Vernunftgebrauch, denn

Kant sieht einen Unterschied darin, ob farbige Erde zu kulturellen Zwecken (was

mit Praktiken von Bewohner_innen nicht-europäischer Erdteile assoziiert werden

kann) oder ob ein Tier als Fortbewegungsmittel benutzt wird.Während letzteres als

vernunftmässig verstandenwird,wird ersteres als töricht herabgestuft. Bestimmte

kulturelle Praktiken, die nur in der Klammer gestreift werden, können offensicht-

lich nicht als vernunftgemäss erscheinen. Kant fährt fort:

»Nur wenn man annimmt, Menschen haben auf Erden leben sollen, so müssen

doch wenigstens die Mittel, ohne die sie als Tiere und selbst als vernünftige Tiere

(in wie niedrigem Grade es auch sei) nicht bestehen konnten, auch nicht fehlen;

alsdann aberwürden diejenigenNaturdinge, die zu diesemBehufe unentbehrlich

sind, auch als Naturzwecke angesehen werden müssen.« (Ebd. B: 282/A: 278)

Wie auch immer die Natur genutzt wird, da der Mensch letztlich der Zweck der

Natur ist, kann in Bezug auf ihn auch eine Zuträglichkeit festgestellt werden. Die

Klammer wiederholt jedoch die obige Hierarchisierung nochmals, da darin Grade

der Vernünftigkeit aufgerufenwerden. Zwar bezieht Kant dies nicht explizit auf die

Benutzung von Vogelfedern, doch die unmittelbare Nähe dieser beiden Passagen

legt einen solchen Bezug nahe.

Der zweite Teil des Zitats macht deutlich, dass – unter bestimmten Bedingun-

gen, die Kant jedoch annimmt – nur jenes als Naturzweck anerkannt werden kann,

das zum Überleben notwendig ist. Damit kann die Unterscheidung zwischen der

Nutzung der Tiere für den Transport oder dem Pflügen und der Benutzung von

Vogelfedern oder von Pflanzensäften parallel geführt werden mit der Unterschei-

dung, dass gewissen Praktiken eine Notwendigkeit für das Überleben zukommt,

anderen jedoch nicht. Bestimmte kulturelle Praktiken werden so als existenziell

geadelt, während andere als akzidentelle Spielerei heruntergestuft werden. Zuge-

spitzt deutet sich hier eine Unterscheidung in natürliche und unnatürliche Prakti-

ken an: Bestimmte Praktiken sind durch die Natur begründet, weshalb sie als ge-

wichtig erscheinen; andere Praktiken hingegen erscheinen als blosse Spielereien,

ihnen wird keine weitergehende existenzielle Bedeutung zugesprochen.

Auch wenn Kant im selben Abschnitt einschränkt, durch »bloße Naturbetrach-

tung« (ebd. B: 283/A: 279) könne kein Naturzweck erkannt werden und ein teleolo-

gisches Urteil könne keinen Anspruch stellen, absolut zu sein, so skizziert er den-

noch, dass die Annahme des Menschen als Zweck der Natur mit einer Ausbuch-

stabierung und damit Hierarchisierung einhergeht, welche Nutzung von welchen

Objekten mit diesem Zweck korrespondiert. Im selben Paragrafen bringt Kant ei-

nen anderen Fall ein, der im Norden angesiedelt ist:

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 213

»Für andere Völker in derselben Eiszone enthält das Meer einen Vorrat an Tieren,

die, außer der Nahrung und Kleidung, die sie liefern, und dem Holze, welches

ihnen das Meer zu Wohnungen gleichsam hinflößet, ihnen noch Brennmaterien

zur Erwärmung ihrer Hütten liefern. Hier ist nun eine bewundernswürdige Zu-

sammenkunft von so viel Beziehungen der Natur auf einen Zweck; und dieser ist

der Grönländer, der Lappe, der Samojede, der Jakute, u.s.w. Aber man sieht nicht,

warum überhaupt Menschen dort leben müssen.« (Ebd. B: 283f./A: 279f.)

Wenn eine äussere Zweckmässigkeit für jene Menschen, die einen Esel zum Reiten

nutzen, zumindest hypothetisch angenommen werden kann, so scheinen solche

Zusammenhänge, die das Überleben sichern, im Norden augenfällig gegeben zu

sein. Doch Kant stellt grundsätzlich infrage, dass Menschen in diesen Gegenden

ansässig sein müssen. Denn wenn es keinen guten Grund gibt, weshalb Menschen

an einem solchen Ort leben, dann stellt dies wiederum auch die äussere Zweck-

mässigkeit infrage. Auch liefern all diese Vorkommnisse keine gute Begründung,

warum sich die Menschen im hohen Norden angesiedelt haben. Dass diesen Vor-

kommnissen in der Natur in diesem Fall ein Zweck unterstellt wird, erscheint Kant

als »vermessen und unüberlegt« (ebd. B: 284/A: 280).

Kant liefert einige Zeilen später eine Erklärung, wenn er in einer Randbemer-

kung die »Unverträglichkeit der Menschen unter einander« (ebd.) anführt. Damit

nimmt er an, diese Menschen hätten ursprünglich an einem anderen Ort gelebt

und wären durch den dortigen Antagonismus erst gezwungen worden, im Norden

Zuflucht zu nehmen. Dass sich im Norden das Überleben der Menschen sichern-

de Naturzusammenhänge ausfindig machen lassen, muss somit als Zufall erachtet

werden. Das Augenmerk liegt nun nicht mehr auf der Frage nach einem genuinen

Zusammenhang zwischen der Natur und dem Überleben von Menschen, sondern

auf einem historischen Antagonismus, der auf ein Woanders projiziert wird. Es

sind gesellschaftlich-historische Entwicklungen, die die Menschen an diesen Ort

gebracht haben, und damit nicht reine Naturereignisse. Dieser Hintergrund der

Präsenz der Menschen im Norden führt dazu, dass der Zusammenhang zwischen

den Fischen, dem durch das Meer angeschwemmten Holz und dem Überleben der

Menschen wiederum nicht jene Gewichtung erhalten kann, die Kant der Nutzung

der Pferde als Transportmittel oder zum Pflügen verliehen hat. Eine ähnliche rhe-

torische Figur findet sich ebenfalls in Paragraf 67. Darin steht der Gebrauch von

Naturdingen durch ein Naturwesen im Vordergrund, also

»wie das Gras dem Vieh, wie dieses dem Menschen als Mittel zu seiner Existenz

nötig sei; und man sieht nicht, warum es denn nötig sei, daß Menschen existie-

ren (welches, wenn man etwa die Neuholländer oder Feuerländer in Gedanken

hat, so leicht nicht zu beantworten sein möchte): so gelangt man zu keinem ka-

tegorischen Zwecke, sondern alle diese zweckmäßige Beziehung beruht auf einer

immerweiter hinauszusetzenden Bedingung, die als unbedingt (das Dasein eines

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Dinges als Endzweck) ganz außerhalb der physisch-teleologischen Weltbetrach-

tung liegt.« (Ebd. B: 300/A: 296)

Im Gegensatz zu obiger Stelle bezweifelt Kant nun nicht den Aufenthalt in einer

bestimmtenWeltgegend, sondern die Existenz bestimmter Menschen. Auch liefert

er keine anderweitige Begründung mehr, warum sich Menschen an diesen Orten

der Welt aufhalten können. Diese Stelle lässt sich mit folgendem Zitat kontrastie-

ren: »Von dem Menschen nun (und so jedem vernünftigen Wesen in der Welt), als

einem moralischen Wesen, kann nicht weiter gefragt werden: wozu (quem finem)

er existiere.« (Ebd. B: 398/A: 393f.) Eine Assoziation von ›Feuerländer_n‹ und ›Neu-

holländer_n‹ mit dieser Bestimmung des Menschseins scheint Kant demnach eher

absurd zu finden. Damit wird die Vermutung bestärkt, Kant gehe von einer Stu-

fenleiter der Menschen als Vernunftwesen aus. Spivak (1999: 26ff.) kommentiert

diese Stelle ausführlicher und bemerkt, Kant gedenke nicht, mit den ›Feuerlän-

der_n‹ und ›Neuholländer_n‹ ein paradigmatisches Beispiel einzubringen, sondern

mache lediglich eine beiläufige Bemerkung. Sie deutet dies als Grundlage des Im-

perialismus, da hier kenntlich werde, dass eine Beschränkung darin bestehe, wer

als (kultureller) Mensch erkannt wird.

Das Subjekt der kantischen Philosophie ist also geopolitisch stratifiziert – was

Kant selbst nicht explizit theoretisieren kann, in Anbetracht der Spuren im Text

aber auch nicht verleugnet werden kann. Im Rahmen der kritischen Philosophie

ist es nach Spivak nicht möglich, dass ›Neuholländer_‹ und der ›Feuerländer_‹ in

der Kritik der Urteilskraft Subjekte der Rede oder des Urteils sein können. In einer

längeren Fussnote verortet sie diese Stelle in der in Europa zeitgenössisch statt-

gefundenen Diskussion darüber, ob ›Feuerländer_‹ und ›Neuholländer_‹ Menschen

seien. Durch diese Verortung kann das Zitat als Stellungnahme zu dieser Diskus-

sion gelesen werden. Die beiden Bezeichnungen beziehen sich auf die Koorie, die

in Südostasien leben. Spivak weist darauf hin, diese – wie alle Völker dieser Erde –

seien eine klassen-heterogene Gruppe und würden keine uniforme Absicht vertre-

ten. Die ›Feuerländer_‹ – in der überlieferten Selbstbezeichnung nennen sie sich

Kawesqarr –wären ausgelöscht worden.Das kurze Gedankenexperiment korreliert

also in Bezug auf die Kawesqarr mit der tatsächlichen Vernichtung.

Für dieThese,Kant gehe von einer Stufenleiter derMenschen aus teleologischer

Sicht aus, finden sich weitere Beispiele. So diskutiert er in Paragraf 67, dass man

durch das Beispiel von organischen Produkten dazu berufen sei, auch im Ganzen

eine Zweckmässigkeit zu erwarten, wenn auch nur als regulatives Urteil. So kann

es auch nützlich sein, zweckwidrige Dinge aus dieser Perspektive zu betrachten:

»So könnte man z.B. sagen: das Ungeziefer, welches die Menschen in ihren Klei-

dern, Haaren, oder Bettstellen plagt, sei nach einer weisen Naturanstalt ein An-

trieb zur Reinlichkeit, die für sich schon ein wichtiges Mittel der Erhaltung der

Gesundheit ist. Oder die Moskitomücken und andere stechende Insekten, welche

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 215

die Wüsten von Amerika den Wilden so beschwerlich machen, seien so viel Sta-

cheln der Tätigkeit für diese angehende Menschen, um die Moräste abzuleiten,

und die dichten den Luftzug abhaltenden Wälder licht zu machen, und dadurch,

imgleichen durch den Anbau des Bodens, ihren Aufenthalt zugleich gesünder zu

machen.« (KdU B 301f./A: 298)

Kant empfindet solche Zusammenhänge als eine »unterhaltende, bisweilen auch

belehrende Aussicht in eine teleologische Ordnung der Dinge« (ebd. B: 302/A: 298),

auch wenn sie zweckwidrig ist, das heisst »dem Menschen in seiner innern Or-

ganisation widernatürlich zu sein scheint« (ebd.). Die Abwertung, die jedoch die

›Wilden‹, die Kant in Amerika lokalisiert, durch die Umschreibung als ›angehende

Menschen‹ erfahren, wird mit diesem Hinweis nicht aufgewogen. Das Zitat legt

nahe, dass diese Menschen nicht aufgrund einer Kulturleistung oder durch das

Setzen von Zwecken Sumpf oder Moor trockenlegen, Wälder ausdünnen und den

Boden beackern, sondern lediglich zu vermeiden versuchen, von den Mücken ge-

plagt zu werden. Obwohl Kant in der Geschichtsphilosophie die ackerbauerische

Tätigkeit als Anfang der Kultur der Menschen gesetzt hat, scheint diese Tätigkeit,

wenn es Menschen auf anderen Kontinenten betrifft, nicht als Zeichen für eine

Entwicklung von ›Anlagen‹ dienen zu können.

6.4 Fazit

Mit diesen Ausführungen zum teleologischen Denken, das auch die ästhetische

Urteilskraft umfasst, ist nicht nur deutlich geworden, dass sich Spuren von Othe-

ring und Selbstaffirmation in der kritischen Philosophie Kants auffinden lassen,

sondern auch, wie sich diese im Rahmen der kritischen Philosophie artikulieren.

Mit dem Abschluss der kritischen Philosophie, den die Kritik der Urteilskraft leisten

will, verbindet Kant das Anliegen, die Bereiche der theoretischen und der prak-

tischen Philosophie, also der Natur und der Freiheit miteinander zu verbinden,

sodass sich beide nicht nur als ein Aggregat zu einem Ganzen fügen, sondern eine

architektonische Einheit bilden. Mit den Ausführungen in der teleologischen Urteils-

kraft wurde deutlich, dass ein Übergang zwischen diesen beiden Bereichen von

Kant so gedacht wird, dass der Mensch unter moralischen Gesetzen einen Bezugs-

punkt bildet, der auch – nach einem Übersetzungsschritt – in der teleologischen

Naturbetrachtung als Zielpunkt angenommenwerden soll. Dieser Zielpunkt struk-

turiert die teleologische Naturbetrachtung. Die Momente von Othering können als

einer der Effekte dieser Strukturierung der Naturbetrachtung gefasst werden: Nur

bestimmte kulturelle Handlungen, Orte des Aufenthalts oder auch Lebensweisen

können als Beitrag zur Erreichung des Naturzwecks verstanden werden. Das te-

leologische Urteil ist ein normatives Urteil, da es sich auf einen Zielpunkt hin ori-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

entiert. Dadurch können andere Entwicklungen nicht als solche gedacht werden,

sondern lediglich als sich in grösserer Distanz zum Ziel befindend oder dieses ver-

fehlend beurteilt werden. In einem kolonialen Kontext bedeutet dies, epistemische

Macht auszuüben und die eigene Vorrangstellung zu etablieren und zu verteidi-

gen. Das Othering ist keine zufällige Erscheinung in diesem Text, sondern mit

dem teleologischen Urteil intrinsisch verbunden.

Damit einhergehend wurde in diesem Kapitel deutlich, dass die Vernunft in

einem teleologischen Urteil sich nicht nur in der Natur erkennt, sondern sich in

ihr positioniert. Das Verhältnis von Vernunft und Natur geht über ein reines Ana-

logieverhältnis hinaus und kann vielmehr als Verschränkung verstanden werden,

wie der Fokus auf die innere und äussere Zweckmässigkeit deutlich gemacht hat.

So ist auch die Vernunft ein organisiertes und sich selbst organisierendes Wesen,

dessen Entwicklung sowohl durch die Natur angestossen wird (was jedoch erst die

entwickelte Vernunft zu erkennen vermag), als auch durch das Erforschen von sich

selbst entwickelt. In dieser Verschränkung findet sich die Selbstaffirmation der

kritischen Philosophie: Die kritische Vernunft versteht sich nicht als ein Vernunft-

gebrauch unter anderen, sondern als Kulminationspunkt der Entwicklung der uni-

versalen Vernunft. Diese Selbstlegitimation kann die kritische Philosophie jedoch

nicht alleine aus der inneren Zweckmässigkeit heraus begründen, siemuss auf eine

äussere Zweckmässigkeit zurückgreifen. Damit findet auch auf dieser Ebene eine

Verschränkung von innen und aussen statt, sodass dieser Vernunftgebrauch in der

Natur und auch geografisch verortet wird.Darin findet sich die Verschränkung von

Selbstaffirmation und Othering wieder.

Das naturteleologische Urteil hat jedoch nicht nur den Effekt einer Negation,

sondern auch einen produktiven Aspekt, wie ich in Bezug auf Geschlecht und ›Ras-

se‹ versucht habe aufzuzeigen. Geschlecht bestimmt Kant insofern als zweckmäs-

sig, als dadurch die Fortpflanzung der Menschen stattfindet. In Kants Verständnis

wird diese Fortpflanzung in materieller Hinsicht als in zwei komplementäre Kör-

per aufgeteilt gedacht. Damit wird das heterosexuelle Paar zu einer funktionalen

Einheit. Erst durch den Bezug auf diesen Zweck der Fortpflanzung können unter-

schiedliche körperliche Phänomene als geschlechtliche Phänomene gebündelt und

erkannt werden.

Auch der Begriff der ›Rasse‹ bezieht sich zentral auf die Fortpflanzung, die

hier jedoch nicht als Zweck verstanden wird. Doch erst mit Bezug auf die Fort-

pflanzung kann die Idee der Entwicklung von ›Keimen‹ und ›Anlagen‹ angenom-

men und damit ein Begriff wie ›Rasse‹ als vernünftig legitimiert werden. Durch

die Fortpflanzung wird so eine Verbindung zwischen Menschen denkbar, die sich

in beobachtbaren Regelmässigkeiten äusserlich manifestiert und in die Klassifika-

tion unterschiedlicher ›Rassen‹ mündet. Zugleich haftet ›Rasse‹ durch die Bestim-

mung des Menschen als organisiertes Wesen, in dem jeder Aspekt funktional für

die Einheit ist, nicht nur an der Oberfläche der Menschen, sondern ist ein funktio-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft 217

naler Teil der körperlichen Einheit. Auch hier wird die Verschränkung zwischen der

äusseren Zweckmässigkeit – der Anpassung an das Klima – mit der inneren deut-

lich. Zentral ist jedoch, dass ›Rasse‹ ausserhalb eines naturgeschichtlichen Zugangs

nicht erkennbar ist, dies weder in der rein theoretischen noch in der rein prakti-

schen Sichtweise. Mit dem teleologischen Urteil werden somit zwei für die Moder-

ne zentrale Begriffe, Geschlecht und ›Rasse‹, begründet und legitimiert. Während

der gleichmässige Beitrag beider Geschlechter zur Fortpflanzung eine eher egalitä-

re Sichtweise begründete, zeitigt dasselbe Modell eine deutliche Hierarchisierung

zwischen unterschiedlichen europäischen und aussereuropäischen Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006 - am 14.02.2026, 09:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

