6 Der Ort der kritischen Philosophie:
Kritik der teleologischen Urteilskraft

In der Kritik der Urteilskraft greift Kant zwei Themengebiete auf, die unterschiedli-
cher nicht sein kénnten. Wihrend sich der erste Teil mit der Frage nach dem Scho-
nen und Erhabenen auseinandersetzt, diskutiert Kant im zweiten Teil die Grundle-
gung fiir eine teleologische Naturbetrachtung. Es ist die lebendige Natur, die mit
der teleologischen Urteilskraft ins Zentrum der Reflexion geriickt wird und da-
mit auch der menschliche Kérper. Da die naturteleologische Betrachtung auch der
Frage nach dem Abschluss der kritischen Philosophie nachgeht, riickt die Frage
nach der Verbindung des Menschen als Phaenomenon mit dem Menschen als No-
umenon explizit in den Blick. Diese Verbindung bildet ein zentrales Moment im
Anspruch der kritischen Philosophie, ein geschlossenes System zu bilden. Diese
Reflexion findet sich am Ende der Kritik der Urteilskraft, womit der zu Beginn des
letzten Kapitels aufgeschlagene Bogen in diesem Kapitel seinen Abschluss findet.
Dadurch lisst sich vom Ende der Kritik der Urteilskraft her das Unternehmen >Die
kritische Philosophie« in den Blick nehmen und in Bezug auf die grundlegende
Fragestellung nach der Selbstaffirmation und dem Othering der kantischen kriti-
schen Philosophie reflektieren. Analog zum letzten Kapitel werde ich zunichst in
einem ersten Schritt eine post_koloniale Verortung dieses zweiten Teils der Kritik
der Urteilskraft vornehmen und darin anschliessend die Fragestellungen des Kapi-
tels konkretisieren.

Eine intrinsische Verbindung der beiden heterogenen Themenbereiche der Kri-
tik der Urteilskraft liegt darin, dass beide durch regulative Urteile' bestimmt werden,

1 Wie in Kapitel 3.2.2 hergeleitet, grenzt sich der Begriff regulative Urteile ab von konstitutive Ur-
teile (vgl. dazu auch beispielsweise KdU B: IV/A: 111). Die Unterscheidung zwischen reflexiven
und teleologischen Urteilen kénnten nun als Unterscheidung von verschiedenen Arten von
regulativen Urteilen verstanden werden, sodass das reflexive Urteil formal/subjektiv ist und
das teleologische Urteil material und objektiv (vgl. dazu Kapitel 6.2). Kant hélt sich jedoch
nicht an diese terminologische Einteilung und benutzt in der Kritik der Urteilskraft das refle-
xive Urteil im Sinne des regulativen Urteils. Die Bezeichnung regulative Urteile kann damit
als Uberbegriff verstanden werden fiir reflexive und teleologische Urteile.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

wodurch es nach Kant iiberhaupt erst moglich werde, die Asthetik und die leben-
dige Natur theoretisierbar zu machen. Doch iiber eine solche intrinsische Verbin-
dung hinaus lassen sich auch extrinsische Korrelationen fiir beide Themenbereiche
ausfindig machen. So war nicht nur die Asthetik als Selbststilisierung prigend fiir
die zweite Hilfte des 18. Jahrhunderts, sondern auch die (nicht nur wissenschaft-
liche) Diskussion um die organisierte Natur wie Pflanzen, Tiere und Menschen
von zentraler Bedeutung. Beide Bereiche waren eng verflochten mit der kolonialen
Expansion. In Bezug auf die Botanik machen die Schriften von Londa Schiebin-
ger (2004, 2005) deutlich, wie die Herausbildung dieser wissenschaftlichen Dis-
ziplin grundsitzlich im kolonialen Setting der Aufklirungszeit eingebunden war.
Mit den kolonialen Erkundungen der Europier_innen fand eine grosse Akkumu-
lation von (dem Wissen von) Pflanzen statt. Reisende Europier_innen beschrie-
ben und zeichneten Pflanzen und brachten Keime und Setzlinge nach Europa (vgl.
Schiebinger 2004).* Diese starke Erweiterung des botanischen Wissens evozierte
neue Fragen wie jene nach der Systematisierung der organischen Welt, wie diese
Carl Linné vorgeschlagen hatte. Solche Unternehmungen, die eine Systematik in
der (Neu-)Benennung der Pflanzen vornahmen, miissen vor dem Hintergrund der
kolonialen Expansion auch als Aneignung verstanden werden, da Pflanzen aus eta-
blierten (nicht-europiischen) Bedeutungssystemen herausgelost und in ein neues,
vermeintlich universelles Klassifikationssystem iiberfithrt wurden (vgl. Schiebin-
ger 2005: 7).

Wiahrend also einerseits das neue Bio-Material die theoretische Diskussion
iber die Natur in Europa anregte, nahm diese Diskussion andererseits Einfluss
auf die europiischen Wissenschaftler_innen, die in anderen Teilen der Welt ihre
Naturstudien betrieben. Mary Louise Pratt zeigt in ihrer eindriicklichen Studie
Imperial Eyes (2008: 37ff.) auf, wie verschiedene theoretische Ansitze der euro-
piischen naturwissenschaftlichen Diskussion die Reiseliteratur tiber Siidafrika
gepragt und die Art der Schilderung der kolonialen Situation am Kap beeinflusst
haben. Alle drei von ihr beschriebenen Zuginge fasst sie als Anti-Eroberung, da
das Sehen und das Beschreiben als passive Akte verstanden wurden und damit
auf den ersten Blick nicht mit dem Unternehmen der kolonialen Eroberungen in
Verbindung stehen. Ihre Analyse macht jedoch deutlich, dass jeder Autor dennoch
verstrickt ist in die machtvolle Aneignung des Territoriums und der dort ansis-
sigen Bevolkerung - nicht zuletzt deshalb, weil die europiische Expansion die
Grundlage bildet, durch die die wissenschaftlichen Erkundungen moglich wurden.

2 Schiebinger interessiert in diesem Buch gerade auch die Frage, warum bestimmtes Wissen
Uber Pflanzen in Europa nicht zur Kenntnis genommen wurde, auch wenn die Pflanzen selbst
den Weg nach Europa gefunden haben, wie sie am Beispiel des Pflaumenstrauchs (Poincia-
na Pulcherrima) aufzeigt. Diese Pflanze kann fir Empfangnisverhitung und Abtreibungen
genutzt werden.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Pratt zeigt anhand der Differenzen zwischen verschiedenen Beschreibungsarten
auf, wie diese epistemische Aneignung sich vollzieht. Den ersten analysierten
Reisebericht von 1719 von Peter Kolb — Kolb war in Siidafrika unterwegs — verortet
Pratt als pri-linnéische Charakterisierung unterschiedlicher Nationen. Indem er
die Religion, Regierung, Gesetze, Sitten, Zeremonien, Meinungen und Kriegsfith-
rung der Khoikhoi (Hottentotten<) beschrieb, etablierte er sie als kulturelle Wesen,
deren Studium ihm als anthropologische Objekte als lohnenswert erschien. Im
selben Moment, in dem Kolb sie mit Begriffen beschreibt, mit denen sich Europi-
er_innen selbst beschreiben, negiert er damit eine grundlegende Differenz und die
Khoikhoi werden durch diese Beschreibung an europiische kulturelle Paradigmen
assimiliert. Als Konsequenz dieser epistemischen Aneignung konnen kulturelle
Unterschiede lediglich als Absenzen oder Fehler erscheinen.

Diese diskursiven Moglichkeiten standen den Schillern von Linné, Anders
Sparrman (Bericht erstmals publiziert 1783) und William Paterson (Reisebericht
von 1789) nicht mehr zur Verfiigung. Sie konzentrierten sich auf die Dokumen-
tation der Geografie, der Flora und Fauna in einer visuellen und analytischen
Sprache. Die Landschaften erschienen nun als unbewohnt, ahistorisch und unbe-
rithrt.> Wenn dennoch Khoikhoi im Text erwihnt wurden, dann als austauschbare
Figuren, deren subalterner Status garantiert war und die selbstverstindlich zur
Verfiigung standen. Die Beschreibung der sprachlosen, entbléssten, biologi-
sierten Korper der Khoikhoi war fur zeitgendssische europiische Leser_innen
identifizierbar mit einer entwurzelten, enteigneten und verfiigbaren Arbeits-
kraft. Europiische Kolonialist_en versuchten skrupellos und unermiidlich, diese
Arbeitskraft herzustellen. Auch wenn es in der Zeit zwischen diesen beiden Be-
schreibungen - von Kolb einerseits und Sparrman und Paterson andererseits
— im Lebensstil der Khoikhoi tatsichlich einen Wandel gegeben hatte, so wird
dies von letzteren nicht als Wandel gefasst; stattdessen wurden die Khoikhoi nun
als kulturlose Wesen gezeigt. Auch in diesem Beschreibungsstil sieht Pratt eine
Ambivalenz am Werk, da die Praktiken der Eroberung und Unterwerfung zuriick-
gewiesen, aber zugleich durch die Naturalisierung und Deterritorialisierung der
Khoikhoi eine koloniale Aneignung stattfand. Nach Pratt prisentieren sich die
Naturforscher in ihren Texten zudem oftmals als impotent, androgyn und im Falle
von Sparrman als infantil und adoleszent und bezeugen so ihre anti-phallische

3 Damit stellt Pratt wie auch Gikandi (2011) in Bezug auf europiische dsthetische Darstellun-
gen ein Verschwinden afrikanischer Menschen fest, wobei Pratts Einordung zeitlich praziser
ist. Kleingeld hat in Bezug auf Kant betont, dass er in der Kritik der Urteilskraft den Begriff
»Rasse«nicht mehr verwendet. Griinde fiir dieses offensichtlich in verschiedenen Formen der
Reprasentation beobachtbare Phinomen werden jedoch keine genannt.

14.02.2026, 09:42:33.

167


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Rolle, die sie jedoch gerade deshalb einnehmen kénnen, weil die paternalistischen
Strukturen der Naturhistorie damit unangetastet blieben.*

Von diesen beiden Berichtarten grenzt Pratt eine dritte ab. Durch die erste
Ubernahme der Kap-Kolonie durch die Briten im Jahr 1795 fand John Barrow den
Weg nach Siuidafrika. Auch er beschrieb die Landschaft; Pratt sieht jedoch einen
deutlichen Wandel in Bezug auf die anderen Berichte: »In this explanatory mode,
causality — not classification — defines the task at hand; the observer’s role is not
only to collect the visible, but to interpret it in terms of the invisible.« (Pratt 2008:
59) So brachte der Autor chemische, thermische und geophysikalische Hypothe-
sen ein, um die Anwesenheit von Mineralien, die Zusammensetzung von Siimpfen
oder die Ausrichtung von Bergketten und Fliissen zu erkliren, und er fithrte Ex-
perimente durch, um deren verborgene Eigenschaften zu enthiillen. Durch den
Einbezug solcher Hypothesen erhielt die Naturbeschreibung eine historische Tiefe
und evozierte auch einen Blick in die Zukunft, indem Moglichkeiten einer euro-ko-
lonialen Zukunft entworfen wurden. Dieser prospektiv-transformative Blick liegt
nach Pratt verschliisselt in der Entdeckung von Ressourcen, die ausgebeutet wer-
den kénnen, in moglichen Gewinnen durch Handel oder in der Eignung der Land-
schaft zum Aufbau von Stidten. Durch diesen Blick, der auf eine kapitalistische
Zukunft ausgerichtet ist, erlangten Landschaften und auch Menschen Bedeutung,
wie Pratt herausstreicht.

Wie ich im vorliegenden Kapitel aufzeigen mochte, kann letztere Interpretati-
on von Barrows Reisebericht durchaus mit Kants Uberlegungen zur teleologischen
Urteilskraft in Verbindung gebracht werden: Beide teilen denselben epistemologi-
schen Raum, um mit Foucault (vgl. 1971: 11) zu sprechen. Wie bereits in den kanti-
schen Theorien zu den >Menschenrassen< deutlich wurde, verbindet Kant die Na-
turbeobachtung mit der Frage, welche historischen Entwicklungen sich hinter den
sichtbaren Differenzen zwischen den Menschen vermuten lassen und welche wei-
teren Entwicklungen verniinftigerweise angenommen werden miissen. Kant for-
muliert somit in diesen Schriften ebenfalls einen transformativen Blick, der dar-
in begriindet liegt, dass den konkreten Erscheinungen unsichtbare >Keimes, >An-
lagen< und/oder Krifte unterstellt werden. In der teleologischen Urteilskraft findet
sich die transzendentale Reflexion dieser Theorien. Kant erdrtert darin die Frage,
auf welcher Grundlage eine zweckmdssig organisierte Natur angenommen werden

4 Pratt illustriert dies mit einer Schilderung Sparrmans, in der er bei einer afrikanischen Wit-
we beim Nachtessen seine Tatigkeit als Naturforscher erlautert. Dabei inszeniert er sich als
unschuldig und verletzlich und ent-erotisiert die Begegnung. Pratt analysiert dies als parodi-
siertes Odipus-Drama, wobei Linné als Vater, der Zuhause iiber sein Reich regiert, und Sparr-
mann als Sohn figuriert; eine Mutter ist jedoch nicht vorhanden. Diese Absenz der Mutter
ermoglicht dieses infantile und anti-phallische Benehmen, mit dem nun auswarts versucht
wird, eine Frau in Besitz zu bringen, wofiir Begriffe aus dem Diskurs der Naturgeschichte
benutzt werden (Pratt 2008: 54f.).

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

kann. Der Zielpunkt, der mit dem Blick auf die konkreten Naturerscheinungen ver-
bunden ist und durch den das Narrativ einer Entwicklung méglich wird, liegt bei
Kant jedoch nicht in einer kapitalistischen Zukunft. Vielmehr bildet der Mensch als
Noumenon den Endzweck. Es ist also letztlich die Entwicklung der menschlichen
Vernunft, die fiir die teleologische Naturbetrachtung Kants eine anleitende Rolle
einnimmt.

Im vorliegenden Kapitel soll aufgezeigt werden, inwiefern die Naturbetrach-
tung, die durch die Vorstellung der Entwicklung der Vernunft angeleitet wird, so-
wohl mit der Selbstaffirmation der kritischen Philosophie wie auch mit Spuren
von Othering einhergeht. In den vorhergehenden Kapiteln wurde deutlich, dass
das teleologische Urteil ein Othering mit sich fithrt, wobei dieses Othering in den
jeweiligen Bereichen (in der Natur und in der Geschichte) unterschiedlich ausge-
staltet ist. Im Kapitel zu den Rassentheorien habe ich die Position von Kleingeld
dargelegt, die argumentiert, die Abwertung anderer >Rassen«< beruhe nicht auf der
naturtheoretischen Perspektive, sondern komme vielmehr durch eine Beimischung
von moralischen Urteilen zustande (vgl. Kapitel 3). Wenn nun mit der Kritik der Ur-
teilskraft jene Schrift in den Fokus riickt, die dieses teleologische Urteil begriindet,
kann in einem umfassenderen Sinn der Frage nachgegangen werden, inwiefern
diese Prozesse von Othering und Selbstaffirmation intrinsisch mit dem teleologi-
schen Urteil und weitergehend mit der kritischen Philosophie verbunden sind.

Dabei mag es auf den ersten Blick erstaunen, dass sich in der teleologischen
Urteilskraft der Begriff der sMenschenrasse« nicht findet. Dieses Schweigen wurde
in der Sekundirliteratur unterschiedlich interpretiert, sowohl als Kontinuitit als
auch als Bruch in Kants Denken zu den >Menschenrassen«. Demgegeniiber findet
sich jedoch ein kurzer Abschnitt zu Geschlecht. Auch dies mag erstaunen, da in den
naturteleologischen Schriften zu den >Menschenrassen< Geschlecht nicht explizit
reflektiert wurde, auch wenn die Fortpflanzung einen zentralen Stellenwert hatte.

Eine zweite Frage lasst sich ausmachen, nimmt man Kants Bemithungen in den
Blick, die kritische Philosophie in ein System zu iiberfithren. Dieser Abschluss der
kritischen Philosophie ist verbunden mit der Frage nach dem Zusammenhang der
beiden Perspektiven auf den Menschen: der Mensch als Endzweck und der Mensch
als Teil der Natur. In dieser Diskussion leitet Kant her, wie die Bestimmung des
Menschen als Noumenon einen die Natur iiberschreitenden Bezugspunkt abgibt.
Hier stellt sich die Frage, inwiefern dieser Bezugspunkt einen strukturierenden Ef-
fekt auf die Naturbetrachtung entfaltet und inwiefern dieser strukturierende Ef-
fekt verbunden ist mit Prozessen des Otherings und der Selbstaffirmation. Wie
ich aufzeigen werde, werden die Einsichten der kritischen Philosophie durch sich
selbst legitimiert und abgesichert. Dadurch immunisiert sich die kritische Philo-
sophie gegen jegliche andere Weltsicht, da eine andere Sicht auf die Dinge nur
als irrational und illegitim erscheinen kann. Doch zunichst gilt es darzulegen und

14.02.2026, 09:42:33.

169


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zu diskutieren, in welcher Art und Weise die teleologische Urteilskraft mit dem
Unternehmen der Kritik verbunden ist.

6.1 Kritische Naturteleologie

Im Zentrum der Uberlegungen der teleologischen Urteilskraft stehen einerseits ge-
wisse Dinge der Natur, die Kant (wie bereits im Aufsatz Uber den Gebrauch) als or-
ganisierte Wesen bezeichnet, andererseits geht es um die Frage, ob sich die ge-
samte Natur als ein einziger, grosser Zusammenhang fassen lisst. In folgendem
Zitat nimmt Kant eine Klirung vor, die auf den erkenntnistheoretischen Status
hinweist, mit dem das teleologische Urteil verbunden ist:

»Es ist doch etwas ganz anderes, ob ich sage: die Erzeugung gewisser Dinge der
Natur, oder auch der gesamten Natur, ist nur durch eine Ursache, die sich nach
Absichten zum Handeln bestimmt, mdglich; oder: ich kann nach der eigentimli-
chen Beschaffenheit meiner Erkenntnisvermdgen tiber die Moglichkeitjener Din-
ge und ihrer Erzeugung nicht anders urteilen, als wenn ich mir zu dieser eine Ur-
sache, die nach Absichten wirkt, mithin ein Wesen denke, welches, nach der Ana-
logie mit der Kausalitit eines Verstandes, produktiv ist.« (KdU B: 333/A: 329)

Die erste von Kant angefiihrte Position geht davon aus, dass iiber diese Naturob-
jekte oder die gesamte Natur eine Aussage mit dem Anspruch auf objektive Realitit
getroffen werden kann. Es wird eine Ursache angenommen, die ein bestimmen-
des Urteil ermoglicht, womit der Anspruch einhergeht, iiber das Objekt selbst Er-
kenntnis erlangen zu kénnen. Die zweite fiir Kant zutreffende Position stellt keinen
Anspruch auf eine solche Aussagekraft, sondern relativiert die Giiltigkeit der Aus-
sage durch die Beschrinkung auf die menschlichen Erkenntnisvermégen. Soweit
stimmt diese Passage mit den Uberlegungen iiberein, die sich in der Kritik der reinen
Vernunft in der transzendentalen Dialektik finden. Allerdings betont Kant nun in
der Kritik der Urteilskraft, in den Erkenntnisvermogen gebe es eine Notwendigkeit,
eine bestimmte Annahme zu treffen, und zwar die Annahme, dass ein Wesen ge-
dacht werden muss, das als Ursache wirken und damit absichtsvoll handeln kann
und so produktiv ist, also Neues hervorbringen kann. Mit diesem Zitat lasst sich
verdeutlichen, was das Grundproblem der teleologischen Urteilskraft ist: Es gibt
Dinge in der Natur, die nur als Produkt einer absichtsvollen Handlung verstanden
werden kénnen; aber die hinter den beobachtbaren Produkten anzunehmende ab-
sichtsvolle Handlung ist keine menschliche Handlung.

Mit der Betonung, dass Naturerkenntnis immer an die Beschaffenheit der
menschlichen Erkenntnisvermdgen gebunden ist, akzeptiert die Kritik der teleolo-
gischen Urteilskraft die Grenzsetzung der Kritik der reinen Vernunft, forscht jedoch
genau jenem Bereich nach, tiber den kein sicheres Wissen erlangt werden kann

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

und zu dem nur Mutmassungen méglich sind. Die Frage ist also, auf welche Art
solche Mutmassungen angestellt und gerechtfertigt werden kénnen. So basiert die
teleologische Urteilskraft genauso wie die dsthetische Urteilskraft auf reflektieren-
den Urteilen. Das heisst, dass Verstandesbegriffe, wie Kant Ideen auch benennt,
mit konkreten Phinomenen in Bezug gebracht werden. Eine Idee kann jedoch im
Gegensatz zum Begriff nicht konstitutiv sein fiir das Objekt, sondern lediglich
eine regulative Funktion einnehmen. So schreibt Kant im fiinften Abschnitt der
ersten Einleitung tiber die reflektierende Urteilskraft:

»Die reflektierende Urteilskraft verfahrt also mit gegebenen Erscheinungen, um
sie unter empirische Begriffe von bestimmten Naturdingen zu bringen, nicht
schematisch, sondern technisch, nicht gleichsam blofR mechanisch, wie Instru-
ment, unter der Leitung des Verstandes und der Sinne, sondern kiinstlich, nach
dem allgemeinen, aber zugleich unbestimmten Prinzip einer zweckmafigen An-
ordnung der Natur in einem System, gleichsam zu Gunsten unserer Urteilskraft,
in der Angemessenheit ihrer besonderen Cesetze (iiber die der Verstand nichts
sagt) zu der Moglichkeit der Erfahrung als eines Systems, ohne welche Voraus-
setzung wir nicht hoffen kdnnen, uns in einem Labyrinth der Mannigfaltigkeit
moglicher besonderer Gesetze zurechte zu finden.« (KdU H: 18f.)

Zwar spricht Kant hier allgemein von der reflektierenden Urteilskraft, doch trifft
die Charakterisierung vielmehr auf die teleologische Urteilskraft zu, geht es ihm
hier schliesslich um die Annahme einer méglichen Anordnung der Natur in ei-
nem System.’ Im ersten Teil des Zitats nimmt Kant eine Abgrenzung zur Urteils-
kraft vor, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft abgehandelt wurde. Dort war die
Urteilskraft bestimmend, und durch den transzendentalen Schematismus wurde
die Subsumption von empirischen Anschauungen unter Verstandesbegriffe mog-
lich. Die Natur erscheint im Rahmen der Kritik der reinen Vernunft als mechani-
schen Gesetzen gehorchend.® In Abgrenzung dazu bestimmt Kant die reflektie-
rende Urteilskraft als technisch und kiinstlich: Die Natur wird durch die reflektie-
rende Urteilskraft insgesamt als eine zweckmissig angeordnete angenommen. Die

5 Kant benutzt hier den Begriff der reflektierenden Urteilskraft und nicht — wie vor dem Hin-
tergrund der Kritik der reinen Vernunft zu erwarten wire — der regulativen Urteilskraft, leitet
diese jedoch ebenfalls in Abgrenzung von der bestimmenden Urteilskraft her (vgl. KdU H:
16). Damit liegt nahe, dass die reflektierende Urteilskraft auf die regulative Urteilskraft ver-
weist (und nicht etwa auf die reflexive, was terminologisch naherliegend wire) (vgl. Fussnote
116).

6 Nach McLaughlin (1989: 138ff.) lasst sich allerdings eine Verschiebung feststellen, sodass in
der Kritik der reinen Vernunft Mechanismus und Kausalitit gleichbedeutend behandelt wer-
den, in der Kritik der Urteilskraft jedoch der Mechanismus nun als eine Art der Kausalitat
verstanden wird, zu der nun die Zweckkausalitat als weitere Art dazukommt.

14.02.2026, 09:42:33.

m


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Natur wird als Kunst verstanden, wie Kant die zweckmissige Anordnung auch um-
schreibt. Denkt man diese zweckmissige Anordnung konsequent zu Ende, so er-
scheint die Natur als abgeschlossenes System, sodass die Mittel-Zweck-Beziehung
in ein Teil-Ganzes-Verhiltnis iibergeht. Mit dem Bezug auf einen Endzweck wird
der Abschluss moglich: Ein System konstituiert sich und es entsteht ein Ganzes, in
dem die verschiedenen Elemente nicht nur als Teile einer unendlichen Reihe ver-
standen werden, sondern als funktionale Teile, die zusammen ein abgeschlossenes
Ganzes bilden, das wiederum die Funktion der Teile definiert.”

Bevor ich nochmals auf das erste Zitat dieses Kapitels 6.1 zu sprechen komme,
mochte ich eine Unterscheidung vorwegnehmen, die Kant im Paragrafen 63 vor-
nimmt und die fir die vorliegende Fragestellung zentral ist: die Unterscheidung
zwischen der inneren und dusseren (oder relativen) Zweckmaissigkeit. Die inne-
re Zweckmissigkeit umfasst Prozesse, die organisierte Naturwesen, also Pflanzen,
Tiere und Menschen ausmachen. Damit werden organisierte Wesen als eine Ein-
heit betrachtet, womit einzelnen Teilen eine Funktion in Bezug auf diese Einheit
zugeordnet werden kann. Mit der dusseren Zweckmissigkeit geht es jedoch um
die Zutriglichkeit, also darum, dass etwas als Mittel einem iibergeordneten Zweck
dienen kann. Hierzu ein erstes Beispiel:

»Die Fliisse fithren z.B. allerlei zum Wachstum der Pflanzen dienliche Erde mit
sich fort, die sie bisweilen mitten im Lande, oft auch an ihren Miindungen abset-
zen. Die Flut fithrt diesen Schlick an manchen Kiisten Giber das Land, oder setztihn
andessen Ufer ab; und, wenn vornehmlich Menschen dazu helfen, damit die Ebbe
ihn nicht wieder wegfiihre, so nimmt das fruchtbare Land zu, und das Gewachs-
reich gewinnt da an Platz, wo vorher Fische und Schalentiere ihren Aufenthalt
gehabt hatten.« (Ebd. B: 280/A: 276)

Kant stellt zu dieser Beobachtung die Frage, ob diese Zusammenhinge rein mecha-
nisch zu betrachten sind oder aber, da sie »eine Nutzbarkeit fiir Menschen« (ebd.)
enthalten, indem diesen mehr Land zur Verfiigung steht, nicht auch als zweckmis-
siger Zusammenhang der Natur beurteilt werden koénnen. Kant diskutiert zudem
die Frage, ob es einen Zusammenhang gibt zwischen der inneren und der dusseren
Zweckmaissigkeit, ob also auch Pflanzen und Tieren eine relative Zweckmissigkeit
zukommt. Vor allem mit Fokus auf die dussere Zweckmissigkeit wird deutlich,
warum der Systemgedanke impliziert, dass verschiedene Elemente der Natur, die
in einer Mittel-Zweck-Beziehung stehen, auf einen letzten Zweck bezogen werden
konnen. Nur wenn ein solcher letzter Zweck angegeben werden kann, ist es mog-
lich, die Natur als (abgeschlossenes) System zu verstehen.

7 Diese Ausfiihrungen machen deutlich, dass Kant mit der Zweckmassigkeit eine Einheit
denkt, die als System strukturiert ist. Ich verstehe deshalb beide Begriffe, System und Ein-
heit, in diesem Kontext als Synonyme.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Das obige, erste Zitat im Kapitel 6.1, kann zunichst so verstanden werden, dass
ein Prinzip angenommen wird, auf dessen Grundlage Phinomene in der Natur er-
kannt werden kénnen, die sich der theoretischen Erkenntnis entziehen. Erst durch
die Annahme dieses allgemeinen Prinzips der Zweckmissigkeit ist es moglich, ent-
sprechende Beobachtungen zu machen und nach der systematischen Einheit der
Natur zu fragen. Es gibt also ein der teleologischen Urteilskraft eigenes Prinzip,
das eine neue Ebene der Naturbetrachtung einfithrt. Dasselbe Zitat lisst jedoch
noch eine andere Interpretation zu: Die Erkenntnis eines systematischen Zusam-
menhangs bezieht sich nicht nur auf die Natur, sondern auf die Vernunft selbst:
Die Urteilskraft verfihrt so, dass sie »zu Gunsten der Urteilskraft« den Anlass gibt
zur »Moglichkeit der Erfahrung als eines Systems«. Anders gesagt: Das Tun der Ur-
teilskraft hat eine Auswirkung auf die Urteilskraft selbst. Diese Auswirkung wird
als Moglichkeit der Erfahrung eines Systems beschrieben, wobei diese Erfahrung
auch auf das menschliche Gemiit zuriickbezogen werden kann. Das Urteil der re-
flektierenden Urteilskraft scheint also nicht nur ein System der Natur, sondern
zugleich ein System von sich selbst — oder besser gesagt, sich selbst als mégliches
System — zu entdecken.

6.1.1 Die Vernunft als organische Einheit

Dieser These, dass Kant die Vernunft selbst als ein System betrachtet, das teleolo-
gisch strukturiert ist, gehen mehrere aktuelle Studien nach (vgl. Fugate 2014, Dorf-
linger 2000, Mensch 2013). Jennifer Mensch (2013) verortet Kants kritische Philo-
sophie im Rahmen einer Denkstrémung, die sie als Organizismus bezeichnet. In
dieser Denkstromung wird die Entstehung und Entwicklung von Pflanzen, Tieren
und Menschen als epigenetischer Vorgang verstanden (vgl. ebd.: 1). Die Epigenesis
grenzt sich dabei insbesondere von der Priformationslehre ab, die argumentiert,
dass die Entwicklung eines Embryos als Auswicklung des bereits vollstindig vor-
handenen Lebewesens zu verstehen ist und bei jeder einzelnen Entstehung eines
Lebewesens eine géttliche Kraft im Spiel ist.® Der Begriff der Epigenesis wurde
insbesondere von Buffon aufgegriffen und in einer neuen Variante, die sich vom
aristotelischen Verstindnis des Begriffes abwendet, geprigt und verbreitet. Die-
ser Ansatz geht davon aus, dass das Lebewesen nicht bereits vollstindig im Em-
bryo vorhanden ist, sondern dass eine genuine Entwicklung stattfindet. Vorhanden
sind >Keimex, die ein Potenzial in sich tragen; die Entwicklung dieser Potenziale ist

8 Die Priaformationslehre ldsst sich nochmals unterteilen in Animalculisten und Ovisten. Ers-
tere nahmen an, dass das mannliche Sperma den >Keim« enthélt, letztere vermuteten ihn
im weiblichen Ei (vgl. dazu CGoy 2014, siehe dazu ausfihrlicher Kapitel 3.3). Auch bei Vertre-
ter_innen der Epigenesis lassen sich unterschiedliche Ansitze aufzeigen, wie die Zeugung
verstanden wurde. Vienne (2014) verweist in diesem Zusammenhang auf Buffon, Blumen-
bach und Oven (vgl. dazu auch Sloan 2002).

14.02.2026, 09:42:33.

173


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

jedoch vielmehr der Natur als Gott zuzuschreiben und zudem durch die Umwelt
beeinflusst.” Dieses Gedankenmodell beschrinkte sich nicht auf die Naturwissen-
schaften, sondern findet seine weitere Verbreitung in der Literatur, der Politik und
in der romantischen Wissenschaft. Dadurch gewinnt es in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts zunehmend an Einfluss (vgl. ebd.: 5).

Jennifer Mensch argumentiert, Kant greife diese Diskussion um die Epigene-
sis ab 1763 auf und verbinde sie mit seiner Erkenntnistheorie. Er fasst die Ent-
wicklung der Vernunft als epigenetischen Vorgang, der einen >Keim« der Vernunft
voraussetzt, der sich im Laufe der Zeit und durch Einfliisse der Umwelt entwickelt.
Mensch bezeichnet dies als »epigenesist philosophy of mind« (ebd.: 2).° Sie macht
deutlich, dass Kants Uberlegungen zu den >Menschenrassenc eine enge Verbindung
aufweisen mit seiner Entwicklung einer Theorie der menschlichen Erkenntnis, da
es in beiden Bereichen darum gehe, einen Grund fiir die Einheit der Vernunft und
der Erfahrung zu identifizieren. So schreibt Kant den Pradispositionen — also den
>Keimen« der Vernunft wie auch der >Anlage« zur Entwicklung von kérperlichen
Differenzen — eine gleichbleibende Rolle zu: die Organisation von sinnlichen Ein-
driicken (vgl. ebd.: 107).

Inwiefern Kant das Modell der Epigenesis auf die Vernunft anwendet, méchte
ich anhand zweier zentraler Stellen in der Kritik der reinen Vernunfi verdeutlichen,
auf die Mensch hinweist." Kant diskutiert die Deduktion der Verstandesbegrif-
fe (Kategorien) und sieht diesbeziiglich zwei Optionen: Entweder stammen die
Kategorien aus der Erfahrung oder aber die Kategorien machen Erfahrung erst
moglich. Nach Kant kann die erste Option ausgeschlossen werden, da dadurch ei-
ne »empirische Fremdbestimmtheit« (Dorflinger 2000: 16) angenommen werden
miisste, also eine stindige Urzeugung aus unbelebter Materie, wodurch eine Sys-
tematisierung und Legitimierung moglicher Erkenntnis nicht méglich wire. »Folg-
lich bleibt nur das zweite iibrig (gleichsam ein System der Epigenesis der reinen
Vernunft)« (KdrV B: 167). Diese Epigenesis der Vernunft grenzt Kant von der Vor-
stellung einer Priformation der Vernunft ab, das heisst von der Vorstellung an-
geborener Ideen. Das Problem dieser ideae innatae besteht nach Kant darin, dass
die Legitimitit dieser Ideen nur abgesichert werden kénne, wenn ein dusserer Ur-
heber angenommen werde, der den Menschen diese Ideen eingepflanzt habe (vgl.

9 Epigenesis ist zu unterscheiden von der Epigenetik, einem gegenwartig diskutierten Ansatz
der Molekularbiologie, auch wenn das Adjektiv epigenetisch fiir beide Ansdtze verwendet
wird (vgl. Vof$ 2010: 122). In der Epigenetik geht es um die Diskussion von Einflussfaktoren
auf Gene - ein Konzept, das im 18. Jahrhundert unbekannt war.

10 Zum System der Philosophie als organische Einheit und zur Analogie zu einem tierischen
Kérper, siehe auch Zammito (1992: 173ff.). Zur Diskussion, welchen Einfluss die Epigenesis-
modelle von Blumenbach und Wolff auf Kant hatten, siehe Goy (2014).

b8 Fur eine aktuelle und ausfiihrliche Diskussion der Teleologie in der theoretischen und prak-
tischen Vernunft siehe Fugate (2014).

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

KdrV B: 168). Als vermittelnde Position zwischen Empirismus und Rationalismus
sieht Kant die Vernunft als epigenetische Entwicklung an, die in »selbstgedachte[n]
erste[n] Prinzipien« gegriindet ist, die er von den »eingepflanzte[n] Anlagen zum
Denken« abgrenzt. Stattdessen geht Kant von einer >Anlage« aus, die erst entwickelt
werden miisse.”” Kant formuliert damit, wie Dorflinger es auf den Punkt bringt,
einen »Selbstvollzug des Denkens« (Dorflinger 2000: 17). Kant selbst benutzt (in
der Kritik an Hume) eine noch interessantere Wortwahl. So spricht er von der
»Selbstgebirung des Verstandes (samt der Vernunft)« (KdrV B: 793/A: 765).” In bei-
den Formulierungen wird jedoch deutlich, dass die Entwicklung der Vernunft kein
automatisch ablaufender Prozess ist, sondern einer Aktivitit der Vernunft selbst
bedarf.

Eine zweite zentrale Stelle, an der deutlich wird, dass Kant in der Kritik der
reinen Vernunft eine epigenetische Entwicklung der Vernunft vertritt, findet sich
in der transzendentalen Methodenlehre. Im Abschnitt Die Architektonik der reinen
Vernunft beschreibt Kant, wie die Subsumierung von mannigfaltigen Erkenntnissen
unter eine Idee funktioniert. Alle Erkenntnisse werden in einem einzigen System
zusammengebracht und sind somit zweckgerichtet. Dieses System charaketerisiert
Kant folgendermassen:

»Das Ganze ist also gegliedert (articulatio) und nicht gehauft (coacervatio); es
kann zwar innerlich (perintus susceptionem) aber nicht duferlich (per appositio-
nem) wachsen, wie ein tierischer Kérper, dessen Wachstum kein Glied hinzusetzt,
sondern, ohne Verdnderung der Proportion, ein jedes zu seinen Zwecken starker
und tiichtiger macht.« (KdrV B: 860f./A: 832f).

Die Vereinigung der mannigfaltigen Erkenntnisse unter einer Idee beschreibt Kant
damit in Analogie zu einem tierischen Korper. Diesem sei eigentimlich, dass er
eine spezifische Form habe, in die keine weiteren Teile integriert werden konnen.
Zugleich impliziert dies auch, dass »ein jeder Teil bei der Kenntnis der iibrigen ver-
mif$t werden kann« (ebd. B: 860f./A: 832f.). Diese Einheit, die Kant als architekto-
nische beschreibt, entstammt nicht der Empirie, sondern griindet in der Vernunft
selbst. Die Vernunft wird so als organisiertes Wesen gesehen, das nicht immer

12 Sloan (2002: 244f.) argumentiert historisch praziser, dass Kant nach seiner Rezension zu Her-
ders Ideen und wahrend der Uberarbeitung der KdrV anfing, die Theorie der Epigenesis zu ver-
treten, allerdings in Abgrenzung zu jenem Verstandnis, das von Bonnet und Haller gepréagt
wurde. Konkret heisst das, dass Kant den Bezug auf >Keime« und >Anlagenc< aus der ersten
Auflage stehen lasst, nunjedoch in den>Anlagenc<lediglich eine Begrenzung der selbststruk-
turierenden Wirkung sieht. Bei Herder und Wolff findet sich keinerlei vorgangige Struktu-
rierung der Entwicklung.

13 Mensch (2013: 13) weist zwar auf diese Passage hin, diskutiert jedoch die geschlechtliche Di-
mension nicht. Inwiefern dieses epigenetische Modell ein bestimmtes Geschlechterdenken
impliziert, werde ich weiter unten genauer erértern.

14.02.2026, 09:42:33.

175


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

schon vollstindig ausgebildet ist, sondern dem Prozess des Wachstums unterwor-
fen ist. Zugleich ist die Idee, welche eine solche Einheit begriinden kann, zunichst
»wie ein Keim, in der Vernunft, in welchem alle Teile, noch sehr eingewickelt und
kaum der mikroskopischen Beobachtung kennbar, verborgen« (ebd. B: 862/A: 834)
sind. Die Vernunft ist nicht nur ein organisiertes, sondern auch ein organisie-
rendes Wesen, das sich selbst noch entwickeln muss, um zu Ideen zu kommen.
Bis dahin werden Erkenntnisse rhapsodistisch gesammelt und erst durch die Ent-
wicklung der Vernunft gelingt es mit der Zeit, »ein Ganzes nach den Zwecken der
Vernunft architektonisch zu entwerfen« (ebd. B: 863/A: 835). Diese Architektonik
bezeichnet Kant auch als Kunst der Systeme, und diese

»Systeme scheinen, wie Gewiirme, durch eine generation aequivoca, aus dem blo-
Ren Zusammenflufd von aufgesammleten Begriffen, anfangs verstimmelt, mit
der Zeitvollstindig, gebildet worden zu sein, ob sie gleich alle insgesamtihr Sche-
ma, als den urspriinglichen Keim, in der sich blofd auswickelnden Vernunft hat-
ten« (ebd. B: 863/A: 835).

Auf der Grundlage des Verstindnisses der sich auswickelnden Vernunft ist es Kant
moglich, eine Geschichte der reinen Vernunft zu skizzieren, die er am Ende der Kri-
tik der reinen Vernunft als Naturgeschichte bezeichnet. Wenn die Vernunft in diesem
Sinne als ein organisiertes Wesen verstanden wird, dann findet eine genuine Ei-
genentwicklung dieser Vernunft statt. Kant kann so iltere philosophische Positio-
nen als Entwicklungsschritte skizzieren und Aristoteles, Platon und Epikur bis hin
zu Wolff und Hume als verschiedene Glieder einer sich (organisch) entwickelnden
Philosophie einordnen. Da diese Glieder als lineare Entwicklung gedacht werden,
kann Kant einen Endpunkt dieser Entwicklung angeben: die kritische Philosophie
(vgl. ebd. B: 884/A: 856).

An dieser Stelle der Argumentation wird bereits deutlich, dass durch das re-
flektierende Urteil der Vernunft iiber die Vernunft sowohl das innere Funktionie-
ren der Vernunft erkannt als auch unterschiedlichste philosophische Positionen in
einen Zusammenhang gebracht werden konnen. Die Kategorien konnen dabei als
>Keime« verstanden werden, deren Entfaltung in der Geschichte der Philosophie
beobachtet werden kann. Damit umfasst diese Selbsterkenntnis der Vernunft so-
wohl die innere als auch die dussere Zweckmassigkeit.

6.1.2 Die Selbsterkenntnis der Vernunft als regulatives Urteil
und die Selbstpositionierung der Vernunft

In Bezug auf die teleologische Urteilskraft formuliert Jennifer Mensch nun eine
These, die auf diesem epigenetischen Verstindnis der Vernunft aufbaut. Sie ar-
gumentiert, die grundlegende Analogie eines teleologischen Urteils bestehe darin,
dass das Modell der Art und Weise, wie die Vernunft entsteht und sich ausbildet,

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

auf die Natur iibertragen werde. Die Architektonik, die Kant fiir die menschliche
Vernunft sich entwickeln sieht, bildet also das Modell fiir den Blick auf die Natur
generell. Weil die Vernunft teleologisch sei, werde die Natur so betrachtet, als ob
sie dieser Teleologie entsprechen wiirde, argumentiert Mensch:

»The main point to remember regarding natural organisms for Kant, however, was
that the possibility of viewing them as>both organized and self-organized beings«
was itself based on an analogy made with respect to reason’s own existence as
both cause and effect of itself. [...] This meant that ascribing purposiveness to an
organism was something that was done in the service of reason’s own investiga-
tions and that purposiveness was ultimately an idea generated by reason for the
sake of itself. [...] When reason saw activity in nature, according to Kant, what it
was really looking at was itself.« (Mensch 2013 143f.)

Wie ich weiter unten ausfiihrlicher erliutern werde, versteht Kant ein organisier-
tes Wesen als eines, das zugleich Ursache und Effekt von sich selbst ist. Der Unter-
schied, den Jennifer Mensch betont, liegt darin, dass nach Kant die Vernunft ein
tatsdchlich selbst organisiertes Wesen ist; im Gegensatz dazu wird diese Erkennt-
nis in Bezug auf die Natur als eine Ubertragung verstanden und so die Giiltigkeit
der Aussage relativiert." Damit zieht Mensch eine klare Linie in Bezug auf den
Stellenwert der Aussagen, die Kant iiber die Vernunft trifft, und jenen, die er iiber
die Natur trifft. In Bezug auf die Natur geht es um eine Analogie, die keinen An-
spruch hat, objektiv wahr zu sein. Diese Aussagen sind durch regulative Urteile
moglich, die nicht konstitutiv sein kénnen. Dies verdeutlicht die Verortung dieser
Urteile im kritischen Rahmen. Demgegeniiber sieht Mensch die Aussagen iiber die
Vernunft »as a resource for a metaphysical portrait of reason« (ebd.: 144). Dorflin-
ger (2000) argumentiert in dieselbe Richtung, wenn er schreibt, es gehe bei der
Vorstellung der Einheit der Vernunft nicht um ein regulatives Urteil, sondern um
ein begriindendes:

»Die Systemidee ist [...] in einer positiv begriindenden Rolle in Hinsicht auf die
konstitutiven Prinzipien der Erfahrungserkenntnis verlangt, wird also selbst kaum
bloR regulativ sein kénnen. Im Gegenteil ist die Systemidee also als nicht blo
anniherungsweise zu bewihren verlangt, sondern in einer vollstindig positiv be-
griindenden Rolle in Hinsicht auf die konstitutiven Prinzipien der Erfahrungser-
kenntnis.« (Dérflinger 2000: 11)

Dies bedeutet laut Dérflinger auch, dass Restriktionen, die fiir das teleologische
Urteil in Bezug auf die Natur gelten, fiir die Vernunft (und insbesondere das Kate-

14 Vgl. dazu auch folgende Stelle: »Epigenesis thus served as a resource for a metaphysical por-
traitof reason, even as it was denied determinate efficacy in the physical world of organisms.«
(Mensch 2013: 144)

14.02.2026, 09:42:33.

171


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

goriensystem) nicht gelten. Fiir Naturdinge bleibe aus einer kritischen Perspektive
das Prinzip einer urspriinglichen Organisation letztlich unerforschbar; ein eigener
innerer Vollzug sei fir uns nicht zuginglich. In Bezug auf das Selbstdenken gibe
es jedoch diese Zuginglichkeit. In dieser Eigenerkenntnis besteht ein Zugang zu
dem, was Dorflinger als Lebensprinzip bezeichnet. Das empirisch-leibliche Leben
bleibe fremd, aber nicht das Leben als Erkenntniswesen (vgl. ebd.: 19), weil sich die
Vernunft selbst in ihrem Tun als lebendig erfahren wiirde.

Fugate (2014: 360ft.) bezweifelt Dorflingers Interpretation und argumentiert,
auch die Vernunfteinheit beruhe auf einer Idee, die er als apriorische Form eines
moglichen Systems versteht und deren Abgrenzung von einem tatsichlichen Sys-
tem er betont: »Now as both idea and end are representations of absolute perfec-
tion (namely, as possible and actual respectively), they can never be fully given, but
can only be objects we strive to realize.« (Ebd.: 368) Die Einheit der Vernunft kann
nicht einfach gegeben sein, da diese dann als den Vernunftaktivititen vorgingige
Form nicht in der Vernunft selbst begriindet wire. Anders gesagt, es miisse da-
mit angenommen werden, dass die Vernunft den Menschen eingepflanzt worden
sei, womit die Vernunft sich selbst nicht zuginglich sein kénne. Wie Fugate argu-
mentiert, sei dann die Einheit der Vernunft letztlich kontingent und kognitiv nicht
transparent, das heisst sich selbst gegeniiber nicht begriindbar (vgl. ebd.: 382). Es
brauche keinen bewussten Zweck, der die Einheit der Vernunft begriinden wiirde.
Demgegeniiber sieht Fugate die Einheit der Vernunft gebunden an das reflexive
Selbstbewusstsein der menschlichen Wesen. Das heisst, bei Kant hingt die teleo-
logische Einheit wesentlich mit dem Erlangen eines reflexiven Selbstbewusstseins
der Menschen zusammen und bleibt so ein Prozess. Die Vernunft setzt sich selbst
ein Ziel und strebt so vorwirts. Wenn angenommen wird, dass die Einheit der
Vernunft gegeben ist, dann bedarf es keiner solchen Aktivitit.

Mit Fugates Interpretation wird betont, dass die Vernunft bei Kant nicht ein-
fach gegeben sei, sondern sich selbst zu erforschen und entdecken habe. Dadurch
riickt das Tun der Vernunft in den Vordergrund, da die Einheit der Vernunft und
die Systematik als zu erarbeitende erscheinen. Dies bedeutet, dass die Vernunft
nicht (von aussen) gegeben ist, es jedoch dennoch keinen unmittelbaren Zugang
zu einer bereits entwickelten Vernunft gibt, da die Vernunft noch dabei ist, sich
zu entwickeln. Ein solcher Zugang der Vernunft zu sich selbst kann lediglich als
Endpunkt dieser Entwicklung gedacht werden.

Fugates Interpretation gelingt es, eine grundlegende Ambivalenz der kritischen
Philosophie aufrechtzuerhalten: Die Gleichzeitigkeit des Anspruchs Kants, das kri-
tische Geschift durch die Begriindung der Einheit der Philosophie zum Abschluss
zu bringen, mit seinem Verstindnis der kritischen Philosophie als unabgeschlos-
sene Tatigkeit, wobei die Reflexion iiber die eigene Vernunft ein wesentlicher Be-
standteil ist. Fugates Position verdeutlicht so, was mit der »Selbstgebirung des
Verstandes (samt der Vernunft)« (KdrV B: 793/A: 765) gemeint sein kann. Dieses

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Verstandnis der kantischen Vernunftkritik impliziert, dass Kant in seinen Kritiken
nicht bloss die Vernunft als gegeben voraussetzt und so einen gegebenen Gegen-
stand in seiner inneren Logik und Funktionsweise untersucht, sondern die Kritiken
zur Selbstgebirung beitragen. In Bezug auf das Unternehmen der Kritik lisst sich
somit zuspitzen, dass die Erkenntnis iiber die Vernunft keinem konstitutiven, son-
dern ebenfalls einem regulativen Urteil unterliegt. Und dem geht voraus, dass die
Erkenntnis der Vernunft iiber sich selbst derselben Einschrinkung unterliegt, die
Kant fiir alle Dinge postuliert: Eine Erkenntnis der Vernunft an sich ist nicht mog-
lich, vielmehr kann die Vernunft selbst nur als Phaenomenon erkannt werden.
Damit ist jedoch noch nicht geklirt, welche spezifische Rolle die teleologische
Urteilskraft einnimmt — denn die Uberlegungen von Fugate beziehen sich haupt-
sdchlich auf die Kritik der reinen Vernunft und nehmen die organisierte Natur nicht
in den Blick. Der grundlegenden These von Jennifer Mensch, im teleologischen
Urteil schaue sich die Vernunft selbst an, méchte ich eine modifizierte These ge-
geniiberstellen: So kann die teleologische Urteilskraft nicht nur als Selbstreflexion,
sondern als Selbstpositionierung der Vernunft gelesen werden. Damit soll der Fo-
kus darauf gerichtet werden, dass in der teleologischen Urteilskraft die Natur ein-
bezogen wird, die zusammen mit der Vernunft den Menschen als hybrides Wesen,
wie Kant wiederholt formuliert, ausmacht. Die Natur — und damit auch die Na-
tur des Menschen - ist dabei eine Dimension, die der Vernunft vorgingig ist und
so uneinholbar bleibt fiir die menschliche Vernunft. Dennoch kann sie nur durch
die Vernunft als vorgingig und uneinholbar erkannt und verstanden werden. In
diesem verschachtelten Spannungsfeld bewegt sich die teleologische Urteilskraft.
Das Verhiltnis von Vernunft und Natur kann zwar teilweise als Analogie gefasst
werden — wie dies Kant beispielsweise bereits in der Kritik der reinen Vernunft for-
muliert, in der er die Vernunft als organisierten Korper beschreibt —, doch stdsst
dieses Verstindnis der teleologischen Urteilskraft an eine Grenze, wie ich in Bezug
auf Kants Verstindnis von Geschlecht und >Rasse< deutlich machen werde. Denn
gerade in diesen beiden Begriffen wird eine weiterreichende Verschrinkung von
Vernunft und Natur deutlich: Beide Bereiche werden miteinander verkoppelt, da
als Zielpunkt der Natur die Entwicklung der Vernunft gesetzt wird. Die Natur kann
der Vernunft nicht vollkommen heterogen gegeniiberstehen, vielmehr muss sie
nach Kant letztlich als mit der Vernunft zusammengehend gedacht werden. Die
Natur ist damit nicht nur der Vernunft vorgingig, sondern muss so gedacht wer-
den, dass sie die Selbstgebirung der Vernunft unterstiitzt. Dies impliziert, dass
der Blick auf die Natur durch diesen Zielpunkt strukturiert wird — auch wenn die
Vernunft selbst in diesem Feld nicht in Erscheinung treten kann. Dieses strukturie-
rende Moment in der teleologischen Naturbetrachtung kann mit dem transforma-
tiven Blick, den Pratt in Bezug auf Barrow aufgezeigt hat, in Verbindung gebracht
werden. In Bezug auf Kant macht dieser Vergleich deutlich, dass es nicht nur um
die Frage der inneren Zweckmassigkeit der Vernunft geht, sondern auch um de-

14.02.2026, 09:42:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ren Positionierung in der iusseren Zweckmissigkeit, die ebenfalls nur durch die
kritische Vernunft angenommen werden kann.

Die mit dieser Selbstpositionierung der Vernunft einhergehende Verschachte-
lung® soll im Folgenden genauer aufgezeigt werden. Damit steht die Frage nach
dem Verhiltnis der inneren mit der dusseren Zweckmaissigkeit im Zentrum. Mit
dieser Selbstpositionierung, die als Selbstgebirung nicht nur der Vernunft, son-
dern auch der Natur und somit des Menschen verstanden wird, gehe ich wiederum
der Frage nach der Selbstaffirmation und dem Othering in diesem Prozess nach,
der zum einen im Kern der Verschachtelung und zum anderen an den Rindern
des reflektierenden Urteils sichtbar wird. Um nachvollziehen zu kénnen, wie die-
ses Othering und diese Selbstaffirmation in der teleologischen Urteilskraft funk-
tionieren, bedarf es zunichst der Erliuterung zentraler Begriffe und Uberlegungen
der teleologischen Urteilskraft.

6.2 Kritische Materialitat, Objektivitat und iiberschwangliche Ideen

Wenn Kant das teleologische Urteil als material und objektiv charakeerisiert, ver-
deutlicht er damit die Abgrenzung zur dsthetischen Urteilskraft. So geht es in der
teleologischen Urteilskraft um die Frage, inwiefern der Natur Zweckmassigkeit zuge-
schrieben werden kann. Der Fokus liegt im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft
also weniger auf dem subjektiven Prozess, der sich auf die Form einer Anschauung
richtet, wie dies im isthetischen Urteil der Fall war, sondern auf der Materiali-
tit, der eine objektive Eigenschaft zugesprochen wird. Damit gruppiert Kant die
beiden Arten der reflektierenden Urteile in einem scheinbar klaren Schema, das
auf der Entgegensetzung subjektiv/objektiv beruht. Wie die folgenden Ausfithrun-
gen deutlich machen werden, ist diese Einteilung jedoch vielmehr als eine Fokus-
verschiebung des reflektierenden Urteils denn als strikte Trennung zu verstehen,
da auch das objektiv-reflexive Urteil sich »nach der eigentiimlichen Beschaffen-
heit meiner Erkenntnisvermdégen« richtet, um »iiber die Moglichkeit jener Dinge
und ihrer Erzeugung« (KdU B: 333/A: 329) zu urteilen. Obwohl es also um objekti-
ve Eigenschaften der Natur geht, verortet Kant diese dennoch im Rahmen seiner
kritischen Philosophie, da es ein reflektierendes Urteil bleibt. Und obwohl dieses
Urteil sich nach den Spezifika der menschlichen Erkenntniskrifte richtet, enthilt
das Urteil ein Verdikt dariiber, ob das beurteilte Objekt moglich ist und wie die
Erzeugung zu erkliren ist.

15 Dieser Begriff ist analog zum Begriff der Spiegelung oder Reflexion im vorhergehenden Ka-
pitel (5.3) zu verstehen, soll jedoch den raumlichen und materiellen Aspekt betonen, mit
dem diese Spiegelung in der teleologischen Urteilskraft einhergeht.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Kant legt mit Rickgriff auf die Kritik der reinen Vernunft dar, dass es fir den
menschlichen Verstand eine Notwendigkeit gebe, zwischen der Moglichkeit und
der Wirklichkeit von Dingen zu unterscheiden (vgl. KdU B: 339/A: 336). So kann
man sich zwar einerseits etwas als moglich vorstellen oder denken, doch bedeutet
dies noch nicht, dass dieser Gegenstand tatsichlich gegeben ist. Dies ist der Be-
reich, den Kant in der Kritik der reinen Vernunft verhandelt sieht. Andererseits gibt
es Gegenstinde, die uns durch die sinnliche Anschauung gegeben sind, von de-
nen wir aber noch keinen Begriff haben. Erst wenn die sinnliche Anschauung mit
dem Begriff erfasst wird und dadurch ein konstitutives Urteil gefillt wird, kann die
Wirklichkeit von Dingen behauptet werden. Diese Notwendigkeit, Moglichkeit und
Wirklichkeit deutlich zu unterscheiden, sieht Kant als ein Spezifikum der mensch-
lichen Vernunft, von welcher der Verstand ein Teil ist. Die Vernunft ist gepragt von
der Trennung zwischen der sinnlichen Anschauung von Objekten einerseits und
dem Verstand andererseits, durch den erst Begriffe gegeben sind. Diese Moglich-
keit versteht Kant als »Position der Vorstellung eines Dinges respektiv auf unsern
Begriff und damit das Vermogen zu denken, das letztere [die sinnliche Anschau-
ung, Anm. KH] aber die Setzung des Dinges an sich selbst« (KdU B: 340/A: 336). So
kann zwar einerseits ein Ding gedacht werden, doch aus der blossen Moglichkeit
heraus, sich dieses Ding zu denken, lisst sich nicht ableiten, dass es tatsichlich
vorhanden ist. Andererseits erhilt eine sinnliche Anschauung erst dann eine ob-
jektive Realitit, wenn sie mit den Begriffen des Verstandes verbunden wird — was
Kant als konstitutives Urteil fasst. Dies bedeutet auch, dass es sinnliche Erfahrun-
gen gibt, die nicht durch ein konstitutives Urteil unter Begriffe gebracht werden
konnen.

Nebst den Begriffen des Verstandes (welcher der Vernunft untersteht) gibt es
zudem die Ideen der Vernunft. Diese Ideen iibersteigen den Verstand, da sie das
Unbedingte anvisieren. Der Verstand kann hier nicht folgen, fiir ihn sind diese
Ideen iiberschwinglich, wie Kant in Bezug auf ein »absolutnotwendiges Wesen«
(ebd. B: 341/A: 337) und auch in Bezug auf die Freiheit (vgl. ebd. B: 342f./A: 338f.)
argumentiert. Solche Ideen der Vernunft konnen deshalb keine objektive Giiltig-
keit erlangen und es ist nicht méglich, auf ihrer Grundlage ein konstitutives Urteil
zu fillen. Eine solche Idee ist nun auch die Vorstellung eines Naturzwecks. Diese
Vorstellung unterscheidet sich jedoch von anderen Ideen, wie Kant in Paragraf 77
schreibt:

»Mit dem Begriffe eines Naturzwecks verhilt es sich zwar eben so, was die Ursache
der Moglichkeit eines solchen Pradikats betrifft, die nur in der Idee liegen kann;
aber die ihr geméRe Folge (das Produkt selbst) ist doch in der Natur gegeben,
und der Begriff einer Kausalitdt der letzteren, als eines nach Zwecken handeln-
den Wesens, scheint die Idee eines Naturzwecks zu einem konstitutiven Prinzip

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

desselben zu machen: und darin hat sie etwas von allen andern Ideen Unterschei-
dendes.« (Ebd. B: 345/A: 341)

Im Unterschied zu anderen Ideen wie dem Absolutnotwendigen oder auch der Frei-
heit gibt es bei der Idee eines Naturzweckes eine sinnliche Anschauung, die mit
dieser Idee zu korrespondieren scheint. Kant spricht dabei von Produkten der Na-
tur. Die Vorstellung eines Naturzwecks ist nicht nur eine tiberschwingliche Idee,
sondern es gibt auch eine Uberschwinglichkeit — als Erscheinungen in der Natur
—, die sich durch ein konstitutives Urteil durch die Begriffe des Verstandes nicht
vollstindig fassen lisst. Diese Naturprodukte'® bestimmt Kant weiter im Zitat: Sie
scheinen das Ergebnis einer Kausalitit der Natur zu sein. Die Zuschreibung, dass
solchen Naturprodukten eine innere Zweckmaissigkeit zukommt, kann nur vorge-
nommen werden, wenn die Idee angenommen wird, dass die Natur selbst Zwecke
verfolgt (vgl. ebd. B:300/A: 296f.).”” Diese Zweckmissigkeit l4sst sich jedoch nur er-
kennen, wenn sie an einen sinnlichen Eindruck gekoppelt ist, womit es so scheint,
als ob dieses Urteil ein konstitutives ist. Dennoch bleibt dieses Urteil letztlich ein
reflexives, da eine Idee (und kein Begriff) mit einem sinnlichen Eindruck verbun-
den wird. Die Idee kann lediglich als Maxime dienen, die fiir die Erkenntnis leitend
(regulativ), aber nicht begriindend ist.

Dass sich das teleologische Urteil dennoch stark an ein bestimmendes Urteil
annihert, machen zwei Momente in der ersten Einleitung deutlich. Dort bezeich-
net Kant das reflexive Urteil als Erkenntnisurteil (vgl. ebd. H: 27). Obwohl das te-
leologische Urteil ein reflexives ist, vermag aus dieser Reflexion eine Erkenntnis
entstehen. Es scheint also, dass das teleologische Urteil jenen Bereich mit dem Ein-
bezug des Ubersinnlichen ausdehnen kann, der durch die theoretische Erkenntnis
abgesteckt wurde (vgl. Kapitel 5.2). Das bedeutet auch, dass eine bestimmte Er-
kenntnis tiber die Natur ausschliesslich auf dieser unsicheren Grundlage gewon-
nen werden kann. Dies macht auch folgendes Zitat deutlich:

»Das teleologische Urteil ndmlich, ob es gleich einen bestimmten Begriff von ei-
nem Zwecke, den es der Moglichkeit gewisser Naturprodukte zum Grunde legt,
mit der Vorstellung des Objekts verbindet (welches im dsthetischen Urteil nicht
geschieht), ist gleichwohl immer nur ein Reflexionsurteil so wie das vorige.« (Ebd.
H: 50)

Wie Kant hier nur kurz erwihnt, verbindet sich die Idee eines Zwecks mit der Vor-
stellung des Objekts. Da es im isthetischen Urteil nur um die formale Seite des

16 Zur Begriffsklarung siehe auch Kritik der Urteilskraft (B: 376/A: 371), wo Kant den Unterschied
zwischen Produkt und Edukt erlautert.

17 Vgl. dazu auch Fugate (2014: 106f.), der deutlich macht, dass sich dieses Verstandnis von an-
deren Vorganger-Theorien der Teleologie unterscheidet, wobei Kants Teleologie-Verstindnis
so prominent wurde, dass Teleologie nun allgemein so verstanden wird.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

beurteilten Objekts geht, gerit das Objeke selbst, wie es durch die theoretische
Perspektive erkannt werden kann, nur am Rande in den Blick. Durch das teleolo-
gische Urteil findet jedoch eine Verbindung dieser beiden Sichtweisen statt.”® Ein
Ding als Naturzweck zu erkennen, bleibt der theoretischen Einsicht verschlossen,
sodass bestimmte Dinge nur unter der teleologischen Perspektive als Naturzwecke
erkannt werden kénnen. Zugespitzt bedeutet dies, dass diese Dinge in gewissem
Sinne nicht existieren, wenn nicht durch ein teleologisches Urteil dariiber reflek-
tiert wird.

Kant argumentiert nun, es gebe innerhalb des teleologischen Urteils Unter-
schiede darin, mit welcher Sicherheit ein solches Urteil gefillt werden kénne. Wie
bereits oben erwihnt, unterscheidet er zwischen der inneren und dusseren Zweck-
massigkeit. Wihrend es bei der inneren Zweckmissigkeit um konkrete Produkte
der Natur, also beispielsweise einen Grashalm gehe, ziele die dussere Zweckmis-
sigkeit auf die Frage, ob die Natur an sich zweckmdissig sei. Diese beiden Ebenen
stehen in Verbindung. Nur wenn grundsitzlich davon ausgegangen wird, dass die
Natur insgesamt zweckmissig organisiert ist, kann auf dieser Grundlage ein Ding
der Natur unter dem Gesichtspunkt der inneren Zweckmissigkeit betrachtet wer-
den. Dennoch gibt es einen deutlichen Unterschied in Bezug auf das Urteil:

»Aber in Ansehung des letztern Gebrauchs ist jene Maxime der Urteilskraft zwar
niitzlich, aber nicht unentbehrlich, weil uns die Natur im Ganzen als organisierte
(in deroben angefiihrten engsten Bedeutung des Worts) nicht gegeben ist. Hinge-
gen in Ansehung der Produkte derselben, welche nur als absichtlich so und nicht
anders geformt miissen beurteilt werden, um auch nur eine Erfahrungserkenntnis
ihrer innern Beschaffenheit zu bekommen, ist jene Maxime der reflektierenden
Urteilskraft wesentlich notwendig: weil selbst der Gedanke von ihnen, als orga-
nisierten Dingen, ohne den Gedanken einer Erzeugung mit Absicht damit zu ver-
binden, unmaoglich ist.« (Ebd. B: 334/A: 330f.)

In Bezug auf die dussere Zweckmissigkeit gibt es keine Moglichketit, eine sinnliche
Erfahrung einer organisierten Struktur der Natur machen zu kénnen. Diese Ebe-
ne entzieht sich unserer Wahrnehmungsmaglichkeit. Wenn es jedoch um Produkte
der Natur geht, kann eine Beobachtung gemacht werden, allerdings muss vorgin-
gig davon ausgegangen werden, dass es einen Zweck und damit eine Absicht der
Natur gibt, ansonsten gibt es keine Moglichkeit, Dinge der Natur als zweckmassig

18  Kantsetztsich in der Dialektik der teleologischen Urteilskraft ausfithrlicher mit der Frage aus-
einander, wie sich eine mechanische Perspektive mit der teleologischen vereinbaren l&sst. Ei-
ne weitergehende Diskussion miisste diesen Aspekt beriicksichtigen. Fiir das Argument des
vorliegenden Kapitels scheint mir jedoch eine vertiefte Behandlung davon nicht notwendig
zu sein. Eine ausfiihrliche Diskussion der Dialektik findet sich bei McLaughlin (1989).

14.02.2026, 09:42:33.

183


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

zu erkennen und damit eine solche Perspektive zu bestitigen. Es gibt also Unter-
schiede zu verzeichnen in Bezug auf diese beiden Ebenen. Wenn es um die dusse-
re Zweckmissigkeit geht, bleiben die Urteile hypothetisch und es kénnen lediglich
Mutmassungen angestellt werden.” In Bezug auf die innere Zweckmassigkeit ist
es jedoch moglich, Beobachtungen zu sammeln, jedoch nur unter der Vorausset-
zung, dass wir eine Absicht der Natur annehmen. Ansonsten ist es nicht méglich
zu verstehen, warum ein bestimmtes Wesen gerade so und nicht anders geformt
ist.

Damit wird deutlich, dass die Legitimitit der teleologischen Perspektive (als
Erkenntnisurteil) auf organisierte Wesen gestiitzt wird. Denn diese Naturproduk-
te zeigen, dass die Idee der Zweckmaissigkeit nicht nur méglich ist, sondern, durch
die Verbindung mit der sinnlichen Anschauung, ihr auch eine Realitit zukommt.
Es ist damit dieses reflexive Urteil iiber die innere Zweckmissigkeit, das sich sehr
stark an das konstitutive annahert. Kant nimmt denn auch diesen Fall als Grund-
lage: Wenn man die Legitimitit dieser Perspektive an organisierten Wesen gezeigt
habe, sei man dazu aufgefordert, diese Perspektive auch auf grossere Zusammen-
hinge, also auf die dussere Zweckmaissigkeit zu tibertragen, argumentiert er an
mehreren Stellen (vgl. ebd. B: 301/A: 297, B: 304/A: 300 und B: 334/A:330). Das refle-
xive Urteil iber konkrete Naturprodukte dient so als Modell, das in einem zweiten
Schritt nahelegt, dieselbe Perspektive auf die gesamte Natur zu ibertragen und
nach der Selbstorganisation der gesamten Natur zu fragen.

Es kann hilfreich sein, den Balanceakt, den Kant hier zwischen dem reflexiven
und dem konstitutiven Urteil ausfiithrt, in einem anderen Vokabular zu verdeutli-
chen. Ein Ding als Naturzweck zu betrachten, kann als Reprisentation verstanden
werden. Das organisierte Wesen reprisentiert die Idee der Zweckmissigkeit. Im
Idealfall ist diese Reprisentation so perfekt, dass sie identisch mit der Idee zu sein
scheint. In diesem Fall gelangt die Reprisentation an die Grenze der Reprisentier-
barkeit, da sie darauf beruht, dass es eine Kluft zwischen einer Idee und einem
Naturding gibt, die sich nicht iberwinden lisst; eine solche wird jedoch in der
idealen Reprisentation iiberschritten. Kant verdeutlicht jedoch, dass diese Kluft
nicht iiberschritten werden kann, da die Kluft zwischen einer Idee und einem Na-

19 Kantbegriindetden hypothetischen Charakter der dusseren Zweckmassigkeitin der Analytik
nochmals anders. Er versteht die dussere Zweckmassigkeit als »Zutraglichkeit eines Dinges
fiir andere« (ebd. B: 282/A: 278f.). Dieses andere, wofiir ein Ding zutraglich ist, muss fiir sich
selbst Zweck sein, damit es als Endzweck genommen werden kann. Ein solcher Zweck fiir sich
selbstkannjedoch aus der Naturbetrachtungalleine nichtabgeleitet werden. Dadurch ist die
dussere Zweckmassigkeit »zu keinem absoluten teleologischen Urteile berechtigt« (ebd. B:
283/A: 279).

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

turding nicht geschlossen werden kann, und insistiert so darauf, den kritischen
Rahmen nicht zu verlassen.*

Mit diesen Ausfihrungen ist deutlich geworden, dass Kant nicht davon aus-
geht, dass sich die Idee eines Naturzwecks aus den Beobachtungen gewinnen lasse,
sondern dass diese Idee vorgingig bestehen miisse, die dann anleitend sein kénne
fiir empirische Untersuchungen, die jedoch zur Legitimation dieser Idee beitragen
konnen (vgl. ebd. B: 330/A: 326, vgl. dazu die Diskussion zu den Rassentheorien in
Kapitel 3.2). Kants Formulierungen sind jedoch nicht immer eindeutig, da er dar-
auf hinweist, dass es bestimmte Beobachtungen gebe, die zu einem teleologischen
Urteil einladen wiirden.” Diese Einladung liege nach Kant in empirischen Beson-
derheiten, die durch ein konstitutives Urteil nicht beriicksichtigt werden kénnen
und aus dieser Perspektive nur als Zufilligkeit erscheinen kénnen. Durch den Ver-
weis auf die Kritik der reinen Vernunft (vgl. KdU B: 345f./A: 341f.) verdeutlicht er, dass
jeder Begriff gerade darauf beruht, dass vom Besonderen abstrahiert wird. Nach
Kant arbeitet der menschliche Verstand vom Abstrakt-Allgemeinen hin zum Be-
sonderen. Mit der Subsumierung unter einen Begriff geht die Bestimmung jener
Aspekte einher, die nicht aus einem Begriff abgeleitet werden konnen und somit
zufillig bleiben. Doch diese Bestimmung der Zufilligkeit wird in der Kritik der Ur-
teilskraft revidiert: So gibt es Zufilligkeiten, die danach verlangen, aus einer ande-
ren Perspektive betrachtet zu werden. In diesem Zusammenhang fithrt Kant die
Vorstellung eines intuitiven Verstandes ein, durch den diese spezielle Art der Zu-
falligkeit erfasst werden kénne.

20 Fugate (2014:104ff)) argumentiert, dass die teleologischen Argumente im Wesentlichen eine
zirkulare Struktur haben. Zum Ende des Unterkapitels zeigt er, dass Kant ein modifiziertes
Verstandnis von Teleologie eingebracht hat. Inwiefern dieses Verstandnis von Teleologie zir-
kular ist, greift er gegen Ende des Buches wieder auf: »The circularity here [...] is not vicious
but virtuous.« (Ebd.: 370) Die Analysemethode muss von einer Idee angeleitet sein und die
Idee wiederum muss im Prozess der Analyse manifest und aktiv werden.

21 Solasstsich beispielsweise folgende Stelle auch so verstehen, als ob organisierte Wesen eine
teleologische Sichtweise begriinden kénnen: »Organisierte Wesen sind also die einzigen in
der Natur, welche, wenn man sie auch fiir sich und ohne ein Verhaltnis auf andere Dinge be-
trachtet, doch nurals Zwecke derselben moglich gedacht werden mussen, und die also zuerst
dem Begriffe eines Zwecks, der nicht ein praktischer sondern Zweck der Natur ist, objekti-
ve Realitdt, und dadurch fiir die Naturwissenschaft den Grund zu einer Teleologie, d.i. einer
Beurteilungsart ihrer Objekte nach einem besondern Prinzip, verschaffen, dergleichen man
in sie einzufiihren (weil man die Moglichkeit einer solchen Art Kausalitit gar nicht a priori
einsehen kann) sonst schlechterdings nicht berechtigt sein wiirde.« (Ebd. B: 295/A: 291) Man
mag diese Stelle jedoch auch so verstehen, dass die Legitimitat der teleologischen Sichtwei-
se von der Existenz von Naturprodukten abhingt, jedoch das Urteil nicht darin begriindet
ist.

14.02.2026, 09:42:33.

185


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

6.2.1 Das Vorbild des intuitiven Verstandes

Kant argumentiert in der Kritik der Urteilskraft, dass bestimmten Anschauungen ei-
ne Absicht unterstellt werden kénne oder gar miisse — auch wenn allen Anschauun-
gen durch die mechanische Perspektive eine Zufilligkeit des Besonderen anhafte.
Forster bringt dies auf den Punkt, indem er von einer allgemeinen und einer ab-
sichtlichen Zufilligkeit spricht:

»Zurallgemeinen, durch den Begriff unbestimmten Zufilligkeit des empirisch Ge-
gebenen kommt bei manchen Naturprodukten noch eine scheinbar absichtliche
Zufilligkeit hinzu, und nursie nétigt uns, neben einer intellektuellen Anschauung
auch noch einen intuitiven Verstand zu erwagen.« (Forster 2008: 267)

Es gibt also Zufilligkeiten, die uns dazu verleiten, einen anderen Verstand als
den menschlichen anzunehmen. Den menschlichen Verstand bezeichnet Kant als
diskursiven, den er vom intuitiven unterscheidet. Mit dem diskursiven Verstand
meint Kant »ein Vermégen der Begriffe« (KAU B: 347/A: 343), das deduktiv arbei-
tet (vgl. ebd. B: 348/A: 344). Demgegeniiber lisst sich ein intuitiver Verstand den-
ken, der »vom Synthetisch-Allgemeinen (der Anschauung eines Ganzen, als eines
solchen) zum Besondern geht« (ebd. B: 349/A: 345). Der intuitive Verstand hat als
Ausgangslage die Kenntnis eines Ganzen, von dem aus sich das Einzelne als Teil
des Ganzen erkennen lisst. Dieser Verstand bedarf fir das Erkennen keiner Begrif-
fe und ist nicht an jene Schranken gebunden, die fiir den menschlichen Verstand
gegeben sind — womit sich der intuitive Verstand primir negativ in Abgrenzung
zum diskursiven definiert.”” Die intuitive Erkenntnis ist so eine unmittelbare Er-
kenntnis (vgl. Forster 2008: 268f.). Bei diesem intuitiven Verstand, den Kant auch
als anschauenden Verstand bezeichnet (vgl. KdU B: 340/A: 336), fillt so die Unter-
scheidung zwischen Méglichem und Wirklichem weg.

Diese Entgegensetzung von diskursivem (menschlichem) und intuitivem (gott-
lichem) Verstand soll zunichst helfen, den menschlichen Verstand in seiner Ei-
gentiimlichkeit besser zu verstehen. Die Vorstellung eines intuitiven Verstandes
nimmt aber dariiber hinaus noch eine gewichtigere Rolle ein. Diese Vorstellung ist
die Grundlage dafiir, dass gesagt werden kann: »[Glewisse Naturprodukte miissen,
nach der besondern Beschaffenheit unseres Verstandes, von uns, ihrer Moglichkeit
nach absichtlich und als Zwecke erzeugt, betrachtet werden, ohne doch darum zu
verlangen, daf} es wirklich eine besondere Ursache, welche die Vorstellung eines
Zwecks zu ihrem Bestimmungsgrunde hat, gebe« (ebd. B: 346/A: 343). Es ist ge-
rade diese Vorstellung eines anderen, nicht menschlichen Verstandes, der auf die

22 Forster (2008: 273) fragt zudem, ob jeder nicht-diskursive ein géttlicher Verstand ist und
macht damit deutlich, dass Kant eine zweifache Charakterisierung vornimmt, die nicht ganz
deckungsgleich ist.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Grenze des menschlichen Verstandes hinweist und damit auch eine Moglichkeit
aufzeigt, diese Schranke zu iiberwinden und so das Besondere der Dinge »zur Ein-
heit der Erkenntnis zu bringen« (ebd. B: 347/A: 343). Da wir diesen unmittelbaren
Zugang nicht haben, braucht es »das Verbindungsmittel der Zwecke«, welches not-
wendig ist, damit wir uns die »Zusammenstimmung der Naturgesetze mit unserer
Urteilskraft als notwendig vorstellen konnen« (ebd. B: 348/A: 344).

Die teleologische Urteilskraft nimmt den intuitiven Verstand als Vorbild und
versucht sich, ihm anzunihern. Obwohl es moéglich ist, sich einen solchen Verstand
vorzustellen, kénnen Menschen keine unmittelbare Erkenntnis eines Gesamtzu-
sammenhanges erlangen. Damit jedoch eine Anniherung geschehen kann, muss
ein Naturzweck vorgestellt werden. Die Notwendigkeit, die Kant dem teleologi-
schen Urteil zuschreibt, ist in dieser Vorstellung eines intuitiven Verstandes ver-
ankert. Eine Prizisierung zum intuitiven Verstand hilft, besser zu verstehen, worin
die Notwendigkeit dieser Betrachtungsweise fiir den menschlichen Verstand ver-
ankert ist. Der intuitive Verstand geht nicht nur von einem Ganzen aus, in dem
die Teile sich in einer Anordnung befinden, sondern bestimmt die Teile als »vom
Ganzen abhingend« (ebd. B: 349/A: 345). Hier klingt ein architektonisches Ganzes
an, das Kant von einem technischen Ganzen unterscheidet. Die technische Einheit
meint ein Aggregat, bei dem der Bezugspunkt (der Zweck), durch den die Einheit
hergestellt wird, den einzelnen Teilen dusserlich ist. Bei der architektonischen Ein-
heit hingegen ist das Ganze den Teilen inhidrent: Das Ganze ist hier der »Grund der
Moglichkeit der Verkniipfung der Teile« (ebd.). Dies steht jedoch im Widerspruch
zum diskursiven Verstand, fiir diesen kann bloss die »Vorstellung eines Ganzen den
Grund der Moglichkeit der Form desselben und der dazugehérigen Verkniipfung
der Teile« (ebd. B: 349f./A: 345f.) enthalten. Diese Vorstellung der Einheit ermog-
licht es dem menschlichen Verstand, Dinge als Produkte zu erfassen, die einen
notwendigen Bezug auf die vorgestellte Einheit haben — auch wenn diese Einheit
lediglich als Vorstellung angenommen werden kann.?

Das von Kant wiederholt formulierte Bediirfnis der Vernunft, iiber die eige-
nen Grenzen hinauszugehen, formuliert sich hier als Wunsch, die menschliche
Beschrinkung der Vernunft zu itberwinden und sich so einer tibermenschlichen
Vernunft annihern zu wollen. Aus der Vorstellung einer solchen tibermenschlichen
Vernunft leitet sich der Naturzweck als Maxime fiir die empirische Beobachtung
ab. Damit wird deutlich, dass der Naturzweck eine an die diskursive und damit
menschliche Vernunft gebundene Idee ist. Das organisierte Wesen erhilt darin ei-
ne ausgewiesene Stellung, da die Anniherung an die intuitive Vernunft im Kleinen

23 Fugate (2014: 380ff.) diskutiert, wie die Notwendigkeit fiir die Erkenntnis in Kritik der reinen
Vernunft begriindet wird. Kant geht in der Kritik der Urteilskraft analog zu diesem Gedanken-
gang in der Kritik der reinen Vernunft vor, worauf er selbst hinweist (vgl. KdU B: 346/A: 341f.).

14.02.2026, 09:42:33.

187


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

geiibt werden kann, wenn das organisierte Wesen als abgeschlossene, systemati-
sche Einheit verstanden wird. Damit verbunden nihert sich das teleologische Urteil
einem Erkenntnisurteil an, was im Anspruch, ein materielles und objektives Urteil
zu sein, deutlich wird. Die grundlegende Position der Kritik der Urteilskraft, die sich
als Gleichzeitigkeit des Etablierens und Uberschreitens der kritischen Grenze um-
reissen ldsst, findet hier eine neue Formulierung. Wihrend im &sthetischen Urteil
die kritische Grenze eine sehr deutliche Rolle eingenommen hat, erhilt sie im te-
leologischen Urteil die Rolle eines letzten Warnschildes. So erlaubt das teleologi-
sche Urteil das Uberschreiten der Grenze, dennoch ist es darin letztlich (durch das
Warnschild) nicht méglich, die Grenze zu ignorieren. Die architektonische Ein-
heit, die im teleologischen Urteil gedacht wird, bewertet einzelne Naturprodukte
in Bezug auf diese Einheit. Dieses Urteil fithrt also eine Art der Normativitit mit
sich, die im Folgenden genauer untersucht wird.

6.2.2 Die Normativitat teleologischer Urteile

Mit dem Bezug eines Naturdings auf einen Zweck geht es nicht nur um die Er-
kenntnis eines Istzustandes, sondern daraus ergibt sich auch ein Sollzustand. In
der ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft formuliert Kant:

»Ein teleologisches Urteil vergleicht den Begriff eines Naturprodukts nach dem,
was es ist, mit dem was es sein soll. [...] An Produkten der Kunst sich die Mog-
lichkeit auf solche Art vorzustellen, macht keine Schwierigkeit. Aber von einem
Produkte der Natur zu denken, daf$ es etwas hat sein sollen, und es darnach zu
beurteilen, ob es auch wirklich so sei, enthilt schon die Voraussetzung eines Prin-
zips, welches aus der Erfahrung (die da nur lehrt, was die Dinge sind) nicht hat
gezogen werden konnen.« (Ebd. H: 50)

Wie Hannah Ginsborg aufzeigt, nimmt Kant darin eine doppelte Bestimmung vor:

»One and the same object, then, can at one time serve as a guide to the standards,
and at another time be evaluated as meeting them. In both cases, the object is
judged to be purposive. The difference is that in the former case the standards
are not presupposed, whereas in the latter case they are.« (Ginsborg 2014: 245)

Ginsborg argumentiert weiter, bei Kant witrden sich beide Momente verzeichnen
lassen. Allerdings liegt meines Erachtens der Fokus bei Kant darauf, dass sich Din-
ge als Naturzwecke in normativer Hinsicht evaluieren lassen, was im Gegensatz
zu unorganischen Dingen der Natur nicht moglich ist. Dies bedeutet auch, dass
Kant nicht daran interessiert ist, zu bestimmen, ob etwas dem Standard entspricht
oder nicht (vgl. ebd.). So beschreibt Kant zwar in der Analytik ein »anomalisches
Geschopf« (KdU B: 288/A: 284f.) und versteht solche Phinomene als »Mif3geburten
oder Mif3gestalten im Wachstum, da gewisse Teile, wegen vorkommender Mingel

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

oder Hindernisse, sich auf ganz neue Art formen, um das, was da ist, zu erhalten«
(ebd. B: 288/A: 284). Diese deklariert er jedoch als die »wundersamsten Eigenschaf-
ten organisierter Geschdpfe« (ebd. B: 288/A: 285). Diese Stelle macht deutlich, dass
das, was nicht als snormale« Entwicklung gekennzeichnet wird, auch nur durch den
Bezug auf einen Zweck als solches erkannt werden kann. So kann gerade eine Ab-
weichung verdeutlichen, dass die Pflanze nicht nur mechanischen Gesetzen folgt,
sondern einen Zweck (die Erhaltung) verfolgt. Das Ziel wird verfolgt, auch wenn
sich Hindernisse ergeben. Die ideale Form eines organisierten Wesens impliziert
so einen idealen Kontext, der kein Hindernis zum identifizierten Ziel darstellt (vgl.
dazu Fugate 2014: 103). Dies bedeutet, dass die im teleologischen Urteil enthaltene
Normativitit nicht nur organisierte Wesen betrifft, sondern auch den Kontext, in
dem das organisierte Wesen sich befindet oder bewegt.

Diese Einsicht ist nicht erstaunlich, vergegenwirtigt man sich die Diskussion
des Begriffs der >Menschenrasse« aus Kapitel 3. Dort wurde deutlich, dass die Be-
stimmung unterschiedlicher >Rassen« einhergeht mit der Einteilung der Erde in
klimatische Zonen. Dabei fungierte das moderate Klima als neutraler Ort, an dem
keine spezifische Auswicklung von »Keimen« angeregt wird und die Menschen des-
halb eine weisse Hautfarbe haben. Diese Zentrierung (auf Europa) ist damit nicht
nur einer willkiirlichen Setzung geschuldet. Vielmehr kann mit der teleologischen
Urteilskraft aufgezeigt werden, dass mit dem teleologischen Urteil eine solche nor-
mative Setzung intrinsisch verbunden ist. In den konkreten Akten, in denen ein
teleologisches Urteil gefillt wird, geschehen demnach zwei Dinge zugleich: Zum
einen konnen durch ein solches Urteil bestimmte Dinge erkannt werden, die an-
sonsten nicht erfassbar wiren. Zum anderen ist die Erkenntnis dieser Dinge — und
im Zentrum geht es um organisierte Wesen, die in Verbindung mit ihrer Umge-
bung stehen - zugleich verbunden mit einer normativen Dimension. Diese beiden
Aspekte — Erkenntnis und Normativitit — sind also in einem teleologischen Urteil
nicht voneinander zu trennen.

Wihrend sich Kant in erster Linie auf die Produkte der Natur konzentriert und
so vor allem die organisierten Dinge vor Augen hat, machen andere Textstellen
deutlich, dass die Normativitit auch in Bezug auf die dussere Zweckmaissigkeit
eine Rolle spielt. So fithrt Kant in der zweiten Einleitung Regeln fiir die Naturbe-
obachtung an. Da die Einheit, auf die die Beobachtungen der dusseren Zweckmas-
sigkeit bezogen werden, fiir die menschliche Vernunft nicht fassbar ist, beziehen
sich diese Regeln weniger auf die Natur selbst als auf die Vorgehensweise in der
Beobachtung der Natur. So erwihnt Kant, die Natur nehme den kiirzesten Weg
oder mache keinen Sprung, sodass sowohl die Abfolge von Verinderungen als auch
der Ubergang zwischen unterschiedlichen Formen kontinuierlich sei (vgl. ebd. B:
XXXI/A: XXIX). Auch soll die grosse Vielfalt von empirischen Gesetzen unter die
Einheit weniger Prinzipien gebracht werden. Diese Regeln geben alle ein Sollen
vor: »Denn sie sagen nicht was geschieht, d.i. nach welcher Regel unsere Erkennt-

14.02.2026, 09:42:33.

189


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

niskrifte ihr Spiel wirklich treiben, und wie geurteilt wird, sondern wie geurteilt
werden soll« (ebd. B: XXXI/A: XXIX).

Um einen Zusammenhang in der Natur erkennen zu kdnnen, miissen Einhei-
ten angenommen werden, durch welche das Mannigfaltige als miteinander in Ver-
bindung stehend erkannt werden kann. Dabei folgt die Urteilskraft dem Prinzip,
dass eine Ordnung der Natur als erkennbar méglich sein muss, das heisst,

»dafd inihr [der Natur, Anm. KH] eine fiir uns falliche Unterordnung von Gattun-
gen und Arten gebe; dafdjene sich einander wiederum einem gemeinschaftlichen
Prinzip nihern, damit ein Ubergang von einer zu der anderen, und dadurch zu
einer hoheren Gattung moglich sei; daf, da fiir die spezifische Verschiedenheit
der Naturwirkungen eben so viel verschiedene Arten der Kausalititannehmen zu
miissen unserem Verstande anfanglich unvermeidlich scheint, sie dennoch unter
einer geringen Zahl von Prinzipien stehen mogen, mit deren Aufsuchung wir uns
zu beschéaftigen haben, u.s.w.« (ebd. B: XXXVf./A: XXXIIIf.).

Die Zweckmassigkeit der Natur anzunehmen, bedeutet also, deren Mannigfaltig-
keit mit moglichst wenig Regeln ordnen zu kénnen, wobei die Idee einer Einheit
der Natur vorausgesetzt werden muss.** Diese Einheit gibt zugleich einen Stan-
dard an, auf welchen das empirisch Beobachtbare bezogen werden kann. Die An-
nahme der Einheit der Natur pflanzt sich so weiter in kleinere Einheiten, die von
der diskursiven Vernunft mit Verweis auf das Ideal der intuitiven Vernunft ange-
nommen werden miissen. Gattungen und Arten bleiben damit letztlich eine mog-
liche Grosse, die sich nicht vollstindig mit den Beobachtungen in der Natur deckt.
Eigen Figal (2008: 47ff.) macht in Bezug auf Buffon darauf aufmerksam, dass die
Gattung nur als Totalitit aller Generationen gedacht werden kénne. Die Gattung
existiert deshalb nur als eine vorgestellte Einheit von Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft und damit als situierter Idealzustand. Obwohl Kant im Unterschied
zu Buffon die Existenz von >Anlagen< (und >Keimenc) betont, bleibt auch bei ihm
diese Einheit ein Idealzustand, der sich aus denkdkonomischen Regeln fiir die Ver-
nunft ableitet.

Dass das teleologische Urteil eine spezifische Handlung darstellt, wurde darin
deutlich: Zum einen lassen sich bestimmte Gegenstinde nicht anders als durch te-
leologische Urteile fassen, zum anderen ist mit jedem teleologischen Urteil immer
auch ein normativer Anspruch verbunden. Die folgenden Ausfithrungen sollen nun
aufzeigen, dass sich den handelnden Urteilen noch weitere Aspekte abgewinnen
lassen. So lautet die grundlegende These des vorliegenden Kapitels, dass es zu kurz

24  ZurEinordnung der These, dass hier der Ubergang zwischen Gattungen denkbar wird, siehe
weiter unten Kapitel 6.2.3.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

greift, das teleologische Urteil iiber die Natur nur als ein Analogie-Urteil zu verste-
hen. Vielmehr lisst sich einerseits eine Grenzverwischung zwischen Vernunft und
Natur feststellen, andererseits eine Verschachtelung zwischen der inneren und
der dusseren Zweckmissigkeit. Diese Grenzverwischung und Verschachtelung
lsst sich aufzeigen, fokussiert man auf Rolle der Fortpflanzung.

6.2.3 Fortpflanzung und der Sonderstatus von Geschlecht

In der Bestimmung dessen, was unter einem Naturzweck zu verstehen ist, zeigt
sich, dass die Erzeugung eine zentrale Stellung einnimmt. In der Analytik erér-
tert Kant, was es genau bedeutet, ein Ding als Naturzweck zu verstehen: »[E]in
Ding existiert als Naturzweck, wenn es von sich selbst (obgleich im zwiefachem
Sinne) Ursache und Wirkung ist« (KdU B: 286/A: 282). Was zunichst paradox er-
scheint, erliutert Kant anhand des Beispiels eines Baumes. Er gewinnt dieser For-
mulierung drei Aspekte ab: Ein Baum kann einen anderen Baum erzeugen. Dies
bedeutet, dass der Baum sich als Gattungswesen fortpflanzt, worin der einzelne
Baum einerseits als Ursache, aber andererseits als Wirkung gesehen werden kann.
Er bringt sich so unauthérlich selbst hervor und erhilt seine Gattung (vgl. ebd. B:
287/A: 283). Das Selbst bezieht sich somit zugleich auf das Individuum wie auch
auf die Gattung, beide Ebenen werden im Selbst vereinigt. Lediglich der Hinweis
in der Klammer deutet diesen zweifachen Bezug der Identitit des Baumes an. Als
zweiten Aspekt sieht Kant eine Erzeugung des individuellen Baums darin, dass er
wichst: Der Baum fuigt sich selbst Materie von aussen zu und verwandelt diese in
seinen eigenen Stoff. Dies ist laut Kant als »Zeugung, wiewohl unter einem andern
Namen, gleich zu achten« (ebd. B: 287/A: 283), und durch rein mechanische Gesetze
nicht erklarbar. Als dritten Punkt nennt Kant das Pfropfen, durch das einem Baum
ein Zweig eines anderen Baumes so angesetzt wird, dass dieser anwichst. Dieser
Prozess des Anwachsens eines Zweiges eines anderen Gewichses reflektiert Kant
nicht als hybride Form. Stattdessen sieht er es als Beweis dafiir, dass der Stamm
sich dann erhilt, wenn der Zweig erhalten bleibt und so eine wechselseitige Abhin-
gigkeit besteht. In dieser Hinsicht passen auch die anderen beiden Beispiele, die
Kant unter diesem Punkt erwihnt: So sind Blitter zwar Produkte eines Baumes,
sie sind aber notwendig, damit der Baum weiterleben und weiterwachsen kann.
Und Kant verweist auf »die Selbsthiilfe der Natur in diesen Geschopfen bei ihrer
Verletzung« (ebd. B: 288/A: 284).

Alle drei Aspekte verdeutlichen Kants Verstindnis einer inneren Organisation
von Wesen, dessen Teile oder die als Teile so aufeinander bezogen sind, dass sie
eine funktionelle Einheit bilden. Dabei verwendet er fiir alle drei Beispiele das Verb
erzeugen. Kant bezeichnet einen Naturzweck auch als »organisiertes und sich selbst
organisierendes Wesen« (ebd. B: 298/A: 288), was somit als sich selbst erzeugendes
Wesen iibersetzt werden kann, wobei die Erzeugung das Wachstum, den Erhalt

14.02.2026, 09:42:33.

191


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

und die Fortpflanzung umfasst.”® Kant spricht auch von einer »sich fortpflanzen-
de[n] bildende[n] Kraft« (ebd. B: 293/A: 289), verwendet den Begriff »Bildungskraft«
(ebd. B: 370/A: 365) und tibernimmt zudem den Begrift des »Bildungstriebs« (ebd.
B: 379/A: 374) von Blumenbach.

Die Zweckmissigkeit, die die Grundlage fir die Moglichkeit (der Erkenntnis)
der organisierten Natur bildet, korreliert also mit der Fihigkeit bestimmter Na-
turdinge, sich in diesem umfassenden Sinne zu erzeugen. Diese beobachtbaren
Erscheinungen werden nun durch das teleologische Urteil mit einer Idee — dem
Bildungstrieb - in Verbindung gebracht. Durch diese Verbindung wird ein enger
Zusammenhang zwischen Individuum, verstanden als organisiertes Wesen, und
der diesem zugeordneten Gattung hergestellt: Die Gattung ist nicht nur als Aggre-
gat von Individuen zu verstehen, vielmehr gibt es ein inneres Verhiltnis zwischen
beiden Ebenen, die durch die sprachliche Uberblendung besonders deutlich wird.
Die Gattung ist dem Individuum inhirent, wobei sich die Gattung nur tber die
individuellen organsierten Wesen erkennen lisst. Die organisierten Wesen verkor-
pern so die Gattung, wobei ein einzelnes organisiertes Wesen diese Reprisentation
nicht leisten kann, vielmehr ist es die Vielzahl miteinander verbundener Wesen.?°
Es besteht also zwischen diesen beiden Ebenen eine wechselseitige Abhingigkeit,
genauso wie sie Kant auch fiir das einzelne organisierte Wesen bestimmt.

Kant greift in diesem Zusammenhang auch die zeitgendssisch kursierende Vor-
stellung auf, es konne eine Verwandtschaft zwischen allen Tieren - iiber die Gat-
tungsgrenze hinaus — geben. In seiner kurzen Diskussion dieser Vorstellung wird
deutlich, wie sich im Erkennen eines Naturzwecks die epistemologische und die
metaphysische Ebene verflechten. Verfolge man diese Idee, so fithrt Kant aus, miis-
se eine gemeinschaftliche Urmutter aller Lebewesen angenommen werden:

25  Holland (2014: 84) geht den beiden Konzepten>Fortpflanzung<und>Zeugung«um 1800 nach.
Sie haben einen unterschiedlichen Ausgangspunkt und sind mit unterschiedlichen Zwecken
verbunden, auch wenn sie sich manchmal bis ins Ununterscheidbare (iberlappen. Das Kon-
zept der Zeugung entstand im Kontext der Tierlehre und betont die Aktivitat, durch die man
sich selbst erhilt. Zeugung betont die Produktion eines neuen Individuums in Bezug auf die
Beziehung mitden Eltern, kann sich aber auch auf Kunstwerke oder Ideen beziehen. Das Kon-
zept der Fortpflanzung war eher an die Reproduktion von Pflanzen gebunden, konnte aber
auch in Beziehung auf Stiinde oder Familie gebraucht werden. Zeugung tendiert dazu, etwas
als im Moment geschehend zu verstehen, in dem also Zeit und Raum kollabieren. Fortpflan-
zung betont eher die Ausdauer und Ausdehnung. Mir scheint diese Charakterisierung von
Zeugung und Fortpflanzung auch darauf zuzutreffen, wie Kant die Begriffe verwendet. Im
angefiihrten Zitat kann vermutet werden, dass mit der Bildung das gemeintist, was Holland
als Zeugung charakterisiert.

26  Diese Verbindung von Individuum und Gattung kann als Spezifikum des epigenetischen Ver-
standnisses hervorgehoben werden, da Positionen der Praformationslehre keinen solchen
Gattungsbegriff bendtigen.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

»Diese Analogie der Formen, sofern sie bei aller Verschiedenheit einem gemein-
schaftlichen Urbilde gemafd erzeugt zu sein scheinen, verstarkt die Vermutung
einer wirklichen Verwandtschaft derselben in der Erzeugung von einer gemein-
schaftliche Urmutter, durch die stufenartige Anndherung einer Tiergattung zur
andern« (ebd. B: 368f./A: 364).

Diese Vorstellung einer verwandtschaftlichen Verbindung aller Lebewesen kniipft
Kant nicht nur an das Bild der Mutter Natur, sondern auch an das Bild des minn-
lichen Forschers:

»Hier steht es nun dem Archdologen der Natur frei, aus den iibriggebliebenen
Spuren ihrer dltesten Revolutionen, nach allem ihm bekannten oder gemutmaf3-
ten Mechanism derselben, jene grofie Familie von Geschépfen (denn so mifite
man sie sich vorstellen, wenn die genannte durchgingig zusammenhangende
Verwandtschaft einen Grund haben soll) entspringen zu lassen. Er kann den
Mutterschofd der Erde, die eben aus ihrem chaotischen Zustande herausging
(gleichsam als ein grofRes Tier), anfanglich Geschépfe von minder-zweckméafiger
Form, diese wiederum andere, welche angemessener ihrem Zeugungsplatze und
ihrem Verhiltnisse unter einander ausbildeten, gebaren lassen; bis diese Gebar-
mutter selbst, erstarrt, sich verknéchert, ihre Geburten auf bestimmte fernerhin
nicht ausartende Spezies eingeschrankt hitte, und die Mannigfaltigkeit so bliebe,
wie sie am Ende der Operation jener fruchtbaren Bildungskraft ausgefallen war.«
(Ebd. B: 369f./A: 364f.)

Interessant an dieser Passage ist, dass die zunichst klare geschlechtliche Zuord-
nung des minnlichen Archiologen und der weiblichen Natur dadurch unterlaufen
wird, dass es der Archiologe ist, der die Natur gebiren lisst. Die grundlegende Fi-
gur des »als ob«, die fiir die gesamte Kritik der Urteilskraft kennzeichnend ist, geht
hier iiberein mit einer geschlechtlichen Uberblendung, in der die weibliche Na-
tur nicht mehr als autonome Ursache ihrer Zeugungen fungiert. Auf der anderen
Seite ist der Archiologe nicht mehr bloss beobachtend, sondern der Veranlasser
der Geburten der Mutter Natur. Das grenziiberschreitende Moment des teleologi-
schen Urteils wird als Aktivitit sichtbar, die eine Verwischung der Geschlechter-
rollen, aber auch der Bereiche von Natur und ihrer Erkenntnis sowie menschlicher
Handlung zur Folge hat. Zwar kann der Archiologe in der Natur nichts Neues ak-
tiv hervorbringen, jedoch kann er die Natur veranlassen, etwas zu tun, solange
eine grundlegende Aktivitit vorhanden ist. Damit verschrinkt sich die Aktivitit
der Natur mit der Aktivitit der beobachtenden Person. Diese Verschrinkung kann
als spezifische Leistung des teleologischen Urteils hervorgehoben werden.

Das Zitat formuliert zudem einen Sollzustand in Bezug auf die Passgenauig-
keit zwischen dem organisierten Wesen und der Umwelt, die mit einer Hierarchi-
sierung von weniger zweckmissigen und zweckmissigeren Formen einhergeht.

14.02.2026, 09:42:33.

193


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Vor dem Hintergrund der Theorien zu den >Menschenrassen< kann hier an die An-
passung an klimatische Bedingungen gedacht werden. Die Begrenzung dieser An-
passung, deren Betonung Kant in den fritheren Schriften wichtig war, wird hier
metaphorisch durch die Verknicherung der Gebdrmutter eingeholt: Die Anpassungs-
fahigkeit darf keine unendliche Variation zur Folge haben. Ein Ort, der »Zeugungs-
platz«, wird normativ fixiert, womit durch die Verschrinkung der dusseren mit der
inneren Zweckmassigkeit diese Fixierung auch zuriickwirkt auf das organisierte
Wesen, das diesem »Ursprungsort« entsprechend ausgestaltet sein sollte.

Diese Passage ist jedoch auch deshalb bemerkenswert, da Kant die Annah-
me eines durchgehenden Zusammenhangs in der Natur, also den Ubergang vom
Pflanzen- zum Tierreich als Abenteuer der Vernunft (wie er es in der Fussnote zu die-
ser Passage beschreibt) ansieht, das in seinen Augen gerechtfertigt ist. Sloan (2006:
643) argumentiert, Kant greife hier eine ihm lange bekannte These von Buffon auf,
der eine allgemeine historische Entwicklung des Lebens skizziere, die sich aus ei-
ner einzigen Quelle ableiten lasse und durch eine universale Lebenskraft geformt
worden sei. Wie Roth (2008: 278) darlegt, fand Kant 1785 (Rezension Herder) diesen
Gedanken noch ungeheuerlich, 1788 (Uber den Gebrauch) bezeichnet er diese Vorstel-
lung als unterhaltsames Spiel, das aber fruchtlos bleiben miisse. Mit der Kritik der
Urteilskraft (1790) erhebt Kant nun diese These zu einer abenteuerlichen Hypothe-
se. Einen solch grossen Zusammenhang zu vermuten, widerspricht nicht a priori
dem Urteil der blossen Vernunft, immerhin folgt Kant hier der Maxime, moglichst
wenige Prinzipien anzunehmen, die moglichst viel zu erkliren vermogen.

Allerdings sieht er kein Beispiel dieses Zusammenhangs in der Erfahrung ge-
geben. Zwar lasst sich die generatio homonyma (also die Erzeugung eines Produkts
der gleichen Art) beobachten, jedoch nirgends eine generatio heteronyma — was der
Verkndcherung der Gebdrmutter geschuldet sein mag. Denn Kant geht in den Schrif-
ten zu den >Menschenrassen< davon aus, dass in fritheren Zeiten die menschlichen
Korper eine Anpassung an das Klima vorgenommen haben, die jedoch nur ein-
malig geschehen kann, wie die Auseinandersetzung zwischen Forster und Kant
deutlich macht. Analog dazu kann vermutet werden, dass Kant eine geratio hetero-
nyma hochstens fiir die Vergangenheit annehmen mag, sie nun jedoch nicht mehr
vorgefunden werden kann. Denn einen direkten Beweis eines durchgehenden Zu-
sammenhangs in der Natur ist nicht auszumachen und obwohl sich diese These
nicht von der Hand weisen lisst, findet sich gleichzeitig auch kein stichhaltiger An-
haltspunkt dafiir. Einen Zusammenhang zwischen allen Lebewesen zu vermuten,
miisse damit nach Kant ein ungewisses Abenteuer der Vernunft und damit spekulativ
bleiben.

Da Kant jedoch die Denkmoglichkeit eines Gesamtzusammenhangs in der Natur
aufgreift, wurde er als Vorreiter von Evolutionstheorien eingeordnet. Sloan (2006:
643f.) diskutiert die These in der Forschungsliteratur, spitere Leser_innen Kants

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

(wie beispielsweise Goethe) hitten das Abenteuer der Vernunft aufgegriffen und dar-
aus eine Rechtfertigung fir Evolutionstheorien gezogen. Demgegeniiber betont
Sloan, dass eine andere Interpretation der Rolle des kantischen Textes moglich sei,
die vielmehr das kritische Moment betone. Denn Kant stehe diesem Abenteuer der
Vernunft durchaus skeptisch gegeniiber, da sich solche Aussagen nicht mit der Si-
cherheit von konstitutiven Urteilen treffen liessen. So greift Kant zwar die These
der Verwandtschaft aller Lebewesen auf, doch verdeutlicht er zugleich, dass sol-
che Aussagen nur mit grosser Vorsicht getroffen werden kénnen. Kants Fokus liegt
nach Sloan weniger auf der diachronen als vielmehr auf der synchronen Ebene,
da auf letzterer Ebene eine Erkenntnis erreicht werden kénne, die mit derselben
Sicherheit fiir die Naturgeschichte nicht moglich sei.

Diese Einordnung Kants ist grundsitzlich gut nachvollziehbar, da sie an mei-
ne obigen Ausfithrungen zu den unterschiedlichen Sicherheitsgraden anschliesst,
mit denen Urteile iiber innere oder dussere Zweckmassigkeiten gefillt werden kon-
nen. Wenn Sloan jedoch betont, Kant habe die synchrone Ebene verstarkt im Blick
gehabt, stellt sich weitergehend die Frage, wie genau diese synchrone Ebene zu
verstehen ist. In den fritheren Schriften zu den >Menschenrassenc« trifft Kant eine
zentrale Unterscheidung zwischen der Naturbeobachtung und der Naturgeschich-
te. Der Begriff sRasse< kann nach Kant nur im Rahmen einer Naturgeschichte ver-
standen werden. Gegenwirtig beobachtbare Differenzen zwischen Menschen wer-
den so als Produkt einer historischen Entwicklung interpretiert. In diesem Ver-
stindnis versteckt sich jedoch ein Spannungsverhiltnis: So werden Differenzen
zwischen Menschen zwar grundlegend historisiert, zugleich gelten sie aber fir die
Gegenwart als gegeben. Dies wird besonders darin deutlich, dass keine weitere (zu-
kiinfrige) Adaption an das Klima denkbar ist. Durch diese Festlegung korreliert ein
bestimmtes Aussehen mit einem bestimmten Klima — wobei Kant iiber das Aus-
sehen auch die Kultur und den Arbeitstrieb mit dem Klima in Verbindung bringt,
wie in Uber den Gebrauch deutlich wurde.

Wenn nun Kant seine Aufmerksamkeit in der Kritik der Urteilskraft verstirkt auf
die Naturprodukte richtet, dann ist das Wort Produkt mit einer leichten inhaltli-
chen Verschiebung verbunden. Ein Produkt wird als Erzeugnis vorher bestehender
organisierter Dinge verstanden, wie die genauere Bestimmung des Naturzwecks
verdeutlicht hat. Kant nimmt zudem eine Abgrenzung des Produkts von einem
Edukt vor und bezeichnet das Produkt als Zeugung durch die Epigenesis, wobei er
prazisiert:

»Dieses letztere kann auch System der generischen Praformation genannt wer-
den; weil das produktive Vermdgen der Zeugenden doch nach den inneren zweck-
mafligen Anlagen, die ihrem Stamme zu Teil wurden, also die spezifische Form
virtualiter praformiert war.« (KdU B: 376/A: 371)

14.02.2026, 09:42:33.

195


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Wihrend also im fritheren Text die Verwandtschaft als dusseres Verhiltnis gedacht
wird, riicke in der Kritik der Urteilskraft dieses Verhiltnis verstirkt in das Innere der
Dinge hinein. Das Produkt ist nur denkbar in Bezug auf die Vorfahren und den in-
neren >Anlagens, die zumindest teilweise zum Vorschein kommen und dariiber hin-
aus bestimmen, welche weiteren Entwicklungsmoglichkeiten gegeben sind. Dieses
Verstindnis der Epigenesis bezeichnet Kant als generische Priformation, womit er
verdeutlicht, dass die Priformation nicht das Individuum vollstindig bestimmt,
sondern lediglich jene Aspekte umfasst, was als »Stammc« gesehen wird.

Zuriickbezogen auf die These von Sloan kann man also sagen, dass in der Kri-
tik der Urteilskraft die Naturgeschichte im Produkt selbst enthalten ist. Die Natur-
geschichte umfasst auch die Zukunft, da diese in der Frage der Zweckmassigkeit
von organisierten Dingen enthalten ist: »Man kann von einem organisierten Wesen
noch fragen: wozu ist es da? aber nicht leicht von Dingen, an denen man blof3 die
Wirkung vom Mechanism der Natur erkennt.« (Ebd. B:380/A:375f.) Das organisier-
te Wesen ist kein Endzweck, sondern selbst wiederum ein Mittel fiir einen anderen
Zweck. Dieser Bezug auf einen (der Naturgeschichte) iibergeordneten Zweck ver-
bindet sich mit einem prospektiven Blick, der es erlaubt, kiinftige Entwicklungs-
moglichkeiten zu skizzieren. Zwar richtet sich der Fokus auf die synchrone Ebene,
doch diese versteht Kant als Materialisierung der diachronen Ebene.

Die Rede vom Produkt, die Kant in der Kritik der Urteilskraft einfithrt, geht also
mit einer Entwicklung einher, die sich ab dem ersten Text zu den >Menschenras-
sen< aufzeigen lisst: In den fritheren Texten (Verschiedene Rassen und Bestimmung)
erklirt zwar die Anpassung an das Klima die Erscheinungsweise unterschiedlicher
Kérper, dennoch bleibt dieser Einfluss eher oberflichlich gedacht. Mit Uber den Ge-
brauch wird das sich adaptierende Wesen als organisiertes Wesen verstanden, das
sich durch einen wechselseitigen Bezug von Ursache und Wirkung auszeichnet,
was Kant jedoch nicht weiter erliutert. Die teleologische Urteilskraft benennt nun
allgemein organisierte Wesen als Produkte, womit expliziter die diachrone Ebene
in die synchrone verlagert wird. Und weiter hilt Kant an einer Stelle explizit fest:
»Nichts in ihm (einem organisierten Produkt der Natur, Anm. KH) ist umsonst,
zwecklos, oder einem blinden Naturmechanism zuzuschreiben.« (KdU B: 296/A:
292) Alle Teile eines organisierten Wesens sind als funktional in Bezug auf die Ein-
heit des Kérpers zu verstehen, womit den Differenzen zwischen den Menschen eine
umfassendere Bedeutung verliehen wird. Kant expliziert dies nicht fir den Begriff
der >Rasse« — der in der teleologischen Urteilskraft iiberhaupt nicht mehr auftaucht.
Ein solcher Riickschluss kann damit textlich nicht unterlegt werden. Interessan-
terweise greift Kant jedoch ein neues Thema auf, das in den bisherigen Schriften
zur Naturteleologie keine weitere Beachtung fand: das Geschlecht. Zwar nimmt
Geschlecht eine Sonderrolle ein, jedoch lisst sich durchaus die Frage aufwerfen,
ob die Auseinandersetzung mit dem Geschlecht jenen Platz einnimmt, der auch
dem Begriff der >Rasse<« gewidmet sein konnte. Da die Aussagen zu Geschlecht in

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

der teleologischen Urteilskraft in der Forschungsliteratur meines Wissens nicht auf-
gegriffen und diskutiert wurden, soll im Folgenden grundsitzlich dargestellt wer-
den, welchen Ort die Bemerkung iiber Geschlecht einnimmt und welche Funktion
die Aussagen zum Geschlecht haben.

Kant schreibt im Abschnitt zu den »dussern Verhiltnissen organisierter Wesenc
(ebd. B: 379/A: 375):

»Es gibt nur eine einzige dufiere Zweckmafligkeit, die mit der innern der Orga-
nisation zusammenhingt, und, ohne dass die Frage sein darf, zu welchem Ende
dieses so organisierte Wesen eben habe existieren miissen, dennoch im dufieren
Verhiltnis eines Mittels zum Zwecke dient. Dieses ist die Organisation beiderlei
Geschlechtsin Beziehung aufeinander zur Fortpflanzungihrer Art; denn hier kann
man immer noch, eben so wie bei einem Individuum fragen: warum mufite ein
solches Paar existieren? Die Antwort ist: Dieses hier macht allererst ein organi-
sierendes Ganze aus, ob zwar nicht ein organisiertes in einem einzigen Korper.«
(Ebd. B: 380f./A: 376)”

In diesem Verstindnis von Geschlecht wird die innere Zweckmissigkeit — der Ge-
schlechtskérper®® — erklirt durch das Zusammenpassen mit einem anderen Ge-
schlechtskorper, sodass erst beide zusammen eine reproduktive Einheit bilden.
Damit wird der Geschlechtskorper als die dussere Erscheinung der reproduktiven
Funktion definiert. Kant scheint an dieser Stelle an die menschliche Fortpflanzung
zu denken und schrinkt so implizit die Fortpflanzung auf eine Form ein, in der es
zwei unterschiedliche Elemente braucht. Wenn Kant also Geschlecht als Spezialfall

27  Warum Kant an dieser Stelle die Frage des Wozu ausklammert, erklért er nicht weiter, und
dies steht in Kontrast dazu, dass er diese Frage an anderer Stelle wiederholt einbringt und
diskutiert (s. u.). Wahrend die Frage nach der Existenz der Menschen abgewiesen wird, kann
die Frage nach dem Zweck des Geschlechtskérpers nach Kant aufgeworfen und beantwortet
werden. Esistzuvermuten, dass Kant hieran den Menschen als verniinftiges Wesen denkt. So
schreibt er in einer spateren Textpassage: »Von dem Menschen nun (und so jedem verniinf-
tigen Wesen in der Welt), als einem moralischen Wesen, kann nicht weiter gefragt werden:
wozu (quem finem) er existiere.« (Ebd. B: 398/A: 393f.) Damit wiirde sich Kant hier in jenes
Denken hineinmandvrieren, das auch in der Metaphysik der Sitten fur die Diskussion von Fort-
pflanzung/Sexualitit und Geschlecht bestimmend ist. Fiir Kant ist dort Sexualitat dariiber
bestimmt, dass das Gegeniiber als Mittel zum eigenen Genuss instrumentalisiert wird. Da
dies der moralischen Maxime, jeden Menschen als Zweck an sich zu behandeln, entgegen-
steht, sieht Kant die Losung in einem unabgeschlossenen gegenseitigen Nutzungsrecht, das
durch die legale Form, die Ehe, sichergestellt wird (MdS A: 106ff./B: 106ff.).

28  Mitdiesem Begriff, den Kant nicht verwendet, soll betont werden, dass aus der Sicht der Kri-
tik der Urteilskraft das Geschlecht mit dem Kérper verschmilzt: Wenn in einem organisierten
Wesen nichts umsonst oder zwecklos ist, kann ein menschlicher Kérper unter teleologischer
Perspektive nur als vergeschlechtlichter Kdrper wahrgenommen werden.

14.02.2026, 09:42:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

hervorhebt, da hier die innere mit der dusseren Zweckmaissigkeit zusammenfillt,
dann schreibt er so die Reduktion von Geschlecht auf die Zweigeschlechtlichkeit
in den Korper ein. Mit der engen Bindung des Geschlechtskérpers an die Fort-
pflanzungsfihigkeit erscheint es als logische Schlussfolgerung, dass Geschlecht als
Zweigeschlechtlichkeit verstanden wird. Das heisst, dass es zwischen Geschlecht
und Fortpflanzung keinen konzeptionell sinnvollen Platz gibt fiir ein Verstindnis
von Geschlecht, das nicht komplementir organisiert ist.

Dieses Geschlechterverstindnis fundiert zudem jenen Ubergang, den Kant
mehrmals nahelegt: So lisst sich das teleologische Denken am besten an orga-
nisierten Wesen aufzeigen, davon ausgehend soll jedoch die Schlussfolgerung
von der inneren Zweckmaissigkeit auf die dussere versucht werden. Dieses Ge-
schlechtsverstindnis kann somit auch in heuristischer Hinsicht als Spezialfall
verstanden werden, da hier diese Forderung ihre konkrete materielle Fundierung
erhilt. Durch die Korrelation der inneren mit der dusseren Zweckmdissigkeit
im Geschlecht erhilt in diesem Falle die dussere Zweckmissigkeit einen anderen
Status in Bezug auf die Sicherheit der Erkenntnis, da durch den Zusammenschluss
mit der inneren Zweckmissigkeit iiber die dussere mehr als nur hypothetische
Annahmen moglich sind.

Wie bereits erwihnt, findet >Rasse< in der teleologischen Urteilskraft keine Er-
wihnung. Durch die Bestimmung von Geschlecht als Verschrinkung der inneren
mit der dusseren Zweckmissigkeit scheint es mir jedoch sinnvoll, den kantischen
Begriff von >Rasse« an dieser Stelle aufzugreifen und mit den Reflexionen zu Ge-
schlecht in Verbindung zu setzen. Mein Vorschlag lautet also, Geschlecht und >Ras-
se«als strukturanaloge Begriffe zu diskutieren. Begriinden lisst sich eine struktur-
analoge Behandlung dieser beiden Begriffe zunichst damit, dass sie zentral iiber
die Fortpflanzung bestimmt werden, wenn auch in unterschiedlicher Weise. Bei
>Rasse« ist die Fortpflanzung das Mittel, anhand dessen ein generationeniibergrei-
fender Prozess angenommen werden kann, den Kant als Auswicklung von >Keimenc«
und >Anlagen« versteht. >Rasse« ist eine innere Disposition, die eine Reaktion auf
die dussere Umgebung ermdglicht. In den Reflexionen zu >Rasse« versucht Kant,
eine dussere Zweckmissigkeit zu rechtfertigen, die jedoch nur in einer Dispositi-
on der organisierten Wesen — also in der Annahme von >Keimen« und >Anlagen< —
begriindet sein kann. Damit ist auch >Rasse« in der inneren Zweckmassigkeit ver-
ankert, wie in den Schriften zu den >Menschenrassen< zunehmend deutlich wird.
>Rasse< kann analog zu Geschlecht als innere Zweckmaissigkeit verstanden werden.
Dies wird auch deutlich an einer Stelle in Paragraf 80, an der Kant Argumente auf-
greift, die er bereits in den fritheren Schriften eingebracht hat. So argumentiert er,
nichts konne in die Zeugungskraft aufgenommen werden, das nicht bereits vorher
in der >Anlage< vorhanden gewesen sei und zur Selbsterhaltung der Art diene,

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

»weil das Zeugen seines gleichen, bei der durchgingigen inneren Zweckmaflig-
keit eines organisierten Wesens, mit der Bedingung, nichts in die Zeugungskraft
aufzunehmen, was nicht auch in einem solchen System von Zwecken zu einer der
unentwickelten urspriinglichen Anlagen gehort, so nahe verbunden ist« (KdU B:
271/A: 366f)).

Damit wiederholt Kant ein Anliegen, das er bereits in seinen Aufsitzen zu den
>Menschenrassen< formuliert hat. Erwihnung finden jedoch >Bastarde:, und
zwar in Verbindung mit der Diskussion von Ansitzen der Priformations- und
Epigenesislehre-Ansitzen. Kant argumentiert, durch Vertreter innen der Pri-
formation konne die Existenz von >Bastarden< nicht erklirt werden (vgl. ebd.
B: 377/A: 373). Demgegeniiber steht die Position der Epigenesis, die eine Selbst-
hervorbringung der Natur annimmt und zudem »mit dem kleinst-moglichen
Aufwande des Ubernatiirlichen alles Folgende vom ersten Anfange an der Natur
iiberlifit« (ebd. B: 378/A: 373f.). Diese Position kann, wie die Theorien zu den
»Menschenrassen« aufgezeigt haben, Phinomene wie Hybridisierung innerhalb
einer Gattung erkliren.

Organisierte Wesen als innere Zweckmassigkeit zu verstehen, ist verbunden
damit, dass iiber den Horizont der Gegenwart hinausgegriffen wird. >Rasse« eta-
bliert Kant als einen epigenetischen Begriff, bei dem keine unmittelbare géttliche
Schépfung vorliegt, sondern der vielmehr die Eltern als Erzeuger_innen in den
Blick nimmt. Erst durch diese theoretische Annahme ergibt es Sinn, Eltern und
Kinder in eine Linie zu setzen und nach der Weitergabe von bestimmten korper-
lichen Charakteristika zu fragen. Zur Bestimmung von Gattung ist es die Einheit
der zeugenden Kraft, der nach Kant eine definierende Rolle zukommt. Unterhalb der
Ebene der Gattung gilt es, Varietiten zu bestimmen: einerseits als Abweichungen,
die zwar vererbt werden, jedoch nicht durchgingig, und andererseits als Merkma-
le, die zwar durchgingig vererbt werden, jedoch kein Merkmal der Gattung sind
— wie zum Beispiel die Hautfarbe, die bestimmend ist fiir >Rasse« (vgl. Shell 1996:
194). Geschlecht diskutiert Kant demgegeniiber nicht als Weitergabe bestimmter
»Anlagen< — obwohl dieser Punkt durchaus interessant gewesen wire*® —, sondern
auf der Ebene der Gattung, insofern es hier um den Erhalt der Gattung geht. Das
heisst, dass sowohl Geschlecht als auch >Rasse« intrinsisch verbunden sind mit ei-
nem retro- wie auch prospektiven Blick. Ohne Wirkursachen (nexus effectivus) und
Endursachen (nexus finalis) (vgl. KdU B: 289f./A: 285f.) sind beide gar nicht zu ver-
stehen.

Hinzu kommt die normative Dimension dieser beiden Begriffe. Sowohl Ge-
schlecht als auch >Rassec sind intrinsisch normativ. Ohne die Annahme einer

29  So stellt sich beispielsweise die Frage, ob Kant durch den Rekurs auf einen gemeinsamen
Stamm auch vermutet hitte, dass Geschlecht letztlich aus einer >Anlage<entstammt.

14.02.2026, 09:42:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweckgerichtetheit ist es itberhaupt nicht erméoglicht, Gattungen oder Arten, aber
auch Geschlecht oder sRasse« zu erkennen. Nur iiber einen Bezug wie jenen auf
die Fortpflanzung kénnen unterschiedliche physische Merkmale so gebiindelt
werden, dass sie zusammen als Merkmal eines Geschlechts oder einer >Rasse<
dienen kénnen. Wihrend fiir Geschlecht der normative Orientierungspunkt die
Moglichkeit zur Fortpflanzung selbst ist, besteht der Orientierungspunkt bei
>Rassec in der Anpassungsleistung der Menschen an unterschiedliche Klimata.

In Bezug auf Geschlecht maochte ich kurz mit einer aktuellen Position verdeut-
lichen, welche Konsequenzen dieser enge Bezug von Geschlecht auf die Fortpflan-
zung impliziert, den Kant herstellt. Heinz-Jirgen Vof3 (2011: 130ff.) diskutiert je-
ne Konsequenzen, die sich ergeben, wenn Eigenschaften, die zutreffend fiir eine
Gattung festgestellt werden konnen, direkt auf die individuelle Ebene projiziert
werden. Fragen der Fortpflanzung richteten sich grundsitzlich an die Ebene der
Gattung und betreffen damit nicht jedes einzelne Individuum, aus dem einfachen
Grund, dass sich einige nicht fortpflanzen wollen, andere hingegen nicht kénnen.
Zudem brauche es — aus Sicht der Gattung - gerade einmal 10 bis 20 Prozent der
aktuellen Bevolkerung, die sich fortpflanzt, um die Bevolkerungszahl aufrechtzu-
erhalten. Dennoch wiirden diese Eigenschaften, die fiir die Gattung gelten, oftmals
ungehindert auf das Individuum iibertragen: Die angenommene Fortpflanzungs-
fahigkeit wirke definierend auf das Individuum.

Diese Ubertragung von der Gattung auf das Individuum bringe biologisch auch
Konsequenzen auf der organischen Ebene mit sich. Vo3 macht deutlich, dass sich
in der Geschlechtsentwicklung eine Vielfalt in der Ausgestaltung dessen feststellen
lasse, was als geschlechtlich verstanden werde. Dies liege aus biologischer Sicht
auch darin begriindet, dass die Geschlechtsentwicklung meistens auf Lebensfunk-
tionen keinen Einfluss habe und damit Variationen bestehen bleiben und weiter-
gegeben werden konnen. Bei der Erforschung der Entwicklung von Geschlechts-
organen konne eine Perspektive, die eine eindeutige Zweigeschlechtlichkeit vor-
aussetzt, die komplexen Prozesse nicht gut erfassen, die zur Entwicklung von Ge-
schlechtsorganen fithren. Zudem seien bis heute die Abliufe der Geschlechtsent-
wicklung nur liickenhaft erforscht — was auch darin begriindet sei, dass unzihlige
Faktoren in diese Entwicklung involviert sind. Diese aktuelle Position verdeutlicht,
dass die im Denken von Geschlecht enthaltene Normativitit eine Verengung des
Blicks zur Folge hat. In Bezug auf Geschlecht wird eine Linie gezogen zwischen
einer normalen Entwicklung und Abweichungen davon, die fiir Menschen mehr-
heitlich nicht lebensbedrohlich oder pathologisch sind, aber als >abnormal« mar-
kiert werden und so oftmals medizinische Eingriffe legitimierten und nach wie
vor legitimieren.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

6.3 Selbstpositionierung oder:
Von der inneren zur dusseren Zweckmassigkeit

Mit diesen Erdrterungen zu Geschlecht und >Rasse« sollte deutlich geworden sein,
warum die Lesart der teleologischen Urteilskraft, die Jennifer Mensch vorschligt, nur
begrenzt hilfreich ist. IThre These lautet: Die Vernunft schaut sich in der Natur an.
In dieser Formulierung gibt es eine klare Distanz zwischen Vernunft und Natur,
die nicht infrage gestellt wird. Demgegenitiber habe ich aufgezeigt, dass durch das
reflexive Urteil iiber Naturdinge durchaus eine Vermischung vorgenommen wird,
infolgedessen insbesondere das Naturprodukt nicht bloss distanziert wahrgenom-
men wird, sondern viel eher durch die Wahrnehmung selber gestaltend in die Na-
tur eingegriffen wird: So ist es die dussere Zweckmissigkeit, die in das Innere der
organisierten Wesen getragen wird; zugleich liegt der Fokus des teleologischen Ur-
teils auf den organisierten Wesen, von denen aus auf die grosseren Zusammen-
hinge der Natur zuriickgeschlossen wird. In dieser Spiegelung vermengt sich die
produktive Kraft der Natur, die notwendigerweise angenommen werden muss, mit
dem normativ anleitenden Blick der beobachtenden Person. Durch die Spiegelung
werden unterschiedliche Positionierungen und Einordnungen vorgenommen. Die-
se Positionierungen erhalten im letzten Teil der teleologischen Urteilskraft noch eine
weitere Dimension, wenn Kant die Moglichkeit einer Begriindung der teleologi-
schen Sichtweise diskutiert. Wie ich im Folgenden aufzeige, liefert Kant mit dieser
Begriindung zugleich eine Positionierung des Menschen in der gesamten Schép-
fung. Die Spiegelung der inneren mit der dusseren Zweckmaissigkeit berithrt damit
das kritische Unternehmen an seinem Kulminationspunkt, an dem nicht nur die
Kongruenz von Vernunft und Natur, sondern deren innere Verschrinkung deutlich
wird.

6.3.1 Von der ersten Ursache und dem letzten Zweck

In den Abschnitten zur Physikotheologie und Ethikotheologie wird die Frage auf-
gegriffen, wie die teleologische Naturbetrachtung begriindet werden kann. Bereits
in den vorangegangenen Ausfithrungen in der teleologischen Urteilskraft wurde deut-
lich, dass die teleologische Naturbetrachtung auf der Annahme eine_s ersten Ur-
heber_s beruht. Ob und wie jedoch diese Annahme legitimiert werden kann, disku-
tiert Kant erst gegen Ende des Buches. Er skizziert zwei Perspektiven, von denen
aus auf eine solche Begriindung der obersten Ursache der Natur geschlossen wer-
den kann: einerseits von den Zwecken der Natur, was Kant als Physikotheologie
bezeichnet, oder andererseits von moralischen Zwecken, was als Ethikotheologie
bezeichnet wird (vgl. KdU B: 400/A: 395). Kant argumentiert in Paragraf 85, es sei
nicht méglich, aus einer physikotheologischen Perspektive einen letzten Wert ab-
zuleiten. So konne die Physikotheologie zwar Naturwesen so betrachten, als ob

14.02.2026, 09:42:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

sie absichtliche Produkte einer verstindigen Ursache sind; ein Welturheber las-
se sich jedoch nicht legitimieren, da aus dieser Perspektive auch nicht die Frage
nach einem solchen Wesen, das empirisch nicht fassbar sei, gestellt werden kén-
ne. Zwar konne eine subjektive Rechtfertigung der Annahme eines Welturhebers
stattfinden, damit wir bestimmte Dinge als Zwecke verstehen konnen, aber eine
Verallgemeinerung dieser Annahme sei nicht méglich: Der Rahmen der physischen
Teleologie kann nicht zu einer Theologie hin iiberschritten werden,

»weil die Zweckbeziehung in ihr immer nur als in der Natur bedingt betrachtet
wird und werden mufd; mithin den Zweck, wozu die Natur selbst existiert (wo-
zu der Grund aufler der Natur gesucht werden mufd), gar nicht einmal in Anfra-
ge bringen kann, auf dessen bestimmte Idee gleichwohl der bestimmte Begriff
jener oberen verstandigen Weltursache, mithin die Moglichkeit einer Theologie,
ankommt« (ebd. B: 402/A: 397).

Damit wird deutlich, dass die bisherige Annahme einer verstindigen Ursache im
Rahmen der naturteleologischen Uberlegungen lediglich eine subjektive Annahme
bleiben kann.

Mit Theologie meint Kant keine traditionelle Gotteslehre, sondern es handelt
sich um den Versuch, das Ubersinnliche mit der Natur in Verbindung zu bringen
(vgl. Cunico 2008: 309f.). Auf einen solchen tibersinnlichen Bereich kénne jedoch
aus dem Empirischen heraus nicht geschlossen werden, wie Kant argumentiert.
Die Data fiir ein teleologisches Urteil seien empirisch und ein Schluss auf einen
Bereich, der nicht empirisch gegeben ist, sei nicht méglich. Einen dhnlichen Ge-
dankengang dussert Kant auch in Bezug auf die Begriindung eines Welturhebers
auf der Grundlage eines Systems der Natur. Dieses miisse zumindest empirisch
vorliegen, damit potenziell von diesem System auf einen Welturheber geschlossen
werden konne (vgl. KdU B: 402f./A: 398). Allerdings wiirde, selbst wenn ein solches
System gegeben wire, dieses unser Erfassungsvermogen iibersteigen.

Eine solche Verbindung des Ubersinnlichen mit der Natur kann jedoch durch
die Ethiktheologie geleistet werden. Darin wird die Ubereinkunft der moralischen
Perspektive mit der Natur folgendermassen auf den Punkt gebracht: Der Mensch
als moralisches Wesen ist der Endzweck der Schopfung (vgl. ebd. B: 412/A: 407).
Mit dem Bezug auf den Menschen als moralisches Wesen wird es erst méglich, die
Welt als ein nach Zwecken zusammenhingendes Ganzes zu betrachten und damit
eine verstindige Weltursache zu denken. Kant greift auf Uberlegungen aus der Kri-
tik der praktischen Vernunft zuriick, in der er die Notwendigkeit aus der moralischen
Bestimmung des Menschen, einen Gott anzunehmen, darlegte. In der Kritik der Ur-
teilskraft verschiebt sich die Fragestellung jedoch, da Kant nun diskutiert, ob und
inwiefern diese notwendige Annahme auch fiir die Natur gelte. Diese Verschiebung
wird vor allem am Ende des Paragrafen 88 der Kritik der Urteilskraft deutlich: Zwar
sei es fur die praktische Vernunft konstitutiv, einen Welturheber anzunehmen. In

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

theoretischer Hinsicht kénne ein solches Wesen zwar nicht bestimmt werden, es
konne jedoch als regulatives Prinzip fiir die reflektierende Urteilskraft genutzt wer-
den (vgl. ebd. B: 437f./A: 432f.). Zwar gebe es keine Moglichkeit, aus einer theoreti-
schen Perspektive heraus einen Welturheber begriinden zu kénnen, dennoch ist es
nach Kant fir die reflektierende Urteilskraft notig, einen solchen Welturheber als
Prinzip anzunehmen. Oder nochmals anders ausgedriickt: Dieses hochste Wesen
und auch Eigenschaften davon kénnen nicht erkannt werden, es lisst sich nicht
darauf schliessen. Allerdings kann ein solcher Welturheber in Analogie zum Men-
schen als moralisches Wesen gedacht werden (vgl. ebd. B: 435/A: 430). Damit ist es
jedoch nicht méglich, iiber die innere Beschaffenheit Gottes weitere Aussagen zu
treffen (vgl. ebd. B: 454/A: 448).

Inwiefern eine Notwendigkeit besteht, in Analogie zum Menschen als morali-
sches Wesen auf einen Welturheber zu schliessen, macht jene Passage deutlich, in
der Kant eine Figur einfiihrt, die er ab der zweiten Ausgabe der Kritik der Urteils-
kraft als Spinoza identifiziert: Das ist ein rechtschaffener Mann, der nicht an Gott
glaubt. Er befolgt zwar das moralische Gesetz, doch sieht er deswegen weder fiir
sich noch fiir die Welt einen Vorteil. Diese Figur erwartet von der Natur nur einen
»zufilligen Beitritt, niemals aber eine gesetzmifige Unterstiitzung nach bestin-
digen Regeln (so wie innerlich seine Maximen sind und sein miissen) eintreffende
Zusammenstimmung« (ebd. B: 427/A: 422) fuir seine Zwecke:

»Betrug, Cewalttatigkeit und Neid werden immer um ihn im Schwange gehen,
ob er gleich selbst redlich, friedfertig und wohlwollend ist; und die Rechtschaffe-
nen, die er aufder sich noch antrifft, werden, unangesehen aller ihrer Wiirdigkeit
gliicklich zu sein, dennoch durch die Natur, die darauf nichtachtet, allen Ubeln des
Mangels, der Krankheiten und des unzeitigen Todes, gleich den (ibrigen Tieren der
Erde, unterworfen sein und es auch immer bleiben, bis ein weites Grab sie insge-
samt (redlich oder unredlich, das gilt hier gleichviel) verschlingt, und sie, die da
glauben konnten, Endzweck der Schépfung zu sein, in den Schlund des zwecklo-
sen Chaos der Materie zuriick wirft, aus dem sie gezogen waren.« (Ebd. B: 427f./A:
422f)

Nimmt man also nicht an, dass es einen Gott gibt, lisst sich die Natur lediglich
als grosse Gleichgiiltigkeit und Chaos wahrnehmen, denen man unwiederbring-
lich ausgesetzt ist. Kant scheint diese Lage inakzeptabel zu finden und skizziert
deshalb zwei Alternativen, wie dieses Spannungsverhiltnis aufgelst werden kann:
Entweder man gibt die »eigene innere Zweckbestimmung durch das moralische
Gesetz« (ebd. B: 427/A: 422) auf oder man nimmt »in praktischer Absicht, d.i. um
wenigstens von der Moglichkeit des ihm moralisch vorgeschriebenen Endzwecks
einen Begriff zu machen, das Dasein eines moralischen Welturhebers, d.i. Gottes«
(ebd. B: 428f./A: 423f.) an. Will man also das moralische Gesetz weiterhin befolgen
und akzeptiert das lediglich zufillige Beitreten der Natur nicht, so muss zudem

14.02.2026, 09:42:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ein Gott angenommen werden, durch den garantiert werden kann, dass die Natur
sich mit dem moralischen Handeln verbindet. Deutlich ist, dass es fiir Kant nicht
denkbar ist, dass ein bestindiger Widerspruch zwischen der inneren moralischen
Gesinnung und der Welt ausgehalten werden konne.

Dieses Beispiel zeigt auf, dass nach Kant von der mechanisch gedachten Natur
kein Beitritt verlangt werden kann. Einen solchen Beitritt der Natur thematisiert
Kant mit dem Begriff der Gliickseligkeit, die er als »subjektive Bedingung, unter
welcher der Mensch [...] sich, unter dem obigen Gesetze, einen Endzweck setzen
kann« (ebd. B: 423f./A: 419), diskutiert. Der Mensch verfolgt also - folgt er dem
moralischen Gesetz — die Gliickseligkeit. Gliickseligkeit zielt damit nicht in erster
Linie auf die allgemeine Befriedigung der sinnlichen Natur des Menschen, sondern
auf die Verbindung der physischen Natur des Menschen mit den moralischen Ge-
setzen. Diese Verbindung gelingt jedoch nicht sehr gut, da die Natur nichts zum
Erreichen dieser Zwecke beitrigt — und es keinen Grund gibt, dass wir uns eine
solche Verkniipfung vorstellen konnen (vgl. ebd. B: 424/A: 419). Es bleibt also, und
dies zeigt das Beispiel von Spinoza auf, ein erfolgloser Versuch; die Natur aus theo-
retischer Sicht kann keine zuverlissige Partnerin in diesem Unternehmen sein.

Mit der Notwendigkeit der Annahme Gottes setzt Kant dieser mechanischen
Sicht auf die Natur die teleologische entgegen, die in der Annahme eines Welt-
urhebers begriindet liegt. Ohne dass Kant dies an dieser Stelle besonders deutlich
machen wiirde, indert er damit die Ebene. Zwar kann fiir den einzelnen Menschen
kein Hinzutreten der Natur zu seinem Streben nach der Umsetzung der morali-
schen Gesetze beobachtet werden, doch soll eine Entwicklung der Natur insgesamt
hin zu dieser Umsetzung durchaus und mit Grund angenommen werden. Nur so
ist es moglich, die moralische Gesinnung zu stiitzen. Am Horizont dieser Uberle-
gungen lauert somit die Idee des Fortschritts, die als Idee auch die ihr widerstrei-
tenden Elemente auszuhalten weiss (vgl. Kapitel 4).

Die Setzung eines Endzweckes fiir die Natur diskutiert Kant auch in Bezug auf
Werte. Nur wenn ein Endzweck der Natur angenommen wird, kann ein absolu-
ter Wert gesetzt werden, auf den hin sich andere Werte orientieren. Ohne einen
Endzweck kann es in der Natur nur relative Werte geben. Nach Kant wire »das
Dasein der Dinge in der Welt und die Existenz der Welt selbst« ohne den Men-
schen »eine blofRe Wiiste, umsonst und ohne Endzweck« (KdU B: 410/A: 406). Ein
absoluter Wert kann jedoch nur in einem moralischen Wesen gefunden werden, al-
so einem Menschen, der sich selbst aus Freiheit Zwecke setzen kann. Der Mensch
unter moralischen Gesetzen nimmt so eine ausserordentliche Rolle ein und gibt
der Schopfung einen letzten Zweck.

In diesem Konvergenzpunkt der moralischen und der naturteleologischen Per-
spektive wird deutlich, dass die Idee der Entwicklung des Menschen und das Zu-
treten der Natur zu seinem Streben ein abstraktes Prinzip bleibt. Von der Natur,
wie sie fur die einzelnen Menschen erlebbar ist, ist keine Unterstiitzung fiir dieses

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Ziel zu erwarten. Auf einer ideellen Ebene jedoch findet eine Angleichung der Na-
tur an diese menschlichen Ziele statt, die sich in der Annahme einer ersten Ursache
formuliert. Diese Angleichung lisst sich als Ubertragung der inneren Zweckmis-
sigkeit, also die Unterwerfung des Menschen unter moralische Gesetze, auf dussere
Verhiltnisse, also die Annahme eines Welturhebers, reformulieren.>® Diese Uber-
tragung ist zunichst nicht spezifisch fiur die Kritik der Urteilskraft, sondern findet
sich in der praktischen Philosophie ausformuliert. Mit den Erérterungen im letz-
ten Teil der Kritik der Urteilskraft wird dieser Bereich nun zusitzlich mit der Natur
verkniipft: Jegliche Zweckmassigkeit in der Natur bezieht sich letzten Endes auf
den Menschen unter moralischen Gesetzen.

Die Ubertragung der inneren auf die dussere Zweckmissigkeit lisst sich an-
hand einer kurzen Textstelle verdeutlichen, in der Kant die Annahme Gottes in eine
historische Perspektive riickt: »Dieser moralische Beweis hat vor der frithesten Auf-
keimung des menschlichen Vernunftvermégens schon in demselben gelegen, und
wird mit der fortgehenden Kultur desselben nur immer mehr entwickelt.« (Ebd.
B: 438/A: 433) Die Begriindung, dass aus moralischen Griinden ein verniinftiger
Welturheber angenommen werden miisse, formuliert Kant hier als ein Produkt
der Fortschrittsgeschichte. Damit findet — immer noch auf dem kritischen Fun-
dament — eine Verobjektivierung dieser soeben vorgetragenen Argumente statt.
Der kritische Grund wird nicht verlassen, da die Fortschrittsgeschichte ihrerseits
nur als teleologischer Schluss moglich ist, der hypothetisch bleiben muss. Dieses
Denken, das einen moralischen Beweis erbringen kann, erscheint hier als Resultat
der Naturgeschichte. Das eigene, kritische Denken wird so zu einem Produkt der
Natur, die ebenfalls durch das eigene Denken erst erschlossen werden kann.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass es nicht nur um eine Analogieset-
zung, sondern eine innere Verschrinkung von Vernunft und Natur geht. Diese
Verschrinkung lisst sich als mehrfache Spiegelung fassen, in der Vernunft und
Natur anfangen zu verschwimmen. Der Natur wird eine Verniinftigkeit unterstellt;
in konkreten Urteilen bedeutet dies, dass bestimmte Naturdinge als Produkte die-
ser Vernunft verstanden werden. Die Vernunft wird so im teleologischen Denken
der Natur nicht nur als etwas Ausseres hinzugefiigt, um eine Strukturierung des
bereits Gegebenen (das heisst durch die theoretische Einsicht Erkannten) zu for-
mulieren. Vielmehr ist diese Verschrinkung, gerade wenn es um organisierte We-
sen geht, viel substanzieller, da organisierte Wesen tiberhaupt erst durch den Be-
zug auf den ersten Ursprung, die Annahme Gottes, sowie den letzten Endpunkt,

30 In Kapitel 4 zur Geschichtsphilosophie wurde deutlich, dass die historische Entwicklung als
Entfaltung von >sNaturanlagen«< gedacht wird. Dies wird im Folgenden auch in Bezug auf die
Kritik der Urteilskraft noch deutlich werden. Damit gestaltet sich das Verhaltnis zwischen Na-
tur und Vernunftin gleicher Weise wie das Verhaltnis zwischen derinneren und der dusseren
Zweckmadssigkeit.

14.02.2026, 09:42:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der Mensch als moralisches Wesen, erkannt werden konnen. Diese beiden Punkte
spannen zwischen sich ein Feld auf, in dem die Natur hineingewoben ist. Durch
diesen Bezug der Natur auf einen Anfangs- sowie Endpunkt wird mit jedem teleo-
logischen Urteil ein normatives Urteil gefillt. Dieser Normativitit soll im Folgen-
den weiter nachgegangen werden: Wie wirkt diese Normativitit im teleologischen
Natururteil? Lassen sich Spuren ausmachen, die eine Grenze dieses teleologischen
Denkens andeuten? Und welche Art der Selbstaffirmation ist mit der Normativitit
verbunden?

6.3.2 Die Selbstaffirmation ...

In der Methodenlehre diskutiert Kant, in der naturteleologischen Perspektive ver-
bleibend, die Frage des Endzwecks und halt fest: »Wenn wir die ganze Natur durch-
gehen, so finden wir in ihr, als Natur, kein Wesen, welches auf den Vorzug, End-
zweck der Schépfung zu sein, Anspruch machen kénnte [...]« (ebd. B: 382/A: 377).
Mit der kontinuierlich gestellten Frage des Wozu ist es fiir Kant dennoch maglich,
eine Stufenleiter der Zweckbezogenheit zu erstellen: Pflanzen sind da, um das Tier-
reich zu nihren, pflanzenverzehrende Tiere dienen wiederum den Raubtieren als
Nahrung - und dies alles ist letztlich fiir den Menschen da. Diese Bezogenheit der
Lebewesen aufeinander lisst sich jedoch genauso gut umkehren. In diesem Sinne
wiren die Menschen als Regulierungsinstanz fir die Tiere und Pflanzen zu ver-
stehen, die so ein Gleichgewicht in der Natur herstellen. Damit verdeutlicht Kant,
dass der Mensch zwar durchaus als Zweck, doch zugleich auch als Mittel im gros-
sen Zusammenhang der Natur dargestellt werden kann.

Im Anschluss an diese Diskussion fithrt Kant eine Unterscheidung zwischen
dem Endzweck und dem Zweck der Natur ein — zwei Bezeichnungen, die Kant
bis anhin synonym verwendet hat (vgl. Hoffe 2008a). Mit dieser Unterscheidung
verdeutlicht er, dass sich der absolute Wert, der das teleologische Urteil iiber die
Natur anleitet, also der Endzweck, nicht in der Naturbetrachtung ausfindig ma-
chen ldsst. Dennoch lisst sich ein letzter Zweck der Natur diskutieren. Allerdings
stellt sich die Frage, welchen Grund es geben kann, den Menschen als Zweck der
Natur anzunehmen. Kant begriindet dies so: »weil er das einzige Wesen auf dersel-
ben ist, welches sich einen Begriff von Zwecken machen und aus einem Aggregat
von zweckmiRig gebildeten Dingen durch seine Vernunft ein System der Zwecke
machen kann« (KdU B:383/A:378). Wihrend es also fiir den Endzweck die Fihigkeit
des Menschen ist, sich selbst Gesetze zu geben, ist es nun die Fahigkeit, ein System
von Zwecken zu entwickeln, die den Menschen als Endzweck der Natur bestimmt.

Diese Begriindung kann als Selbstaffirmation des teleologischen Urteils gele-
sen werden. Durch die Fihigkeit, ein teleologisches Urteil iiber die Natur zu fillen,
erhilt man zugleich die Legitimation, sich selbst als letzten Bezugspunkt dieser
Verhiltnisse zu setzen. Damit legitimiert sich die teleologische Denkweise durch

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

sich selbst. Das Urteil erweitert sich, sodass auch die Natur auf dieses teleologisch
denkende Subjekt bezogen sein muss. Damit wird die Moglichkeit, eine andere
Sicht auf die Natur zur Kenntnis zu nehmen, grundsitzlich verschlossen und das
teleologische Denken als einzig richtiges Denken ins Zentrum der Entwicklung
geriickt. Diese Selbstaffirmation hingt mit dem Verhiltnis zwischen dem letzten
Zweck der Natur und dem Endzweck zusammen, wodurch die Verbindung der
naturteleologischen Perspektive mit der moralphilosophischen konkretisiert wird.
Kant klirt im Paragrafen 83, was genau im Menschen als Zweck durch die Natur
gefordert werden soll. Dies besteht nicht in der Glickseligkeit, weil es davon kei-
nen klaren Begriff gibt und die Natur im Menschen dafiir nicht empfinglich ist -
auch deshalb, weil die >Naturanlage<im Menschen selbst widersinnig ist, sodass er
sich selbst Plagen wie »dem Druck der Herrschaft, die Barbarei der Kriege u.s.w.«
(ebd. B: 390/A: 385) aussetzt und so an der Zerstérung der eigenen Gattung arbei-
tet. Dennoch ist der Mensch

»betitelter Herr der Natur, und, wenn man diese als ein teleologisches System an-
sieht, seiner Bestimmung nach der letzte Zweck der Natur; aber immer nur be-
dingt, namlich daf} er es verstehe und den Willen habe, dieser und ihm selbst
eine solche Zweckbeziehung zu geben, die unabhingig von der Natur sich selbst
genug, mithin, Endzweck, sein kdnne, der aberin der Natur gar nicht gesucht wer-
den mufd.« (Ebd. B: 390/A: 386)

Die Begriindung, der Mensch konne als Zweck der Natur gesehen werden, unter-
liegt Bedingungen. Diese Bedingungen bestehen, wie bereits an vorheriger Stelle
zitiert, darin, dass der Mensch der Natur Zwecke zuteilen kann. In diesem Zitat
kommt nun verstirkt die moralphilosophische Sicht dazu, da hier der Mensch auch
als Wesen bestimmt wird, das sich selbst Zwecke setzen kann. Dadurch beweist der
Mensch seine Unabhingigkeit von der Natur, also seine Selbstgentigsamkeit. Die-
se moralphilosophische Bestimmung wird zwar von der teleologischen Perspektive
her angegangen, dennoch ist auch die Bestimmung des Menschen als letzter Zweck
der Natur bezogen auf die Bestimmung des Menschen als zur Moral fihiges We-
sen. Denn obwohl der Endzweck losgeldst ist von der Naturbetrachtung und nur
von einer Idee und von nichts anderem abhingig sein darf (vgl. ebd. B: 398/A: 393),
bildet er dennoch den objektiven Grund zu dieser teleologischen Naturbetrach-
tung. Denn diesem der Natur enthobenen Endzweck, den Kant im Menschen als
Noumenon sieht, darf die ganze Natur teleologisch untergeordnet werden (vgl.
ebd. B: 399/A: 394). Den Menschen als Endzweck und als Zweck der Natur zu se-
hen, bedeutet anzunehmen, dass die Natur den Menschen auf etwas vorbereitet,
das nicht im Bereich der Natur liegt. Die Natur liefert die Grundlage dafiir, dass
sich der Mensch als moralisches Wesen entwickeln kann, kann aber zur morali-
schen Entwicklung selbst nichts beitragen. Wenn Kant also eine Unterscheidung
trifft zwischen dem Zweck der Natur und dem Endzweck, dann bezieht sich der

14.02.2026, 09:42:33.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zweck der Natur auf den Endzweck, greift aber nicht tiber den Bereich der Na-
tur hinaus. Dennoch ldsst sich das Verhiltnis zwischen Endzweck und Zweck der
Natur als eine Ubertragung vom moralphilosophischen in den naturteleologischen
Bereich fassen; der Zweck der Natur kann als Doublette des Endzwecks verstanden
werden.

Was diese Ubertragung genau bedeutet, wird deutlich in der Frage, welchen
Weg die Natur wihlt, um ihren letzten Zweck zu verfolgen. Sie wird in Paragraf 83
beantwortet: »Die Hervorbringung der Tauglichkeit eines verniinftigen Wesens zu
beliebigen Zwecken tiberhaupt (folglich in seiner Freiheit) ist die Kultur. Also kann
nur die Kultur der letzte Zweck sein, den man der Natur in Ansehung der Men-
schengattung beizulegen Ursache hat« (ebd. B: 391/A: 387). Die Kultur, auf die die
Entwicklung der Natur abzielt, wird hier bestimmt als Tauglichkeit zu beliebigen
Zwecken. Bereits in der dsthetischen Urteilskraft verankert Kant die Kultur in der Na-
tur, bestimmt sie jedoch in Bezug auf eine >Anlage« zu praktischen Ideen, womit er
die Fihigkeit zur Moral ins Zentrum der Bestimmung der Kultur riickt, die jedoch
bei allen Menschen angenommen werden darf (vgl. ebd. B: 111f./A: 110). Die Be-
stimmung der Kultur in der teleologischen Urteilskraft ist im Gegensatz dazu weiter
gefasst. Es kann jedoch vermutet werden, dass die weitere Bestimmung der Kultur
in der teleologischen Urteilskraft die Grundlage bildet fiir jene Bestimmung der Kul-
tur, die Kant in der dsthetischen Urteilskraft vorgenommen hat. Die Natur fordert aus
der naturteleologischen Perspektive eine Vielfalt, die aus dsthetischer Perspektive
mit moralischen Aspekten in Bezug gesetzt und so weiter evaluiert werden kann.

Doch auch in Bezug auf die Kultur aus naturteleologischer Perspektive formu-
liert Kant Bedingungen: »Aber nicht jede Kultur ist zu diesem letzten Zwecke der
Natur hinlinglich.« (Ebd. B: 392/A: 387) So braucht es zunichst Geschicklichkeit
und auch den Willen, sich selbst Zwecke zu setzen. In negativer Hinsicht disku-
tiert Kant auch kurz die »Befreiung des Willens von dem Despotism der Begierde«
(ebd.), wobei sich die Begierde nach den Erfordernissen der Zwecke der Vernunft
regulieren lisst. Zentral ist jedoch die Entwicklung der Geschicklichkeit, wozu es
in der Menschengattung eine Ungleichheit unter Menschen braucht. Kant greift
hier auf seine zentrale These aus der Geschichtsphilosophie zuriick, in der er ei-
nen Antagonismus geschildert hat, der zur Entwicklung der Menschheit fithrt. Der
Antagonismus, den Kant in der teleologischen Urteilskraft vor Augen hat, beruht nun
jedoch auf anderen Entititen: Er schildert zwei unterschiedliche Klassen®, die sich

31 Wihrend der Begriff des Antagonismus deutlich in der Geschichtsphilosophie verankert ist,
kann der Begriff der Klassen auf den Aufsatz Bestimmung zuriickgefithrt werden, in dem Kant
von »Klassenunterschieden« (vgl. beispielsweise Bestimmung A: 349) spricht. Dieser Begriff
erhiltin der Kritik der Urteilskraft eine neue Bedeutung, da er nun mit einem 6konomischen
Verhiltnis assoziiert wird.

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

gegeniiberstehen. Die einen, die fiir die Herstellung und Besorgung der Notwen-
digkeiten des Lebens arbeiten, werden »im Stande des Drucks, saurer Arbeit und
wenig Genusses gehalten« (ebd. B: 393/A: 388). Ihr Problem liegt in der »fremde[n]
Gewalttitigkeit« (ebd.). Die anderen sind jene, fir die erstere arbeiten, sie kiim-
mern sich um Kultur, Wissenschaft und Kunst. Doch auch diese Seite ist geplagt,
wenn nicht durch eine dusserliche Herrschaft, so doch durch eine innere Unge-
niigsamkeit, die mit dem Luxus einhergeht. Ein solcher Zustand entspricht nicht
dem, was sich die Menschen als Zweck setzen, »aber das glinzende Elend ist doch
mit der Entwickelung der Naturanlagen in der Menschengattung verbunden, und
der Zweck der Natur selbst, wenn es gleich nicht unser Zweck ist, wird doch hiebei
erreicht« (ebd. B: 393/A: 388).

Mit Rekurs auf den Beitrag der Natur zur Entwicklung der >Anlagen< in den
Menschen rechtfertigt Kant erneut Ungleichheitsverhiltnisse als notwendiges Sta-
dium in der Entwicklung der Menschheit, wobei nun im Gegensatz zu den ge-
schichtsphilosophischen Schriften nicht Ackerbauern_ und Hirt_en diesen Gegen-
satz bilden, sondern unterschiedliche Klassen, die durch ihre Titigkeit und das da-
mit verbundene Herrschaftsverhiltnis charakterisiert werden. In der Geschichts-
philosophie ging der Antagonismus damit einher, dass implizit die europiische
Gesellschaft als Produke einer intrinsischen Entwicklung gezeichnet wurde; die-
ser Fortschritt konne nach Kant auf andere, nicht-europiische Linder tibertragen
werden. Mit dieser Verschiebung hin zu einem Antagonismus 6konomischer Klas-
sen kénnte diese Ubertragungslogik tendenziell unterlaufen werden: Wenn mit den
6konomischen Klassen die internationale Arbeitsteilung — zeitgenossisch wire dies
also der transatlantische Sklavenhandel und die Kolonien - in den Blick kommt,
zeichnet sich ein globales Ungleichheitsverhiltnis ab, das das Zentrum einer Fort-
schrittserzihlung ausmacht. Dass Kant jedoch diese Dimension nicht im Blick hat,
macht der weitere Verlauf des Textes deutlich, da zunichst die Verfassung biirger-
licher Gesellschaften als formaler Rahmen zur Entwicklung dieser >Anlagen«< an-
gefithrt und erst in einem weiteren Schritt ein weltbiirgerliches Ganzes skizziert
wird.

Kant hat also kein globales, sondern ein lokales Ungleichheitsverhiltnis vor Au-
gen. Dies steht auch im Einklang mit dem Aufsatz Idee, in dem er fiir die globale
Ebene nicht eine biirgerliche Verfassung skizziert, sondern ein »weltbiirgerliches
Ganzes« (ebd. B: 393/A: 389). Auf dieser Ebene wirkt kein sozio-6konomischer Ant-
agonismus, sondern es ist der Krieg, der eine Entwicklung zu diesem Ganzen hin
antreibt. Den Krieg greift Kant auch in der Kritik der Urteilskraft auf. Er versteht
ihn jedoch nicht als einen zwischen Staaten, sondern erliutert in einer Randbe-
merkung, dass sich durch den Krieg Staaten aufteilen oder kleinere Einheiten in
grosseren Gemeinschaften zusammengefihrt werden. Auch wenn Kant seine Ge-
danken an dieser Stelle nicht weiter ausfithrt, mag diese Anmerkung im teleolo-
gischen Denken verankert sein: Der Endzustand besteht fiir ihn aus Staaten mit

14.02.2026, 09:42:33.

209


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

einer biirgerlichen Verfassung, die in einem Gleichgewicht zueinander stehen und
so einen Volkerbund als System aller Staaten bilden. Solange dieser Endzustand
nicht erreicht ist, sind auch die Teile dieses Systems nicht stabil, da nach dem te-
leologischen Denken beide Elemente in einem wechselseitigen Ursache-Wirkung-
Verhiltnis stehen. In diesem Sinne kann der Krieg als ein Mittel der Natur be-
zeichnet werden, der eine »Einheit eines moralisch begriindeten Systems« (ebd.
B: 394/A: 389) stiftet. Damit ist der Krieg »eine Triebfeder mehr [...], alle Talen-
te, die zur Kultur dienen, bis zum hochsten Grade zu entwickeln« (ebd. B: 394/A:
389f.). In dieser Entwicklung der »Anlagenc spielen auch die schéne Kunst und die
Wissenschaft eine Rolle:

»Schone Kunst und Wissenschaften, die durch eine Lust, die sich allgemein mittei-
len af3t, und durch Geschliffenheit und Verfeinerung fiir die Gesellschaft, wenn
gleich den Menschen nicht sittlich besser, doch gesittet machen, gewinnen der
Tyrannei des Sinnenhanges sehr viel ab, und bereiten dadurch den Menschen zu
einer Herrschaft vor, in welcher die Vernunft allein Gewalt haben soll: indes die
Ubel, womit uns teils die Natur, teils die unvertragsame Selbstsucht der Menschen
heimsucht, zugleich die Krafte der Seele aufbieten, steigern und stihlen, um je-
nen nicht unterzuliegen, und uns so eine Tauglichkeit zu héheren Zwecken, die in
uns verborgen liegt, fihlen lassen.« (Ebd. B: 395/A: 390f.)

In diesem Zitat wird deutlich, dass Kant gegen Ende der Kritik der Urteilskraft auf
Themen zuriickkommt, die in Kapitel 5.2 angesprochen wurden: So thematisiert
Kant nun die schone Kunst, also die Asthetik, zusammen mit den Wissenschaften
und spannt so einen grossen Bogen wiber die beiden Teile der Kritik der Urteilskraft
hinweg. Beide Bereiche konnen ein Gefiihl evozieren, das uns ahnen lisst, zu welch
hoheren Zwecken die Menschen bestimmt sind. Mit dieser Passage setzt Kant das
gesamte Feld, das er in der Kritik der Urteilskraft behandelt, in Bezug zu seinem
Entwicklungsdenken und als Gegenkraft zu jenem Aspekt der Natur, der die Men-
schen zuriickhilt. Dass die schéne Kunst durch eine allgemeine Lust mitteilbar
wird, wurde in der dsthetischen Urteilskraft unter dem Stichwort des Sensus com-
munis verhandelt. Allerdings bringt Kant nun auch die Wissenschaften mit dem
Sensus communis in Verbindung - und dies ist eher erstaunlich. Ein solcher Be-
zug der Wissenschaft auf ein Lustgefiihl wird an keiner Stelle in der teleologischen
Urteilskraft weiter erliutert. So wird auch die Bemerkung, die Lust sei im teleolo-
gischen Urteil eine vergangene Lust, nicht weiter erliutert (vgl. dazu Kapitel 5.3).
Insgesamt legt das obige Zitat jedoch nahe, dass Kant die gesamte Kritik der Urteils-
kraft als Beitrag zur Entwicklung der Kultur betrachtet.

Indem in den Schlussparagrafen die gesamte Kritik der Urteilskraft in den Blick
genommen wird, gerit auch die Frage nach dem Zusammenhang verschiedener
Gebiete der kritischen Philosophie und damit auch die Frage nach einem syste-
matischen Zusammenhang der Teile wieder in den Blick. In der Einleitung zur

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

Kritik der Urteilskraft diskutiert Kant, die kritische Philosophie konne durch die Ur-
teilskraft in ein geschlossenes System gebracht werden, indem die beiden Gebiete
des theoretischen Verstandes und der praktischen Vernunft miteinander verbun-
den werden. Gelinge dieser Abschluss, so wiirde sich das herausbilden, was als Idee
der kritischen Philosophie gefasst werden kann. Diese kritische Philosophie kommt
zum Schluss, dass sie selbst dem von ihr erkannten Endpunkt der Entwicklung der
Menschheit am nichsten kommt. Dadurch fithrt sie vor, was ich als Selbstaffirma-
tion fasse. Denn mit der Skizzierung der Entwicklung der Menschengattung findet
zugleich eine Legitimierung der kritischen Philosophie statt. Sie erlangt durch die-
ses Denken eine Vorrangstellung, indem sie ein Ideal verkorpert. Wie Kant in der
dsthetischen Urteilskraft (vgl. Kapitel 5.3.2) erklirt, kommt ein Ideal einer Idee sehr
nahe und reprisentiert diese, wobei es nun nicht um die Schénheit geht, sondern
um die Idee der kritischen Philosophie. Durch das teleologische Denken wird itber-
haupt erst ein Fortschritt erkennbar und durch dieses Aufdecken leistet die Kritik
der Urteilskraft einen Beitrag zur Verwirklichung der Herrschaft der Vernunft. Sie
vollzieht also zugleich, woriiber sie spricht und setzt sich dadurch an die Spitze der
wiinschenswerten, wenn nicht notwendigen Entwicklung, die sie als durch die Na-
tur begriindet ansieht. Wie es weiter aufzuzeigen gilt, wird diese Selbstaffirmation
von Abgrenzungsgesten anderen Menschen gegeniiber begleitet. Die fragmentier-
ten Spuren dieses Otherings sollen im Folgenden rekonstruiert werden.

6.3.3 ... und das Othering des Zweckdenkens

Stellt man grundsitzlich die Frage, wozu etwas existiert oder in dieser Weise exis-
tiert, so kann das Aufwerfen dieser Frage zu einer Delegitimation beitragen, also
zur Feststellung, dass es nicht moglich ist, dem befragten Objekt einen Zweck zu-
zuordnen. Kant diskutiert in der Analytik, ob verschiedene Zusammenhinge in
der Natur als Zutriglichkeitsverhiltnis verstanden werden kénnen und damit als
dussere Zweckmissigkeit. Er kommt auf den Menschen zu sprechen:

»Wenn aber vollends der Mensch, durch Freiheit seiner Kausalitat, die Naturdin-
ge seinen oft torichten Absichten (die bunten Vogelfedern zum Putzwerk seiner
Bekleidung, farbige Erden oder Pflanzensafte zur Schminke), manchmal auch aus
verniinftiger Absicht, das Pferd zum Reiten, den Stier und in Minorka sogar den
Esel und das Schwein zum Pflligen, zutrdglicher findet: so kann man hier auch
nicht einmal einen relativen Naturzweck (auf diesen Gebrauch) annehmen. Denn
seine Vernunft weif den Dingen eine Ubereinstimmung mit seinen willkiirlichen
Einfallen, wozu er selbst nicht einmal von der Natur priadestiniert war, zu geben.«
(KdU B: 282/A: 278)

Damit hilt Kant einerseits fest, dass sich in Bezug auf den Menschen kein engerer
Zusammenhang mit der Nutzung der Natur festhalten ldsst, da die Natur nicht

14.02.2026, 09:42:33.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

fiir eine bestimmte Art der Benutzung durch den Menschen angelegt ist. Vielmehr
speist sich die Nutzung der Natur aus der Vernunft der Menschen. Allerdings zeugt
nicht jede Nutzung der Natur gleichermassen von einem Vernunftgebrauch, denn
Kant sieht einen Unterschied darin, ob farbige Erde zu kulturellen Zwecken (was
mit Praktiken von Bewohner_innen nicht-europdischer Erdteile assoziiert werden
kann) oder ob ein Tier als Fortbewegungsmittel benutzt wird. Wihrend letzteres als
vernunftmaissig verstanden wird, wird ersteres als toricht herabgestuft. Bestimmte
kulturelle Praktiken, die nur in der Klammer gestreift werden, konnen offensicht-
lich nicht als vernunftgemiss erscheinen. Kant fihrt fort:

»Nur wenn man annimmt, Menschen haben auf Erden leben sollen, so missen
doch wenigstens die Mittel, ohne die sie als Tiere und selbst als verniinftige Tiere
(in wie niedrigem Grade es auch sei) nicht bestehen konnten, auch nicht fehlen;
alsdann aberwiirden diejenigen Naturdinge, die zu diesem Behufe unentbehrlich
sind, auch als Naturzwecke angesehen werden miissen.« (Ebd. B: 282/A: 278)

Wie auch immer die Natur genutzt wird, da der Mensch letztlich der Zweck der
Natur ist, kann in Bezug auf ihn auch eine Zutriglichkeit festgestellt werden. Die
Klammer wiederholt jedoch die obige Hierarchisierung nochmals, da darin Grade
der Verniinftigkeit aufgerufen werden. Zwar bezieht Kant dies nicht explizit auf die
Benutzung von Vogelfedern, doch die unmittelbare Nihe dieser beiden Passagen
legt einen solchen Bezug nahe.

Der zweite Teil des Zitats macht deutlich, dass — unter bestimmten Bedingun-
gen, die Kant jedoch annimmt — nur jenes als Naturzweck anerkannt werden kann,
das zum Uberleben notwendig ist. Damit kann die Unterscheidung zwischen der
Nutzung der Tiere fiir den Transport oder dem Pfliigen und der Benutzung von
Vogelfedern oder von Pflanzensiften parallel gefithrt werden mit der Unterschei-
dung, dass gewissen Praktiken eine Notwendigkeit fiir das Uberleben zukommt,
anderen jedoch nicht. Bestimmte kulturelle Praktiken werden so als existenziell
geadelt, wihrend andere als akzidentelle Spielerei heruntergestuft werden. Zuge-
spitzt deutet sich hier eine Unterscheidung in natiirliche und unnatiirliche Prakti-
ken an: Bestimmte Praktiken sind durch die Natur begriindet, weshalb sie als ge-
wichtig erscheinen; andere Praktiken hingegen erscheinen als blosse Spielereien,
ihnen wird keine weitergehende existenzielle Bedeutung zugesprochen.

Auch wenn Kant im selben Abschnitt einschrinkt, durch »blofe Naturbetrach-
tung« (ebd. B: 283/A: 279) konne kein Naturzweck erkannt werden und ein teleolo-
gisches Urteil konne keinen Anspruch stellen, absolut zu sein, so skizziert er den-
noch, dass die Annahme des Menschen als Zweck der Natur mit einer Ausbuch-
stabierung und damit Hierarchisierung einhergeht, welche Nutzung von welchen
Objekten mit diesem Zweck korrespondiert. Im selben Paragrafen bringt Kant ei-
nen anderen Fall ein, der im Norden angesiedelt ist:

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

»Fiir andere Vélker in derselben Eiszone enthdlt das Meer einen Vorrat an Tieren,
die, aufler der Nahrung und Kleidung, die sie liefern, und dem Holze, welches
ihnen das Meer zu Wohnungen gleichsam hinfléf3et, ihnen noch Brennmaterien
zur Erwarmung ihrer Hiitten liefern. Hier ist nun eine bewundernswirdige Zu-
sammenkunft von so viel Beziehungen der Natur auf einen Zweck; und dieser ist
der Gronldnder, der Lappe, der Samojede, der Jakute, u.s.w. Aber man sieht nicht,
warum (berhaupt Menschen dort leben miissen.« (Ebd. B: 283f./A: 279f.)

Wenn eine dussere Zweckmissigkeit fiir jene Menschen, die einen Esel zum Reiten
nutzen, zumindest hypothetisch angenommen werden kann, so scheinen solche
Zusammenhinge, die das Uberleben sichern, im Norden augenfillig gegeben zu
sein. Doch Kant stellt grundsitzlich infrage, dass Menschen in diesen Gegenden
ansissig sein miissen. Denn wenn es keinen guten Grund gibt, weshalb Menschen
an einem solchen Ort leben, dann stellt dies wiederum auch die dussere Zweck-
maissigkeit infrage. Auch liefern all diese Vorkommnisse keine gute Begriindung,
warum sich die Menschen im hohen Norden angesiedelt haben. Dass diesen Vor-
kommnissen in der Natur in diesem Fall ein Zweck unterstellt wird, erscheint Kant
als »vermessen und uniiberlegt« (ebd. B: 284/A: 280).

Kant liefert einige Zeilen spiter eine Erklirung, wenn er in einer Randbemer-
kung die »Unvertriglichkeit der Menschen unter einander« (ebd.) anfithrt. Damit
nimmt er an, diese Menschen hitten urspriinglich an einem anderen Ort gelebt
und wiren durch den dortigen Antagonismus erst gezwungen worden, im Norden
Zuflucht zu nehmen. Dass sich im Norden das Uberleben der Menschen sichern-
de Naturzusammenhinge ausfindig machen lassen, muss somit als Zufall erachtet
werden. Das Augenmerk liegt nun nicht mehr auf der Frage nach einem genuinen
Zusammenhang zwischen der Natur und dem Uberleben von Menschen, sondern
auf einem historischen Antagonismus, der auf ein Woanders projiziert wird. Es
sind gesellschaftlich-historische Entwicklungen, die die Menschen an diesen Ort
gebracht haben, und damit nicht reine Naturereignisse. Dieser Hintergrund der
Prisenz der Menschen im Norden fithrt dazu, dass der Zusammenhang zwischen
den Fischen, dem durch das Meer angeschwemmten Holz und dem Uberleben der
Menschen wiederum nicht jene Gewichtung erhalten kann, die Kant der Nutzung
der Pferde als Transportmittel oder zum Pfliigen verliehen hat. Eine dhnliche rhe-
torische Figur findet sich ebenfalls in Paragraf 67. Darin steht der Gebrauch von
Naturdingen durch ein Naturwesen im Vordergrund, also

»wie das Gras dem Vieh, wie dieses dem Menschen als Mittel zu seiner Existenz
notig sei; und man sieht nicht, warum es denn notig sei, dafd Menschen existie-
ren (welches, wenn man etwa die Neuholldnder oder Feuerldnder in CGedanken
hat, so leicht nicht zu beantworten sein méchte): so gelangt man zu keinem ka-
tegorischen Zwecke, sondern alle diese zweckméafige Beziehung beruht auf einer
immer weiter hinauszusetzenden Bedingung, die als unbedingt (das Dasein eines

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Dinges als Endzweck) ganz auflerhalb der physisch-teleologischen Weltbetrach-
tung liegt.« (Ebd. B: 300/A: 296)

Im Gegensatz zu obiger Stelle bezweifelt Kant nun nicht den Aufenthalt in einer
bestimmten Weltgegend, sondern die Existenz bestimmter Menschen. Auch liefert
er keine anderweitige Begriindung mehr, warum sich Menschen an diesen Orten
der Welt aufhalten konnen. Diese Stelle lisst sich mit folgendem Zitat kontrastie-
ren: »Von dem Menschen nun (und so jedem verniinftigen Wesen in der Welt), als
einem moralischen Wesen, kann nicht weiter gefragt werden: wozu (quem finem)
er existiere.« (Ebd. B: 398/A: 393f.) Eine Assoziation von >Feuerlinder n<und >Neu-
hollinder_n« mit dieser Bestimmung des Menschseins scheint Kant demnach eher
absurd zu finden. Damit wird die Vermutung bestirkt, Kant gehe von einer Stu-
fenleiter der Menschen als Vernunftwesen aus. Spivak (1999: 26ff.) kommentiert
diese Stelle ausfithrlicher und bemerkt, Kant gedenke nicht, mit den >Feuerlin-
der_n<und>Neuhollinder_n«ein paradigmatisches Beispiel einzubringen, sondern
mache lediglich eine beiliufige Bemerkung. Sie deutet dies als Grundlage des Im-
perialismus, da hier kenntlich werde, dass eine Beschrinkung darin bestehe, wer
als (kultureller) Mensch erkannt wird.

Das Subjekt der kantischen Philosophie ist also geopolitisch stratifiziert — was
Kant selbst nicht explizit theoretisieren kann, in Anbetracht der Spuren im Text
aber auch nicht verleugnet werden kann. Im Rahmen der kritischen Philosophie
ist es nach Spivak nicht moglich, dass >Neuhollinder < und der >Feuerlinder_< in
der Kritik der Urteilskraft Subjekte der Rede oder des Urteils sein konnen. In einer
lingeren Fussnote verortet sie diese Stelle in der in Europa zeitgendssisch statt-
gefundenen Diskussion dariiber, ob >Feuerlinder_< und sNeuhollinder_« Menschen
seien. Durch diese Verortung kann das Zitat als Stellungnahme zu dieser Diskus-
sion gelesen werden. Die beiden Bezeichnungen beziehen sich auf die Koorie, die
in Stidostasien leben. Spivak weist darauf hin, diese — wie alle V6lker dieser Erde —
seien eine klassen-heterogene Gruppe und wiirden keine uniforme Absicht vertre-
ten. Die >Feuerlinder < — in der iiberlieferten Selbstbezeichnung nennen sie sich
Kawesqarr — wiren ausgeloscht worden. Das kurze Gedankenexperiment korreliert
also in Bezug auf die Kawesqarr mit der tatsichlichen Vernichtung.

Fiir die These, Kant gehe von einer Stufenleiter der Menschen aus teleologischer
Sicht aus, finden sich weitere Beispiele. So diskutiert er in Paragraf 67, dass man
durch das Beispiel von organischen Produkten dazu berufen sei, auch im Ganzen
eine Zweckmissigkeit zu erwarten, wenn auch nur als regulatives Urteil. So kann
es auch niitzlich sein, zweckwidrige Dinge aus dieser Perspektive zu betrachten:

»So kénnte man z.B. sagen: das Ungeziefer, welches die Menschen in ihren Klei-
dern, Haaren, oder Bettstellen plagt, sei nach einer weisen Naturanstalt ein An-
trieb zur Reinlichkeit, die fiir sich schon ein wichtiges Mittel der Erhaltung der
Cesundheit ist. Oder die Moskitomiicken und andere stechende Insekten, welche

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

die Wiisten von Amerika den Wilden so beschwerlich machen, seien so viel Sta-
cheln der Tatigkeit fiir diese angehende Menschen, um die Moréste abzuleiten,
und die dichten den Luftzug abhaltenden Walder licht zu machen, und dadurch,
imgleichen durch den Anbau des Bodens, ihren Aufenthalt zugleich gesiinder zu
machen.« (KdU B 301f./A: 298)

Kant empfindet solche Zusammenhinge als eine »unterhaltende, bisweilen auch
belehrende Aussicht in eine teleologische Ordnung der Dinge« (ebd. B: 302/A: 298),
auch wenn sie zweckwidrig ist, das heisst »dem Menschen in seiner innern Or-
ganisation widernatiirlich zu sein scheint« (ebd.). Die Abwertung, die jedoch die
>Wildens, die Kant in Amerika lokalisiert, durch die Umschreibung als >angehende
Menschenc erfahren, wird mit diesem Hinweis nicht aufgewogen. Das Zitat legt
nahe, dass diese Menschen nicht aufgrund einer Kulturleistung oder durch das
Setzen von Zwecken Sumpf oder Moor trockenlegen, Wilder ausdiinnen und den
Boden beackern, sondern lediglich zu vermeiden versuchen, von den Miicken ge-
plagt zu werden. Obwohl Kant in der Geschichtsphilosophie die ackerbauerische
Tatigkeit als Anfang der Kultur der Menschen gesetzt hat, scheint diese Tatigkeit,
wenn es Menschen auf anderen Kontinenten betrifft, nicht als Zeichen fiir eine
Entwicklung von >Anlagen« dienen zu konnen.

6.4 Fazit

Mit diesen Ausfithrungen zum teleologischen Denken, das auch die dsthetische
Urteilskraft umfasst, ist nicht nur deutlich geworden, dass sich Spuren von Othe-
ring und Selbstaffirmation in der kritischen Philosophie Kants auffinden lassen,
sondern auch, wie sich diese im Rahmen der kritischen Philosophie artikulieren.
Mit dem Abschluss der kritischen Philosophie, den die Kritik der Urteilskraft leisten
will, verbindet Kant das Anliegen, die Bereiche der theoretischen und der prak-
tischen Philosophie, also der Natur und der Freiheit miteinander zu verbinden,
sodass sich beide nicht nur als ein Aggregat zu einem Ganzen fiigen, sondern eine
architektonische Einheit bilden. Mit den Ausfithrungen in der teleologischen Urteils-
kraft wurde deutlich, dass ein Ubergang zwischen diesen beiden Bereichen von
Kant so gedacht wird, dass der Mensch unter moralischen Gesetzen einen Bezugs-
punkt bildet, der auch — nach einem Ubersetzungsschritt — in der teleologischen
Naturbetrachtung als Zielpunkt angenommen werden soll. Dieser Zielpunkt struk-
turiert die teleologische Naturbetrachtung. Die Momente von Othering konnen als
einer der Effekte dieser Strukturierung der Naturbetrachtung gefasst werden: Nur
bestimmte kulturelle Handlungen, Orte des Aufenthalts oder auch Lebensweisen
konnen als Beitrag zur Erreichung des Naturzwecks verstanden werden. Das te-
leologische Urteil ist ein normatives Urteil, da es sich auf einen Zielpunkt hin ori-

14.02.2026, 09:42:33.

215


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

entiert. Dadurch kénnen andere Entwicklungen nicht als solche gedacht werden,
sondern lediglich als sich in grosserer Distanz zum Ziel befindend oder dieses ver-
fehlend beurteilt werden. In einem kolonialen Kontext bedeutet dies, epistemische
Macht auszuiiben und die eigene Vorrangstellung zu etablieren und zu verteidi-
gen. Das Othering ist keine zufillige Erscheinung in diesem Text, sondern mit
dem teleologischen Urteil intrinsisch verbunden.

Damit einhergehend wurde in diesem Kapitel deutlich, dass die Vernunft in
einem teleologischen Urteil sich nicht nur in der Natur erkennt, sondern sich in
ihr positioniert. Das Verhiltnis von Vernunft und Natur geht iiber ein reines Ana-
logieverhiltnis hinaus und kann vielmehr als Verschrinkung verstanden werden,
wie der Fokus auf die innere und dussere Zweckmaissigkeit deutlich gemacht hat.
So ist auch die Vernunft ein organisiertes und sich selbst organisierendes Wesen,
dessen Entwicklung sowohl durch die Natur angestossen wird (was jedoch erst die
entwickelte Vernunft zu erkennen vermag), als auch durch das Erforschen von sich
selbst entwickelt. In dieser Verschrinkung findet sich die Selbstaffirmation der
kritischen Philosophie: Die kritische Vernunft versteht sich nicht als ein Vernunft-
gebrauch unter anderen, sondern als Kulminationspunkt der Entwicklung der uni-
versalen Vernunft. Diese Selbstlegitimation kann die kritische Philosophie jedoch
nicht alleine aus der inneren Zweckmissigkeit heraus begriinden, sie muss auf eine
dussere Zweckmassigkeit zuriickgreifen. Damit findet auch auf dieser Ebene eine
Verschrinkung von innen und aussen statt, sodass dieser Vernunftgebrauch in der
Natur und auch geografisch verortet wird. Darin findet sich die Verschrankung von
Selbstaffirmation und Othering wieder.

Das naturteleologische Urteil hat jedoch nicht nur den Effekt einer Negation,
sondern auch einen produktiven Aspekt, wie ich in Bezug auf Geschlecht und >Ras-
secversucht habe aufzuzeigen. Geschlecht bestimmt Kant insofern als zweckmis-
sig, als dadurch die Fortpflanzung der Menschen stattfindet. In Kants Verstindnis
wird diese Fortpflanzung in materieller Hinsicht als in zwei komplementire Kor-
per aufgeteilt gedacht. Damit wird das heterosexuelle Paar zu einer funktionalen
Einheit. Erst durch den Bezug auf diesen Zweck der Fortpflanzung kénnen unter-
schiedliche kérperliche Phinomene als geschlechtliche Phinomene gebiindelt und
erkannt werden.

Auch der Begriff der >Rasse< bezieht sich zentral auf die Fortpflanzung, die
hier jedoch nicht als Zweck verstanden wird. Doch erst mit Bezug auf die Fort-
pflanzung kann die Idee der Entwicklung von >Keimen« und >Anlagen< angenom-
men und damit ein Begriff wie >Rasse« als verniinftig legitimiert werden. Durch
die Fortpflanzung wird so eine Verbindung zwischen Menschen denkbar, die sich
in beobachtbaren Regelmissigkeiten dusserlich manifestiert und in die Klassifika-
tion unterschiedlicher >Rassen« miindet. Zugleich haftet >Rasse« durch die Bestim-
mung des Menschen als organisiertes Wesen, in dem jeder Aspekt funktional fiir
die Einheit ist, nicht nur an der Oberfliche der Menschen, sondern ist ein funktio-

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Der Ort der kritischen Philosophie: Kritik der teleologischen Urteilskraft

naler Teil der kérperlichen Einheit. Auch hier wird die Verschrinkung zwischen der
dusseren Zweckmdssigkeit — der Anpassung an das Klima — mit der inneren deut-
lich. Zentral ist jedoch, dass >Rasse< ausserhalb eines naturgeschichtlichen Zugangs
nicht erkennbar ist, dies weder in der rein theoretischen noch in der rein prakti-
schen Sichtweise. Mit dem teleologischen Urteil werden somit zwei fiir die Moder-
ne zentrale Begriffe, Geschlecht und >Rasses, begriindet und legitimiert. Wahrend
der gleichmaissige Beitrag beider Geschlechter zur Fortpflanzung eine eher egaliti-
re Sichtweise begriindete, zeitigt dasselbe Modell eine deutliche Hierarchisierung
zwischen unterschiedlichen europiischen und aussereuropiischen Menschen.

14.02.2026, 09:42:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 09:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

