bringen. Dante versucht deshalb die polis als Universalstaat zu retten. Dabei wird er
kaum Aristoteles’ fliichtigem Hinweis auf den Weltstaat gefolgt sein, sondern des-
sen Definition der polis: gemeinsam sind die Menschen besser und weiser.

Imbach, Ruedi

Die politische Dimension der menschlichen Vernunft bei Dante, in: Der Mensch
— ein politisches Tier? : Essays zur politischen Anthropologie / hrsg. von Ot-
fried Hoffe. — Stuttgart : Reclam, 1992 (Universal-Bibliothek ; 8825) S. 26-42
Imbach gibt einen Uberblick iiber die Interpretationen von Aristoteles, De anima
111,4-8 von der Antike iiber Averroes bis Thomas von Aquin: Nur die Gesamtheit
der Menschen kann alles Erkennbare erkennen. Dantes originale Idee ist, dal3 diese
vollkommene Erkenntnis nicht wie bei Aristoteles bei einem einzelnen gottdhnli-
chen Philosophen oder wie bei Thomas bei den Seligen nach dem Tode zu finden
ist, sondern daB die diesseitige menschliche Gemeinschaft gemeinsam das Ideal
einer umfassenden und vollkommenen Erkenntnis verwirklicht. (Warum das eine
politisch verfalite Gesellschaft sein muB, fithrt Imbach nicht aus.)

Liiddecke, Dirk

Das politische Denken Dantes : Uberlegungen zur Argumentation der ,Monar-
chia’ Dante Alighieris. — Neuried : Ars Una, 1999. — 204 S. (Reihe Politisches
Denken , 3)

Gerechtigkeit kann nur bestehen, wenn es Macht gibt. Die Monarchie wird als Wi-
derstandslosigkeit gedeutet. (Dante, der sonst die Tyrannei so genau beschrieben
hat, 14Bt sie in der Monarchia nicht vorkommen.) Politische Herrschaft ist im
Hochmittelalter und Spétmittelalter immer als Herrschaft {iber Freie gedacht, so
auch bei Dante. Die Monarchia ist eine paradoxe Theorie der Befreiung der im Staat
Gefangenen durch einen Oberaufseher der kleinen tyrannischen Staaten. Das Ziel
dieser ganzen Weltstaat-Idee ist, dal die Menschen frei leben. Diese Befreiung ist
bei Dante aber nicht eine Rechtsfrage, sondern Befreiung des Willens von der Be-
gierde, eine Befreiung zum biirgerlichen und zum kontemplativen Gliick. Im dritten
Buch, das die Gottesunmittelbarkeit des Monarchen gegen Anspriiche des Papsttums
verteidigt, wird betont, da3 Herrschaft seit dem Siindenfall unverzichtbar ist. Text-
nah, fast ein Kommentar.

5.4.2 Marsilius von Padua
1270-1342. Aus einer prominenten Juristenfamilie in Padua. Mediziner und Philo-
soph in Paris. Als er als Autor des papstfeindlichen Defensor Pacis entdeckt wurde,

floh er zum deutschen Konig Ludwig IV und begleitete ihn auf seinem Zug nach
Rom.

221

https://dol.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marsilius hat die Einheit der Staatsgewalt entdeckt. Frieden ist Unterordnung, aber
letztlich unter einen allgemeinen Willen, die Gesetze. Wiahrend in der spéteren euro-
pdischen Vertragstheorie das Volk Rechte abtritt, miissen sich bei Marsilius zwar
alle der Regierung unterordnen, konnen aber die Regierung zur Rechenschaft zie-
hen. Es gibt viele Linien zu Bodin und Hobbes, am stirksten klingt es wie Rousseau
und wie bei Rousseau ist viel dariiber gestritten worden, wie demokratisch oder
totalitir das gemeint sei. Vergleiche zu den Themen der neuzeitlichen politischen
Theorie bei Marsilius: Cary J. Nederman, Community and Consent : the Secular
Political Theory of Marsiglio of Padua’s Defensor Pacis. — Lanham 1995. Marsilius
bietet die erste rein rational konstruierte Theorie der Politik im Mittelalter, aber die
aktuelle Stellungnahme gegen politische Anspriiche des Papsttums nimmt den groB3-
ten Teil des Werkes ein und die Unterordnung des Klerus unter die weltliche Regie-
rung ist sein zentrales Anliegen. Die Forschung hat viel dariiber gestritten, wie weit
die Reformation vorgebildet wird. Eine entschiedene Absage an alle modernisieren-
den Deutungen: George Garnett, Marsilius von Padua and ,the Truth of History’. —
Oxford 2006.

Marsilius gilt als Urheber eines rein funktionalen Friedensbegriffs, vom kosmologi-
schen Frieden ist keine Rede mehr. Marsilius’ Frieden ist Ruhe, tranquilitas. Aber es
ist nicht die Augustinische Ruhe aller Ordnungen, sondern die Ruhe in jedem Staat,
»in der die Volker gedeihen und der Nutzen der Menschen gewahrt wird* (mit die-
sem Zitat aus dem spétantiken Autor Cassidor beginnt Marsilius sein Buch). Keine
Rede auch vom Weltfrieden. Der Weltstaat ist unerwiinscht und der Krieg als Besei-
tigung tiberfliissiger Bevolkerung erwiinscht. Aber das wird nur angedeutet mit einer
Bemerkung, daf es nicht in dieses Buch gehore. Marsilius eigentliches Buch iiber
Krieg und Frieden besitzen wir also nicht. Wenn man eine Linie zu neuzeitlichen
Friedensbegriffen ziehen will, dann ist er Vorldufer von Hobbes.

Texte

Defensor pacis / hg. Richard Scholz und iibersetzt von W. Kunzmann, iiberar-
beitet von H. Kusch. — Berlin : Riitten & Loening, 1958. — 2 Bde. (Leipziger
Ubersetzungen und Abhandlungen zum Mittelalter ; 2)

Diese Ubersetzung wird einsprachig deutsch und ungliicklich gekiirzt von Reclam
vertrieben

17§ 10 Ob die zivilisierte Menschheit besser in einem einzigen Staat lebt
oder in verschiedenen nach Sprachen und Sitten getrennten Staaten, will Marsilius
nicht erdrtern. Er deutet aber an, dal Kriege nétig sein konnten, um die Vermehrung
der Menschen gegentiber anderen Lebewesen in Grenzen zu halten.

IL, 28 §15 Fiir das Seelenheil ist es nicht nétig, dafl es einen einzigen Bischof
fiir die gesamte Menschheit gibt. Wenn es aber einen einzigen Richter fiir die
Menschheit geben soll, dann wiirde ein weltlicher Herrscher auch fiir das Seelenheil

222

https://dol.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr leisten. Zum ruhigen Zusammenleben der Menschen reichen Regierungen fiir
Einzelstaaten.

Literatur

Gewirth, Alan

Marsilius of Padua and Medieval Political Philosophy. — New York : Columbia
Univ. Pr., 1951. — 342 S. (Marsilius of Padua : the Defender of Peace ; 1)

Der 2. Band enthiilt eine Ubersetzung des Defensor Pacis ins Englische
Marsilius geht nicht von der aristotelischen Tradition vom guten Leben aus, aber
auch nicht vom bloflen Leben, sondern von ,,sufficient life“, das nicht nach morali-
schen oder theologischen Kriterien gerechtfertigt werden muf3, sondern natiirlich ist
in dem Sinne, dal es von allen Menschen gewiinscht wird. Durch Naturbediirfnisse
werden Menschen zu einer rechtlich geregelten Gemeinschaft gezwungen. Entschei-
dend ist, daf} der Frieden im Staat zu finden ist, nicht in einer Kirche. Marsilius sicht
als Kern des Friedens die Einheit der Regierung. Thomas von Aquin, Dante, Johan-
nes von Paris hatten dagegen stirker betont, daBl alle Menschen dasselbe Endziel
haben. Der Weltstaat interessiert Marsilus nicht, die internationalen Kriege konnen
wohltitig sein. Er akzeptiert die Universalitit der Kirche, aber das bedeutet keine
universale Organisation (die Universalitdt der Kirche zeigt sich im Konzil, Zwangs-
gewalt in Glaubenssachen haben nur einzelne Staaten).

Kusch, Horst

Friede als Ausgangspunkt der Staatstheorie des Marsilius von Padua : zur
Aristotelesrezeption im Mittelalter, in: Das Altertum 1 (1955) 116-125

Frieden, pax ist bei Marsilius identisch mit quies, tranquilitas, Ruhe. Das steht
durchaus in antiker und mittelalterlicher Tradition. Ausdriicklich beruft sich Marsi-
lius auf das 5. Buch der Politik des Aristoteles (iiber Biirgerkrieg, nicht iiber dufleren
Krieg). Nur eine Kriegsursache habe Aristoteles noch nicht sehen kénnen: die politi-
sche Rolle, die sich die Kirche angemaft hat. Pax ist causa formalis des Staates, das
was fiir ein Lebewesen die Gesundheit ist. Nur so kann jeder Teil funktionieren.
Frieden ist ausschlieBlich sozialer und 6konomischer Frieden, das ungehinderte
Zusammenwirken und Funktionieren der einzelnen Bestandteile des Staates. Dieses
Funktionieren wird durch eine starke Rolle des Gesetzgebers erreicht, der allen
Stdnden erst ihre Aufgaben zuteilt; der Gesetzgeber ist aber das Volk selber, die
Regierung wird vom Volk gewéhlt.

Vasoli, Cesare

La pace nel pensiero filosofico e teologico-politico da Dante a Ockham, in: La
pace nel pensiero, nella politica, negli ideali del trecento. — Todi : Presso
I’Academia Tudertina, 1975 (Convegni del Centro di Studi sulla Spiritualia
Medievale ; 15) S. 27-67

223

https://dol.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. Nic)



https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marsilius konstruiert rigoros die politischen Institutionen aus den Bediirfnissen.
Tatsdchlich stellt er den Frieden nur her, indem er die Rolle der Regierung betont.
Damit folgt er den von ihm bekdmpften kurialistischen Autoren, die freilich als
Seele des politischen Korpers den Klerus haben. Wegen dieser Rolle der Regierung
kommen bei ihm nur Einzelstaaten vor (auler den italienischen Stadtstaaten kannte
er auch die franzdsische Monarchie gut). Wie diese Staaten zusammen leben kon-
nen, wird nicht zum Thema gemacht.

Wieland, Georg

Politik und Religion : das Friedenskonzept des Marsilius von Padua, in: Frie-
densethik im Spitmittelalter : Theologie im Ringen um die gottgegebene Ord-
nung / hrsg. von Gerhard Beestermoéller und Heinz-Gerhard Justenhoven. —
Stuttgart : Kohlhammer, 1999 (Beitrige zur Friedensethik ; 30) S. 79-94

Gegen eine Vorstellung, Frieden sei im Mittelalter vor allem ein kosmisches Prinzip,
verfolgt Wieland das Wachsen sdkularer Friedensvorstellungen von Thomas von
Aquins Begriff des unvollkommenen Friedens iiber Dantes volle Unabhingigkeit
weltlicher Herrschaft von geistlicher Gewalt bis zu Marsilius von Paduas Trennung
von Politik und Moral. Marsilius identifiziert Frieden mit civilis felicitas. Dabei
startet er zwar bei einer moralischen aristotelischen Definition biirgerlichen Gliicks,
1aBt diese Definition aber rasch fallen und setzt das Leben an die Stelle des guten
Lebens. Frieden ist, wenn der Herrscher die Gesellschaft nach den Gesetzen zusam-
menhilt. Diese Gesetze, vom Volk selber bestimmt, sind keine totale Regelung,
sondern nur Koordination, nur duflerlich. Religion als solche, nicht in den sékularen
Staat integriert, ist friedensunféhig. Ein Zusammenhalt kann nicht im Glauben, son-
dern nur durch amoralische Regelung erreicht werden.

Merlo, Maurizio

Marsilio da Padova : il pensiero della politica come grammatica del
mutamento. — Milano : Angeli, 2003. — S. 41-73 La pace, la guerra e D’identita
della comunita politica

Frieden ist bei Marsilius Ruhe durch Ubereinstimmung der Teile, die Abwesenheit
aller dufleren Storungen. Das ist eine Friedenskonzeption, die von einem Mediziner
zu erwarten ist. Marsilio stellt eine Parallele von Arznei und Recht her; regieren ist
Extreme zu miBigen. Bei Thomas von Aquin, Agidius Romanus und Jakob von
Viterbo ist der Frieden ein innerer Frieden oder Frieden zwischen Personen; bei
Marsilius ist der Frieden ein Zustand der Gesellschaft. Marsilius identifiziert den
Frieden mit Einheit, es geht vor allem darum, daf3 jedes Glied seinen Platz einnimmt
(und daB die Stérungen durch kirchliche Anspriiche beendet werden).

224

https://dol.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4.3 Dubois

Pierre Dubois, gestorben nach 1321. Beamter im Dienst des franzdsischen Konigs,
bekannt als royalistischer Publizist in den Auseinandersetzungen zwischen dem
franzosischen Konig und dem Papst.

In der Geschichte der Friedensideen hat Dubois einen festen Platz, weil er als erster
ein System der institutionalisierten Streitschlichtung formulierte. Die Neuentdecker
seines Textes im 19. Jahrhundert haben seine Originalitét betont und seine politische
Bedeutung zu hoch eingeschétzt. Ein wesentlicher Teil der Literatur des 20. Jahr-
hunderts war damit beschiftigt, seine politische Bedeutung herabzustufen (mit
Recht) und seine Originalitit zu leugnen (mit weniger Recht). Vermittlung zwischen
Staaten war eine géngige Praxis des Mittelalters und das Argument, dafl auch die
Fiirsten einen Richter brauchen, war ein Standardargument, mit dem der Vorrang
des Papsttums gerechtfertigt wurde. Aber fiir Institutionalisierung einer permanenten
Vermittlungsinstanz als gemeinsames Unternehmen der Staaten gibt es kein Vorbild.
Das ist so auch erst moglich im Widerspruch gegen die weltliche Rolle des Papstes.

Dubois Originalitét ist freilich schrecklich. Nach einer franzosischen Niederlage
wird er zum Autor eines Militértraktats, der allgemein die Tataren zum Vorbild
nimmt und besonders eine Kriegsfilhrung der verbrannten Erde empfiehlt. Sein
Friedensplan steht in einem Kreuzzugstraktat (und wurde 1611 erstmals gedruckt in
einer Sammlung von Kreuzzugstraktaten). Der Frieden in Europa ist nétig, um den
Krieg der Christenheit gegen die Heiden fiithren zu kénnen. Und an diesem Kreuz-
zug interessiert ihn die Ausbeutung des Ostens. Mit demselben Recht, mit dem er
der Vater der europidischen Friedenspléne ist, ist er der Vater der Kolonialliteratur.

Nicht immer waren die Internationalisten iiber ihren Ahnen ungebremst begeistert.
Dal} dieser Vater des Internationalismus ein franzosischer Nationalist war, konnte
nie libersehen werden. Karl Epting, Das franzosische Sendungsbewuftsein im 19.
und 20. Jahrhundert. — Heidelberg 1952 beginnt durchaus angebracht mit einem
Zitat aus Dubois Kriegsbuch: ,,Die Erfahrung hat bewiesen, dal die Gestirne sich in
diesem Lande unter giinstigeren Aspekten zeigen und einen gliicklicheren Einflufl
ausiiben als in den anderen Landern.“ Zuweilen hat man begriffen, wie bellizistisch
Dubois ist. Frederick L. Schuman (The Commonwealth of Man : an Inquiry into
Power Politics and World Government. — New York 1952) beginnt sein Kapitel
Peace by War mit Dubois (und 148t fast die ganze Geschichte der Volkerbundsidee
folgen). Das ,Weltfriedensprogramm® ist ein ,,Weltkriegsprogramm* (Hans-
Joachim Schmidt, Bildungsreform als Kriegsvorbereitung : die Vorschldge von
Pierre Dubois zur Wiedergewinnung des Heiligen Landes, in: Personen der Ge-
schichte — Geschichte der Personen / hrsg. von Christian Hesse. — Basel : Schwabe,
2003).

225

https://dol.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. - [


https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

