
 221 

bringen. Dante versucht deshalb die polis als Universalstaat zu retten. Dabei wird er 
kaum Aristoteles’ flüchtigem Hinweis auf den Weltstaat gefolgt sein, sondern des-
sen Definition der polis: gemeinsam sind die Menschen besser und weiser. 
 
Imbach, Ruedi 
Die politische Dimension der menschlichen Vernunft bei Dante, in: Der Mensch 
– ein politisches Tier? : Essays zur politischen Anthropologie / hrsg. von Ot-
fried Höffe. – Stuttgart : Reclam, 1992 (Universal-Bibliothek ; 8825) S. 26-42 
Imbach gibt einen Überblick über die Interpretationen von Aristoteles, De anima 
III,4-8 von der Antike über Averroes bis Thomas von Aquin: Nur die Gesamtheit 
der Menschen kann alles Erkennbare erkennen. Dantes originale Idee ist, daß diese 
vollkommene Erkenntnis nicht wie bei Aristoteles bei einem einzelnen gottähnli-
chen Philosophen oder wie bei Thomas bei den Seligen nach dem Tode zu finden 
ist, sondern daß die diesseitige menschliche Gemeinschaft gemeinsam das Ideal 
einer umfassenden und vollkommenen Erkenntnis verwirklicht. (Warum das eine 
politisch verfaßte Gesellschaft sein muß, führt Imbach nicht aus.) 

 
Lüddecke, Dirk 
Das politische Denken Dantes : Überlegungen zur Argumentation der ‚Monar-
chia’ Dante Alighieris. – Neuried : Ars Una, 1999. – 204 S. (Reihe Politisches 
Denken , 3) 
Gerechtigkeit kann nur bestehen, wenn es Macht gibt. Die Monarchie wird als Wi-
derstandslosigkeit gedeutet. (Dante, der sonst die Tyrannei so genau beschrieben 
hat, läßt sie in der Monarchia nicht vorkommen.) Politische Herrschaft ist im 
Hochmittelalter und Spätmittelalter immer als Herrschaft über Freie gedacht, so 
auch bei Dante. Die Monarchia ist eine paradoxe Theorie der Befreiung der im Staat 
Gefangenen durch einen Oberaufseher der kleinen tyrannischen Staaten. Das Ziel 
dieser ganzen Weltstaat-Idee ist, daß die Menschen frei leben. Diese Befreiung ist 
bei Dante aber nicht eine Rechtsfrage, sondern Befreiung des Willens von der Be-
gierde, eine Befreiung zum bürgerlichen und zum kontemplativen Glück. Im dritten 
Buch, das die Gottesunmittelbarkeit des Monarchen gegen Ansprüche des Papsttums 
verteidigt, wird betont, daß Herrschaft seit dem Sündenfall unverzichtbar ist. Text-
nah, fast ein Kommentar. 

5.4.2 Marsilius von Padua 

1270-1342. Aus einer prominenten Juristenfamilie in Padua. Mediziner und Philo-
soph in Paris. Als er als Autor des papstfeindlichen Defensor Pacis entdeckt wurde, 
floh er zum deutschen König Ludwig IV und begleitete ihn auf seinem Zug nach 
Rom. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 222

Marsilius hat die Einheit der Staatsgewalt entdeckt. Frieden ist Unterordnung, aber 
letztlich unter einen allgemeinen Willen, die Gesetze. Während in der späteren euro-
päischen Vertragstheorie das Volk Rechte abtritt, müssen sich bei Marsilius zwar 
alle der Regierung unterordnen, können aber die Regierung zur Rechenschaft zie-
hen. Es gibt viele Linien zu Bodin und Hobbes, am stärksten klingt es wie Rousseau 
und wie bei Rousseau ist viel darüber gestritten worden, wie demokratisch oder 
totalitär das gemeint sei. Vergleiche zu den Themen der neuzeitlichen politischen 
Theorie bei Marsilius: Cary J. Nederman, Community and Consent : the Secular 

Political Theory of Marsiglio of Padua’s Defensor Pacis. – Lanham 1995. Marsilius 
bietet die erste rein rational konstruierte Theorie der Politik im Mittelalter, aber die 
aktuelle Stellungnahme gegen politische Ansprüche des Papsttums nimmt den größ-
ten Teil des Werkes ein und die Unterordnung des Klerus unter die weltliche Regie-
rung ist sein zentrales Anliegen. Die Forschung hat viel darüber gestritten, wie weit 
die Reformation vorgebildet wird. Eine entschiedene Absage an alle modernisieren-
den Deutungen: George Garnett, Marsilius von Padua and ‚the Truth of History’. – 
Oxford 2006. 

 
Marsilius gilt als Urheber eines rein funktionalen Friedensbegriffs, vom kosmologi-
schen Frieden ist keine Rede mehr. Marsilius’ Frieden ist Ruhe, tranquilitas. Aber es 
ist nicht die Augustinische Ruhe aller Ordnungen, sondern die Ruhe in jedem Staat, 
„in der die Völker gedeihen und der Nutzen der Menschen gewahrt wird“ (mit die-
sem Zitat aus dem spätantiken Autor Cassidor beginnt Marsilius sein Buch). Keine 
Rede auch vom Weltfrieden. Der Weltstaat ist unerwünscht und der Krieg als Besei-
tigung überflüssiger Bevölkerung erwünscht. Aber das wird nur angedeutet mit einer 
Bemerkung, daß es nicht in dieses Buch gehöre. Marsilius eigentliches Buch über 
Krieg und Frieden besitzen wir also nicht. Wenn man eine Linie zu neuzeitlichen 
Friedensbegriffen ziehen will, dann ist er Vorläufer von Hobbes. 

 
 

Texte 
 

Defensor pacis / hg. Richard Scholz und übersetzt von W. Kunzmann, überar-
beitet von H. Kusch. – Berlin : Rütten & Loening, 1958. – 2 Bde. (Leipziger 
Übersetzungen und Abhandlungen zum Mittelalter ; 2) 
Diese Übersetzung wird einsprachig deutsch und unglücklich gekürzt von Reclam 
vertrieben 
I, 17 § 10  Ob die zivilisierte Menschheit besser in einem einzigen Staat lebt 
oder in verschiedenen nach Sprachen und Sitten getrennten Staaten, will Marsilius 
nicht erörtern. Er deutet aber an, daß Kriege nötig sein könnten, um die Vermehrung 
der Menschen gegenüber anderen Lebewesen in Grenzen zu halten. 
II, 28 §15  Für das Seelenheil ist es nicht nötig, daß es einen einzigen Bischof 
für die gesamte Menschheit gibt. Wenn es aber einen einzigen Richter für die 
Menschheit geben soll, dann würde ein weltlicher Herrscher auch für das Seelenheil 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 223 

mehr leisten. Zum ruhigen Zusammenleben der Menschen reichen Regierungen für 
Einzelstaaten. 

 
 

Literatur 
 
Gewirth, Alan 
Marsilius of Padua and Medieval Political Philosophy. – New York : Columbia 
Univ. Pr., 1951. – 342 S. (Marsilius of Padua : the Defender of Peace ; 1) 
Der 2. Band enthält eine Übersetzung des Defensor Pacis ins Englische 
Marsilius geht nicht von der aristotelischen Tradition vom guten Leben aus, aber 
auch nicht vom bloßen Leben, sondern von „sufficient life“, das nicht nach morali-
schen oder theologischen Kriterien gerechtfertigt werden muß, sondern natürlich ist 
in dem Sinne, daß es von allen Menschen gewünscht wird. Durch Naturbedürfnisse 
werden Menschen zu einer rechtlich geregelten Gemeinschaft gezwungen. Entschei-
dend ist, daß der Frieden im Staat zu finden ist, nicht in einer Kirche. Marsilius sieht 
als Kern des Friedens die Einheit der Regierung. Thomas von Aquin, Dante, Johan-
nes von Paris hatten dagegen stärker betont, daß alle Menschen dasselbe Endziel 
haben. Der Weltstaat interessiert Marsilus nicht, die internationalen Kriege können 
wohltätig sein. Er akzeptiert die Universalität der Kirche, aber das bedeutet keine 
universale Organisation (die Universalität der Kirche zeigt sich im Konzil, Zwangs-
gewalt in Glaubenssachen haben nur einzelne Staaten). 

 
Kusch, Horst 
Friede als Ausgangspunkt der Staatstheorie des Marsilius von Padua : zur 
Aristotelesrezeption im Mittelalter, in: Das Altertum 1 (1955) 116-125 
Frieden, pax ist bei Marsilius identisch mit quies, tranquilitas, Ruhe. Das steht 
durchaus in antiker und mittelalterlicher Tradition. Ausdrücklich beruft sich Marsi-
lius auf das 5. Buch der Politik des Aristoteles (über Bürgerkrieg, nicht über äußeren 
Krieg). Nur eine Kriegsursache habe Aristoteles noch nicht sehen können: die politi-
sche Rolle, die sich die Kirche angemaßt hat. Pax ist causa formalis des Staates, das 
was für ein Lebewesen die Gesundheit ist. Nur so kann jeder Teil funktionieren. 
Frieden ist ausschließlich sozialer und ökonomischer Frieden, das ungehinderte 
Zusammenwirken und Funktionieren der einzelnen Bestandteile des Staates. Dieses 
Funktionieren wird durch eine starke Rolle des Gesetzgebers erreicht, der allen 
Ständen erst ihre Aufgaben zuteilt; der Gesetzgeber ist aber das Volk selber, die 
Regierung wird vom Volk gewählt. 
 
Vasoli, Cesare 
La pace nel pensiero filosofico e teologico-politico da Dante a Ockham, in: La 
pace nel pensiero, nella politica, negli ideali del trecento. – Todi : Presso 
l’Academia Tudertina, 1975 (Convegni del Centro di Studi sulla Spiritualià 
Medievale ; 15) S. 27-67 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 224

Marsilius konstruiert rigoros die politischen Institutionen aus den Bedürfnissen. 
Tatsächlich stellt er den Frieden nur her, indem er die Rolle der Regierung betont. 
Damit folgt er den von ihm bekämpften kurialistischen Autoren, die freilich als 
Seele des politischen Körpers den Klerus haben. Wegen dieser Rolle der Regierung 
kommen bei ihm nur Einzelstaaten vor (außer den italienischen Stadtstaaten kannte 
er auch die französische Monarchie gut). Wie diese Staaten zusammen leben kön-
nen, wird nicht zum Thema gemacht. 

 
Wieland, Georg 
Politik und Religion : das Friedenskonzept des Marsilius von Padua, in: Frie-
densethik im Spätmittelalter : Theologie im Ringen um die gottgegebene Ord-
nung / hrsg. von Gerhard Beestermöller und Heinz-Gerhard Justenhoven. – 
Stuttgart : Kohlhammer, 1999 (Beiträge zur Friedensethik ; 30) S. 79-94 
Gegen eine Vorstellung, Frieden sei im Mittelalter vor allem ein kosmisches Prinzip, 
verfolgt Wieland das Wachsen säkularer Friedensvorstellungen von Thomas von 
Aquins Begriff des unvollkommenen Friedens über Dantes volle Unabhängigkeit 
weltlicher Herrschaft von geistlicher Gewalt bis zu Marsilius von Paduas Trennung 
von Politik und Moral. Marsilius identifiziert Frieden mit civilis felicitas. Dabei 
startet er zwar bei einer moralischen aristotelischen Definition bürgerlichen Glücks, 
läßt diese Definition aber rasch fallen und setzt das Leben an die Stelle des guten 
Lebens. Frieden ist, wenn der Herrscher die Gesellschaft nach den Gesetzen zusam-
menhält. Diese Gesetze, vom Volk selber bestimmt, sind keine totale Regelung, 
sondern nur Koordination, nur äußerlich. Religion als solche, nicht in den säkularen 
Staat integriert, ist friedensunfähig. Ein Zusammenhalt kann nicht im Glauben, son-
dern nur durch amoralische Regelung erreicht werden. 

 
Merlo, Maurizio 
Marsilio da Padova : il pensiero della politica come grammatica del 
mutamento. – Milano : Angeli, 2003. – S. 41-73 La pace, la guerra e l’identità 
della comunità politica 
Frieden ist bei Marsilius Ruhe durch Übereinstimmung der Teile, die Abwesenheit 
aller äußeren Störungen. Das ist eine Friedenskonzeption, die von einem Mediziner 
zu erwarten ist. Marsilio stellt eine Parallele von Arznei und Recht her; regieren ist 
Extreme zu mäßigen. Bei Thomas von Aquin, Ägidius Romanus und Jakob von 
Viterbo ist der Frieden ein innerer Frieden oder Frieden zwischen Personen; bei 
Marsilius ist der Frieden ein Zustand der Gesellschaft. Marsilius identifiziert den 
Frieden mit Einheit, es geht vor allem darum, daß jedes Glied seinen Platz einnimmt 
(und daß die Störungen durch kirchliche Ansprüche beendet werden). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 225 

5.4.3 Dubois 

Pierre Dubois, gestorben nach 1321. Beamter im Dienst des französischen Königs, 
bekannt als royalistischer Publizist in den Auseinandersetzungen zwischen dem 
französischen König und dem Papst. 

 
In der Geschichte der Friedensideen hat Dubois einen festen Platz, weil er als erster 
ein System der institutionalisierten Streitschlichtung formulierte. Die Neuentdecker 
seines Textes im 19. Jahrhundert haben seine Originalität betont und seine politische 
Bedeutung zu hoch eingeschätzt. Ein wesentlicher Teil der Literatur des 20. Jahr-
hunderts war damit beschäftigt, seine politische Bedeutung herabzustufen (mit 
Recht) und seine Originalität zu leugnen (mit weniger Recht). Vermittlung zwischen 
Staaten war eine gängige Praxis des Mittelalters und das Argument, daß auch die 
Fürsten einen Richter brauchen, war ein Standardargument, mit dem der Vorrang 
des Papsttums gerechtfertigt wurde. Aber für Institutionalisierung einer permanenten 
Vermittlungsinstanz als gemeinsames Unternehmen der Staaten gibt es kein Vorbild. 
Das ist so auch erst möglich im Widerspruch gegen die weltliche Rolle des Papstes. 

 
Dubois Originalität ist freilich schrecklich. Nach einer französischen Niederlage 
wird er zum Autor eines Militärtraktats, der allgemein die Tataren zum Vorbild 
nimmt und besonders eine Kriegsführung der verbrannten Erde empfiehlt. Sein 
Friedensplan steht in einem Kreuzzugstraktat (und wurde 1611 erstmals gedruckt in 
einer Sammlung von Kreuzzugstraktaten). Der Frieden in Europa ist nötig, um den 
Krieg der Christenheit gegen die Heiden führen zu können. Und an diesem Kreuz-
zug interessiert ihn die Ausbeutung des Ostens. Mit demselben Recht, mit dem er 
der Vater der europäischen Friedenspläne ist, ist er der Vater der Kolonialliteratur.  

 
Nicht immer waren die Internationalisten über ihren Ahnen ungebremst begeistert. 
Daß dieser Vater des Internationalismus ein französischer Nationalist war, konnte 
nie übersehen werden. Karl Epting, Das französische Sendungsbewußtsein im 19. 

und 20. Jahrhundert. – Heidelberg 1952 beginnt durchaus angebracht mit einem 
Zitat aus Dubois Kriegsbuch: „Die Erfahrung hat bewiesen, daß die Gestirne sich in 
diesem Lande unter günstigeren Aspekten zeigen und einen glücklicheren Einfluß 
ausüben als in den anderen Ländern.“ Zuweilen hat man begriffen, wie bellizistisch 
Dubois ist. Frederick L. Schuman (The Commonwealth of Man : an Inquiry into 

Power Politics and World Government. – New York 1952) beginnt sein Kapitel 
Peace by War mit Dubois (und läßt fast die ganze Geschichte der Völkerbundsidee 
folgen). Das „Weltfriedensprogramm“ ist ein „Weltkriegsprogramm“ (Hans-
Joachim Schmidt, Bildungsreform als Kriegsvorbereitung : die Vorschläge von 

Pierre Dubois zur Wiedergewinnung des Heiligen Landes, in: Personen der Ge-
schichte – Geschichte der Personen / hrsg. von Christian Hesse. – Basel : Schwabe, 
2003). 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

