
Boaventura de Sousa Santos

Plurinationaler Konstitutionalismus und
experimenteller Staat in Bolivien und
Ecuador

Perspektiven aus einer Epistemologie des
Südens1

Im lateinamerikanischen Kontext geht die Neugründung des Staates in einigen
Fällen, wie zum Beispiel in Bolivien und Ecuador, mit der Anerkennung von
Plurinationalität einher. Plurinationalität als Prinzip staatlicher Organisation
fordert das moderne Staatsverständnis, und damit die Idee der Bürgernation, auf
grundlegende Weise heraus.2 Eine Bürgernation konstituiert sich aus der Ge-
samtheit derjenigen Einwohner_innen, welche einen bestimmten geopolitischen
Raum bewohnen und vom Staat als Bürger_innen anerkannt werden. Diesem
Verständnis zufolge kann also nur eine Nation in einem Staat leben. Die Pluri-
nationalität hingegen erfordert ein Konzept der Nation, welches Nation nicht als
Bürgernation, sondern über die gemeinsame Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Ethnie, Kultur oder Religion konzipiert.
Menschenrechtlich kann Plurinationalität als Anerkennung von kollektiven
Rechten sozialer Gruppen gefasst werden. Eine solche ist notwendig, da es in
manchen Fällen nicht ausreicht, lediglich die individuellen Rechte der Angehö-
rigen zu schützen, um das Fortbestehen der kulturellen Identität der jeweiligen
Gruppe zu gewährleisten oder um ihre soziale Diskriminierung zu beenden. Wie
die Existenz einiger plurinationaler Staaten belegt (Kanada, Belgien, Nigeria,
Neuseeland etc.), kann die Bürgernation mit verschiedenen kulturellen Nationen
innerhalb desselben geopolitischen Raumes (des Staates) koexistieren.
Plurinationalität bedeutet, Selbstregierungs- und Selbstbestimmungsrechte an-
zuerkennen, ohne dabei notwendigerweise die Gründung unabhängiger Staaten
zu unterstützen. Dieses Verständnis teilen die indigenen Völker des lateiname-
rikanischen Kontinents, und es spiegelt sich in internationalen Menschenrechts-
instrumenten über indigene Völker wider, so zum Beispiel im Übereinkommen
169 der ILO (Übereinkommen über eingeborene und in Stämmen lebende Völ-
ker in unabhängigen Ländern [1989/1991]) und der „Erklärung der Vereinten
Nationen über die Rechte indigener Völker“ vom 7. September 2007 (Resolution
61/295). Die der Plurinationalität zugrunde liegende Idee der Selbstregierung hat
viele Facetten und beinhaltet: eine neue Form der staatlichen Institutionenland-
schaft, eine neue territoriale Organisation, interkulturelle Demokratie, neue For-
men öffentlicher Politiken (Gesundheit, Bildung, soziale Sicherheit) und schließ-

1 Auf Spanisch veröffentlicht in: Santos, Refundación del Estado en América Latina, 2010, S. 81-111.
Kürzung und Übersetzung aus dem Spanischen von Almut Schilling-Vacaflor. Die Redaktion hat sich
dazu entschlossen, die maskuline Form im Spanischen in den Fällen geschlechterneutral zu übersetzen, in
denen sie eine geschlechterübergreifende Gruppe bezeichnet.

2 Das ist auch in einigen Ländern Afrikas der Fall, wo die Plurinationalität als ethnischer Föderalismus
begriffen wird, siehe Akiba (Hrsg.), Constitutionalism & Society in Africa, 2004; Berman/Eyoh/Kymli-
cka, Ethnicity & Democracy in Africa, 2004; Keller, Ethnic Federalism, Fiscal Reform, Development and
Democracy in Ethiopia, in: African Journal of Political Science 2002, S. 33-34.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


lich die Neugestaltung der öffentlichen Verwaltung, der Bürger_innenbeteili-
gung, der Dienstleistungen und der öffentlichen Amtsträger_innen. Jede einzelne
dieser Facetten fordert die Prämissen heraus, auf denen der moderne Staat auf-
gebaut ist.
Bevor die einzelnen Bereiche der zu gründenden plurinationalen Staaten im De-
tail behandelt werden, möchte ich betonen, dass die Anerkennung der Plurina-
tionalität ein grundsätzlich anderes Staatsprojekt bedeutet. Es erfordert nämlich
eine Redefinition der Zielbestimmungen für staatliches Handeln und der Bezie-
hungsmuster zwischen Staat und Gesellschaft. Die Anerkennung der nationalen
und kulturellen Unterschiede bezieht sich nicht auf ein regelloses Nebeneinander
von Weltanschauungen oder auf eine Hybridität bzw. einen Eklektizismus ohne
Prinzipien. Im Gegenteil, sie beinhaltet auch interne Hierarchien und Hetero-
genität: Innerhalb einer Kultur oder Nation können bestimmte Versionen be-
vorzugt werden, denn kulturelle und nationale Identitäten sind weit davon ent-
fernt, homogen zu sein.

Das Gesellschaftsprojekt

Die politische Bedeutung der staatlichen Neugründungen erschließt sich aus dem
Gesellschaftsprojekt, so wie es in den neuen Verfassungen Boliviens und Ecua-
dors verankert wurde.3 Diese verweisen auf das Prinzip des Buen Vivir (Sumak
Kawsay oder Suma Qamaña) als normatives Paradigma der sozialen und wirt-
schaftlichen Ordnung.4 Die neue Verfassung Ecuadors schließt sogar explizit die
Rechte der Natur gemäß der andinen Weltanschauung über die Pachamama
ein.5 Diese Innovationen legen damit fest, dass sich die neuen Staatsprojekte nicht
an Wirtschaftsformen orientieren sollen, die kapitalistisch organisiert sind oder
vom Ressourcenabbau und Agro-Export abhängen.
Vielmehr privilegieren die neuen Verfassungen ein solidarisches und souveränes
Wirtschaftsmodell6, das auf einer harmonischen Beziehung mit der Umwelt ba-
siert. Diese wird nach Eduardo Gudynas7 nicht mehr als natürliches Kapital ver-
standen, sondern als Naturerbe. Hierdurch wird eine kapitalistische Wirtschafts-
weise zwar nicht aus den Verfassungen ausgeschlossen, aber zumindest wird
verhindert, dass allein die globalen kapitalistischen Beziehungen Logik, Richtung
und Rhythmus der nationalen Entwicklung bestimmen. Des weiteren unterbin-
den die neuen Verfassungen nicht, dass die nationale Einheit weiterhin begangen
oder sogar intensiviert wird, sondern lediglich, dass im Namen der Einheit die
Plurinationalität aberkannt oder abgewertet wird.8

Die Verfassungsbestimmungen geben Regierungen, sozialen Bewegungen und
Bürger_innen mehr oder weniger eindeutige Orientierungen vor, wie der öffent-
liche und der private Raum, die politisch-administrativen Institutionen sowie die
sozialen und kulturellen Beziehungen organisiert werden sollen. In Bolivien und
Ecuador gestalten sich die Regelungen besonders komplex, da die Idee der Plu-
rinationalität von den kulturellen Identitäten ebenso geprägt ist wie von der Idee,

1.

3 Zur Verfassung Ecuadors und dem darin enthaltenen landesweiten Projekt siehe Acosta/Martínez (Hrsg.),
El buen vivir: una vía para el desarrollo, 2009; dies., Plurinacionalidad: democracia en la diversidad, 2009;
dies., Derechos de la naturaleza: el futuro es ahora, 2009; Walsh, Interculturalidad, Estado, sociedad.
Luchas (de)coloniales de nuestra época, 2009.

4 Siehe Art. 275 der Verfassung Ecuadors und Art. 8, 306 und 307 der Verfassung Boliviens.
5 Siehe Art. 71 der Verfassung Ecuadors.
6 Acosta, Siempre más democracia nunca menos: a manera de prologo, in: Acosta/Martínez (Hrsg.), El buen

vivir (Fn. 3), S. 20; León, Cambiar la Economía para cambiar la vida, in: ebd., S. 65.
7 Gudynas, Seis puntos clave en ambiente y desarrollo, in: Acosta/Martínez, (Hrsg.), El buen vivir (Fn. 3),

S. 39.
8 Siehe Art. 3 der Verfassung Boliviens.

164

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


die natürlichen Ressourcen zu kontrollieren. Letztere ist in Bolivien verknüpft
mit einem gesellschaftlichen Kampf um die Verstaatlichung der natürlichen Res-
sourcen, der mindestens seit der Revolution von 1952 andauert und seit dem so
genannten „Wasserkrieg“ (2000) und dem „Gaskrieg“ (2003) wieder ins Zentrum
der Konflikte zwischen Staat und Gesellschaft gerückt ist. In diesem Prozess lässt
sich beobachten, wie sich eine bolivianische Nation von unten herausbildet, die
Zavaleta mit dem Konzept des National-Populären (nacional-popular) umschrie-
ben hat.9 Eine solche Idee der bolivianischen Nation ist der Oligarchie fremd,
nicht aber der breiten Bevölkerung; daher besteht nicht notwendigerweise ein
Widerspruch zwischen einer Verstaatlichung natürlicher Ressourcen und der
Plurinationalität.10 Indem sie beide Forderungen aufgreift, stützt die indigene
Bewegung ihre Handlungen auf die Idee, dass nur ein plurinationaler Staat eine
Nation gegenüber dem Ausland bilden kann und gleichzeitig nur der plurina-
tionale Staat eine Nation gegen den internen Kolonialismus hervorbringen kann.
Die Pluralität der Nation ist der einzige Weg, um die Nation der Plurinationalität
zu bilden.
Aus diesen Gründen bedeutet Plurinationalität nicht, die Nation zu verneinen,
sondern anzuerkennen, dass die Bildung der Nation unabgeschlossen ist. Die
Polarisierung zwischen der Bürger_innennation und der ethnisch-kulturellen
Nation ist somit ein Ausgangspunkt, aber nicht notwendigerweise das Ziel. Der
historische Prozess kann zu einem Konzept von Nation führen, das diese Pola-
risierung überwindet. Die Schaffung von internen „internationalen“ Feldern in
den jeweiligen Ländern kann zum Beispiel eine neue Form des transmodernen
politischen Experimentalismus darstellen.

Die neue Institutionenlandschaft

Die Plurinationalität impliziert das Ende der institutionellen Homogenität des
Staates. Die zu schaffende Heterogenität kann interner oder externer Natur sein.
Sie ist immer dann intern, wenn innerhalb ein- und derselben Institution insti-
tutionelle Zugehörigkeiten eingerichtet sind, die den kollektiven Rechten ent-
sprechen. Sie ist extern, wenn zwei parallele und/oder asymmetrische Institutio-
nen die Anerkennung der Unterschiede garantieren. Es gibt folglich zwei unter-
schiedliche Formen der institutionellen Anerkennung der Unterschiede, die von
der Plurinationalität abgeleitet werden können: jene, die (gemeinsam) innerhalb
der gleichen Institutionen eingebettet werden, und jene, die (zwei) unterschied-
liche Institutionen voraussetzen.
Ein Beispiel für die gemeinsamen Institutionen ist die kürzlich gewählte Pluri-
nationale Legislative Versammlung von Bolivien, in der sieben Sitze für ethnische
Minderheiten reserviert sind, welche wiederum nach eigenen Normen und Pro-
zeduren gewählt werden.11 Nicht freie und allgemeine Wahlen von Repräsen-
tant_innen verschiedener Kulturen oder Nationen machen daher den plurina-
tionalen Charakter der Legislative aus, sondern die Anerkennung unterschiedli-
cher Kriterien der politischen Repräsentation dieser Kulturen oder Nationen.
Was heute aus der Perspektive der liberalen politischen Kultur absurd erscheint,

2.

9 Zavaleta, Lo nacional-popular en Bolivia, 1986.
10 Luis Tapia merkt in diesem Sinne an, dass „die Kritik an der Idee eines homogenen Staates mit der

Forderung nach Verstaatlichungen in keinem Widerspruch zueinander […]“ steht; Tapia, Una reflexión
sobre la idea de un estado plurinacional, 2008, S. 67.

11 Im Zuge der politischen Verhandlungen über das neue Wahlsystem wurde die Anzahl reservierter Sitze
eingeschränkt, und es entstand eine Asymmetrie zugunsten des eurozentrischen Systems der politischen
Repräsentanz; das bedeutet, dass die Kriterien zur Wahl der Repräsentant_innen weniger plurinational
sind als die repräsentierte Plurinationalität.

165

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


kann morgen als Praxis der Gleichheit in der Differenz akzeptiert sein. Es ist
denkbar, dass die Unterschiede zwischen den verschiedenen Repräsentations-
formen im Laufe der Zeit geringer werden, wenn auch nicht hinsichtlich der ih-
nen zugrunde liegenden Prinzipien, so doch zumindest in den politischen Prak-
tiken, die sich aus ihnen ableiten. Die Prozesse der Hybridisierung sollten anhand
des erreichten Ausmaßes der Inklusion und Partizipation bewertet werden.
Ein weiteres Beispiel für Plurinationalität findet sich in den neu zu bildenden
Verfassungsgerichten. Diese Institutionen erfüllen eine zentrale Funktion im
plurinationalen Staat, denn sie sind dafür zuständig, einige der kompliziertesten
Konflikte, die sich aus der Koexistenz verschiedener Nationen in ein und dem-
selben geopolitischen Raum ergeben, zu lösen. Damit das Verfassungsgericht
tatsächlich plurinational ist, reicht es nicht aus, dass Repräsentant_innen ver-
schiedener Nationalitäten darin vertreten sind. Vielmehr sollte der Prozess seiner
Zusammensetzung selbst notwendigerweise plurinational sein.12 Im Falle Ecua-
dors wurde das vorausgehende Verfassungstribunal in das neue Verfassungsge-
richt umgewandelt und mit zusätzlichen Kompetenzen ausgestattet. Es arbeitet
so lange in der bisher bestehenden Zusammensetzung, bis die Mechanismen der
Richter_innenernennung festgelegt wurden. Das Verfassungsgericht (bisher als
„Verfassungsgericht für die Übergangsperiode“ bezeichnet) hat seine neuen Auf-
gaben in Gänze übernommen.13

Ein drittes Beispiel einer zentralen gemeinsamen Institution für die Konstruktion
der neuen bolivianischen Demokratie ist die plurinationale Wahlbehörde
(Art. 245 ff. der Verfassung), das vierte staatliche Organ neben der Exekutive, der
Legislative und der Judikative. Es soll die Prozesse der politischen Repräsenta-
tion beobachten und kontrollieren, eine Aufgabe, die angesichts der neuen in der
Verfassung festgeschriebenen hohen Komplexität der politischen Repräsentation
eine große Herausforderung darstellt. Sie beinhaltet nicht nur verschiedene Aus-
formungen der repräsentativen Demokratie (nationale, Departement- und Ge-
meinde-Ebene), sondern auch verschiedene Formen der Organisation von In-
teressen (Parteien und zivilgesellschaftliche Organisationen) sowie unterschied-
liche Formen der Demokratie (repräsentativ, partizipativ und gemeinschaftlich).
Außerdem wurde dem Wahlorgan auch die Aufgabe übertragen, die interne De-
mokratie der politischen Organisationen zu überprüfen, inklusive der Normen
und Verfahren der indigenen Völker und bäuerlichen Gemeinschaften. Bereits
die Zusammensetzung der Wahlbehörde soll die plurinationale Natur des Staates
ausdrücken. Deswegen legt die Verfassung die obligatorische Präsenz von Re-
präsentant_innen indigener und bäuerlicher Nationen, Völker und Gemein-
schaften im Wahlorgan fest (mindestens zwei auf nationaler und eine auf Depar-
tement-Ebene).
José Luis Exeni, der bis zum 1. Mai 2009 Präsident des nationalen Wahlgerichts-
hofs war, wies darauf hin, dass die demokratische Konstruktion des neuen Staats-
modells nicht einfach sein würde, weil es die Realität der 36 indigenen und bäu-
erlichen Völker, Nationen und Gemeinschaften (sowie jene der interkulturellen
und afrobolivianischen Gemeinschaften) widerspiegeln müsse.14 Die Verfassung
schreibt dem neuen Staatsmodell elf Adjektiv-Attribute zu: einheitlich, sozial,

12 Art. 197 der bolivianischen Verfassung legt fest, dass „das Verfassungstribunal aus Richter_innen zu-
sammengesetzt sein wird, die nach plurinationalen Kriterien festgelegt werden und die das ordentliche
sowie das indigen-bäuerliche Rechtssystem repräsentieren“.

13 Siehe beispielsweise das Gerichtsurteil über die indigene Universität „Amwtay Wasi“, Fall N° 0027-09-
AN vom 9. Dezember 2009.

14 Exeni, Miradas al Título IV de la Constitución Política del Estado. Un Órgano Electoral para la demo-
diversidad, 2010.

166

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


rechtsstaatlich, plurinational, gemeinschaftlich, frei, unabhängig, souverän, de-
mokratisch, interkulturell und dezentralisiert mit Autonomien. In diesem Zu-
sammenhang stellt sich Exeni unter anderem folgende Fragen: „Wie kann eine
Demokratie mit großer Intensität in Bolivien geschaffen werden, welche dem
Prinzip der geteilten Autorität und der Herausforderung der Demo-Diversität
gerecht wird? Wie kann das perverse lateinamerikanische Dreieck bestehend aus
Wahldemokratie, sozialer Ungleichheit und Armut überwunden werden? Was
bedeutet der Horizont des Verfassungs-Experimentalismus für die Struktur und
die Reichweite des politischen Regimes und im Speziellen für die bolivianische
Wahlbehörde? Konkret: Auf welche Prinzipien und Normen sollen die Gesetze
des Wahlsystems aufbauen, die von der neuen plurinationalen legislativen Ver-
sammlung ausgearbeitet werden?“.15

Ein Beispiel für duale Institutionen hingegen sind die territorialen Autonomien
(siehe unten). Die Verfassung Boliviens verankert im Abschnitt zur territorialen
Struktur und Organisation des Staates vier parallele Typen von Autonomien:
departementale, regionale, kommunale und indigen-bäuerliche. Die Verfassung
Ecuadors wiederum erkennt fünf autonome Regierungen an (Art. 238) und sieht
die Schaffung indigener und plurikultureller territorialer Wahlkreise mit spezi-
ellen Wahlregimen vor (Art. 242). Die vorgesehenen Autonomien lassen sich in
zwei Gruppen unterteilen, denn ausschließlich die indigene (oder im Fall Ecua-
dors die plurikulturelle) Autonomie kann Rechtspluralismus für sich geltend
machen. Obwohl alle unterschiedlichen Formen der Autonomie bestimmte le-
gislativ-normative Kompetenzen besitzen, ist lediglich die indigene im Rahmen
ihres Selbstbestimmungsrechtes rechtlich autonom. Diese Autonomie leitet sich
aus der verfassungsrechtlichen Anerkennung ihrer traditionellen Rechtspre-
chung ab. Der Rechtspluralismus (traditionelles Recht auf der einen Seite und
eurozentrisches Recht auf der anderen) ist ein weiterer Fall der institutionellen
Dualität, wie wir im folgenden Abschnitt sehen werden.

Der Rechtspluralismus

Die moderne liberale Symmetrie – der gesamte Staat ist ein Rechtsstaat, und Recht
ist immer staatliches Recht – ist eine der großen Innovationen der westlichen
Moderne. Diese Symmetrie ist problematisch, nicht zuletzt weil sie das vielfältige
nicht-staatliche Recht in den Gesellschaften verkennt.
Der plurinationale Konstitutionalismus bricht mit diesem Paradigma, weil für
ihn die Einheit des Rechtssystems nicht dessen Einheitlichkeit voraussetzt. Im
Rahmen der Plurinationalität erhält die verfassungsrechtliche Anerkennung des
traditionellen indigenen Rechts eine zusätzliche Bedeutung, denn hierdurch wird
die Interkulturalität gefördert und die Selbstregierung der indigen-bäuerlichen
Gemeinschaften gefestigt. Die zwei oder drei existierenden Rechtssysteme – eu-
rozentrisch, indozentrisch und, in einigen Ländern oder Situationen, afrozen-
trisch – sind zwar autonom, aber nicht unvermittelbar. Die Beziehungen zwi-
schen ihnen stellen die beteiligten Akteur_innen in jedem Fall vor eine Heraus-
forderung: Nach zwei Jahrhunderten einer vermeintlichen rechtlichen Einheit-
lichkeit wird es für Bürger_innen, soziale Organisationen, politische Akteur_in-
nen, öffentliche Bedienstete, Anwält_innen und Richter_innen nicht einfach sein,
ein umfassenderes Rechtskonzept anzunehmen, welches durch die Anerkennung
pluraler Rechtsordnungen das Recht teilweise vom Staat entkoppelt und es an
das Leben und die Kultur der Völker rückbindet.

3.

15 Exeni (Fn. 14).

167

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


Verschiedene Formen der Legalität werden in Zukunft offiziell koexistieren und
miteinander in Konflikt treten. Der Unterschied zwischen diesen Ordnungen
lässt sich am besten anhand der gesellschaftlichen Beziehungsformen aufzeigen,
die sich an den Schnittstellen zwischen den verschiedenen kulturellen Universen
ergeben und welche von den unterschiedlichen rechtlichen Paradigmen jeweils
bevorzugt bzw. abgelehnt werden.16 Ich unterscheide vier solcher Beziehungs-
formen: Gewalt, Koexistenz, Versöhnung und Zusammenleben.
Die Gewalt ist die Art des Zusammentreffens, in der die dominante Kultur eine
absolute Kontrolle über die Kontaktzone beansprucht und sich dazu legitimiert
fühlt, die subalterne Kultur zu unterdrücken, zu marginalisieren oder sogar zu
zerstören. Koexistenz ist das typische Beziehungsmuster der kulturellen Apart-
heid, in der sich die verschiedenen Rechtskulturen getrennt voneinander und ei-
ner rigiden Hierarchie folgend entwickeln. Kontakte, Vermischungen und Hy-
bridisierung werden starr vermieden oder komplett verboten. In diesem Fall
werden parallele Rechtssysteme gestattet, aber mit vollkommen asymmetrischem
Status, was sowohl die Hierarchisierung als auch die Trennung zwischen beiden
Systemen garantiert. Die Versöhnung ist das Fundament der restaurativen Ge-
rechtigkeit, welche darauf abzielt, die Verletzungen der Vergangenheit zu heilen.
Sie ist eine Beziehungsform, die sich stärker an der Vergangenheit als an der Zu-
kunft orientiert. Daher bestehen die Ungleichheiten der Vergangenheit häufig
unter einem neuen Deckmantel fort. Die Rechtssysteme kommunizieren mit-
einander nach Regeln, die beispielsweise das kommunale oder indigene Recht als
Relikt der Vergangenheit konzipieren, welches überwunden werden müsse. Das
Paradigma des Zusammenlebens ist gewissermaßen eine Versöhnung, die auf die
zukünftige Entwicklung hin ausgerichtet ist. Hier wurden vergangene Konflikte
auf eine Weise bewältigt, die eine auf gleichwertigem Austausch und geteilter
Autorität beruhende Beziehung ermöglicht. Die verschiedenen Rechtsuniversen
werden als alternative Zukunftsvisionen behandelt, und bei Konflikten zwischen
ihnen werden diese nach gemeinsam erarbeiteten Verfassungsregeln gelöst. Le-
diglich dieses letzte Beziehungsmuster respektiert das Prinzip der Plurinationa-
lität.
Ein solches Zusammenleben von Rechtssystemen offiziell anzuerkennen, be-
deutet Veränderungen sowohl für das (vielfältige) traditionelle, als auch für das
eurozentrische Recht. Die verfassungsrechtlichen Grenzen der indigenen Recht-
sprechungen (personelle, materielle und territoriale Grenzen) reichen jedoch
nicht aus, um die Konflikte auszuräumen, die nicht mehr in einem normativen
Rahmen der Legalität, sondern in jenem der Inter-Legalität entstehen. Die Lö-
sung von solchen Konflikten wird immer prekär, riskant und vorläufig sein, denn
sie verpflichtet zur interkulturellen Übersetzung (Was ist ein gerechtes Verfahren
im traditionellen Recht? Kann ein Traum das Fundament einer legitimen Ver-
teidigung darstellen?). Dennoch ist dies der Weg der beidseitigen Würde und des
gegenseitigen Respekts, der Weg der Dekolonisierung. Innerhalb und außerhalb
des Rechtsfeldes werden Institutionen und Praktiken der Mediation aufkommen,
und die wichtigste Institution diesbezüglich wird in Bolivien und Ecuador der
Verfassungsgerichtshof sein.
In ihrem Artikel 30 etabliert die bolivianische Verfassung eine umfassende Liste
an Rechten der indigenen und bäuerlichen Nationen, Völker und Gemeinschaf-
ten. Dies ist der erstmalige verfassungsrechtliche Ausdruck der Korrespondenz
zwischen der großen Bevölkerungsmehrheit und dem politischen Protagonismus
der indigenen Völker. Unter diesen Rechten ist es jenes der eigenen Rechtspre-

16 Santos, Sociología Jurídica Crítica. Para un nuevo sentido común en el derecho, 2009, S. 542-611.

168

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


chung, das in den Artikeln 190, 191 und 192 ausbuchstabiert wird. In der Ver-
fassung von Ecuador sind ebenfalls die Rechte der indigenen Völker (Art. 57) und
der indigenen Rechtsprechung verankert (Art. 171).
Der Vergleich beider Verfassungen verdeutlicht die Ähnlichkeiten zwischen ih-
nen. In beiden Fällen soll die indigene Rechtsprechung die in der Verfassung
verankerten Rechte und Garantien respektieren. In Ecuador findet sich außerdem
die Anforderung der gleichwertigen Partizipation der Frauen, die bereits im For-
derungskatalog des Bündnisses der indigenen Nationalitäten Ecuadors CON-
AIE17 für die neue Verfassung enthalten war. Die personelle, materielle und ter-
ritoriale Gültigkeit der indigenen Justiz weist ebenso Ähnlichkeiten auf. Die in-
digene Justiz wird ausschließlich auf die indigene Bevölkerung angewandt, was
das Problem hervorruft, dass sie nicht anwendbar ist, wenn sowohl indigene als
auch nicht-indigene Personen in Konflikte involviert sind. Außerdem ist die in-
digene Rechtsprechung auf indigene Territorien beschränkt, was zwei weitere
Probleme mit sich bringt. Erstens ist die Abgrenzung dieser Territorien in vielen
Fällen unklar. Und zweitens finden viele Konflikte zwischen Indigenen außer-
halb ihrer Territorien statt. Gemäß der Verfassung Ecuadors kann die indigene
Rechtsprechung jedoch nur auf interne Konflikte angewandt werden. Die boli-
vianische Formulierung geht hier weiter und legt explizit fest: „[die indigene
Rechtsprechung] wird auf Rechtsbeziehungen oder -tatsachen angewandt, die
unter die indigene Jurisdiktion fallen oder diese betreffen.“ (Art. 191 Abs. 2
Satz 3 bolivianische Verfassung). Das bedeutet, dass bei Verletzung indigener
Rechtsgüter die indigene Rechtsprechung auch außerhalb des indigenen Terri-
toriums anwendbar ist (mit Auswirkungen innerhalb des Territoriums). Hin-
sichtlich der materiellen Gültigkeit legt die bolivianische Verfassung fest, dass die
indigene Rechtsprechung indigene Angelegenheiten „in Übereinstimmung mit
dem Gesetz der Kooperation und Koordination der Justiz“ (Art. 191 Abs. 2
Satz 2 bolivianische Verfassung) behandelt. Bis zur Verabschiedung der neuen
Gesetze ist die materielle Kompetenz der indigenen Justiz, ebenso wie in Ecua-
dor, allgemeiner Natur. Schließlich sehen beide Verfassungen vor, Mechanismen
der Kooperation und Koordination zwischen der indigenen und der ordentlichen
Justiz zu schaffen.

Die neue territoriale Aufteilung

Der moderne liberale Staat ist der politische Ausdruck der modernen Entkon-
textualisierung der Lebenswelt. In der Wissenschaft oder im Recht ist das Uni-
verselle das unabhängig vom Kontext Gültige. Die Glaubwürdigkeit des Uni-
versellen wird gestärkt durch die Metaphern der Homogenität, der Gleichheit,
der Atomisierung und der Indifferenz. Die beiden wichtigsten Metaphern sind
jedoch jene der Zivilgesellschaft und des nationalen Territoriums. Die erste macht
alle Bevölkerungsgruppen, die zweite den geopolitischen Raum gleich. Beide
stehen miteinander in Beziehung, denn nur nicht unterschiedene Menschen kön-
nen im nicht unterschiedenen Raum leben.
Diese Konstruktion ist ebenso hegemonial wie willkürlich, und sie lenkt die so-
ziologische, politische und kulturelle Realität in ihre politisch tolerierten Gren-
zen. Je weiter die Realität von diesen Grenzen entfernt ist, desto autoritärer und
ausschließender wird die liberale Demokratie. Der plurinationale Konstitutio-
nalismus bricht radikal mit dieser ideologischen Konstruktion. Einerseits setzt
er, indem er die Existenz von Gemeinschaften, Völkern, Nationen und Natio-

4.

17 Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador.

169

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


nalitäten anerkennt, die Zivilgesellschaft wieder in ihren Kontext. Andererseits
macht er das nationale Territorium zu einem Raum der Einheit und Integrität,
der die Beziehungen zwischen verschiedenen geopolitischen und geokulturellen
Territorien regelt. Dabei sind die Verfassungsprinzipien der Einheit in der Di-
versität und der Integrität bei gleichzeitiger Anerkennung asymmetrischer Au-
tonomien maßgeblich.
Die Asymmetrie zwischen Autonomien gründet auf zwei Faktoren: 1) die poli-
tisch-administrative Dimension der Dezentralisierung und der regionalen Ge-
rechtigkeit und 2) den politisch-kulturellen Faktor der Plurinationalität und der
historischen Justiz (im Fall der indigen-bäuerlichen Autonomien). Im letzteren
Fall hat die territoriale Autonomie eine spezifische Begründung und historisch-
kulturelle Dichte. Da diese Einheiten bereits vor dem modernen Staat existierten,
sind es nicht die Bewohner_innen des Territoriums, die diese Autonomien be-
gründen müssen, sondern der Staat, der die Grenzen, die er den Autonomien im
Namen des nationalen Interesses auferlegt, rechtfertigen muss (paradoxerweise
ist ein Teil dieses nationalen Interesses wiederum die Förderung der Autonomi-
en).
Die Departement- und Gemeinde-Wahlen Boliviens am 4. April 2010 waren ein
wichtiger Schritt für die Konstruktion des plurinationalen Staates und insbeson-
dere für die departementalen, regionalen, kommunalen und indigenen Autono-
mien. Zum ersten Mal wurden neben der Gemeinderegierung auch departemen-
tale Gouverneure und Versammlungen gewählt. Der plurinationale Charakter
des Staates zeigte sich in der direkten Wahl von 23 Departement-Abgeordneten,
die Minderheiten in den jeweiligen Departements angehören. Es handelt sich um
den dritten konkreten Fortschritt nach der Wahl im Dezember 2009 (durch an-
onyme Wahlen, nicht eigene Normen und Verfahren) von sieben indigenen Ab-
geordneten in speziellen Wahlkreisen und der Zustimmung im Rahmen eines
Referendums zur Schaffung von elf indigenen Autonomien auf Gemeinde-Ebe-
ne. Die indigenen Völker und Nationen registrierten damit vor der Wahlbehörde
ihre eigenen Normen und Verfahren, nach denen ihre Abgeordneten gewählt,
ernannt oder nominiert wurden. Die Diversität dieser eigenen Normen und Ver-
fahren für die Wahl oder Bestimmung ihrer Abgeordneten ist eine Bekräftigung
der Demo-Diversität und der interkulturellen Demokratie.
Die Termini, nach denen diese Autonomien gegründet werden, sind im Weiteren
auch entscheidend, um die Art der Kontrolle, die der Zentralstaat legitimerweise
innerhalb der autonomen Territorien ausüben kann, zu bestimmen. Es ist be-
kannt, dass die indigenen Autonomien durch das internationale Recht gestützt
werden,18 welches unter anderem die Kontrolle der natürlichen Ressourcen und
die diesbezügliche Teilhabe an den Vorteilen aus ihrer Nutzung regelt. Diese
internationalen Normen wurden von den plurinationalen Staaten anerkannt. Sie
betreffen einen umkämpften Aspekt indigener Autonomien, denn gerade in den
betroffenen Territorien befindet sich ein Großteil der natürlichen Ressourcen.
Dabei geht es nicht um eine Ethnisierung des Reichtums (für die Ethnisierung
der Armut gibt es ausreichend historische Beweise), sondern um neue und in-
klusivere Kriterien für nationale Solidarität. Die Forderung nach historischer
Gerechtigkeit ist nichts anderes als die öffentliche Kritik an der brutalen Abwe-
senheit nationaler Solidarität während der letzten Jahrhunderte. Wie kann die
Tatsache erklärt werden, dass die Ärmsten in den Territorien mit dem größten
Reichtum leben? Die Solidarität muss auf der Basis postkolonialer Prinzipien neu

18 Insbesondere die ILO-Konvention 169 und die Erklärung der Vereinten Nationen über die Rechte
indigener Völker, die am 7. September 2007 offiziell verabschiedet wurde.

170

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


geschaffen werden: Affirmative Aktivitäten zugunsten der indigen-bäuerlichen
Gemeinschaften sind Grundbedingung für eine plurinationale Solidarität.

Neue Organisation des Staates und neue Form der Planung

Alle bisher angeführten Veränderungen, die sich aus der Idee des plurinationalen
Staates ergeben, verpflichten zu einer neuen Organisation des Staates. Diese be-
trifft alle politischen und administrativ-bürokratischen Institutionen der öffent-
lichen Verwaltung und Planung. Es ist dieser Bereich, der darüber Auskunft gibt,
in welchem Ausmaß das Prinzip der Plurinationalität im neuen politischen Pakt
vorhanden ist und inwieweit dieses Prinzip relativiert und mit anderen Prinzipien
verknüpft wird.
Ein systematischer Verfassungsvergleich zeigt, dass die Plurinationalität im bo-
livianischen Fall viel verbindlicher ist als im Fall Ecuadors. Dies erklärt sich aus
den politischen Prozessen, aus denen die neuen Verfassungen basieren. In Ecua-
dor steht das Prinzip der Plurinationalität in einer ständigen Spannung mit dem
Prinzip der Bürger_innenbeteiligung, welches tatsächlich die stärkste übergrei-
fende Bedingung der neuen ecuadorianischen Verfassungsarchitektur darstellt.
Die Verfassung Boliviens etabliert vier Organe: Legislative, Exekutive, Justiz und
Wahlbehörde; die Legislative, die als Plurinationale Legislative Versammlung
bezeichnet wird, beinhaltet die Repräsentation von speziellen indigenen Wahl-
kreisen (Art. 146). Die Verfassung von Ecuador definiert die Organisation des
Staates als „Partizipation und Organisation der Macht“ (Titel 4); ebenfalls eta-
bliert sie die „Partizipation in Demokratie“ (Kap. 1) als zentrale Orientierung
und bestimmt zu diesem Zweck fünf „Funktionen“ des Staates – Legislative;
Exekutive; Justiz und indigene Justiz; Transparenz und soziale Kontrolle; Wah-
len. Doch die legislative Funktion, ausgeübt durch die nationale Versammlung,
erkennt die direkte indigene Repräsentation nicht an, obwohl dies von der CO-
NAIE gefordert wurde.
Theoretisch müsste es keine Spannungen zwischen den Prinzipien der Plurina-
tionalität und der Partizipation geben. Im Gegenteil, die Plurinationalität be-
inhaltet die Idee von weit fortgeschrittenen und komplexen Formen der Parti-
zipation. Neben der liberal-republikanischen Bürger_innenbeteiligung erkennt
sie die Partizipation von Völkern oder Nationalitäten an. Die Verknüpfung der
beiden Prinzipien bzw. die mögliche Spannung zwischen ihnen betrifft die Or-
ganisation und Funktionalität des Staates auf verschiedenen Ebenen. Um dies zu
illustrieren, möchte ich den Fall der öffentlichen Verwaltung und Planung her-
anziehen. In Bolivien ist das Gesetz der Öffentlichen Verwaltung des Plurina-
tionalen Staates in Vorbereitung. Zwei zentrale Ideen sollen hier hervorgehoben
werden. Erstens verlangt die Konstruktion des neuen Staatsmodells den Abbau
des Kolonialismus, der sich in den rassistischen Praktiken und der übermäßigen
Bürokratisierung der öffentlichen Verwaltung audrückt. Zweitens benötigen die
öffentlichen Politiken eine zyklische Planung, die Aktivitäten und Resultate mit
den Temporalitäten der unterschiedlichen öko-kulturellen und administrativen
Räume im Land in Übereinstimmung bringt und mit dem Ziel des Buen Vivir
verbindet. Der Entwurf des Gesetzes über öffentliche Verwaltung (Februar 2010)
besagt in Art. 1, dass

„die interkulturelle und kommunale plurinationale öffentliche Verwaltung die Ge-
samtheit der integralen und komplementären Prozesse darstellt, die die partizipa-
tiven öffentlichen Politiken und Strukturen mit der holistischen und kommunalen
Kosmovision verbinden, die den indigenen und bäuerlichen Nationen und Völkern
eigen ist“.

5.

171

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


In Ecuador werden die Herausforderungen der Partizipation in ähnlicher Inten-
sität erlebt, jedoch mit einem anderen Fokus. Die Bürger_innenbeteiligung ist in
diesem Fall die zentrale Achse der Suche nach einer partizipativen Planung.
Gleichzeitig geht es um Plurinationalität. Der nationale Entwicklungsplan trug
sogar den Namen „Nationaler Plan für das Buen Vivir, 2009-2013: die Schaffung
eines Plurinationalen und Interkulturellen Staates“.19 Doch die Idee des Buen
Vivir findet sich nicht eingebettet in partizipative Praktiken im Rahmen der Plu-
rinationalität, es gibt hierbei also keinen besonderen Fokus auf die Praktiken und
Konzeptionen der indigenen Völker. Die Spannungen innerhalb der ecuadoria-
nischen Regierung lassen sich daran erkennen, dass die politische Logik des Ent-
wicklungsplans konterkariert wird von der Praxis diejenigen Gesetze, die die
indigenen Völker betreffen, ohne vorherige Konsultation zu verabschieden. Dies
widerspricht nicht nur der Verfassung, sondern auch der ILO-Konvention 169
und der UN-Erklärung über die Rechte indigener Völker.
In jedem Fall ist die Neugründung des Staates nach den Prinzipien der Plurina-
tionalität, Interkulturalität und demokratischen Partizipation ein langfristiger
und komplexer politischer Prozess. Für einen langen Zeitraum werden die Prin-
zipien und Diskurse den Praktiken weit voraus sein. An der Distanz zwischen
ihnen wird sich die Intensität der Demokratisierung der Demokratie messen las-
sen müssen.

Die interkulturelle Demokratie

Plurinationalität ist die Anerkennung dessen, dass Interkulturalität nicht aus ei-
nem freiwilligen Akt der historischen Reue der Privilegierten entsteht. Sie ist
vielmehr das Resultat eines politischen Konsenses zwischen verschiedenen eth-
nisch-kulturellen Gruppen, der trotz einer von Gewalt gekennzeichneten ge-
meinsamen Geschichte ein Möglichkeitsfenster für eine andere Zukunft öffnet.
Im Rahmen der Plurinationalität findet Interkulturalität allein in der interkultu-
rellen Demokratie ihren Ausdruck.
Unter dem Begriff der interkulturellen Demokratie im lateinamerikanischen
Kontinent verstehe ich 1) die Koexistenz verschiedener Formen der demokrati-
schen Deliberation, von der individuellen Wahl bis zur Konsensentscheidung;
von Wahlen zur Bestimmung der Autoritäten nach dem Rotationsprinzip bzw.
dem „gehorchend führen“ (mandar obedeciendo); vom Wettkampf um Ämter
zur Verpflichtung, diese auszuüben (diese Koexistenz bezeichne ich als Demo-
Diversität), 2) verschiedene Kriterien der demokratischen Repräsentation, 3)
Anerkennung der Kollektivrechte der Völker als Bedingung zur effektiven Aus-
übung von Individualrechten, 4) Anerkennung umfassender fundamentaler
Rechte: Recht auf Wasser, Land, Nahrungssicherheit, natürliche Ressourcen,
Biodiversität, Wälder und traditionelles Wissen und 5) Bildung mit dem Ziel,
gegenseitige kulturelle Anerkennung zu fördern.
Die Verfassungen Boliviens und Ecuadors beinhalten bereits die Idee der inter-
kulturellen Demokratie. Beispielsweise erkennt die bolivianische Verfassung drei
verschiedene Demokratieformen an: die repräsentative, die partizipative und die
gemeinschaftliche (vgl. Art. 11 der Verfassung Boliviens). Es handelt sich dabei
um eine der fortschrittlichsten verfassungsrechtlichen Formulierungen weltweit.
Die Departement- und Gemeindewahlen am 4. April 2010 haben die interkul-
turelle Demokratie auf beeindruckende Weise bestätigt. Diese Form der Demo-

6.

19 SENPLADES – Secretaria Nacional de Planificación y Desarollo, Plan Nacional Para el Buen Vivir
2009–2012, Version Resumida, 2009.

172

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


kratie wirft zwei Probleme auf, die verdeutlichen, wie sie sich von der eurozen-
trischen Demokratietradition unterscheidet.
Das erste Problem ist, Deliberationen, die dem Konsens- und Einstimmigkeits-
prinzip folgen, oder demokratische Wahlen mit dem Rotationsprinzip zu ver-
einbaren. Diese Schwierigkeiten sollten intern diskutiert werden, denn wie wir
wissen, sind Gemeinschaften weder kulturell noch politisch homogen, und Gen-
der- oder Generationsunterschiede können in den Debatten entscheidend sein.
Das zweite Problem, das ebenso wie das erste üblicherweise aus einer monokul-
turellen Kritik an der Interkulturalität heraus aufgeworfen wird, besteht darin,
dass die indigenen Gemeinschaften undemokratische Enklaven darstellen, in de-
nen Frauen systematisch diskriminiert werden. Auch wird häufig kritisiert, dass
durch die Anerkennung der Kollektivrechte in der interkulturellen Demokratie
die Individualrechte verletzt würden. Diese Kritikpunkte sind relevant, um die
Funktionsweise der interkulturellen Demokratie zu verbessern. Den indigenen
Frauen wird jedoch heutzutage immer klarer, dass das Buen Vivir zu Hause an-
fängt, und sie gehören bereits zu den Protagonistinnen der aktivsten und inno-
vativsten Frauenbewegungen des Kontinents.20

Die Kollektivrechte kollidieren nicht notwendigerweise mit den individuellen
Rechten. Es gibt verschiedene Arten von Kollektivrechten: abgeleitete und ur-
sprüngliche. Wenn beispielsweise Arbeiter_innen ihre Gewerkschaft gründen
und die Verteidigung ihrer individuellen Arbeitsrechte an diese delegieren, ist
diese Gewerkschaft dazu berechtigt, ihre Mitglieder zu repräsentieren. In diesem
Fall gibt es keinen Konflikt zwischen verschiedenen Rechtstypen. Die ursprüng-
lichen Kollektivrechte wiederum sind jene der Gemeinschaften und können da-
her unter bestimmten Umständen mit den Individualrechten in Konflikt treten.
Für diesen Fall sollte es eigene Instanzen der Konfliktlösung geben, welche häufig
interkulturelle Übersetzungsarbeit benötigt. Beispielsweise ist es nicht legitim,
ausgehend von einem eurozentrischen Rechtsverständnis zu entscheiden, ob ein
Fall der indigenen Justiz gegen das Recht auf ein gerechtes Verfahren verstoßen
hat (so wäre ja etwa die Abwesenheit von professionellen Anwält_innen in der
indigenen Justiz schon per Definition ein solcher Verstoß). Im Gegenteil, um ein
gerechtes Verfahren herzustellen ist es notwendig, interkulturelle Kriterien zu
formulieren, die Äquivalente zwischen unterschiedlichen Formen zur Herstel-
lung eines gerechten Verfahrens festlegen. Die interkulturelle Übersetzung müss-
te außerdem berücksichtigen, dass die Beziehung zwischen Rechten und Pflich-
ten keine universelle Konstante darstellt; sie variiert je nach Rechtskultur. Im
indigenen Recht ist die Gemeinschaft in stärkerem Ausmaß eine Gemeinschaft
von Pflichten als von Rechten; wer die Pflichten nicht akzeptiert, hat daher auch
keine Rechte.21

Hinzuzufügen ist, dass die ursprünglichen Kollektivrechte auf zwei Arten aus-
geübt werden können. Individuell, z.B. wenn ein Sikh seinen Turban trägt, oder
kollektiv, wenn es sich beispielsweise um das Recht auf Selbstbestimmung oder
Selbstregierung handelt. Die verschiedenen Kollektivrechte können strukturelle
oder historische Ungerechtigkeiten verringern, und sie begründen notwendige
affirmative Aktionen, um Gemeinschaften oder Völker von der systematischen
Unterdrückung zu befreien oder um ihr Überleben als Kollektive zu garantieren.

20 In diesem Sinne fügt Art. 11 der bolivianischen Verfassung hinzu, dass die verschiedenen Demokratie-
formen „von Männern und Frauen zu gleichen Bedingungen“ ausgeführt werden.

21 Vgl. Santos/García, El caleidoscopio de las justicias en Colombia, 2001.

173

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


Die aufkommende postkoloniale Mestizisierung

Im lateinamerikanischen Kontext ist die Mestizisierung ein Produkt des Kolo-
nialismus und der indigenistischen Politik. Auch wenn dabei die indigene Iden-
tität anerkannt wurde, wurde Fortschritt immer mit der eurozentrischen Akkul-
turalisierung identifiziert. Vor diesem Hintergrund kann der indigene Kampf um
die Plurinationalität der Idee der Mestizisierung nur feindlich gegenübertreten.
Dennoch gibt es in diesem Kontext komplexe Konstellationen, die nicht ignoriert
werden sollten, wie z.B. Mestiz_innen, die sich gleichzeitig als Indigene identi-
fizieren, oder Mestiz_innen, die als Alliierte der Indigenen agieren und die Idee
der Plurinationalität verteidigen. Könnte der indigene Protagonismus unter der
Fahne der Plurinationalität dazu führen, die Ziele einer großen Bevölkerungs-
mehrheit, die sich als Mestiz_innen definiert und ein wichtiger Teil aktueller
Transformationsprozesse ist, in den Hintergrund zu drängen oder zu margina-
lisieren?
Aus einer anderen Perspektive ist es offensichtlich, dass das Konzept der Mesti-
zisierung historisch ganz unterschiedliche Bedeutungen gehabt hat.22 Die soziale
Kategorie des/der „Mestiz_in“ verdeckt enorme soziale Differenzen, nämlich,
dass neben dem/der weißen Mestiz_in immer der/die Indio-Mestiz_in existierte
und dass ihre Beziehungen häufig die koloniale und rassistische Differenz re-
produzierten. Eine andere Dimension der Komplexität dieses Themas hat weni-
ger mit der Vergangenheit als mit der Zukunft zu tun. Die Plurinationalität schafft
den Rahmen für neue Typen von interethnischen und interkulturellen Bezie-
hungen, von denen neue empirische, kulturelle und konzeptuelle Hybridisie-
rungen ausgehen. Wie kann, ausgehend von der Idee der Plurinationalität, Mes-
tizisierung neu verstanden werden?
Das Konzept der Interkulturalität verlangt danach, die Gemeinsamkeiten ver-
schiedener Kulturen zu bestimmen, so dass das „Inter“ einen Sinn erhält. Die
Unterscheidung zwischen Intrakulturalität und Interkulturalität ist komplex,
denn sie ist das Resultat einer sich verändernden gesellschaftlichen Konstruktion.
Die Transformation der Interkulturalität in Bolivien und Ecuador ist ein histo-
risch doppelt komplexer Prozess. Erstens gilt es, vertikale Beziehungen zwischen
Kulturen in horizontale Beziehungen zu verwandeln. Zweitens kann sie nicht
zum Relativismus führen, sobald sie in einem bestimmten verfassungsrechtlichen
Rahmen stattfindet.
Noch wichtiger als die Kenntnis des gemeinsamen Fundaments ist die Identifi-
zierung der politisch-kulturellen Bewegung, die schrittweise Mentalitäten und
Subjekte verändert, und zwar im Sinne einer Anerkennung von Gleichheit/
Äquivalenz/Komplementarität/Reziprozität zwischen Unterschieden. Erst
dann kann ein bereichernder Dialog entstehen, denn dies ist der Moment, bei
dem die Unvollständigkeit jeder einzelnen Kultur ersichtlich wird; jede Kultur
ist auf ihre Weise problematisch und unfähig dazu, allein auf den Wunsch der
Völker zu antworten, eine tatsächlich inklusive Gesellschaft zu konstruieren. Die
Interkulturalität führt nicht zum Vergessen oder zur Fusion der vorhandenen
Kulturen. Die vorhandenen Kulturen verlieren ihre Wurzeln nicht, aber sie
schaffen von ihnen ausgehend neue Möglichkeiten.
Die Anerkennung der Plurinationalität ist ein politisches Mandat für die Förde-
rung der Interkulturalität. Ihre Praxis über einen längeren Zeitpunkt hinweg wird
den Ursprung für eine neue Form der Mestizisierung legen. Die koloniale Mes-
tizisierung ist eine entfremdete Mestizisierung, die nicht selten gewalttätig und

7.

22 Hale, Mestizaje, Hybridity, and the cultural Politics of Difference in Post-Revolutionary Central
America, in: Journal of Latin American Anthropology, 1996.

174

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


unilateral vom „Mestizisierenden“ reguliert wird. Die postkoloniale Mestizisie-
rung – die sich noch im Stadium eines Projektes befindet – ist im Dialog begründet
und plurilateral, sowohl hinsichtlich ihrer Herausbildung als auch ihres Resul-
tats. Die Idee des/der weißen Mestiz_in, die substanziell zur Isolierung der in-
digenen, bäuerlichen und afro-amerikanischen Bewegungen beigetragen hat,
wird schrittweise rückverwandelt und rückübersetzt in Indo-Mestiz_in oder
Afro-Mestiz_in, was die kulturellen Identitäten und die Prozesse der Allianz-
bildung signifikant verändern wird.

Dekolonisierender Feminismus und die Neugründung des Staates

Der Feminismus hat entscheidend zur Kritik an der dominanten eurozentrischen
Epistemologie beigetragen.23 Der postkoloniale oder dekolonisierende Feminis-
mus ist von übergreifender Bedeutung bei der Konstruktion einer Epistemologie
des Südens, der Interkulturalität und der Plurinationalität – eine Tatsache, die
bisher nicht die gebührende Beachtung erfahren hat. Unter dem Begriff des post-
kolonialen Feminismus verstehe ich die Gesamtheit der feministischen Perspek-
tiven, die 1) die geschlechtsspezifische Diskriminierung im Rahmen eines wei-
teren Systems der Dominanz und Ungleichheit in heutigen Gesellschaften inte-
grieren, darunter Rassismus und Klassenherrschaft; 2) das Ziel der Dekolonisie-
rung der eurozentrischen Strömungen des Feminismus verfolgen, die in den letz-
ten Jahrzehnten und teilweise bis heute dominant waren bzw. sind; 3) ihren kri-
tischen Blick auch auf die eigene Diversität richten, indem sie Formen der Dis-
kriminierung von Frauen in unterdrückten Gemeinschaften thematisieren und
die Diversität innerhalb der Diversität betonen.24 Der postkoloniale Feminismus
hat noch keine Theorie der Neugründung des interkulturellen und plurinatio-
nalen Staates geschaffen, aber einige Aspekte seines möglichen Beitrages dazu
sollen hier vorgestellt werden.
Postkoloniale Feminist_innen weisen auf den akkumulativen Charakter von Un-
gleichheiten hin. Der moderne monokulturelle Staat geht jedoch von der formell-
rechtlichen Gleichheit der Bürger_innen aus: Da die Unterschiede zwischen ih-
nen vielfältig sind und sich nicht akkumulieren, können sie dem System zufolge
ignoriert werden. Der eurozentrische Feminismus fokussierte in diesem Sinne
lediglich auf die Gender-Ungleichheit, so als ob andere Formen der Ungleichheit
die monokulturellen Staaten nicht prägen würden. Dadurch essenzialisierte er
das Frau-Sein und verdeckte enorme Ungleichheiten zwischen Frauen. Der post-
koloniale Feminismus hingegen betont den akkumulativen Charakter von Un-
gleichheiten und distanziert sich so von der problematischen eurozentrischen
Tradition. Er verleiht dem interkulturellen und plurinationalen Staat damit seine
tiefere dekolonisierende und antikapitalistische Bedeutung.
Die Kämpfe der indigenen und afro-amerikanischen Frauen haben den latein-
amerikanischen Mythos der Demokratie am deutlichsten kritisiert, da sie als
schwarze oder indigene Frauen die negativen Auswirkungen des Rassismus am

8.

23 Santos, Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in the Paradigmatic Transition, 1995,
S. 32-33.

24 Anzaldúa, Borderlands/La Frontera. The New Mestiza, 1987; Crenshaw, Mapping the Margins:
Intersectionality, Identity Politics and Violence against Women of Color, in: Stanford Law Review,
1991; dies., Playing Race Cards: Constructing a Pro-active Defense of Affirmative Action, in: National
Black Law Journal, 2000; Curiel, Identidades esencialistas o construcción de identidades políticas: El
dilema de las feministas negras, in: Otras Miradas 2002; Suárez Navaz/Hernández Castillo (Hrsg.),
Descolonizando el Feminismo, 2008; Vargas, Repensar América Latina desde los retos que traen las
diversidades feministas, Vortrag, V Conferencia Latinoamericana y Caribeña de Ciencias Sociales,
Cochabamba, 7.-10. Oktober 2009; Harding, Sciences from below: feminisms, postcolonialities, and
modernities, 2008.

175

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


stärksten gespürt haben. Ihre Beiträge sind von zweierlei Art. Erstens themati-
sieren sie die Diskriminierungen von Frauen innerhalb ihrer vermeintlich ho-
mogenen Gemeinschaften. Dieser Beitrag zur Neugründung des plurinationalen
Staates ist fundamental, denn er zeigt auf, dass die Unterdrückten gleichzeitig
Unterdrücker sein können und dass angenommene Konsensentscheidungen in
einigen Fällen nicht mehr als selektive Visionen von kollektiven Rechten sind,
bei denen die kollektiven und individuellen Rechte von Frauen außen vor bleiben.
Dabei zeigen sie auch auf, dass so genannte traditionelle Systeme nicht statisch,
sondern dynamisch sind und sich gemäß ihrer eigenen Logik, Rhythmus und Zeit
verändern.
Der dekolonisierende Feminismus macht zweitens darauf aufmerksam, dass es
nicht eine einzige und universelle Form der Gender-Gleichheit gibt. Innerhalb
der indigenen Weltanschauung, bei den Quechua und Aymara, werden die Be-
ziehungen zwischen Mann und Frau als chacha-warmi konzipiert. Die zentrale
Idee hinter diesem Konzept ist, dass weder der Mann noch die Frau allein voll-
kommene Bürger_innen in ihrer Gemeinschaft sind. Sie sind die Hälfte eines
Ganzen, und gemeinsam stellen sie ein komplettes Wesen vor der Gemeinschaft
dar. Die Aymara-Intellektuelle und Aktivistin María Eugenia Choque Quispe
stellte bezüglich der Idee des chacha-warmi kritisch fest: „Diese Vision ist Teil
eines andinen Essentialismus, der die alltägliche Realität der Menschen ver-
kennt.“25 In der Praxis kann die Komplementarität bedeuten, dass zwar die öko-
nomische Relevanz der Frauen anerkannt wird, nicht aber ihre politische; oder
sie kann eine symbolische Anerkennung der Frau bedeuten, verbunden mit ihrer
passiven Rolle im öffentlichen Leben. Choque Quispe zufolge sei es nicht Auf-
gabe indigener Frauen, das Konzept des chacha-warmi zur Gänze zu verwerfen,
sondern es neu zu definieren. Das Ziel müsse es sein, das tatsächlich hierarchische
Verhältnis, versteckt hinter der Idee der Komplementarität, sichtbar zu machen.
Dies ist die Alternative, um die eigene Kultur zu transformieren und gleichzeitig
das politisch-kulturelle Erbe des globalen feministischen Kampfes anzureichern,
das bisher von eurozentrischen und liberalen Konzepten dominiert ist.

Der experimentelle Staat

Der historische Prozess der Neugründung des Staates lässt sich wohl am besten
anhand seines experimentellen Charakters beschreiben. Der fundamentalste
Bruch mit dem modernen eurozentrischen Konstitutionalismus liegt tatsächlich
in der Kreation eines experimentellen Staates. Der Prozess der Neugründung hat
keine präzise Orientierung und entwickelt sich nicht immer in die Richtung, die
sich die Bürger_innen und Völker vorgestellt hatten. Es gibt keine Patentrezepte
im Stil von one-size-fits-all, die der moderne Liberalismus so liebt. Es ist nicht
möglich, alle Fragen zu lösen oder Fehlentwicklungen eines transformierenden
Konstitutionalismus von unten zu vermeiden. Einige neu aufgeworfene Fragen
werden wohl von zukünftigen verfassunggebenden Versammlungen zu disku-
tieren sein.
Der Experimentalismus kann zwei Formen annehmen: die reflexive und die
nicht-reflexive. Die reflexive Form beruht auf der Annahme, dass die geschaffe-
nen Institutionen unvollständig sind und die neuen Gesetze eine kurze Lebens-
dauer haben. Das würde bedeuten, dass die Innovationen permanent von unab-
hängigen Forschungsinstitutionen überprüft und evaluiert werden, die regelmä-
ßige Berichte über deren Entwicklungen veröffentlichen und am Ende der expe-

9.

25 Choque Quispe, Chacha warmi. Imaginarios y vivencias en El Alto, 2009, S. 36.

176

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163


rimentellen Periode neue Debatten geführt und politische Entscheidungen ge-
troffen werden, um das Profil der Institutionen und Gesetze zu beschließen. Der
nicht-reflexive Experimentalismus wiederum resultiert aus immer wieder unter-
brochenen und widersprüchlichen politischen Praktiken, ohne eine eigene poli-
tische Form anzunehmen.
Der experimentelle Staat ist die radikalste Herausforderung für den modernen
Staat, dessen Institutionen und Gesetze wie in Stein gemeißelt erscheinen. Der
Prozess der Neugründung des Staates ist höchst konfliktreich, und seine lang-
fristige Weiterentwicklung wird davon abhängen, ob sich die verschiedenen
Konfliktachsen (ethnisch, regional, klassenspezifisch, kulturell) akkumulieren
oder vielmehr neutralisieren werden.
Der Experimentalismus schafft eine politisch mehrdeutige Semantik, bei der es
keine definitiven Sieger und Verlierer gibt. Auf diese Weise ermöglicht er eine
relative Aufhebung der Konflikte und folglich eine politische Phase, die not-
wendig sein kann, um Polarisierungen zu verringern. In dieser politischen Wirk-
samkeit liegt die instrumentelle Dimension des experimentellen Staates. Dennoch
sollte sich seine Verteidigung auf Prinzipien stützen, die es den Bürger_innen
ermöglicht, die konstituierende Kraft aufrecht zu erhalten, solange die Experi-
mente anhalten und Entscheidungen über konkrete Veränderungen getroffen
werden. Es handelt sich somit beim experimentellen Staat um eine längerfristige
Spannung zwischen dem Konstituierten und den Konstituierenden.

Weitere Informationen: www.nomos-shop.de/14134

Nomos

Menschenrechtsschutz

Weiterentwicklung des internationalen 
Menschenrechtsschutzes unter 
dem UN-Menschenrechtsrat?

Janine Osthoff

Darstellung und Analyse des UN-Menschenrechtsrats 
und seines Kontrollregimes

Saarbrücker Studien zum Internationalen Recht 51

Nomos

Nomos

Weiterentwicklung des interna-
tionalen Menschenrechtsschutzes 
unter dem UN-Menschenrechtsrat?
Darstellung und Analyse des UN-Men-
schenrechtsrats und seines Kontrollregimes

Von RAin Dr. Janine Osthoff 

2012, 215 S., brosch., 49,– €
ISBN 978-3-8329-6985-1
(Saarbrücker Studien zum Internationalen 
Recht, Bd. 51)

177

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-163

