
1 Performativität des Dialogs 

Perspektiven einer Erkenntnistheorie 

des jüdisch-christlichen Dialogs 

1.1 Terminologisch: Das jüdisch-christliche Beziehungsgeschehen 
unter dem Paradigma des »Dialogs« 

1.1.1 Dialog – ein Begriff mit Hochkonjunktur: zum alltagssprachlichen Gebrauch 

Wir haben uns pragmatisch wie theoretisch an die Rede vom »interreligiösen« oder »jü
disch-christlichen Dialog« gewohnt und verwenden sie meist unreflektiert. Egal ob in 
Gesellschaft, Politik, Wirtschaft oder Wissenschaft, überall hat die Rede von Dialogen 
Hochkonjunktur. Reinhold Bernhardt beobachtet, dass der Dialogbegriff auch im Be
reich der Kultur- und Religionswissenschaften, in Philosophie und Theologie in den ver
gangenen Jahrzehnten vielfältig rezipiert wurde. Der inflationäre Gebrauch indes führt 
nicht automatisch zu mehr Präzision, sondern im Gegenteil häufig zu einer Unterbe
stimmung und Verwässerung des Dialogbegriffs. 

»In Philosophie und Theologie gibt es […] durchaus Klärungsversuche, doch haben vie
le der Turbulenzen in den religionstheologischen Diskussionen ihren Grund in der Un
schärfe des Dialogbegriffs und seiner Verwendung. In seiner Anwendung auf die Be
gegnung zwischen Angehörigen verschiedener Religionen ist er mit Konnotationen 
belegt, die ihn in diesem Zusammenhang problematisch erscheinen lassen können – 
etwa die Vorstellung, im Dialog müssten Wahrheitsansprüche aufgegeben werden. So 
war das Beziehungsmuster des ›Dialogs‹ auch immer umstritten.«1 

Umso bedeutender ist es, auch die vielfältigen jüdisch-christlichen Begegnungs- und Be
ziehungsformen, die im allgemeinen Sprachgebrauch und auch in dieser Studie über das 
geläufige Paradigma »des« jüdisch-christlichen Dialogs gefasst werden, zunächst einer Be
griffsbetrachtung zu unterziehen. Nachdem das Anliegen dieser Studie ein Entwurf ei

1 Bernhardt, Reinhold: Inter-Religio. Das Christentum in Beziehung zu anderen Religionen (Beiträge 
zu einer Theologie der Religionen 16). Zürich: TVZ 2019, 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ner Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs ist, ist es nicht nur wichtig, einen 
präzisen, differenzierten Dialogbegriff zugrunde legen zu können. Von Interesse sind 
ausdrücklich auch epistemologische Implikationen, die das Verständnis des Dialogbe
griffs maßgebend vorstrukturieren, die zugleich aber vielfach theoretisch nicht mehr 
eingeholt werden. 

Die Erarbeitung einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs erfolgt me
thodisch über eine Reformulierung des Dialogbegriffs entlang kulturwissenschaftlicher 
Paradigmen.2 Diese rücken den Dialog wieder als das ins Zentrum – und machen ihn 
dadurch methodisch zugänglich –, was er sprachtheoretisch zunächst ist: eine kultu
relle Praktik, ein performativer Sprechakt, ein verkörperter Diskurs zwischen Akteur*in
nen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit, der auf echte Reziprozität angewiesen ist, 
in dem Übersetzungsprozesse stattfinden, um Verständigung zwischen den Akteur*in
nen herzustellen und in dem religiöse Positionen und Positionierungen (man beachte die 
räumliche Metapher) verhandelt werden. Die daraus resultierenden Erkenntnisse, Codie
rungen, Deutungsansätze und damit verbundene Herausforderungen werden im zwei
ten Teil (Kapitel 2) in erkenntnis-theologischer Absicht aufgenommen und auf ihre den 
erkenntnistheologischen Ort des jüdisch-christlichen Dialogs bestimmende Macht hin 
befragt. 

1.1.2 Dialog als Leitmotiv interreligiöser Beziehungsgestaltung der Kirchen: 
zum Sprachgebrauch im Raum der Kirche(n) und christlichen Theologien 

Im Folgenden wird der Dialogbegriff zunächst auf den Bereich des interreligiösen Dialogs 
eingegrenzt, nämlich im Sinne eines Leitmotivs für die Beziehungsgestaltung mit Ange

2 Für Henning Wrogemann und sein Projekt einer Theorie Interreligiöser Beziehungen ist ein mul

tiperspektivischer Bezugsrahmen von größter Bedeutung. Denn dem vielschichtigen Phänomen 
»interreligiöser Dialog« (und damit auch dem Phänomen jüdisch-christlicher Dialog) kann nur 
durch eine Vielfalt methodischer Zugänge Rechnung getragen werden. Vgl. dazu Wrogemann, 
Henning: Theologie interreligiöser Beziehungen. Religionstheologische Denkwege, kulturwis
senschaftliche Anfragen und ein methodischer Neuansatz (Lehrbuch Interkulturelle Theologie/ 
Missionswissenschaft 3). Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus 2015, 287f. Vgl. dazu auch Hoff, Gre
gor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie kirchlicher Gegenwarten. Paderborn: Ferdi
nand Schöningh 2018, 141–151 (Kapitel III. 2. »Theologie im Zeichen der cultural turns«). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 31 

hörigen verschiedener religiöser Traditionen.3 Im Gegensatz zum ökumenischen Dialog 
christlicher Kirchen können sich interreligiöse Dialoge, so Reinhold Bernhardt, 

»nicht auf ein gemeinsames Glaubensfundament, auf eine gemeinsame Überlieferung 
und eine gemeinsame Verheißung gründen. Er [der interreligiöse Dialog – AS] wird 
denn auch eher ethisch legitimiert. […] Das Ziel interreligiöser Dialoge besteht also 
nicht [wie beim ökumenischen Dialog – AS] im Streben nach Einheit oder Gemein

schaft im Glauben, sondern im Streben nach Verstehen und Verständigung und im Be
mühen, konstruktive Beziehungen zu Angehörigen anderer Glaubensrichtungen auf
zubauen.«4 

Schließlich ist der Begriff »interreligiöser Dialog« in sich weiter zu differenzieren. Der 
Begriff »Dialog« kann deskriptiv eine kommunikative Handlung zwischen Menschen ver
schiedener religiöser Traditionen meinen. Er kann aber auch normativ eine Haltung be
schreiben, die eine kommunikative Handlung zwischen Religionsangehörigen anleitet.5 
In dieser Arbeit werden beide Ebenen eine Rolle spielen und nicht immer klar zu diffe
renzieren sein. 

Zeitgeschichtlich ist der hier verwendete Dialogbegriff weiter einzugrenzen auf 
interreligiöse Beziehungsgestaltungen nach dem Zweiten Weltkrieg. Die Übertragung des 

3 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 199. Weitere Hinweise: (1) Zum Begriff »Interreligiosität« und »inter
religiös« s. ebd. 76. (2) Was »Religion« in diesem Zusammenhang bedeutet, soll im Anschluss über 
den diskursiven Religionsbegriff Michael Bergunders rekonstruiert werden, der ein »zeitgenössi
sches Alltagsverständnis von ›Religion‹« über kulturwissenschaftliche Ansätze Ernesto Laclaus, Ju
dith Butlers und Michel Foucaults konzeptualisiert. Bergunder fasst Religion im Anschluss an den 
Vorschlag Arthur Greils als Diskurskategorie: »›religion as a category of discourse‹, whose precise 
meaning and implications are continually being negotiated in the course of social interaction.« 
Greil, Arthur L.: Defining Religion. In: Peter Clarke/Peter Beyer: The World’s Religions. Continui
ties and Transformations. New York: Routledge 2009, 135–149, 148. Dazu Bergunder: »Alle setzen 
ein konsensfähiges heutiges Alltagsverständnis von Religion voraus, das allerdings weitgehend 
unerklärt und unreflektiert bleibt. Es ist möglich, dieses Alltagsverständnis – innerhalb eines kul
turwissenschaftlichen Ansatzes – so zu konzeptualisieren und theoretisch zu fassen, dass es als 
Gegenstand der Religionswissenschaft herangezogen werden kann.« Ders.: Was ist Religion? Kul
turwissenschaftliche Überlegungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft. In: ZfR 19 (2001), 
3–55, 54f. Dennoch ermöglicht er es, Religionen als komplexe, hoch dynamische und fluide Kom

munikationszusammenhänge wahrzunehmen, die mit Katja Thörner »in beständiger Interaktion 
mit der sozialen und materialen Wirklichkeit stehen« (Thörner: Diskurstheorie und Diskursanaly
se als Ansatz und Methode, 24f.). Ein diskursives Religions-Konzept ist besonders anschlussfähig 
für eine Theologie, die topologisch-performativ arbeitet. Nicht verschwiegen werden soll, dass 
eine Gefahr in Bergunders Religionsbegriff in einer Überbetonung der sprachlichen Dimension 
liegt und die deshalb wenig sensibel ist beispielsweise für die körperliche Dimension von Reli
gionen. An dieser Stelle wäre Bergunder, aber auch die im Folgenden entfaltete Theorie zum jü
disch-christlichen Dialog, um Perspektiven des material turn gewinnbringend zu ergänzen. S. da
zu SaThZ: 24 (2020) Materialitäten/Praktiken/Performanzen des Interreligiösen. (3) Ausgeblendet 
bleiben für den hier dargestellten Zusammenhang Dialoge als literarische Kunstformen seit der 
Antike nach dem Vorbild der Dialoge Platons. Vgl. dazu Pollmann, Karla: Dialog. I. Literaturge
schichtlich (Alte Kirche). In: RGG online, o.S. 

4 Bernhardt: Inter-Religio, 203. 
5 Vgl. ebd. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Begriffs Dialog auf Begegnungen von Angehörigen unterschiedlicher Traditionen ist 
ein noch junges Phänomen. Es verdankt sich der Entwicklungen und Erfahrungen aus 
interreligiösen Dialogprozessen der vergangenen 80 Jahre. Sie sind es, die den heutigen 
Dialogbegriff konzeptionell prägen. Welche Faktoren führten dazu, dass sich Plausibi
litäten derart veränderten und »Dialog« sich als positiv besetztes Orientierungsmodell 
für kirchliches Handeln und die Praxis von Kontaktgestaltungen zwischen Vertreter*in
nen unterschiedlicher religiöser Traditionen als überzeugend durchsetzen konnte? Der 
jüdisch-christliche Dialog spielt in diesem Zusammenhang eine zentrale Rolle, nämlich 
im Sinne eines Wegbereiters für den interreligiösen Dialog, denn »[a]m klarsten ist der 
Paradigmenwechsel in der Beziehungsbestimmung und -gestaltung des Christentums 
zum Judentum vollzogen worden,«6 so Reinhold Bernhardt. Vor allem im Zuge des Rin
gens um das Eingestehen einer Mitschuld christlicher Kirchen an der Schoah und die bis 
heute andauernde Aufarbeitung latenter Antijudaismen in der christlichen Theologie 
veränderte sich die Beziehungsgestaltung des Christentums zunächst zum Judentum 
und strahlte schließlich auf die Beziehungen zu anderen nichtchristlichen Religionen 
aus.7 Dieser historische Befund verbindet sich mit einem wissenssoziologisch bedeut
samen Aspekt: Zunehmend setzt sich das Bewusstsein durch, dass ein lernbereites sich 
Einlassen auf andere religiöse Traditionen einen theologischen Erkenntnisgewinn bringt. 

Seit den 1960er Jahren ist deshalb nicht selten von einer »dialogischen Wende« die 
Rede: auf katholischer Seite wurde dieser Paradigmenwechsel hin zum Dialog durch das 
Zweite Vatikanum vollzogen und lehramtlich formuliert; für die anderen christlichen Kir
chen sind es insbesondere eine Vielzahl von Bemühungen um interreligiösen Dialog des 
Weltkirchenrates (Ökumenischer Rat der Kirchen), die performativ dazu führen, was 
man als »dialogische Wende« des Christentums bezeichnen kann.8 Dazu Reinhold Bern
hardt: 

»Der Gedanke, dass der intellektuelle Austausch mit Gelehrten anderer Religionen 
nicht nur der Verteidigung feststehender Wahrheiten dienen, sondern einen kreati
ven Auslegungskontext für die christlichen Glaubenslehren darstellen und in diesem 
Rahmen einen Erkenntnisgewinn für die Theologie erbringen könnte, wurde erst 

6 Ebd. 147. 
7 An dieser Stelle sei auf Folgendes hingewiesen: Das Bewusstwerden der Schuldgeschichte des 

Christentums gegenüber Jüd*innen als eine vordergründige »Motivation« für den jüdisch-christli
chen Dialog spiegelt eine eurozentrische Wahrnehmung und Perspektive wider und unterscheidet 
sich beispielsweise von der Motivation, mit der arabische oder palästinensische Christ*innen und 
Jüd*innen in Israel in Dialog treten. Vgl. dazu Khader, Jamal: Christian Jewish Dialogue in Palesti
ne/Israel. A Different Dialogue. In: Rafiq Khoury/Rainer Zimmer-Winkel (Hg.): Christian Theology 
in the Palestinian Context. Berlin: AphorismA Verlag 2019, 169–181; vgl. auch Feldbauer, Julia: Das 
Land Israel als Spannungsfeld im jüdisch-katholischen Dialog. Eine theologische Analyse des Kon
zeptes »Land«. Universität Salzburg Juni 2024 (unveröffentlichte Dissertation). 

8 Vgl. dazu ebd. Ähnlich auch Peter Antes: »Eines der wichtigsten Ereignisse der christlichen Theo
logie in der zweiten Hälfte des 20. Jh. war die Einrichtung des interreligiösen Dialogs und die Ent
wicklung einer damit einhergehenden Theologie des Dialogs.« Antes, Peter: Religion. III. Religion 
und Religionen. In: RGG Bd. 7, 42004, 275. Ausführlich zu den wichtigsten Stationen der Bezie
hungsgeschichte zwischen Christentum und Judentum s. Bernhardt: Inter-Religio, 147–159; s. dazu 
auch 1.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 33 

seit den 1960er Jahren zu einem programmatischen Bestandteil der interreligiösen 
Beziehungen auf theologischer Ebene.«9 

Seit dieser Zeit ist der Dialoggedanke zum Leitmotiv für die Beziehungsbestimmung 
christlicher Theologie zu anderen Religionen avanciert und als solcher vielfältig reflek
tiert worden.10 Mitte der 1980er Jahre konnte man laut Bernhardt (auf katholischer Seite 
in der Umsetzungsarbeit des Zweiten Vatikanums) eine regelrechte »interreligiöse Dia
logeuphorie«11 beobachten, die in den 90er Jahren nach der Überwindung des Ost-West- 
Gegensatzes weiter verstärkt wurde. In dieser Zeit blühte auch die interkulturelle und in
terreligiöse Hermeneutik, die sich vor allem mit dem Grundproblem auseinandersetzt, 
wie das Fremde in seiner Fremdheit verstanden werden kann, wo doch Verstehen immer 
eine Eingliederung des zu Verstehenden in den eigenen Verstehenshorizont bedeutet.12 
Seit der Wende zum 21. Jahrhundert, nach dem 11. September 2001, kommt es allerdings 
zu einem Abklingen dieser Begeisterung für den interreligiösen Dialog, vor allem wegen 
einer veränderten Islam-Wahrnehmung und einem stärkeren Bewusstsein für die Am
bivalenz von Religionen, ihr Potential für Frieden einerseits und scheinbar grenzenlose 
Gewalt andererseits.13 

1.1.3 Dialog und epistemologische Vorentscheidungen: Dekonstruktion 
des alltäglichen und religiös-theologischen Sprachgebrauchs 

Mit dieser Eingrenzung des Dialogbegriffs auf den interreligiösen Dialog seit Mitte des 
20. Jahrhunderts und der Einnahme eines katholischen Standpunktes, der den mit NA 
lehramtlich vollzogenen Paradigmenwechsel voraussetzt, sind bereits weitreichende 
epistemologische Vorentscheidungen getroffen, die performativ auf das Projekt einer 
Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs wirken. Auch Wrogemann beob
achtet »[f]ür etliche Dialogtheorien aus dem christlichen Bereich […], dass sie sehr 
voraussetzungsreich sind«14. Gerade wenn es aber um theologische Grundlagenfor
schung zu einem komplexen Phänomen wie jenem des interreligiösen Dialogs geht, 

9 Bernhardt: Inter-Religio, 124. Hervorhebung AS. 
10 Vgl. ebd. 199. Wesentlich inspiriert ist dieser Gedanke von der jüdischen Dialogphilosophie des 

20. Jahrhunderts im Anschluss an Franz Rosenzweig, Ferdinand Ebner und Martin Buber und 
in christlich-theologischer Rezeption und Adaption durch den frühen Karl Barth, Heinrich Ott, 
Hans-Georg Gadamer, Jürgen Habermas, Karl-Otto Apel und Bernhard Waldenfels. Vgl. dazu ebd. 
189–198. 

11 Ebd. 215. 
12 Vgl. ebd. 114. Bernhard Waldenfels führte in seinen Forschungen zu einer Phänomenologie des 

Fremden beispielsweise die Unterscheidung von relativer und radikaler Fremdheit ein und sensi
bilisiert für Dimensionen nicht einholbarer Fremdheit. Vgl. dazu eine seiner aktuellen Veröffentli
chungen: Waldenfels, Bernhard: Orte und Wege des Fremden. Phänomenologische Perspektiven. 
In: Christian Ströbele u.a. (Hg.): Migration, Flucht, Vertreibung. Orte islamischer und christlicher 
Theologie. Regensburg: Pustet 2018, 23–38; ders: Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfah
rung. Berlin: Suhrkamp 2012. 

13 Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 215. Ausführlicher zur Entwicklung des christlich-muslimischen 
Dialogs und dem Einschnitt um die Ereignisse von 09/11 s. ebd. 159–174. 

14 Wrogemann: Theologie Interreligiöser Beziehungen, 297. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

müssen diese Voraussetzungen offengelegt und kritisch hinterfragt werden, um nicht 
einer Idealisierung des interreligiösen Dialogs zu erliegen, sondern Deutungsoptionen 
für real sich vollziehende interreligiöse Beziehungen bereitstellen zu können. Wer
den interreligiöse Dialoge idealisiert und enthistorisierend dargestellt, verstellt das 
beispielsweise den Blick auf deren Einbettung in diverse Machtkonstellationen, Iden
titätspolitiken, Ein- und Ausgrenzungsmechanismen, historische Konstellationen von 
Schuldgeschichten etc., die performativ in interreligiösen Beziehungen wirken. 

(1.) Dialog und die Pluralität der Religionen So stellt sich für eine Erkenntnistheorie des inter
religiösen Dialogs zunächst die religionstheologische Frage nach der Bedeutung und Be
wertung der globalgesellschaftlichen Realität einer Pluralität religiöser Traditionen und 
Kulturen. Seit dem Paradigmenwechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils steht die Be
antwortung dieser Frage unter der Prämisse, dass die verschiedenen Religionen »Ant
wort auf die ungelösten Rätsel des menschlichen Daseins« (NA 1) geben und dass die 
Kirche »nichts von alledem ab[lehnt], was in diesen Religionen wahr und heilig ist« (NA 
2). Die Vielfalt der Religionen ist für christliche Theologie also nicht länger von Grund 
auf negativ zu bewerten, sondern steht unter dem handlungstheoretischen15 Anspruch, 
dass »durch Gespräch und Zusammenarbeit […] jene geistlichen und sittlichen Güter und 
auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden« (NA 2), anerkannt, gewahrt 
und gefördert werden (vgl. NA 2). Bernhardt führt diesen Gedanken des Konzils mit Blick 
auf den Dialog weiter: »Wird die Validität der anderen Religionsform hingegen ganz oder 
auch nur partiell anerkannt und auf diese Weise der Validität der eigenen Religion gleich
gestellt, dann wird eine Haltung der Wertschätzung und der theologisch motivierten Neugierde 
ihr gegenüber eingenommen.«16 

(2.) Dialog und Wahrheitsanspruch Kritische Einwände gegen interreligiöse Dialoge werden 
mit Blick auf diese Forderung nach einer wertschätzenden dialogischen Haltung mit 
dem Hinweis auf einen scheinbaren Widerspruch erhoben. Dieser Widerspruch be
stehe darin, dass man sich im Dialog den Wahrheitsansprüchen religiös Anderer öffne, 
gleichzeitig aber am Wahrheitsanspruch der eigenen Glaubensüberzeugungen festhal
te.17 Richtig daran ist, dass eine Beanspruchung von Absolutheit, Allgemeingültigkeit 
und Letztgültigkeit von Glaubenswahrheiten in der eigenen religiösen Tradition eine 
Anerkennung von Wahrheitsansprüchen in der religiösen Tradition der Dialogpartner 

15 »Handlungstheoretische« Ansätze meinen Perspektiven oder Analysen, die sich mit Theorien 
menschlicher Handlungen beschäftigen, mit den Gründen, Motivationen, Absichten und Formen, 
wie Menschen entscheiden und gemäß dieser Entscheidungen handeln. 

16 Bernhardt: Inter-Religio, 79. 
17 Ebd. 220: »Die Kritiker, aber auch manche Befürworter des interreligiösen Dialogs operieren nicht 

selten mit einem statischen und kognitiven Verständnis von Wahrheit, das Wahrheit als Für-wahr- 
Halten von bestimmten Inhalten versteht. Die Befürworter gehen davon aus, dass ein starres Fest
halten an mitgebrachten Wahrheitsansprüchen einen Dialog verunmöglichen würde und betonen 
die Offenheit des Dialoggeschehens. Die Kritiker fürchten, im Dialog würden Wahrheitsansprü

che relativiert. Dieser Verdacht begleitet den Dialoggedanken durch seine Geschichte hindurch. 
Schon in der Antike wurde Dialog in Beziehung zur Skepsis und dem Dogmatismus entgegenge
stellt.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 35 

verhindert und damit letztlich einen Dialog. Doch die Forderung nach einer wertschät
zenden Haltung meint nicht, auf eigene Glaubensgewissheiten im Dialog zu verzichten. 
Denn durch einen Verzicht auf jeglichen Verbindlichkeitsanspruch würden interreli
giöse Dialoge irrelevant. Es ist gerade jener Austausch von Glaubensgewissheiten, der 
zentral ist für interreligiöse Dialoge und der sie erkenntnistheoretisch qualifiziert. Hier 
ist mit Bernhardt zu differenzieren: 

»Das par cum pari loquitur (›ein Gleicher spricht mit einem Gleichen‹) bedeutet dabei 
nicht notwendigerweise die vordialogische Anerkennung der Wahrheitsansprüche des 
Anderen. Die Anerkennung des Anderen als Dialogpartner muss nicht einhergehen 
mit der Anerkennung der von ihm vertretenen religiösen Überzeugungen.«18 

Für den interreligiösen Dialog ist demgegenüber ein »pluralismusfähiges [und dialogi
sches – AS] Verständnis von Wahrheit«19 in Anschlag zu bringen, welches Wahrheit und 
Dialog in ein performatives und transformierendes Wechselverhältnis setzt. Dazu Bern
hardt: 

»Wird Wahrheit hingegen dynamisch (als Ereignung) und kommunikativ (als Bezie
hungsgeschehen) verstanden, kann Wahrheit und Dialog in eine Wechselbeziehung 
zueinander gesetzt werden. Die mitgebrachte Wahrheitsgewissheit kann im Dialog 
verfestigt oder erschüttert, aber auch erweitert, bereichert oder vertieft werden. In je
dem Fall wird sie verändert.«20 

(3.) Dialog und die Frage nach (In-)Kommensurabilität Im Zusammenhang mit der Frage nach 
der Verhandlung von Wahrheitsansprüchen im Dialog stellt sich auch die Frage danach, 
ob religiöse Glaubensinhalte, Konzepte und Begriffe überhaupt für Außenstehende und 
religiös Andere kommunizierbar sind. Die These, dass unterschiedliche Konzepte un
tereinander inkommensurabel sind (Inkommensurabilität) entstammt ursprünglich ei
nem Forschungsdiskurs in den 1960er Jahren im Bereich der Wissenschaftstheorie (vgl. 
dazu Kapitel 1.2.2 und 4.1.3.2.1). Heute wird sie vor allem im Bereich der Kulturwissen
schaften und der interkulturellen Hermeneutik diskutiert. Samuel P. Huntington bei
spielsweise nutzte in den 90er Jahren die Unübersetzbarkeitsannahme als Begründung 
für seinen »Kampf der Kulturen«21. Für den interreligiösen Dialog würde die Annahme 
einer Inkommensurabilität von Glaubensübersetzungen eine Verunmöglichung bedeu
ten. Gleichzeitig werden aber gerade im interreligiösen Dialogbemühen immer wieder 
Erfahrungen der Grenzen des Kommunizierbaren gemacht. Es ist deshalb sinnvoll, ei
ne partielle Inkommensurabilität in Dialogprozesse einzugestehen, ohne dabei von einem 
Bemühen um Verständigung abzulassen. 

18 Bernhardt: Inter-Religio, 221. 
19 Ebd. 219. Zur Frage nach einem adäquaten Wahrheitsverständnis im religiösen Feld vgl. ebd. 

219–221. 
20 Ebd. 220. 
21 Huntington, Samuel P.: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahr

hundert. München/Wien: Europaverlag 1996 (engl. Original 1996: The Clash of Civilizations). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

(4.) Dialog und die Frage nach Übersetzbarkeit Gerade für den interreligiösen Dialog ist 
deshalb die Frage nach der Übersetzbarkeit sprachlicher und kultureller Codes, die 
sich im Kontext interkultureller Begegnungen stellt und deren Bearbeitung zu einer 
Wende in den Kulturwissenschaften, dem translational turn22 führte, eine zentrale 
Bezugsgröße mit bisher unabgegoltenem Potential. In der Entwicklung der Transla
tional Studies wurde zunehmend bewusst, dass es beim Übersetzen nicht allein um die 
Übertragung von Sprachen und Texten geht: Eine Übersetzung kann nicht losgelöst 
von der kulturellen Eingebundenheit von Sprachen und Texten geschehen. Das führte 
zu einer theoretischen Ausdehnung des Übersetzungsverständnisses, »das den Blick 
erweitert auf umfassendere Kultur-Übersetzung, ohne jedoch die Text-, Sprach- und 
Repräsentationsdimension auszublenden.«23 Unter diesen Voraussetzungen wurde 
die Kategorie der Übersetzung »zu einer Leitperspektive für das Handeln in einer 
komplexen Lebenswelt, für jegliche Formen des interkulturellen Kulturkontakts, für 
Disziplinenverknüpfung und für eine methodisch geschärfte Komparatistik im Zeichen 
einer Neusicht des Kulturenvergleichs.«24 Für den Bereich des interreligiösen Dialogs 
wurden die einhergehenden Erkenntnisse und Konzeptualisierungen, vor allem aber 
das epistemologische Potential dieses turns m.E. für den Bereich interreligiöser Dialoge 
bisher noch nicht genügend wahrgenommen. Dazu Paul Ricoeur: 

»Übersetzen beschränkt sich nicht […] auf die professionelle Praxis der Übersetzer und 
Dolmetscher: Übersetzen steht paradigmatisch für jede Art des Austauschs nicht nur 
zwischen Sprachen, sondern auch zwischen Kulturen [und Religionen – AS]. Überset
zungen bringen nicht nur den Austausch hervor, sondern sie schaffen auch Äquivalen
zen: Das Erstaunliche am Übersetzen ist, dass es den Sinn einer Sprache in eine andere 
bzw. einer Kultur in eine andere transportiert, ohne ihn identisch wiederzugeben, son
dern indem es lediglich ein Äquivalent anbietet. Die Übersetzung ist dieses Phänomen 
der Äquivalenz ohne Identität.«25 

Wird der jüdisch-christliche Dialog als Übersetzungsprozess verstanden – wie für 
den hier verwendeten Dialogbegriff vorgeschlagen (und exemplarisch für den jüdisch- 
christlichen Dialog weiter präzisiert in Kapitel 1.3) – eröffnen sich wertvolle Möglich
keiten für eine kulturwissenschaftliche Reformulierung des interreligiösen Dialogs und 
eine epistemologische Perspektivierung. So ist es zunächst möglich, über die Kategorie 
der Übersetzung »auf konzeptueller Ebene am Prinzip kultureller Übersetzbarkeit«26 
festzuhalten, die sich daran festmacht, dass »[d]urch Übersetzung […] Verständigungs
techniken aktiviert [werden], die ganz bewusst darauf setzen, dass sich Kulturen [und 
Religionen – AS] überschneiden und dass kulturelle [und religiöse – AS] Differenzen 

22 Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften. Rein
bek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 62018, 239–284. 

23 Ebd. 241. 
24 Ebd. 240. 
25 Ricoeur, Paul: Vielzahl der Kulturen. Von der Trauerarbeit zur Übersetzung. In: Claus-Dieter Krohn/ 

Michaela Enderle-Ristori (Hg.): Übersetzung als transkultureller Prozess. München: Ed. Text + Kri
tik 2007, 3–6, 4f. 

26 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 37 

verhandelbar werden«27. Übersetzung bildet als »Kategorie des ›Zwischenraums‹«28 
diese Überlappungen und Übergänge in interreligiösen Aushandlungsprozessen ab. 
Unter der Perspektive von Übersetzung wird es dann möglich, die Begegnung von 
Religionen im Dialog nicht als die Begegnung zweier Fremder zu betrachten, sondern 
die vielfältigen interreligiösen Beziehungen (vor allem historisch als »entangled histo
ries«29, aber auch soziologisch, globalgesellschaftlich, semantisch etc.) in die Begegnung 
hineinzunehmen. 

Auf dieser Basis erschließt die Kategorie Übersetzung einerseits einen Zugang zu 
anderen Religionen im Sinne »sprachlich verfasste[r] Weltsichten« und das Erschließen 
»andere[r] Sinnhorizonte«30. Andererseits ermöglicht sie es, Grenzerfahrungen des 
Kommunikablen und Übersetzbaren im Zwischenraum religiöser Begegnungen wahr
zunehmen und zu thematisieren. Denn Übersetzung »unterstellt nicht von vornherein 
glatte Transfers, sondern legt eher Brüche, Fehlübersetzungen, misslungene Überset
zungsversuche frei, um sie gar als notwendige Ausgangspunkte von Verständigung 
fruchtbar zu machen.«31 

Mit Übersetzung als Analysekategorie können interreligiöse Dialoge als spannungs
reiche Kontaktzonen codiert werden und damit »Brüche, Blockierungen oder gar mögli
che Unübersetzbarkeit zugelassen werden«32. Gerade in dieser Hinsicht führt es für den 
interreligiösen Dialog m.E. weiter, nach Übersetzbarkeit denn nach Kommensurabilität 
zu fragen. Die Kategorie der Übersetzung ermöglicht nicht nur einen differenzierteren 
Umgang und eine Aufarbeitung von Erfahrungen des Konfliktes oder Scheiterns, son
dern vor allem eine Bestimmung des epistemologisch gewinnbringenden Wertes blei
bender Differenzen innerhalb des interreligiösen Dialogs. 

(5.) Dialog und Ethos Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Implikationen ist der 
Dialogbegriff kein neutraler mehr, sondern er beinhaltet bereits ein positives Sich-ins- 
Verhältnis-Setzen zur*zum Dialogpartner*in, das sich in einem Ethos des Dialogs kon
zeptualisieren lässt. Auch wenn NA selbst noch nicht explizit von einem »Dialog« spricht, 
so ist es die Rezeption und die praktische Umsetzung von NA und dem Zweiten Vatika
num generell, die den Dialogbegriff performativ als Leitbegriff für die christliche Bezie
hungsgestaltung zu anderen Religionen hervorbringt.33 Für Wilhelm Dantine und Eric 

27 Ebd. 243. 
28 Ebd. 257. 
29 Ebd. 264. Vgl. auch Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini: Einleitung Geteilte Geschichten – Europa 

in einer postkolonialen Welt. In: Dies./Beate Sutterlüty (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postko
loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M./New York: Cam

pus 2002, 9–49. 
30 Münnix, Gabriele: Quasi dasselbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des Über-Setzens im Hori

zont interkulturellen Verstehens. In: Dies. (Hg.): Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle 
Hermeneutik. Freiburg/München: Verlag Karl Alber 2017, 15–42, 19. 

31 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 256. 
32 Ebd. 258. 
33 Vgl. dazu die 1991 veröffentlichte Verlautbarung des Päpstlichen Rates für den interreligiösen Dia

log »Dialog und Verkündigung«. Für eine Analyse des darin enthaltenen Dialogverständnisses s. 
Bernhardt: Inter-Religio, 210–212. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Hultsch bekommt der Dialogbegriff mit dem Konzil für den Katholizismus sogar revolu
tionäre Bedeutung.34 Der Dialogbegriff der katholischen Kirche, wie er sich in der Folge
zeit entwickelt, kann und darf aufgrund seiner geschichtlichen Verortung kein neutra
ler sein. Mit Bernhardt: »Er [der Dialogbegriff] bringt ein bestimmtes Beziehungsethos 
bzw. eine normative Beziehungsqualität zum Ausdruck: eine Beziehungsgestaltung in 
gegenseitiger Offenheit, Wertschätzung und Anerkennung. Der Begriff ist also nicht nur 
deskriptiv, sondern ›Wert-voll‹.«35 Worin besteht dieser Wert und die Beziehungsquali
tät des Dialogs nach Bernhardt? 

»Dialogische Begegnungen gehen über ein bloßes Sichtreffen und Zusammensein hin
aus. Sie sind geleitet von echtem Interesse am Anderen, suchen den verstehenwollen
den Austausch mit ihm, sind bereit, sich mit der eigenen Identität in diese Auseinan
dersetzung einzubringen und sich darin transformieren zu lassen. Dialog in diesem 
Sinne der gegenseitigen Erhellung und Transformation vollzieht sich nicht durch ei
ne bloße Kenntnisnahme des Anderen, die ihn passiv respektiert, sondern als akti
ves Sicheinlassen auf ihn: indem sich der Dialogpartner von seinem Gegenüber in An
spruch genommen weiß und auf diesen Anspruch eingeht. […] Sie führt im Idealfall zu 
einer Verantwortlichkeit füreinander und zur Wahrnehmung von Verantwortung mit

einander. Dialog in diesem Sinne ist also nicht nur ein Medium der Verständigung, 
sondern eine ethisch qualifizierte Kommunikationsform, Beziehungsgestaltung und 
Beziehungshaltung, die getragen ist von Wechselseitigkeit (Reziprozität) in der kom

munikativen Interaktion und von Wertschätzung des Partners. Die Bereitschaft, sich 
auf solche Kommunikationsformen einzulassen, ist eine Sache von Einstellungen und 
Handlungsdispositionen.«36 

Damit grenzt sich ein normativer Dialogbegriff von vornherein von apologetischen, pole
mischen oder pädagogischen Beziehungsgestaltungen ab.37 Gespräche mit anderen Re
ligionen, die »ein strategisches oder taktisches Ziel verfolgen und den Gesprächspart
ner zur Erreichung dieses Ziels manipulieren wollen«38 widersprechen dem Ethos des 
Dialogs und damit den Kriterien dieses Dialogbegriffs.39 Ein Dialog wird in diesem Ver

34 Vgl. Wilhelm Dantine/Eric Hultsch: Art. »Dialog« in: TRT I 1983, 278. Dantine/Hultsch verweisen 
vor allem auf die Dokumente NA und UR. 

35 Bernhardt: Inter-Religio, 93. Ausführlicher dazu s. ebd. 205–211. 
36 Ebd. 206f. 
37 Vgl. dazu ebd. 206: »Wenn er [der Dialogbegriff] eine ethisch qualifizierte Haltung bezeichnet, 

bekommt er eine normative Füllung. […], im zweiten [normativen] Fall gibt er ein Kommunikati

onsideal vor, an dem sie sich messen lassen müssen. […], im zweiten [normativen] Fall postuliert 
er eine Beziehungsqualität. Um den ethischen Gehalt des Dialogbegriffs zum Ausdruck zu bringen, 
ist es sinnvoller, von ›dialogischen Begegnungen‹ als von ›Dialog‹ zu sprechen.« 

38 Bernhardt: Inter-Religio, 206. 
39 Schwieriger hingegen, besonders für eine christliche Theologie des Dialogs, ist das Verhältnis zwi

schen Dialog und Mission. Wird ein Gespräch in manipulativer Absicht geführt, entspricht es nicht 
den Kriterien des interreligiösen Dialogs. Jedoch, so Bernhardt: »Die Möglichkeit, Dialog als ge
genseitige absichtslose Bezeugung der je eigenen Wahrheitsgewissheit zu verstehen und zu prak
tizieren, setzt aufseiten der Beteiligten allerdings voraus, dass sie den Glaubensinhalten, die von 
den Dialogpartnern vertreten werden, nicht jeglichen Wahrheitswert, jeglichen ethischen Wert, 
jegliche Lebensdienlichkeit und jegliche soteriologische Bedeutung absprechen.« Bernhardt: In

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 39 

ständnis nicht als konfrontatives Gespräch im Sinne einer Debatte oder Diskussion ge
führt, in dem es das Ziel ist, die eigene Position mit Argumenten zu behaupten. Für einen 
Dialog braucht es die Bereitschaft zum empathischen Zuhören, zum Verstehenwollen 
Anderer und zum sich Einlassen auf das Selbstverständnis Anderer als Herausforderung 
und Bereicherung für die eigenen religiösen Überzeugungen. Das setzt Gleichberechti
gung beider Partner voraus und als Ideal einen möglichst herrschaftsfreien Raum.40 In 
diesem Zusammenhang sei ein kritischer Einwand Henning Wrogemanns angeführt, 
der im Umgang mit einem normativen Dialogbegriff nicht übersehen werden darf. Wro
gemann weist zurecht darauf hin, dass dieser Dialogbegriff oft der Realität von Dialogen 
nicht gerecht wird und dass eine Idealisierung und Überfrachtung des realen Dialogs mit 
zu hohen Erwartungen zur Belastung und sogar zu einem Dialogabbruch führen kann.41 
Demgegenüber ist aber auch das performative Potential eines normativen Dialogbegriffs 
in Anschlag zu bringen. Mit Bernhardt: 

»Andererseits ist es durchaus wichtig, interreligiöse Begegnungen an einem Leitideal 
zu orientieren, das immer auch als kritisches Korrektiv und weiterführender Impulsge

ber für real existierende Begegnungen dienen kann. […] Dass die Wirklichkeit interreli
giöser Begegnungen dem Beziehungsideal der dialogischen Kommunikation oft nicht 
entspricht, entwertet das Ideal nicht, sondern müsste zu einer Kritik an der real exis
tierenden Beziehungsgestaltung führen.«42 

Ein wie eben skizziertes normatives Dialogverständnis begegnet in ähnlicher Form 
in zahlreichen Grundlagenreflexionen, beispielsweise dem Dialog-Dekalog Leonhard 
Swidlers (1983)43. Auch die Komparative Theologie, über die der Dialogbegriff im Fol
genden weiter präzisiert werden soll, operiert mit einem normativen Dialogbegriff (von 
Stosch spricht von einer entsprechenden »Grundhaltung«44) und den damit vorausge
setzten epistemologischen Implikationen. 

1.2 Ethisch-epistemologisch: Interreligiöser Dialog 
und Komparative Theologie 

Die Komparative Theologie und ihre konzeptionell-programmatische sowie episte
misch-methodische Ausrichtung, insbesondere ihre Überlegungen dazu, wie die eigene 

ter-Religio, 222. Ähnlich Küster, Volker: Dialog. III. Dialog und Mission. In: RGG online, o.S.; ders.: 
Einführung in die Interkulturelle Theologie (UTB 3465). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011, 
152f. Vgl. dazu ausführlich Kapitel 7. 

40 Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 207f. 
41 Vgl. Wrogemann, Henning: Theologie interreligiöser Beziehungen, 297f. Vgl. dazu auch Bern

hardt: Inter-Religio, 215–218. 
42 Bernhardt: Inter-Religio, 218. 
43 Swidler, Leonhard: Dialogue Decalog: https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/ 

(10.02.2025). 
44 Stosch, Klaus von: Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen. Paderborn 

u.a.: Schöningh 2012, 155–167. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/


40 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Theologie für Geltungsansprüche anderer Religionsgemeinschaft einen Raum im ei
genen Danken schaffen kann und der Dialogbegriff, auf den sie zuhält, geben für den 
Entwurf einer Erkenntnistheologie des jüdisch-christlichen Dialogs einen weiteren 
Referenzrahmen: Der interreligiöse Dialog nimmt in der theoretischen Anlage Kom
parativer Theologie erkenntnistheologischen Rang ein. Klaus von Stosch schreibt zum 
Verhältnis von Dialog und Komparativer Theologie: 

»Der vielfältige, lebendige Dialog mit spezifischen Traditionen, Personen und Theo
logien wird […] als Grundlage und Korrektiv Komparativer Theologie erkennbar. Kom

parative Theologie ist keine Theologie für den Dialog, sondern aus dem Dialog heraus. 
Sie ist von daher ein kooperatives Unternehmen, in das es Anhängerinnen und Anhän
ger anderer Religionen einzubeziehen gilt. Sie ist nicht auf die Arbeit an Texten zu be
schränken, sondern braucht auch den konkreten Dialog mit Menschen anderer Welt

bilder, um einen adäquaten Zugang zur eigenen und fremden Weltbildebene entwickeln 
zu können.«45 

Komparative Theologie kommt für unseren Kontext deshalb in erster Linie als Epistemo
logie und Methodologie in Betracht (und weniger als eigenständige Disziplin, denn die 
disziplinäre Verortung im Kanon wissenschaftlicher Fächer bleibt weiter umstritten), die 
dem Selbstverständnis anderer religiöser Traditionen einen konstitutiven Ort innerhalb 
des eigenen theologischen Denkens zuspricht. Mit Peter Hünermann46 versteht sie die 
Teilnehmer*innen-Perspektive nicht-christlicher Religionen als loci alieni und damit als 
Erkenntnisquelle für Theologie (Einleitung und Kapitel 8.1.2). Sie entwickelt einen eigen
ständigen Ansatz und ein methodisches Setting, um diese ihr fremde Binnenperspektive 
für das eigene Denken einholen zu können. Dazu ist sie konstitutiv auf den interreligiö
sen Dialog verwiesen. Komparative Theologie ist insofern für unsere Fragestellung nach 
der Theologizität des Dialogs wertvolle Gesprächspartnerin und wissenschaftstheoreti
scher Maßstab, an dem sich diese Arbeit zu messen hat.47 

45 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 212f. Hervorhebung AS. 
46 Vgl. dazu Hünermann: Die methodologische Herausforderung der Dogmatik durch die Wieder

entdeckung der theologischen Relevanz des Judentums, 142–163. 
47 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 212. Innerhalb der Komparativen Theologie 

gibt es allerdings große Unterschiede, was die Form dieses Dialogs betrifft. Während von Stosch 
vor allem den Dialog mit muslimischen Vertreter*innen anstrebt und ein religionsdialogisches In
teresse verfolgt (Komparative Theologie ziele auf eine »Aussöhnung der Religionen« (von Stosch: 
Komparative Theologie als Wegweiser, 157), führt Clooney in seinen Detailstudien eher einen »li
terarischen Dialog« (Clooney, Francis X.: Reading the World in Christ. From Comparison to Inclu
sivism. In: Gavin D’Costa: Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of a Pluralistic Theology of 
Religions (Faith meets Faith Series). Maryknoll: Orbis Books 51998, 63–80, 63) und bezieht – wohl 
aufgrund eigener hervorragender Sprachkenntnisse – kaum die Teilnehmer*innen-Perspektive in 
Form konkreter Gespräche mit ein, sondern kommt über ein »close religious reading« zu einem 
interreligiösen Vergleich. Dieser hat für Clooney eine spirituell-kontemplative Dimension: Dia
log ist für Clooney »a reflective and contemplative endeavor by which we see the other in light 
of our own, and our own in light of the other.« Clooney, Francis X.: Comparative Theology. Deep 
Learning across Religious Borders. Malden, Mass.u.a.: Wiley-Blackwell 2010, 11. Meiner Kenntnis 
nach wird von den Vertreter*innen der Komparativen Theologie zwar diese Verwiesenheit auf den 
interreligiösen Dialog betont und auch darüber nachgedacht, welche Form (meistens im Sinne 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 41 

1.2.1 Dialog und Theologie: Paradigmen, Methodologie und Ziele 
Komparativer Theologie (Francis X. Clooney, James L. Fredericks) 

Die Komparative Theologie ist eine noch junge Erscheinung in der wissenschaftlichen 
Diskurslandschaft von Religionstheologie, Religionsphilosophie und Religionswissen
schaften.48 Auch wenn die Methodik des Religionsvergleichs keine neue Erscheinung ist, 
sondern im Christentum lange Tradition hat,49 entsteht die hier gemeinte neuere Kom
parative Theologie in den 1990er Jahren überwiegend im englischsprachigen Raum als 
Reaktion vor allem auf zwei wissenschaftstheoretische Paradigmen. Ein erster Impuls
geber waren die cultural turns, insbesondere der mit Edward Saids »Orientalism« (1978) 
einsetzende postcolonial turn.50 Postkoloniale Studien konnten besonders für das Unter
nehmen von Kultur- und Religionsvergleiche zeigen, dass diese scheinbar objektiv-wis
senschaftlich durchgeführten Forschungen bis ins 20. Jahrhundert hinein häufig von der 
Hegemonie westlicher Kulturen ausgingen. Sie liefen nahezu ausschließlich auf eine dis
kursive Abwertung und Stigmatisierung anderer Kulturen hinaus. Der Hegemonialan
spruch westlicher Wissenskulturen wurde dadurch scheinbar empirisch bestätigt und 
bestehende Machtverhältnisse weiter verfestigt. Die postkolonialen kritischen Theorien 
zeigten schließlich auch für die Theologie die Notwendigkeit an, kulturell und religiös 
Andere epistemologisch neu zu fassen und positiv in den Blick zu nehmen, um in der 
Konsequenz »die religiöse Andersheit von Nichtchristen konstruktiv und systematisch 
in das eigene theologische Denken einzubeziehen«51. 

von Grundhaltungen, Kapitel 1.2.2) dieser Dialog haben muss, um für das Anliegen Komparativer 
Theologie überhaupt sinnvoll zu sein. Der Dialog kommt also eher als »technisches Hilfsmittel« in 
Betracht. Allerdings ist die implizit postulierte Möglichkeit einer genuin epistemischen und (of
fenbarungs-)theologischen Bedeutung des interreligiösen Dialogs (zur Erschließung fremder re
ligiöser Traditionen als loci alieni) bisher kaum systematisch reflektiert worden (vgl. den Ansatz in 
dieser Studie zum jüdisch-christlichen Dialog in Kapitel 8). 

48 Komparative Theologie verortet sich gerne im Zwischen dieser drei Bereiche und lässt sich nicht 
ohne Weiteres einer Disziplin zuordnen. Vgl. dazu von Stosch: Komparative Theologie als Weg

weiser, 216: »Das Besondere an der Komparativen Theologie ist in diesem Zusammenhang, dass 
sie religionsvergleichend arbeitet, dabei aber keine apriorische apologetische Absicht verfolgt und 
dennoch nicht auf das Stellen der Wahrheitsfrage verzichtet. Komparative Theologie bringt also 
die Binnenperspektiven der verschiedenen Theologien miteinander ins Gespräch und macht sie 
füreinander fruchtbar. Sie hört dabei in dem von Clooney, Fredericks, Cornille und mir propagier
ten Verständnis von Komparativer Theologie nicht auf, konfessionelle Theologie zu sein, so dass 
jede religiöse Tradition eigene Komparative Theologien hervorbringen kann. Diese stehen aller
dings im engen Austausch miteinander und entwickeln gemeinsam dialogische Formen der Theo
logie, die die jeweiligen Binnenperspektiven bereichern und verändern.« 

49 Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 134–138; Bernhardt: Inter-Religio, 402–407 
(»Die ältere, die neue und die neuste Komparative Theologie«). 

50 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 184–238 (postcolonial turn); Said, Edward W.: Orientalism. Wes

tern Conceptions of the Orient. New York: Vintage Books 1979. 
51 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 137 und 136f. Mit Blick auf den jüdisch-christli

chen Dialog und der in dieser Studie postulierten Theologizität dieses Dialogs macht von Stosch 
die interessante Bemerkung, dass es in der deutschsprachigen Theologie vor allem die Rezepti
on Emmanuel Levinas und anderer jüdischer Religionsphilosophen war, die die Entwicklung einer 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Ein zweiter Impulsgeber für die Komparative Theologie war die Frustration, die aus 
der religionstheologischen Modellbildung zur Frage der Heilsmöglichkeit von anderen 
religiösen Traditionen erwuchs (Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus)52. Laut 
von Stosch können diese Modelle das Grunddilemma nicht lösen, das für eine konfes
sionell verfasste Religionstheologie daraus erwächst, dass sie einerseits im Dienst ei
nes friedlichen Zusammenlebens von Menschen unterschiedlicher religiöser Traditio
nen in einer pluralen Gesellschaft der Vielfalt der Religionen eine positive Bedeutung 
zuerkennen und andererseits am eigenen Wahrheitsanspruch und der Verbindlichkeit 
ihrer Glaubensüberzeugungen festhalten muss. Von Stosch beispielsweise erinnert dar
an, dass eine wertschätzende Haltung gegenüber Andersgläubigen der Struktur christ
lichen Glaubens entspricht: 

»Denn der christliche Glaube verpflichtet m.E. dazu, beide Pole des Grunddilemmas 
festzuhalten, d.h. er fordert unabdingbar sowohl das Festhalten am christlichen Unbe
dingtheitsanspruch als auch die Möglichkeit der unbedingten Anerkennung eines An
deren in seiner Andersheit, was auch die Wertschätzung des religiösen Glaubens des 
Anderen notwendig macht. […] Aus christlicher Sicht es aber inakzeptabel, Andersheit 
nur wegen ihrer Andersheit abzulehnen, weil eben dies durch die Struktur des christ
lich-trinitarischen Gottesbegriffs verboten ist. Es muss also zumindest die denkerische 
Möglichkeit verantwortet werden, etwas Fremdes als Fremdes anzuerkennen.«53 

Laut von Stosch seien religionstheologische Entwürfe deshalb nicht in der Lage »in über
zeugender Weise die Geltungsansprüche des christlichen Glaubens […] zu verteidigen, 
und zugleich Andersgläubige in ihrer Andersheit und damit auch in ihrem Glauben zu 
würdigen«54. Aus Unzufriedenheit über diese Modellbildung und die scheinbare Stagna
tion der Religionstheologie innerhalb dieser Modelle, erscheint für von Stosch die Kom
parative Theologie in ihrer methodischen Neuausrichtung ein Ausweg aus diesem Di
lemma zu sein. 

Demgegenüber weist Reinhold Bernhardt allerdings darauf hin, dass die Frontstel
lung der Komparativen Theologie gegen eine Theologie der Religionen gleich mehrere 
Probleme mit sich bringt: Zum einen verengt sie das Forschungsfeld der Religionstheolo
gie einseitig auf die Frage nach der Heilsbedeutung anderer Religionen in Form der drei 
Grundmodelle Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus.55 Dazu Ulrich Winkler: 
»In most criticisms, theology of religions is confined to a model competition between 

neuen Verhältnisbestimmung des Christentums zu religiös Anderen vorantrieben. Vgl. von Stosch: 
Komparative Theologie als Wegweiser, 136f. 

52 Zu dieser religionstheologischen Modellbildung vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 326–339; von Stosch: 
Komparative Theologie als Wegweiser, 17–132 (»I. Theorien, Modelle und Probleme christlicher 
Theologien der Religionen«); von Stosch: Einführung in die systematische Theologie, 327–329. 

53 Vgl. von Stosch: Einführung in die systematische Theologie, 329. 
54 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 133. 
55 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 419. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 43 

exclusivism, inclusivism, and pluralism. This, however, is only one area of theology of 
religions that has in the meantime found sufficient treatment.«56 

Zum anderen nimmt sie die Weiterentwicklung innerhalb der Religionstheologie zu 
diesem Forschungsdiskurs und die kritische Selbstreflexion zu dieser Modellbildung der 
letzten Jahre nicht wahr.57 Damit büßt Komparative Theologie nach Bernhardt »die Mög
lichkeit ein, sich selbst konstruktiv in einem weiteren Diskurszusammenhang zu lokali
sieren und sich anders als kritisch-abgrenzend zu anderen Ansätzen, die sich darin prä
sentieren, in Beziehung zu setzen«58. Und weiter schreibt er: »Der hohe Anspruch von 
Stoschs, die Komparative Theologie stelle ein neues Paradigma im Gegenüber zur Religi
onstheologie dar, erscheint kaum gerechtfertigt.«59 Ulrich Winkler setzt demgegenüber 
stärker auf eine Versöhnung und Verbindung zwischen Komparativer Theologie und plu
ralistischer Religionstheologie, indem er Komparative Theologie konsequent aus einer 
pluralistischen Religionstheologie heraus entwickelt, damit sie 

»die Wahrheitsvermutung nicht a priori für die eigene Seite exklusiv reklamiert, sprich 
Apologetik betreibt, sondern diese Wahrheitsvermutung auch in andere religiöse Tra
ditionen und deren Glaubensvollzüge investiert, Apologetik gewissermaßen umdreht. 
Genau in diesem Sinn ist Komparative Theologie auf Religionstheologie angewiesen, 
insofern sie mit der pluralistischen Option ernst macht und sich anderen Theologien 
und Wahrheitsansprüchen lernbereit aussetzt.«60 

Wenn im Folgenden die Komparative Theologie dennoch über die Darstellung von 
Stoschs und weiterführend über Winkler und Cornille skizziert wird, dann unter dem 
von Bernhardt formulierten Einspruch. Diese Entscheidung für »eine« Richtung Kom
parativer Theologie ist der Pluralität der Ansätze Komparativer Theologie geschuldet, 
deren Vertreter*innen bis heute um die Profilbildung ihrer Disziplin ringen. Für Wink
ler steht »komparative Theologie […] unter theologisch-systematischer Hinsicht am 
Anfang. Es tut sich ein Meer von Fragen auf und eine Wüste der fehlenden Erfahrungen 
und ungelösten Rätsel, und nur erste Lichter von Antworten.«61 Für von Stosch können 

56 Winkler, Ulrich: Reasons for and Contexts of Deep Theological Engagement with Other Religious 
Traditions in Europe. Toward a Comparative Theology. In: Religions 3 (2012), 1186. Ähnlich auch 
ders.: Wege zur Religionstheologie, 361–480. 

57 So kann Kristin Beise Kiblinger zeigen, dass die kritische Distanzierung einiger Komparativer Theo
log*innen von der Theologie der Religionen sich auf einem Diskussionsstand gründet, der längt 
überholt ist. Vgl. Beise Kiblinger, Kristin: Relating Theology of Religions and Comparative Theol
ogy. In: Franxis X. Clooney (Hg.): The New Comparative Theology. Interreligious Insights from the 
Next Generation. London 2010, 21–42. 

58 Bernhardt: Inter-Religio, 419. 
59 Ebd. 421. 
60 Winkler, Ulrich: Zum Projekt einer Komparativen Theologie. In: Georg Ritzer (Hg.): »Mit euch 

bin ich Mensch…«. Festschrift anlässlich des 60. Geburtstages von Friedrich Schleinzer. Innsbruck/ 
Wien: Tyrolia-Verlag 2008, 115–148, 139. 

61 Winkler, Ulrich: Kniende Theologie. In: Friedrich Dobberahn (Hg.): Wagnis der Freiheit. Perspekti
ven geistlicher Theologie. Festschrift für Paul Imhof (Strukturen der Wirklichkeit 4). Taufkirchen: 
Via-Verbis-Verlag 2009, 162–198, 197. Ähnlich auch Keith Ward: »Wie die Theologie selbst, so ist 
auch Komparative Theologie in sich sehr vielschichtig.« Ders.: Programm, Perspektiven und Ziele 
Komparativer Theologie. In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

dennoch drei Kennzeichen ausgemacht werden, die die Ansätze der Komparativen 
Theologie in all ihrer Unterschiedlichkeit programmatisch verbinden: 

»Erstens verweigert die neuere Komparative Theologie Allgemeinurteile und Genera
lisierungen. Sie ist sensibel für die innere Heterogenität religiöser Traditionen und ver
sucht ein Gespür für den Reichtum der damit verbundenen Komplexität von Religio
nen zu entwickeln. Zweitens verknüpft sie das Nachdenken mit der Praxis des interre
ligiösen Dialogs. Sie will nicht nur über den anderen nachdenken und reden, sondern 
auch mit ihm ins Gespräch kommen und das Selbstverständnis des anderen an zen
traler Stelle in das eigene Nachdenken einspeisen. Und drittens entwickelt sie herme

neutisch ein Bewusstsein für die eigenen normativen Grundlagen des Gesprächs und 
kultiviert die Bereitschaft, diese kritisch zu hinterfragen.«62 

Derzeit sind es vor allem zwei Richtungen, die die Komparative Theologie prägen und 
sich an der Frage nach der disziplinären Verortung Komparativer Theologie scheiden: 
Die eine versteht Komparative Theologie als öffentliche Theologie ohne konfessionelle 
Anbindung (Keith Ward, Robert Cummings Neville)63. Vor allem Wards Ansinnen ist es, 
komparative Theologie als traditions- und konfessionsübergreifende, globale Theologie 
zu entwickeln. Die zweite sieht die Komparative Theologie innerhalb der konfessionellen 
Theologie verortet. Sie wird vor allem durch Francis X. Clooney64 und James L. Frede
ricks65, in zweiter Generation und im deutschsprachigen Raum vor allem durch Klaus 

Interreligiöse Vergleiche als Weg der Religionstheologie (Beiträge zu einer Theologie der Religio
nen 7). Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich 2009, 55–68, 67. 

62 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 138. 
63 Ward, Keith: The idea of »God« in global theology. In: Norbert Hintersteiner (Hg.): Naming and 

Thinking God in Europe Today. Amsterdam/New York: Rodopi 2007, 377–388; ders.: Programm, 
Perspektiven und Ziele Komparativer Theologie, 55–68. Zu Robert Cummings Neville vgl. vor allem 
drei von ihm herausgegebene Bände auf der Basis des Projekts Cross-Cultural Comparative Religious 
Ideas Ende der 1990er Jahre: ders. (Hg.): The Human Condition. A Volume in the comparative re
ligious ideas project. Albany: State Univ. of New York Press 2001; ders. (Hg.): Ultimate Realities. 
A Volume in the Comparative Religious Ideas Project. Albany: State Univ. of New York Press 2001; 
ders. (Hg.): Religious Truth. A Volume in the Comparative Religious Ideas Project. Albany: State 
Univ. of New York Press 2001. 
Für eine Diskussion zu Wards und Nevilles Ansätzen vgl. Winkler, Ulrich: Grundlegungen Kompa

rativer Theologie(n). In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch: Komparative Theologie. Interreli
giöse Vergleiche als Weg der Religionstheologie (Beiträge zu einer Theologie der Religionen 7). 
Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich 2009, 69–98. 

64 Auswahl seiner Werke: Clooney, Francis X.: Comparative Theology. Deep Learning 2010; ders.: 
Comparative Theology. In: John Webster u.a. (Hg.): The Oxford Handbook of Systematic Theology. 
Oxford: Oxford University Press 2007, 653–669; ders.: The New Comparative Theology. Interreli
gious Insights; ders.: Comparative Theology and Inter-Religious Dialogue. In: Catherine Cornille 
(Hg.): The Wiley-Blackwell Companion on Inter-Religious Dialogue. Oxford u.a.: Wiley-Blackwell 
2013, 51–63. 

65 Auswahl seiner Werke: Fredericks, James L.: Faith among Faiths. Christian Theology and Non-Chris
tian Religions. New York: Paulist Pr. 1999; ders.: Buddhists and Christians. Through Comparative 
Theology to Solidarity. Maryknoll (NY): Orbis 2004; ders.: Das Selbst vergessen. Buddhistische Re
flexionen zur Trinität. In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie. In
terreligiöse Vergleiche als Weg der Religionstheologie. Zürich: TVZ 2009, 203–223. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 45 

von Stosch66 und Ulrich Winkler67 vertreten. Die bewusste reflexiv-methodische Ein
schließung der konfessionellen Dimension68 ist m.E. das große Verdienst dieses zwei
ten Weges und vor allem Clooneys, dem im Folgenden deshalb wie angekündigt in der 
Darstellung von Stoschs (mit Seitenblicken auf Clooney, Fredericks und Winkler) weiter 
nachzugehen ist. 

Mit von Stosch versteht sich Komparative Theologie als dialogische Suchbewegung (vgl. 
dazu Kapitel 4.2.3.3). Sie wird angetrieben von der »normativen Frage nach der letzten 
Wirklichkeit« und davon, wie angesichts der Pluralität menschlicher Antworten auf die
se letzte Wirklichkeit »in der rechten Weise von Gott zu sprechen«69 ist. Für Winkler be
ansprucht sie dazu einerseits Beheimatung in der eigenen Theologie und Glaubensper
spektive und fordert andererseits kompetentes Engagement für die Traditionen ande
rer Religionen.70 Komparative Theologie setzt sich der Andersheit Anderer aus und ver
sucht zunächst, diese zu verstehen. Dafür ist sie bleibend auf den interreligiösen Dialog 
verwiesen.71 Damit ein Verstehen Anderer aus deren Selbstverständnis heraus gelingen 
kann, ist mit Fredericks im Dialog nicht nur Toleranz, sondern Freundschaft anzustre
ben (»interreligious friendship«).72 Dieses Verständnis für religiös Andere speist Kom

66 Klaus von Stosch hat an der Universität Paderborn das »Zentrum für Komparative Theologie und 
Kulturwissenschaften« sowie einen entsprechenden Studiengang zur Komparativen Theologie 
aufgebaut und ist Herausgeber der Reihe »Beiträge zur Komparativen Theologie«. Vgl. u.a. Stosch, 
Klaus von: Komparative Theologie als Wegweiser, 2012. 

67 Winkler, Ulrich: Wege der Religionstheologie. Von der Erwählung zur komparativen Theolo
gie. Innsbruck/Wien: Tyrolia 2013; ders.: Grundlegungen Komparativer Theologie(n). In: Reinhold 
Bernhardt/Klaus von Stosch: Komparative Theologie. Interreligiöse Vergleiche als Weg der Reli
gionstheologie (Beiträge zu einer Theologie der Religionen 7). Zürich: TVZ Theologischer Verlag 
Zürich 2009, 69–98; ders.: Religious Identities in Third Space. The Location of Comparative The
ology. In: ders./Lidia Rodríguez Fernández/Oddbjørn Leirvik (Hg.): Contested Spaces, Common 
Ground. Space and Power Structures in Contemporary Multireligious Societies (Currents of En
counter 50), 43–53. Vgl. dazu auch das Heft »Ist komparative Theologie katholisch?« herausgege
ben von Ulrich Winkler und Judith Gruber: SaThZ 17 (2013) 2. 

68 Vgl. Clooney: Reading the World in Christ, 68. Küster ist allerdings zuzustimmen, wenn er bewusst 
macht: »Zwar setzt Dialog Zeugnis konstitutiv voraus – ohne dass die Teilnehmenden einen eige
nen Standpunkt einnehmen, ist er schlicht nicht möglich – und doch ist dies nicht sein Selbst
zweck.« Küster: Einführung in die Interkulturelle Theologie, 290. 

69 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 148. 
70 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 44. Für Winkler arbeitet Komparative Theologie 

unter den Bedingungen von religiösem Pluralismus einerseits und säkularer Weltsicht anderer
seits. Sie bewegt sich im Zwischen dreier Kontexte: (1) der Kirche: Theologie als Reflexionswissen
schaft des Glaubens, gebunden an die Perspektive der eigenen Religionstradition; (2) anderer Reli
gionen: Innen- und Teilnehmer*innenperspektive des eigenen Glaubens, aber auch des Glaubens 
Anderer; (3) des Säkularen: das Eingebundensein von Theologie in säkulare Staaten und säkulare 
Kriterien als Realität westlicher Gesellschaften. Vgl. ebd. 44f. 

71 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 149. 
72 Vgl. Fredericks, James L.: Faith among Faiths, 173–177. In welcher Haltung ein solcher Dialog entste

hen kann, wird im Folgenden über Catherine Cornille nachgezeichnet (Kapitel 1.2.2) und auf den 
jüdisch-christlichen Dialog hin spezifiziert. Von Stosch sieht im interreligiösen Dialog und im Be
mühen um ein Verstehen religiös Anderer auch ein therapeutisches Interesse, das vor allem darin 
besteht, innerhalb des Dialogs Vorurteile und falsche Vorstellungen über religiös Andere abzu
bauen. Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 150f. Auch Papst Franziskus spricht 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

parative Theologie wiederum als Perspektive in das eigene Theologietreiben ein, um zu 
einem Neuverstehen auch des eigenen Glaubens zu gelangen (damit erhält der Glaube 
religiös Anderer erkenntnistheologische Dignität als locus theologicus (alienus)).73 Nach Ul
rich Winkler bewegt sich Komparative Theologie in der dialogischen Begegnung gleich
wertiger Partner*innen, die das Verständnis der eigenen Identität verstärkt, indem sie 
die Teilnehmer*innen-Perspektive und Selbstrepräsentation Anderer respektiert. Das 
eröffnet einen thirdspace (vgl. dazu die entsprechenden epistemologischen und erkennt
nistheologischen Überlegungen zum jüdisch-christlichen Dialog als »Glaubensraum in 
between« in Kapitel 2.3).74 Für von Stosch sind »Neuverstehen des Eigenen, Würdigung 
des Fremden und Suche nach der Wahrheit«75 grundlegende Ziele, die die verschiedenen 
Ansätze Komparativer Theologie vereinen. 

Das zentralste gemeinsame methodische Charakteristikum besteht darin, dass 
komparativ-theologische Ansätze nicht auf der Makroebene arbeiten. Es geht ih
nen nicht darum, Religionstraditionen als Ganze zueinander in Beziehung zu setzen 
(»Von daher [aus der Einsicht in die Sprachspielabhängigkeit der Bedeutung religiöser 
Überzeugungen] kann Komparative Theologie nie zu einer allgemeinen Theorie über 
Religionen und ihre Wahrheitsgehalte führen.«76), sondern um die Analyse einzelner 
Erscheinungsformen (Mikroebene). Sie unterzieht Texte, Rituale und Praxisformen, 
spezifische Glaubensinhalte, theologische Konzeptionen »jeweils in begrenzten Kon
texten und historisch genau umgrenzten Zeiträumen«77 einem interkulturellen und 
interreligiösen Vergleich. Vor allem die erste Generation komparativer Theolog*innen 
war auf Texte konzentriert. Die zweite Generation, darunter von Stosch, plädiert hin
gegen für einen ganzheitlicheren Blick und bezieht auch Literatur, Musik und (profane) 
Literatur »als Quellen religiöser Inspiration und als für die Komparative Theologie 
bedeutsame Symbolsysteme«78 in die Vergleiche ein. Damit Komparative Theologie 

in Interviews wiederholt von der Bedeutung seiner langjährigen Freundschaft mit dem argentini
schen Rabbiner Abraham Skorka, Kapitel 8.1. 

73 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 151. 
74 Winkler: Religious Identities in Third Space, 50. Die Verortung des Dialogs und Komparativer 

Theologie als thirdspace kann m.E. auch gegen den Vorwurf eingebracht werden, dass der religiös 
Andere im Kontext eines Neuverstehens des eigenen Glaubens instrumentalisiert und die Dignität 
und der Eigenwert seiner Andersheit nicht gewahrt bliebe. »Wenn das Neuverstehen des eigenen 
Glaubens die Hauptmotivation für das Betreiben Komparativer Theologie darstellt, besteht die 
Gefahr, dass der religiös andere nur zur Funktion des eigenen Weltzugriffs wird […].« (Von Stosch: 
Komparative Theologie als Wegweiser, 152). Nach von Stosch ist das Hauptziel Komparativer Theo
logie die »Würdigung der Wirklichkeit und damit [die – AS] adäquate Wahrnehmung und Wert

schätzung des religiös anderen.« Ebd. 150f. Nur unter Einnahme dieser Haltung und der Wahrneh

mung Anderer als anders eröffnen interreligiöse Begegnungen einen thirdspace. Dieser thirdspace 
hat zugleich immer eine performative Dynamik, weil beide Partner*innen immer auch relativiert 
und verändert werden. Der Ausgang dieses Begegnungsprozesses ist stets offen und vorher nicht 
abzusehen. Dennoch ist der Instrumentalisierungsvorwurf immer wieder als kritisches Korrektiv 
auch für die hier bearbeitete Frage nach der Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs heilsam 
und in die Selbstreflexion einzubeziehen. 

75 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 154. 
76 Ebd. 194. 
77 Ebd. 
78 Ebd. 197. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 47 

dialogisch entwickelt wird, müssen religiös Andere dabei stets die Deutungshoheit über 
die eigene Tradition behalten. Damit diese Vergleiche nicht zu bloßen theologischen 
Glasperlenspielereien werden, betonen vor allem von Stosch und Winkler, dass die Ver
gleiche stets problemorientiert durchgeführt werden und sich dazu an den »zentralen 
Themenstellungen der Menschen unserer Zeit«79 orientieren müssen, beziehungsweise 
rückgebunden sind »an bestehende Forschungsdesiderate«80. In ihrer Verwiesenheit 
an den konkreten Dialog und an religiös Andere als Autorität »ist sich die komparative 
Theologie in ihrem Vorgehen immer der eigenen Verwundbarkeit und der Reversibilität 
bzw. Fallibilität ihrer Urteile bewusst«81. Ihre Ergebnisse sind nie endgültig, sondern 
können nur vorläufig und reversibel sein und stehen im Dialog immer wieder neu auf 
dem Prüfstand. 

Reinhold Bernhardt weist zurecht darauf hin, dass komparativ arbeitende Theo

log*innen, deren vordringliches Anliegen eine Analyse auf Mikroebene ist, ihre Vorge
hensweise dennoch auf einer Makroebene reflektieren und epistemologische Vorent
scheidungen auf der Makroebene treffen und offenlegen müssen, ohne die ihre Analysen 
auf der Mikroebene nicht zu plausibilisieren wären.82 

1.2.2 Dialog und Erkenntnistheologie: epistemologische Grundbedingungen 
(Catherine Cornille, Klaus von Stosch) 

Weil die Komparative Theologie konstitutiv auf den interreligiösen Dialog angewiesen 
ist, muss sie, um ihre Forschungsanliegen und -ziele erreichen zu können, die Bedin
gungen klären, unter denen eine interreligiöse Begegnung für Komparative Theologie 
gelingen und fruchtbringend werden kann. Eine entsprechende Referenzgröße ist die 
2008 publizierte Studie The im-possibility of interreligious dialogue von Catherine Cornil
le.83 Cornilles Dialogbegriff ist sehr voraussetzungsreich und imprägniert von den so
eben skizzierten Agenden Komparativer Theologie, allen voran dem Anliegen, durch den 

79 Ebd. 199. Ähnlich Winkler: Grundlegungen Komparativer Theologie(n), 80. Immer wieder wird 
deshalb, so auch von Stosch, eine Zusammenarbeit und Inspiration mit Befreiungstheologie und 
feministischer Theologie gefordert, um vor allem auch die Problemstellungen marginalisierter 
Gruppen in den Blick zu nehmen und die Komparative Theologie damit vor Hegemonialstreben, 
Essentialismus und Eurozentrismus zu bewahren. Vgl. dazu von Stosch: Komparative Theologie 
als Wegweiser, 291f. 

80 Ebd. 200. 
81 Ebd. 213. Von Stosch rekonstruiert und begründet die »Forderung nach einer Methodologie, die 

die eigene Position in verwundbarer Weise reformuliert« nicht nur philosophisch-hermeneutisch, 
sondern auch kreuzestheologisch und geschichtstheologisch. Vgl. dazu ebd. 214f. 

82 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 423f. Das ist auch für den Dialogbegriff der Fall (Kapitel 1.2.2). Mit 
Blick auf Klaus von Stosch weist Bernhardt außerdem darauf hin: »Von Stosch arbeitet nicht philo
logisch, sondern systematisch-theologisch und – anders als von ihm selbst deklariert – auch nicht 
mikrologisch, sondern auf einer systematisch-theologischen Mesoebene. Er bearbeitet die großen 
Themen der christlichen Dogmatik […] in Bezug vor allem auf den Islam.« Ebd. 414. Wie man diese 
Frage bewertet, kommt in erster Linie auf die Definition und Kategorienbildung von Makro-, Meso- 
und Mikroebene an, die nicht einfach feststeht, sondern hochgradig interpretativ und konstruiert 
ist (das gilt sowohl für Bernhardt als auch die Komparative Theologie als Ganze). 

83 Cornille, Catherine: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue. New York: Crossroad Publ. 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

interreligiösen Dialog die eigene Religion und Glaubenstradition besser zu verstehen. 
Eine klare definitorische Bestimmung oder theoretische Konkretion des Dialogbegriffs 
findet sich bei Cornille zwar nicht, aber sie erarbeitet über fünf Schlüsselkategorien, de
nen sie jeweils ein Kapitel widmet, Gelingensbedingungen für interreligiöse Dialogpro
zesse (»essential conditions«84): (1.) doktrinale oder epistemische Demut (»doctrinal or 
epistemic humility«), (2.) Bindung an die eigene Tradition (»commitment to a particular 
religious tradition«), (3.) Verbundenheit mit anderen religiösen Traditionen (»intercon
nection, or the belief that the teachings and practices of the other religion are in some way 
related to or relevant for one’s own religious tradition«), (4.) Empathie (»empathy«) und 
(5.) Gastfreundschaft (»hospitality to the truth of the other«).85 Diese von Cornille iden
tifizierten Voraussetzungen für interreligiösen Dialog versucht sie, entsprechend ihrer 
eigenen konfessionellen Eingebundenheit, in erster Linie aus der christlichen Tradition 
abzuleiten, spürt ihnen aber auch in anderen religiösen Traditionen nach. Ihr Entwurf 
ist angeleitet von der Überzeugung, dass interreligiöser Dialog keine den Religionen äu
ßerlich zukommende Aufgabe ist, sondern dass er zu verorten ist im Streben nach Wis
sens- und Erkenntniszuwachs, das jeder religiösen Tradition innewohne.86 

Von Stosch rezipiert Cornilles The im-possibility of interreligious dialogue im Kontext sei
nes programmatischen Entwurfs im Sinne ethisch-praktischer »Grundhaltungen« des 
interreligiösen Dialogs.87 Entgegen dieser Interpretation werden im Folgenden die ge
nannten Grundbedingungen vor allem hinsichtlich ihrer hermeneutisch-epistemologi
schen Relevanz wieder stärker in den Fokus gerückt und damit auch näher an Cornilles 
Intention dargestellt: Ihre Überlegungen gründen auf der Frage nach der Bedingung der 
Möglichkeit gelingenden interreligiösen Dialogs (vgl. der Titel, der nach der »(Un-)Mög
lichkeit« (im-possibility) interreligiöser Dialoge fragt). Sie selbst spricht von epistemolo
gischen Bedingungen:88 

»If dialogue is to include the possibility of change and growth, not only of the individu
als involved, but also of the religions themselves, then certain essential conditions are 
to be fulfilled. In this book, I frame these conditions for a constructive and enriching 
dialogue between religions in terms of a series of virtues that, however, point to deeper 
doctrinal and epistemological demands.«89 

(1.) »Humility«: Doktrinale bzw. epistemische Demut Eine erste Grundbedingung beruht auf der 
anthropologischen Einsicht in die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis und die Vor
läufigkeit allen menschlichen Wissens.90 Für den interreligiösen Dialog fordert Cornil

84 Ebd. 4. 
85 Vgl. ebd. 4–6. 
86 Vgl. ebd. 213. 
87 Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 155. 
88 Vgl. dazu Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 137: »The possibility of genuine di

alogue between religions requires not only a series of internally religious conditions, but also epis
temological ones.« Hervorhebung AS. 

89 Ebd. 4. 
90 Im Christentum ist die Forderung einer epistemischen Demut mit dem eschatologischen Vorbe

halt fest in der theologischen Tradition verankert. Vgl. ebd. 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 49 

le deshalb epistemische Demut auf mindestens zwei Ebenen: gegenüber der religiösen 
Tradition Anderer (»This involves recognition of the limitation of one’s knowledge and 
understanding of the other.«91) und gegenüber der eigenen Tradition (»Openness and 
receptivity toward the other religion presupposes humble recognition of the constant 
limitation and therefore endless perfectibility of one’s own religious tradition.«92). Mit 
von Stosch ist deshalb im interreligiösen Dialog 

»die eigene Glaubenslehre und die eigene doktrinale Gestalt des Glaubens bzw. sein 
Erkennen und Verstehen dieser Gestalt immer nur in einer Haltung der Demut [zu] äu
ßern – im Wissen um dessen Vorläufigkeit und Brüchigkeit […], weil für alle gilt, dass 
sie das Geschenk des Unbedingten nur auf bedingte, symbolische und damit missver

ständliche Weise ausdrücken und bezeugen können.«93 

Andererseits ist es nach Cornille gerade dieses Bewusstsein um diese Vorläufigkeit und 
Begrenztheit allen menschlichen Wissens, das überhaupt erst der »Impuls zum Dialog« 
ist, weil es dazu aufruft, sich selbst auch im Bereich des eigenen Glaubens immer wieder 
als Lernende*r zu begreifen: »The impulse to dialogue arises from the desire to learn, to 
increase one’s understanding of the other, of oneself, or of the truth. It thus presupposes 
humble awareness of the limitation of one’s own understanding and experience and of 
the possibility of change and growth.«94 Eine Öffnung für andere religiöse Lebensweisen 
und Überzeugungen kann helfen, über die Eingebundenheit und lebensweltliche Prä
gung hinaus den eigenen Glauben neu zu verstehen.95 

(2.) »Commitment«: Konfessorische Verbundenheit mit der eigenen Tradition Das Bewusstsein um 
die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis auch in Fragen des Glaubens widerspreche 
dann auch nicht dem Festhalten an eigenen Glaubensüberzeugungen.96 

»Interreligious dialogue in full sense of the term involves engagement between reli
gions, or between individuals insofar as they confess adherence to their particular re
ligious tradition. […] it does presuppose commitment to a particular worldview and 
belief system and a willingness to attest to its truth and validity in dialogue with other 
worldviews and belief systems.«97 

Fundamentaltheologisch und erkenntnistheoretisch interessant ist dabei, dass Cornil
le das häufig als spannungsreich beschriebene Verhältnis zwischen dem Festhalten an 
der eigenen religiösen Tradition und dem Engagement im interreligiösen Dialog in ein 

91 Ebd. 9f. 
92 Ebd. 10. 
93 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 156. 
94 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 9. Ähnlich auch Ward: The idea of »God« in 

global theology, 388. 
95 Vgl. ebd. 11 und 93; von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 156. 
96 Zum Spannungsverhältnis zwischen interreligiösem Dialog und dem Bekenntnis zur eigenen re

ligiösen Tradition vgl. dazu ebd. 59–61. 
97 Ebd. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

zirkuläres Wechselverhältnis verschiebt und dabei die eigene religiöse Tradition episte
mologisch als Ausgangs- und zugleich als Endpunkt jeden Dialogengagements betont: 

»The tradition represents a necessary point of departure and place of return in all gen
uine interreligious dialogue. It offers a storehouse of religious experiences and insight 
to bring to the dialogue and to reconsider as a result of the dialogue. […] it is only 
through openness to other traditions and to the possibility of change and growth that 
traditions themselves hope to gain from dialogue and secure the continued commit

ment of those engaged in the adventure of interreligious dialogue.«98 

Klaus von Stosch begründet diese zweite eingeforderte Grundhaltung – und damit auch 
einen Teilaspekt des Forschungsanliegens Komparativer Theologie – vor allem religions
politisch: »Wenn man nicht mit der eigenen Tradition verbunden ist und für sie Zeugnis 
gibt, ist das dialogische Bemühen nur noch individuell bedeutsam und vermag nichts 
mehr zur Aussöhnung der Religionen beizutragen.«99 

(3.) »Interconnection«: Verbundenheit mit anderen religiösen Traditionen Basis jeden interreligiö
sen Dialogs (foundation for dialogue100) ist für Cornille die Überzeugung, dass unterschied
liche religiöse Traditionen nicht nur Trennendes voneinander abgrenzt (Differenzen), 
sondern dass sie untereinander auch durch Gemeinsamkeiten verbunden sind. »Though 
the differences between religions are most often identified as the proper food of dialo
gue, it is from the realization of a connection with other religious traditions that dialogue 
is felt to be in fact possible.«101 In vielen interreligiösen Dialoginitiativen, vielfach auch 
im jüdisch-christlichen Dialog, wird diese Verbindung religiöser Traditionen vor allem 
ethisch verortet.102 Cornilles Grundbedingung für interreligiösen Dialog aber geht tie
fer: Für einen theologischen Dialog brauche es auch das Bewusstsein einer Verbundenheit 
mit anderen religiösen Traditionen aus theologischen Gründen: 

»Yet it does not as such form the basis for sustained dialogue on distinctly religious 
questions. This requires belief in the inherently religious connection between different 
religious traditions: it is only insofar as the other religion is thought to be related to 
one’s own experience or conception of ultimate reality that dialogue becomes not only 
possible, but necessary.«103 

98 Ebd. 94. 
99 Von Stosch: Komparative Theologie, 157. 
100 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 134. 
101 Ebd. 133. Hervorhebung AS. 
102 Vgl. dazu ebd. 133f.: »What I prefer to designate with the cautious word ›interconnection‹ may be 

found in a common confrontation with external challenges or in a shared commitment to any num

ber of social, political, or economic causes. Often, this external meeting ground creates a strong 
sense of interreligious solidarity and collaboration. And it may become the basis for dialogue on 
the contribution of distinctive religions to such external cause.« 

103 Ebd. 134. Vgl. dazu NA 1, das diese Gemeinsamkeit aller Religionen über die »ungelösten Geheim

nisse unserer Existenz« codiert, die sich auch angesichts der Antwortversuche der Religionen nicht 
einfach auflösen. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 161 und hier Kapitel 6.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 51 

Diese von Cornille postulierte theologische interconnection zwischen Religionen wird uns 
für die Frage nach der Möglichkeit eines theologischen Dialogs mit dem Judentum (Kapitel 
2), die von jüdisch-orthodoxer Seite mit Verweis auf Rabbiner Joseph Soloveitchik bisher 
abgelehnt wird, noch weiter beschäftigen (Kapitel 4.1).104 Cornille sieht diese Verbun
denheit weniger in der Annahme einer alle Religionen verbindenden höchsten Wirklich
keit und Transzendenz (ultimate reality),105 sondern in einer Verbundenheit wiederum 
aus dogmatisch-erkenntnistheologischen Gründen (in engem Zusammenhang mit der 
ersten Forderung nach doktrinaler oder epistemischer Demut): 

»The very belief that the teachings or practices of the other religion are somehow re
lated to one’s own conception of ultimate reality is evidently a sufficient ground and 
reason of dialogue. For believers […] dialogue is a process through which one […] con
tinues to deepen one’s own self-understanding through a progressive, though not un
limited, integration of the truth of other religions.«106 

Von Stosch spitzt in seiner Rezeption Cornilles interconnection vor allem auf die Frage 
nach der Kommensurabilität religiöser Überzeugungen zu, womit eine bereits disku
tierte epistemologisch relevante Frage des interreligiösen Dialogs erneut begegnet (vgl. 
Kapitel 1.1.3.3): »Any notion of the radical singularity or the fundamental incomparabi
lity of religions would render dialogue superfluous, if not impossible.«107 Daran gelte es 
auch angesichts von Verständigungsschwierigkeiten bis hin zu gänzlichem Nichtverste
hen in Dialogsituationen festzuhalten. Komparative Theologie setzt in diesem Fall auf 
das Ausprobieren neuer Grammatiken und Sprachspiele und gesteht die »Mühsal des 
hermeneutischen Prozesses«108 durchaus ein. 

(4.) »Empathy«: Empathie und liebevolle Aufmerksamkeit Hinter dieser Grundbedingung für 
das Gelingen des interreligiösen Dialogs steht die hermeneutisch-epistemologische Fra
ge nach der Möglichkeit, Andere und ihre religiösen Traditionen angemessen wahrneh
men zu können: »One of the most basic requirements for dialogue is proper understan

104 Vgl. Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Mil

ford/Jerusalem: Maggid 2015, 85–11; Folger, Arie: Wie hat sich das jüdisch-katholische Verhältnis 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil verändert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem und 
Rom. Dokumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der 
Orthodoxen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshil
fen 314). Bonn: o. V. 2020, 7–21. 

105 Damit grenzt sich Cornille, wie kennzeichnend für Komparative Theologie generell, von einer plu
ralistischen Religionstheologie (bspw. John Hicks the Real) ab. 

106 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 95. 
107 Ebd. Vgl. auch von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 158: »Interreligiöser Dialog und 

Komparative Theologie können nur gelingen, wenn wir unterstellen, dass wir einander zumindest 
prinzipiell verstehen können. Denn jede Behauptung einer prinzipiellen Nichtverstehbarkeit oder 
Unvergleichbarkeit von Religionen würde den Dialog überflüssig, wenn nicht sogar unmöglich 
machen.« Von Stosch rekonstruiert diese Kommensurabilitätshypothese über Ludwig Wittgen

steins Beobachtungen zum Phänomen gemeinsamer menschlicher Handlungsweisen, vgl. dazu 
von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 158f. 

108 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 159. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ding of the other.«109 Um sich im interreligiösen Dialog tatsächlich auf das Selbstver
ständnis Anderer einlassen zu können und sich davon für den eigenen Glauben heraus
fordern und bereichern zu lassen, ist für Cornille ein von Sympathie und Einfühlung ge
tragener Habitus notwendig.110 Dieser Habitus ist für Klaus von Stosch epistemologisch 
deshalb relevant, weil dadurch performativ Räume für Andere im eigenen Denken ge
schaffen werden: 

»Empathie versucht also, sich so sehr für die andere zu öffnen, dass ich mich von ihr und 
ihrer Religion berühren und affizieren lasse. Das bedeutet nicht, dass ich ihre Religion 
übernehme oder für wahr halte. Aber es bedeutet, dass ich sie und ihre religiöse Praxis 
an mich heranlasse, ohne mich zugleich innerlich davon zu distanzieren.«111 

Cornille gesteht allerdings ein, dass Empathie nicht einfach hergestellt werden kann und 
deshalb als Grundbedingung kaum einzufordern ist. »But whether one will be moved by a 
particular religious teaching or practice remains ultimately unpredictable.«112 Empathie 
muss deshalb immer die Wahrnehmung religiös Anderer orientierend anleiten (»empa
thy may, however, function as a basic principle of orientation«113). 

Für Klaus von Stosch bedeutet Empathie im interreligiösen Dialog darüber hinaus 
eine postkoloniale Sensibilität für Ausschließungsmechanismen im Dialoggeschehen.114 
Methodisch ist dann gefordert, »systematisch die Einbeziehung verschiedener Gruppen 
in den Dialog einzuüben und dabei immer auch die in der jeweiligen Gesellschaft Mar
ginalisierten einzubeziehen.«115 

(5.) Hospitality: Gastfreundschaft für die mögliche Wahrheit Anderer Das Prinzip interreligiöser 
Gastfreundschaft wird abseits von Cornille und der Komparativen Theologie im Kontext 
der Gestaltung interreligiöser Begegnungen, so Bernhardt, als Alternative zum Bezie
hungsmodell des interreligiösen Dialogs postuliert. Im Fokus steht dabei weniger ein 
theologischer Dialog als vielmehr die Gestaltung friedlichen Zusammenlebens in inter
religiösen und pluralen Gesellschaften oder die Gestaltung interreligiöser spiritueller 
Begegnung, vor allem in Form gemeinsamer Rituale und liturgischer Feiern.116 Cornille 

109 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 137. 
110 Vgl. ebd. 5. Von Stosch weist darauf hin, dass Cornille hier auf Überlegungen aus der klassischen 

Hermeneutik von Dilthey zurückgreift. Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 
161 (FN 126). »However, real understanding of the religious other involves more than an intellec
tual grasp of the teachings and practices of the other religion. It also presupposes a willingness 
and ability to penetrate into the religious mind-set of the other and understand him or her from 
within.« Cornille: The im-possibility of interreligious dialogue, 138. 

111 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 161. 
112 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 175. 
113 Ebd. 176. 
114 »In jedem interreligiösen Dialog ist es unerlässlich, auch darauf zu achten, wer vom Dialog ausge

schlossen ist. […] Insgesamt ist es wichtig, auch die soziale Gruppenzugehörigkeit der Gesprächs
partner zu bedenken.« Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 163. 

115 Ebd. 
116 Vgl. dazu ausführlich Bernhardt: Inter-Religio, 259–266. »Im Modell der Gastfreundschaft treten 

die Dimensionen der ethischen Praxis sowie der Leiblichkeit und Sinnlichkeit in den Begegnun

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 53 

nimmt Ansätze dieses Modells auf und überführt sie in das Modell des interreligiösen 
Dialogs. Sie versteht Gastfreundschaft wiederum als erkenntnistheologische Grundbe
dingung im Sinne eines Vermögens, Wahrheit in anderen Religionen wahrzunehmen 
und anzuerkennen.117 Angesichts der Andersheit des Gastes, die eine Herausforderung 
für den Gastgeber darstellt, fordert Gastfreundschaft, der Fremdheit und Differenz po
sitiv zu begegnen und dafür offen zu sein, sich durch diese Differenzerfahrungen ver
wandeln zu lassen.118 Die Metapher der Gastfreundschaft hat zudem eine topologische 
Dimension im Sinne eines »Raum Gebens« für religiös Andere im eigenen Denken und 
die Bereitschaft, sich ganz auf den Gast und seine Bedürfnisse einzustellen und sich von 
ihm bereichern zu lassen.119 

Charakteristisch für die Kategorie der Gastfreundschaft und die Forderung einer 
gastfreundschaftlichen Haltung im Dialog ist ein asymmetrisches Verhältnis. Das bringt 
einerseits Vorzüge gegenüber einer Gleichstellung von Partner*innen in einem Dialog, 
bspw. dass keine Gegenleistungen erwartet werden. Andererseits birgt es aber auch Ge
fahren, nämlich dann, wenn die Position des Gastes geschwächt wird, bspw. indem der 
Status des Gastes nur ein vorübergehender ist oder indem durch die Wahrnehmung als 
»Gast« in erster Linie die Kategorie der Fremdheit aktiviert wird und darüber performa
tiv Fremdheit erst erzeugt wird.120 

1.2.3 Ein Übergang: Zur Notwendigkeit kulturwissenschaftlicher Perspektiven 

Catherine Cornille versteht ihre Grundbedingungen für das Gelingen interreligiöser 
Dialoge als nichts den Religionen äußerlich Zukommendes, sondern als religionsinterne 
Voraussetzungen, die aus den jeweiligen religiösen Traditionen abzuleiten sind: 

»It is clear that each of these conditions represents a challenge for most religious tra
ditions and for individuals engaged in interreligious dialogue. Though some religions 

gen hervor, wohingegen das Dialogmodell in der Praxis immer eine gewisse intellektualistische 
Schlagseite hatte und hat.« (Ebd. 261). Bernhardt vergleich beide Modelle, die durchaus »mar

kante Unterschiede« aufweisen und sich »nicht aufeinander abbilden oder ineinander überfüh
ren lassen«. Als wegweisend für Modelle der Gastfreundschaft nennt Bernhardt philosophische 
und theologische Überlegungen Emmanuel Levinas, Paul Ricoeurs und katholisch vor allem Theo 
Sundermaiers, Marianne Moyaerts und Margit Eckholts, vgl. ebd. 

117 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 177. 
118 Vgl. ebd. 178. 
119 »Wenn man einen Gast dazu auffordert, sich in den eigenen Räumen wie zu Hause zu fühlen, dann 

meint das nicht, dass der andere sich so verhalten soll wie ich und ich ihn nur bei einer solchen An
passung anerkenne. Vielmehr bedeutet Gastfreundschaft anzuerkennen, dass mein Haus anders 
wird, damit die andere darin sein kann, als die, die sie in ihrem eigenen Haus ist.« Von Stosch: 
Komparative Theologie als Wegweiser, 164. 

120 Für eine ausführliche kritische Würdigung des Modells der Gastfreundschaft s. Bernhardt: Inter- 
Religio, 263–266. Bernhardts Fazit: »Das Modell der Gastfreundschaft (so wie es gemeinhin ver
standen und praktiziert wird) eignet sich somit nicht, um auf Dauer gestellte interreligiöse Be
ziehungen zu gestalten. Sein Anwendungsbereich besteht vor allem in der Konzeption einzelner 
Begegnungsveranstaltungen und in der Einladung zur Teilnahme an religiösen Feiern.« Bernhardt: 
Inter-Religio, 265. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

may be more attuned to certain conditions than others, fulfillment of all of the condi
tions requires a certain hermeneutical effort and creativity, a reinterpretation of tradi
tional teachings or a mobilization of latent resources hidden within one’s own religious 
texts and teachings. As the field of modern hermeneutics has taught us, the meaning 
of religious texts is multivalent and polysemic, and therefore subject to a continuous 
process of reinterpretation.«121 

Aus postkolonialer Perspektive ist diese Forderung in der Hinsicht zu problematisie
ren, dass sie einmal mehr als Ausdruck eines christlichen Hegemonialanspruchs miss
verstanden werden könnte. Diskurstheoretisch wäre mit Foucault zu fragen, wer über
haupt die Macht hat zu bestimmen, unter welchen Bedingungen interreligiöser Dialog 
gelingen kann. Dazu kommt: Wenn man Cornilles Forderungen als »Grundbedingun
gen« ernstnimmt, die erfüllt sein müssen, damit interreligiöser Dialog gelingen kann, 
stellt sich auch die Frage, ab wann Gläubigen einer Religion die Fähigkeit zur Teilhabe 
an interreligiösen Dialogen abgesprochen werden müsste, weil sie diese Bedingungen 
aus ihrer eigenen Tradition nicht ableiten können oder wollen. Für die jüdische Ortho
doxie beispielsweise dürfte zumindest die dritte Forderung nach Anerkennung von theo
logischer Verbundenheit zwischen den Religionen fragwürdig sein. Eine weitere Proble
matik ist m.E., dass die fünf Grundbedingungen nicht innerhalb des Dialogs entwickelt 
wurden, sondern von Cornille oder der Komparativen Theologie dem Dialog vorgegeben 
sind (Kapitel 1.3). Wäre interreligiösen Begegnungen, bei denen die Beteiligten die von 
Cornille aufgestellten Grundbedingungen nicht akzeptieren, der Charakter des »Dia
logs« abzusprechen (Cornille selbst spricht von der »Un-Möglichkeit« des Dialogs)? 

Angesichts dieser Fragen zeigt sich die Notwendigkeit, normative Konzepte des in
terreligiösen Dialogs, die es zweifelsohne im Sinne von orientierenden »Qualitätsstan
dards« braucht, um kulturwissenschaftliche Analysen und Neubetrachtungen zu ergän
zen. M.E. haben Cornille und von Stosch diesbezüglich noch kaum entsprechende Me
thoden und Paradigmen, allen voran den translational turn, im Blick. Für Doris Bach
mann-Medick stehen kulturvergleichenden Disziplinen hier generell noch am Anfang: 

»Dabei erweist sich die Kategorie der Übersetzung geradezu als ein Äquivalenzbegriff 
zum Kulturenvergleich. Denn sie lenkt die Aufmerksamkeit auf Tiefenstrukturen des 
Vergleichs. Dadurch befördert sie eine interkulturelle Komparatistik, die bis auf die 
Ebene der Infragestellung der eigenen, westlichen Analyse- und Vergleichskategorien 
reicht und die schon von da aus die Grenzen ihrer Universalisierbarkeit kritisch offen 
legt.«122 

Vor allem im Hinblick auf die Frage einer interconnection und der Kommensurabilität 
von Glaubenswahrheiten ist es unter Einbeziehen der Übersetzungskategorie nicht 
nur möglich, sondern epistemologisch sinnvoll »auf konzeptueller Ebene am Prinzip 
kultureller [und religiöser – AS] Übersetzbarkeit«123 festzuhalten: »Durch Übersetzung 
werden Verständigungstechniken aktiviert, die ganz bewusst darauf setzen, dass sich 

121 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 6. 
122 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 261. Vgl. dazu ausführlicher ebd. 258–261. Hervorhebung AS. 
123 Ebd. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 55 

Kulturen überschneiden und dass kulturelle Differenzen verhandelbar werden.«124 
Außerdem legt sich die Übersetzungskategorie auch deshalb nahe, weil sie auf die 
aktive Rolle des Übersetzens in der Beziehungs- und Kontaktgeschichte zwischen Kul
turen – und m.E. übertragbar auch auf Religionen im Sinne kultureller Sinnsysteme – 
aufmerksam macht, in Interaktion, Austausch, Wechselseitigkeit, Übersetzungsver
weigerung oder gar Unübersetzbarkeit.125 »Jedenfalls wäre zu prüfen, inwieweit man, 
wenn man kulturenvergleichend arbeitet, nicht besser die Übersetzungskategorie zu 
Hilfe nimmt.«126 

Das methodische Setting des translational turn könnte Komparative Theologie 
bereichern hinsichtlich einer kritischen Selbstreflexion, aber auch im Sinne einer Er
weiterung des Methodenspektrums (Kapitel 1.2.1). Komparative Theologie wird zu 
einer Adaption dieser Ansätze der interkulturellen Komparatistik auf den Bereich des 
interreligiösen Vergleichs (vor allem unter epistemologischem Einbezug der eigenen 
konfessorischen Verortung) herausgefordert.127 Übersetzung als Forschungsmethode 
bedeutet eine »umfassendere Übertragung fremder Denkweisen, Weltbilder und diffe
renter Praktiken«128 bei gleichzeitiger Wahrung der Fremdheit. Methodologisch bezie
hen sich Übersetzungen dabei stets auf »kleinere Einheiten, Symbole, Anredeformen, 
Erzählmuster, Kommunikationssituationen, auf größere historische Zusammenhänge, 
Konventionen und Denkmuster und erhalten dadurch Zugang zu kulturellen Bedeutun
gen«129. James Clifford macht für die interkulturelle Komparatistik außerdem darauf 
aufmerksam, dass kulturelle Bedeutungen nicht einfach nur übertragen werden kön
nen, sondern dass es im Zuge von Übersetzungsprozessen immer auch zu »practices of 
displacement«130 kommt, also zu (Bedeutungs-)Verschiebungen, die es zu reflektieren 
gilt. So wäre Cornilles und von Stoschs Grundhaltung einer Kommensurabilitätsun
terstellung weiter zu differenzieren und beispielsweise zu reformulieren als Annahme 
einer prinzipiellen Übersetzbarkeit religiöser Traditionen und Glaubenswahrheiten. 

Generell weiß Komparative Theologie zwar um den erkenntniskonstitutiven Ort in
terreligiöser Dialoge für ihr Forschungsanliegen, weist ihn aber bisher nicht konsequent 
und systematisch in seiner erkenntnistheologischen Qualität und damit Theologizität 
aus (vgl. dazu die hier in Kapitel 8 vorgeschlagene »Grundlegung des Dialogs« als Anre
gung für interreligiöse Dialoge generell). 

124 Ebd. 243. 
125 Ebd. 260. Im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs ließe sich das religionshistorisch entlang 

der Geschichte von Frühjudentum und Frühem Christentum (»Parting of the Ways«, Kapitel 1.4.1) 
nachzeichnen. 

126 Ebd. 259. 
127 Vgl. dazu ebd. 258–261. 
128 Ebd. 244. 
129 Ebd. 244. Hervorhebung AS. 
130 Clifford, James: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century. Cambridge/London 

1997, 3. Vgl. dazu Bachmann-Medick: Cultural Turns, 259. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

1.3 Kulturwissenschaftlich: Der jüdisch-christliche Dialog 
als Übersetzungsraum in between 

Der jüdisch-christliche Dialog als Forschungsgegenstand für eine Erkenntnistheorie im 
Horizont einer katholischen Fundamentaltheologie fokussiert in erster Linie den jüdisch- 
katholischen Dialog (meistens aber allgemeiner in der Rede vom jüdisch-christlichen Dia
log) in Form konkreter bilateraler Zusammenkünfte von Geistlichen, Gelehrten, Gläubi
gen aus jüdischen und katholischen Glaubenstraditionen.131 

»Es geht bei interreligiösen Begegnungen, die einer theologischen Agenda folgen […] dar
um, […] die verschiedenen Religionstraditionen (bzw. einzelne Aspekte von ihnen) in 
ihrer unverkürzten Verschiedenheit zueinander in Beziehung zu setzen und dabei auch 
die Differenzen und die Kollisionspunkte zu thematisieren. Es ging um Verständigung 
bei bestehenbleibender Differenz. Dazu ist wohl der Verzicht auf gegenseitige Exklusio
nen, nicht aber die Suche nach Übereinstimmung erforderlich.«132 

Der fundamentaltheologische Fragehorizont nach der erkenntnistheologischen Bedeu
tung des jüdisch-christlichen Dialogs für christliche Theologie und der topologisch- 
performative Ansatz generieren dabei einen erweiterten Dialogbegriff, der schließ
lich wiederum performativ Synergien auf die Konstituierung des Judentums und des 
jüdisch-christlichen Dialogs als loci theologici freisetzt (Kapitel 8.1). Für eine Epistemo
logie des jüdisch-christlichen Dialogs wird der jüdisch-christliche Dialog im Folgenden 

131 Von »jüdisch-katholischem Dialog« ist hier vor allem dann die Rede, wenn die Aussagen lediglich 
für die Tradition der katholischen Kirche gültig sind, beispielsweise wenn es um institutionalisier
te Dialogformen, Dialogdokumente oder Forschung im Raum der katholischen Kirche geht oder 
wenn beispielsweise lehramtliche Entwicklungen seit dem Zweiten Vatikanum vorausgesetzt wer
den. Als Ergänzung: Wenn es auch nicht im Fokus dieser Studie liegt, so soll der »Dialog des Le
bens« im alltäglichen Zusammenleben von Jüd*innen und Christ*innen nicht vergessen werden: 
die Dialogarbeit an der Basis mit den örtlichen religiösen Institutionen im Sinne von gemeinsa

men Bildungsveranstaltungen, aber auch spirituellen Angeboten oder die Zusammenarbeit von 
Judentum und Christentum mit staatlichen/gesellschaftlichen Institutionen zur Konfliktlösung/ 
Friedenserhaltung/etc. 

132 Bernhardt: Inter-Religio, 124. Hervorhebung AS. Nicht unerwähnt darf in diesem Zusammenhang 
bleiben, dass bspw. in dieser Studie von christlicher Seite die Notwendigkeit eines theologischen 
Dialogs und damit einer »theologischen Agenda« für den jüdisch-christlichen Dialoge betont wird. 
Vor allem das orthodoxe Judentum strebt in jüdisch-christlichen Beziehungen eher die Lösung 
praktischer Probleme in sozialer und politischer Hinsicht an und steht einem theologischen Dialog 
kritisch gegenüber (Kapitel 4.1). Bernhardt macht eine ähnliche Unterscheidung wie Küster (Küs
ter spricht von einem »Dialog des Verstandes«), die er jedoch konzeptionell über den Begriff einer 
»Agenda« fasst: »Eine Agenda umfasst die Motivation, die Fokussierung der Aufmerksamkeit, die 
Ausrichtung des (kommunikativen) Handelns und die Erwartung von Zustandsveränderungen als 
Folge des Handelns und der Reaktion anderer darauf. Eine Agenda ist von einem Interesse gelei
tet und wird in sozialen Feldern verfolgt, die durch (subtile oder offene) Machtkonstellationen ge
prägt sind.« Bernhardt: Inter-Religio, 93. Bernhardt unterscheidet zwischen fünf Agenden: (a) Ge
staltung interreligiöser Koexistenz, (b) Kooperation, (c) Verstehen und Beziehungsverbesserung, 
(d) spirituelle Erfahrung und religiöse Lebensdeutung, (e) theologische Erkenntnis. Vgl. dazu ebd. 
92. Ähnlich Küster, der von einem »Dialog des Verstandes« spricht. Vgl. dazu Küster: Interkulturelle 
Theologie, 137f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 57 

zunächst über die kulturwissenschaftlichen Leitkategorien Performanz, Räumlichkeit und 
Übersetzung terminologisch und konzeptionell neu gefasst.133 

Das Wort »Dialog« geht über das Französische dialogue und das Lateinische dialogus 
zurück auf das griechische Substantiv διάλογος (›Unterredung‹, ›Gespräch‹). Entgegen 
Manfred Rieggers Einwand, dass mit dieser etymologischen Herleitung nicht viel ge
wonnen sei,134 ist sie für einen topologisch-performativen Ansatz durchaus reizvoll: Das 
griechische Wort διά-λογος besteht neben der Wortwurzel λόγος (›Wort‹, ›Rede‹) aus der 
räumlichen Präposition διά (›[hin-]durch‹) und wird häufig im Kontext einer wasser-me
taphorischen Aufladung als ›Fließen von Worten‹ übersetzt.135 

»Dialog heißt ›durch den Logos‹, durch die Sprache, durch das Vernünftige, das Symbo

lische, das Sinnhafte. Mir [Christian Rutishauser – AS] ist wichtig, dass der Dialog nicht 
auf eine banale Kommunikation reduziert wird. Es geht anthropologische um sinnhafte 
Begegnung und theologisch um Gottes schöpferisches Wort. So ist der Dialog eine Alterna
tive zu jeder noch so subtilen, auch verbalen Gewalt.«136 

Dieses (hin und her) Fließen von Worten, von Zeichen, Bedeutung und Sinn, geschieht 
nicht ortlos, sondern durch einen metaphorischen Zwischenraum ausgespannt zwischen 
zwei (oder mehreren) Partner*innen hindurch. Dazu passt auch die räumliche Vorstel
lung eines Über-Setzens (ebenfalls im Kontext einer Wasser-Metaphorik). »Dialog« ist da
mit von der Wortherkunft her bereits ein hochgradig dynamisches, räumlich-performa
tives Übersetzungs-Geschehen. 

1.3.1 Dialog und Übersetzung: Ein Mehrwert? 

Performanz, Räumlichkeit und Übersetzung leiteten in den vergangenen Jahrzehnten 
entscheidende Wenden (turns) in den Kulturwissenschaften ein. Von einer »kulturwis
senschaftlichen Wende« (cultural turn) ist dann die Rede, wenn nicht nur neue Leitkate
gorien gebildet werden, sondern wenn diese eine kritische wissenschaftstheoretische 
Selbstreflexion anstoßen sowie eine methodische Neuausrichtung ermöglichen. Sie 
benennen Umbrüche, die disziplinübergreifend zu Theorietransformationen führen. 
Für eine Erkenntnistheorie sind sie vor allem insofern interessant, als die cultural turns 
»epistemologisches Nachdenken beförder[n]«137, also tatsächlich neue Ebenen der 

133 Gewinnbringend, aber in dieser Studie nicht einlösbar, wäre eine Erweiterung des Dialogbegriffs 
um Theorien und Methoden des material turn. Anregend könnte dazu bspw. sein Thienenkamp, 
Heike/Voit, Johannes: Im Dialog mit den Dingen. Perspektiven und Potentiale ästhetischer Bil
dung. Bielefeld: transcript Verlag 2022. 

134 Vgl. Riegger, Manfred: Interreligiöser Dialog im Angesicht von Heterogenität. Differenzherme

neutische Grundlegung und Perspektiven für religiöse Bildung. In: MThZ 69 (2018), 218–240, 218. 
135 Vgl. dazu den Eintrag in Gemoll, Wilhelm: Griechisch-Deutsches Schul- und Handwörterbuch. 

München: Oldenbourg 102006. 
136 Rutishauser, Christian: Für eine katholische politische Theologie des Heiligen Landes. Im Interview 

mit Francesco Papagni. In: kath.ch. 28. Juli 2024: https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholisc 
he-politische-theologie-des-heiligen-landes/ (10.02.2025). 

137 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 14. Ähnlich: »Von einem turn kann man erst sprechen, wenn der 
neue Forschungsfokus von der Gegenstandsebene neuartiger Untersuchungsfelder auf die Ebene 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Substantiv
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Substantiv
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/


58 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Erkenntnisgewinnung erschließen: die methodologische Neuausrichtung hat epistemi
schen Wert. Erst unter diesen Voraussetzungen werden die kulturwissenschaftlichen 
Wenden schließlich auch disziplinenübergreifend wirksam und können so auch für 
Theologie produktiv gemacht werden.138 Eine diskursive Neukonzeption des Dialogbe
griffs rückt, mit Hoff, »jene epistemischen Konstellationen, in denen Wissensformen 
entstehen und damit auch Wissen selbst generiert wird«139 in den Fokus. 

Bisher wurden die cultural turns in theologischen Reflexionen zum Wesen des Dia
logs kaum zur Kenntnis genommen und für eine Analyse interreligiöser Begegnungen 
fruchtbar gemacht.140 Man konzentriert sich vor allem entweder auf Systematisierun
gen und Kategorisierungen interreligiöser Begegnungen (vor allem Bernhardt in Inter- 

von Analysekategorien und Konzepten ›umschlägt‹, wenn er also nicht mehr nur neue Erkenntnis
objekte ausweist, sondern selbst zum Erkenntnismittel und -medium wird.« Ebd. 26. 

138 Vgl. dazu ausführlicher ebd. 7–27. Reflexionen über Theologie im Zeichen der cultural turns s. 
Hoff, Gregor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn, 141–151; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural 
Turn. Interkulturalität als theologische Ressource (ReligionsKulturen 12). Stuttgart: Kohlhammer 
2013; Nehring, Andreas (Hg.): Religious Turns – Turning Religions. Veränderte kulturelle Diskurse 
– neue religiöse Wissensformen (ReligionsKulturen 1). Stuttgart: Kohlhammer 2008; sowie Essen, 
Georg: Interkulturelle Theologie. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weidemann: Hand
buch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz: Grundbegriffe – Theorien – Anwendungs
felder. Stuttgart: J. B. Metzler 2007, 283–293. 

139 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 143. 
140 Entsprechende Recherchen lieferten keine Ergebnisse für eine umfassende kulturwissenschaft

liche Begriffsbildung des interreligiösen Dialogs. Dennoch ist die theologische Bearbeitung des 
translational turn nicht neu. Rezipiert wurde der translational turn am ehesten in den Missions

wissenschaften, beispielsweise bei Andrew Walls (Walls, Andrew: The Missionary Movement in 
Christian History: Studies in Transmission of Faith. Maryknoll: Orbis 1996) oder Lamin Sanneh (San
neh, Lamin: Translating the Message. The Missionary Impact on Culture. Maryknoll: Orbis Books 
22009 (Ersterscheinung 1989)). Am umfassendsten arbeitete bisher Norbert Hintersteiner mit den 
cultural studies und auch dem translational turn. Ihn interessieren Religionen im globalen Dialog. 
Vgl. Hintersteiner, Norbert: Von kultureller Übersetzung zu interreligiöser Zeugenschaft – Missi

onstheologie im interkulturellen Wandel. In: Mariano Delgado: Interkulturalität. Begegnung und 
Wandel in den Religionen (Religionsforum 5). Stuttgart: Kohlhammer 2009, 99–128; ders.: Tradi
tionen überschreiten. Angloamerikanische Beiträge zur interkulturellen Traditionshermeneutik. 
Wien: WUV-Universitätsverlag 2001. Henning Wrogemann sieht die Situation mit Blick auf sein 
Projekt einer Theologie und Theorie Interreligiöser Beziehungen ähnlich: »Gegenüber der Konzentra
tion auf kognitive Inhalte ist das Augenmerk auf diejenigen Medien, Wirkweisen, Orte und Akteu
re zu richten, die im Feld interreligiöser Beziehungen Wirkung entfalten. Für in diesem Bereich 
dringend erforderliche empirische Studien sind religions- und kulturwissenschaftliche sowie an
thropologische und ethnologische Zugänge ebenso erforderlich wie etwa medien-, moderne- oder 
netzwerktheoretische Ansätze. Damit eröffnet sich ein weites Feld zukünftiger Forschung, deren 
gesellschaftspolitische Relevanz unmittelbar einleuchten dürfte. […] Durch deskriptive Analyse auf 
Grundlage der oben genannten methodischen Zugänge können Einsichten gewonnen werden, die 
als kritisches Korrektiv zu religiös-normativen Perspektivierungen wirken. Eine Theorie Interre
ligiöser Beziehungen trägt durch ihre Analyse dazu bei, bisher verborgen gebliebene Wirkkräf

te, Machtinteressen und Stilisierungen aufzudecken. Charakteristisch für eine solche Theorie sind 
die Aspekte Multiperspektivität, Medien, Performanzen, Räume, Grenzen und Akteure.« Worgemann: 
Theologie Interreligiöser Beziehungen, 287. Hervorhebung AS. Eine Theorie Interreligiöser Bezie
hungen kann laut Wrogemann nur in einem multiperspektivischen Bezugsrahmen und über eine 
Vielzahl methodischer Zugänge entworfen werden, vgl. ebd. 288. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 59 

Religio) oder auf ethische Reflexionen zum Gelingen interreligiöser Dialoge als normati
ve Orientierung für Dialogprozesse (wie exemplarisch über die Komparative Theologie 
und Catherine Cornille gezeigt). 

Dazu können die cultural turns und in erster Linie der translational turn anregen: »Statt 
Übersetzung qua Dialog zu behaupten, versuchen sie vielmehr aus den gesellschaftli
chen Widersprüchen und Konfliktsituationen selbst die prekäre Kategorie der Übersetz
barkeit zu entwerfen und auszuarbeiten«141, so Doris Bachmann-Medick. Was also für 
die Beschreibung und Analyse inter-kultureller Begegnungen wissenschaftstheoretischer 
Standard ist, hat bisher noch keine systematische Anwendung in »Theologien des (inter- 
religiösen) Dialogs« gefunden.142 Doch sie eröffnen m.E. neue Sichtweisen auf Dialog
prozesse und ermöglichen eine theoretische Einholung bisher übersehener oder ausge
blendeter Aspekte. Sie können Problematiken bisheriger Verstehens- und Arbeitsweisen 
aufdecken und alternative Lösungsansätze bereitstellen vor allem dadurch, dass sie neue 
Sprachspiele und Grammatiken zur Verfügung stellen (Kapitel 8.1.3). Es werden nicht 
nur neue Wege der Analyse bereitgestellt, sondern auch neue Wege kritisches Wissen zu 
generieren, das Transformationen ermöglicht und Interventionen anbietet. 

Für Theorien, die interreligiöse Dialoge als Gegenstand haben, sind sie in erster Linie 
deshalb wertvoll, weil sie einen statischen Allgemeinbegriff von Dialog ablösen und Dia
log als einen dynamischen, komplexen, handlungsorientierten und damit performativen 
Begriff freilegen können. Eine entsprechende konzeptionelle Neufassung eines theolo
gischen Dialogverständnisses kann Theologie ins Gespräch mit anderen Geisteswissen
schaften bringen, vermittelt den Dialogbegriff an komplexe und pluralismusfähige Kon
zepte von Religion und nimmt die Realität von Phänomenen wie Identität, Heterogenität 
und Hybridität ernst.143 Das ermöglicht die Entwicklung alternativer Sprachformen und 
Deutungsmuster, die performativ auf die Gestaltung und das Geschehen interreligiöser 
und jüdisch-christlicher Dialoge zurückwirken. 

Der translational turn entstand auf dem Boden anderer cultural turns und lässt vielfäl
tige Überlagerungen, unter anderem mit dem performative, spatial und dem postcolonial 
turn, aufscheinen, die neue Perspektiven auf den jüdisch-christlichen Dialog erschlie
ßen.144 Übersetzung als Analysekategorie bietet deshalb eine erste Möglichkeit, den jü

141 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 388. 
142 Vgl. dazu das in Salzburg angesiedelte Forschungsprojekt »Developing a Theology of Interreligious 

Dialogue from a Jewish-Christian Perspective. Research Program University of Salzburg«: https:// 
www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/ (10.02.2025). 

143 Wenn man mit Gregor Maria Hoff davon ausgeht, dass die Kirche sich im Zweiten Vatikanischen 
Konzil erstmals ihrer »unhintergehbaren [weltkirchlichen und damit – AS] interkulturelle[n] Di
mension von Christentum und Kirche und also auch ihrer Theologien« (Hoff: Gegen den Uhrzeiger
sinn, 142; ähnlich ebd. 146) bewusst wird (vgl. GS Kapitel 2), dann können damit auch die erkennt
nistheologischen Umstellungen, die das Konzil vornimmt, und dessen fundamentaltheologische 
Grammatik methodologisch eingelöst werden. »Solche Inversionen [Umstellungen in der bekann
ten Theorieanordnung] hat das Konzil vorgenommen. Sie lassen sich theologisch im Modus der 
cultural turns konzeptualisieren, um den offenbarenden Gehalt […] entdecken und bestimmen zu 
können.« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 151. 

144 Bachmann-Medick spricht von einer »besonderen Anschlussfähigkeit der Übersetzungskatego
rie« verbunden mit einem hohen Potential zur Selbstreflexion kulturwissenschaftlicher Theorien. 
Vgl. Bachmann-Medick: Cultural Turns, 273. Erste Ansätze für die kulturwissenschaftliche Analy

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/


60 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

disch-christlichen Dialog erkenntnistheoretisch in den Blick zu nehmen und die daraus 
sich ergebenden Fragestellungen für Theologie aufzuschlüsseln. 

1.3.2 Dialog als Zwischenraum/space-in-between 

Die kulturwissenschaftliche Kategorie der Über-setzung als Form kultureller Praxis im
pliziert bereits etymologisch eine spatiale Dimension, und zwar insofern, als es um ei
nen Positions-, bzw. Ortswechsel geht, ein Überschreiten und Hinaustreten aus dem ei
genen Bereich, eine Praktik der Bewegung. Deshalb ergibt ein Zusammenlesen trans
lationaler und spatialer Theorien fruchtbare Synergien. Für das Feld des interreligiösen 
Dialogs trifft das nochmal in besonderer Weise zu, weil nicht nur »Über-setzung«, son
dern auch der etymologische Befund zum Begriff »Dia-log« eine Verbindung nahelegt 
(Kapitel 1.3.1). 

Die Performance jüdisch-christlicher Dialogveranstaltungen besteht aus christlicher 
Perspektive – mit Bernhardt – in erster Linie in einer Verständigung auf theologischer 
Ebene im Modus einer gemeinsamen Suche nach Wahrheit und Erkenntnis (Kapitel 1.2).145 
Topologisch ereignet sich diese dialogische Suchbewegung als ein »Hinübertragen« (vgl. lat. 
transferre, deut. hinüberbringen, hinübertragen) von Bedeutungen, religiösen Kontexten 
und Überzeugungen in einen Zwischen-Raum, in einem Raum zwischen jüdischen und 
christlichen Dialogpartner*innen. Durch diese Tätigkeit des Hinübertragens wird der 
innere Raum der jeweiligen religiösen Tradition immer schon performativ überschrit
ten. Das bedeutet: im Dialog entsteht immer konkret-akut ein neuer, dritter Raum zwi
schen Judentum und Christentum (mit Homi Bhabha als in-between-space oder gemeinhin 
thirdspace)146. Auch Volker Küster wagt eine Übertragung von Bhabhas thirdspace-Konzept 
auf interreligiöse Dialoge: 

»Der interreligiöse Dialog schafft einen dritten Raum (Homi Bhabha) im »Zwischen« 
den Religionen. Ein Raum im Grenzbereich zwischen den verschiedenen Glaubenssys
temen, in den jeder das Beste einbringt, was seine Religion ihm zu bieten hat, ohne 

se interreligiöser Begegnungsprozesse gab es in den Religionswissenschaften. So wurde von Pe
ter J. Bräunlein die missionarische Verbreitung christlichen Glaubens als Prozess der Übersetzung 
(Text- und auch Bildübersetzungen) analysiert. Ders.: Image Transmission as Image Act. Chris
tian Images, Emotions and Religious Conversion in the Philippines. In: Birgit Mersmann/Alexandra 
Schneider (Hg.): Transmission Image. Visual Translation and Cultural Agency. Cambridge: Cam

bridge Scholars Publishing 2009, 11–37. 
145 Vgl. dazu Bernhardt: »Man kann fragen, ob es sich beim Aufweis von Gemeinsamkeiten eher um 

einen Erkenntnisakt oder einen Kommunikationsakt handelt. Im ersten Fall ginge es um die ergeb
nisoffene Suche nach und die Aufdeckung von real existierenden, aber verborgenen Gemeinsam

keiten. Im zweiten Fall um die Annahme und Mitteilung von postulierten und zugeschriebenen 
Gemeinsamkeiten. Im Hintergrund der ersten Option steht ein eher ontisches Religionsverständ
nis, im Hintergrund des zweiten ein eher diskursives.« Bernhardt: Inter-Religio, 109. 

146 Bhabha ist in seiner Terminologie nicht stringent oder eindeutig. Thirdspaces oder in-between- 
spaces bezeichnet er an anderer Stelle auch als translation oder hybridity. Für eine umfassendere 
Einordnung s. Bachmann-Medick, Doris: Dritter Raum. Annäherungen an ein Medium kultureller 
Übersetzung und Kartierung. In: Claudie Breger/Tobias Döring: Figuren der/des Dritten. Erkun
dungen kultureller Zwischenräume. Amsterdam: Rudopi 1998, 19–38, 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 61 

den Rückzugsraum des Heiligen aufzugeben. Doch wer sich einmal auf den Weg ge
macht hat, wird verändert zurückkehren und dadurch auch Spuren in seiner eigenen 
Religionsgemeinschaft hinterlassen [performative Dynamik des Dialogs als thirdspace – 
AS]. Es ist ein Raum der Begegnung für den Dialog des Lebens, ein Raum der Weisheit 
für den Dialog des Verstandes und ein Raum der spirituellen Erfahrung für den Dialog 
des Herzens.«147 

Küster belässt es allerdings bei diesen Andeutungen und führt den Gedanken des Dialogs 
als eines dritten Raums nicht weiter systematisch durch. Auch sein evangelischer Kollege 
Henning Wrogemann, der im performativ gefassten Paradigma des Raums einen wich
tigen »Baustein« für sein Projekt einer Theologie Interreligiöser Beziehungen sieht, belässt es 
bei einem Hinweis: »Interreligiöse Beziehungen sind daher nicht an sich zu deuten, son
dern […] im Hinblick auf soziale Räume, die durch Handeln entweder geschaffen werden 
oder die umgekehrt Handeln in bestimmter Weise beeinflussen.«148 

Wie im Dialog geht es auch bei einer Übersetzung nicht um größtmögliche Äquiva
lenz zum Original, sondern jeweils um ein Ausverhandeln von Bedeutungen, die not
wendigerweise bleibende Differenzen einschließt. Diese Aushandlungsprozesse finden 
nach Homi Bhabha in einem thirdspace, einem Ort kultureller Begegnungen statt. Ein 
thirdspace ist nach Bhabha kein realer Ort, sondern ein Zeichen-Raum, in dem man sich 
auf Zeichen bezieht und Zeichen aushandelt.149 Gleichzeitig geschehen diese Aushand
lungsprozesse nicht ort- und raumlos, sondern sie sind immer auch topografisch rück
gebunden an reale Orte der Begegnung. Jüdisch-christliche Dialogveranstaltungen stel
len – topografisch-konkret, aber auch topologisch – solche Räume offener Aushandlun
gen zur Verfügung, dritte Räume oder in-between-spaces, Räumen zwischen jüdischen und 

147 Küster: Einführung in die interkulturelle Theologie, 151. Reinhold Bernhardt erinnert daran, dass 
schon Martin Buber in seiner Dialogphilosophie zwischenmenschliche Begegnungen als ein Of
fenhalten des »Zwischens« konstituiert habe. Im Dialog sei dieses »Zwischen« offenzuhalten. In 
Dialogen gehe es dann auch nicht um das Erzielen einer Übereinkunft, in der die Differenzen auf
gehoben seien, sondern um eine Verständigung über die »Sache«, die auch unterschiedliche Sicht
weisen einschließen kann. Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 196f. Buber, Martin: Ich und du. Leip
zig: Insel-Verl. 1923. Ausführlicher zur jüdischen Dialogphilosophie des 20. Jh. s. Bernhardt: Inter- 
Religio, 189–198. 

148 Wrogemann: Theologie Interreligiöser Beziehungen, 291. Neben dem Raum-Paradigma sieht er 
solche »Bausteine« (ebd. 287) in kulturwissenschaftlichen Leitkategorien wie Medien, Performa

tivität, Grenzen und Akteuren, vgl. dazu ausführlich ebd., 287–294 (»Grundlinien einer Theorie In
terreligiöser Beziehungen – Ausblick«). An anderer Stelle verweist Wrogemann zurecht darauf, 
dass in interreligiösen Dialogen nicht nur der »rationale Gehalt verbaler Äußerungen« wahrge
nommen und als bedeutsam erachtet wird, sondern dass »ein dialogischer Austausch auf ganz 
anderer Ebene statt[findet]: Das Dialogische manifestiert sich hier in Konstellationen, in denen die 
Akteure agieren, es zeigt sich an Orten und an Gesten [körperlicher Symboliken – AS] oder an dem, 
was gesagt und dem, was nicht gesagt wird.« Ebd. 304. Auch hierzu können kulturwissenschaft
liche Ansätze einen Beitrag leisten, weil sie eben diese nicht-verbalen Dimensionen und ihre Be
deutungszuschreibungen in interreligiösen Begegnungen besser wahrnehmbar und analysierbar 
und damit einer Theoretisierung zugänglich gemacht werden. 

149 Seinen spatial-postkolonialen Ansatz entwickelt Bhabha maßgeblich in Bhabha, Homi: The Loca
tion of Culture. London u.a.: Routledge 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

christlichen Akteur*innen. Das Wie der Gestaltung dieser entstehenden Zwischenräu
me ist jeweils neu zu finden und zu erhandeln. 

Für Uwe Wirth ist Übersetzung eine kulturelle Praktik, die genuin in solchen Zwi
schenräumen vollzogen wird. Er spricht von Übersetzung als »zwischenräumlicher 
Bewegungspraktik«150 und meint damit ein komplexes Wechselverhältnis zwischen 
Übersetzung und Zwischenraum: Einerseits sind Zwischenräume im Sinne kultureller 
Kontaktzonen die Bedingung der Möglichkeit für Übersetzungen.151 Andererseits sind 
es kulturelle Übersetzungshandlungen, die überhaupt erst diese Verbindung, diesen 
kulturellen Kontakt herstellen. Erst im und durch den vieldimensionalen Prozess des 
Übersetzens kann überhaupt ein thirdspace entstehen.152 Diese in-between-spaces als 
Sphären der Überblendungen und dynamischer Übergänge ermöglichen Übersetzung 
und konstituieren sich durch Übersetzungen.153 Für Bernhard Dotzler und Henning 
Schmidgen haben diese Zwischenräume als Orte materieller Wissensproduktion er
kenntnistheoretische Qualität, weil sich in ihnen Wissen und Wissensformen aus zwei 
Gebieten sammeln, die in Übersetzungspraktiken miteinander in einen fruchtbaren 
Austausch gebracht werden.154 

1.3.3 Dialog als Übersetzungsraum in-between 

(1.) Übersetzen als kulturelle Handlungsform im Dialog Um Dialoge als interreligiöse Zwischen
räume vielfältiger Austausch- und Aushandlungsvorgänge analysieren zu können, bie
tet sich die Kategorie der Übersetzung an, weil sie, verstanden als vielschichtige inter
kulturelle und interreligiöse Praktik, genau solche Aushandlungsprozesse beschreibbar 
macht, denn: 

»Die Erforschung solcher Zwischenräume kann nur dann fruchtbar werden, wenn diese 
als ›Übersetzungsräume‹ betrachtet werden: als Gestaltungsräume von Beziehungen, 
von Situationen, ›Identitäten‹ und Interaktionen durch konkrete kulturelle [und reli
giöse – AS] Übersetzungsprozesse.«155 

Der im Zuge des translational turn erweiterte Übersetzungsbegriff als kulturelle Überset
zung, expandiert Übersetzung »zu einer Leitperspektive für das Handeln [performative 
Dynamik von Übersetzung – AS] in einer komplexen Lebenswelt, für jegliche Formen 

150 Vgl. dazu Wirth, Uwe: Zwischenräumliche Bewegungspraktiken. In: ders. (Hg.): Bewegen im Zwi
schenraum (Wege der Kulturforschung 3). Berlin: Kulturverlag Kadmos 2012, 7–34. 

151 Ebd. 12. 
152 Wirth: Zwischenräumliche Bewegungspraktiken, 8. 
153 Der Charakter eines Zwischenraums und die Praktiken des Übersetzens für den jüdisch-christli

chen Dialog dürfen nicht im Sinne eines nur vorübergehenden Zustandes angenommen werden, 
den es zu überwinden gilt, sondern der jüdisch-christliche Dialog ist eher ein »Verharren« im Da
zwischen als bleibender Raum, den es zu gestalten gilt und der nur als Zwischenraum zum Offen
barungsraum werden kann (Kapitel 8). 

154 Für einen genaueren Einblick in diese Epistemologie der Zwischenräume s. Dotzler, Bernhard/ 
Schmidgen, Henning: Parasiten und Sirenen. Zwischenräume als Orte der materiellen Wissens

produktion. Bielefeld: transcript 2008. 
155 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 63 

des interkulturellen Kontakts«156. Kulturelle Übersetzung im Sinne einer interaktiven 
Praxis, eines Aushandlungsprozesses zwischen kulturellen Lebensformen und Praktiken 
lohnt eine Übertragung auf den jüdisch-christlichen Dialog. Man kann von Formen inter
religiöser Übersetzungen als zentrale religiöse Handlungsformen im Dialog sprechen. Eine 
Übertragung der Kategorie »kulturelle Übersetzung« auf die Frage nach »interreligiösen 
Übersetzungen« ist sehr komplex und nicht unproblematisch. Die Möglichkeiten und 
Grenzen dazu müssten zukünftig noch systematisch ausgelotet werden. Klar ist, dass 
religiöse Übersetzungsvorgänge zwar eine Spezialform kultureller Übersetzung darstel
len, weil es um das Verhandeln von Wahrheitsansprüchen geht. Klar ist aber auch, dass 
eine Übertragung dennoch möglich und sinnvoll ist, insofern Religionen kulturell ver
fasste Systeme sind.157 Dafür spricht sich auch Marianne Moyaert aus: 

»Unlike the cultural-linguistic theory of religion [v.a. George Lindbecks Postliberalis
mus und dessen kulturell-linguistisches Religionsverständnis – AS], which holds that 
religions are untranslatable, we will argue that ›translation‹ is a good model for under
standing the possibilities and difficulties of hermeneutics in general and of interreli
gious hermeneutics in particular.«158 

156 Ebd. 240. Dazu Gabriele Münnix: »Übersetzen wird heute in den Kulturwissenschaften als kultu
relles – und damit auch kulturveränderndes – Handeln gesehen [performativ – AS]: In dieser Form 
bestimmt der Übersetzungsbegriff inzwischen eine über Linguistik und Textphilosophie hinaus
weisende, kulturtheoretisch orientierte Übersetzungs- und Translationswissenschaft. Als kulturel
le Übersetzung kennzeichnet er auch eine Wende in den Kulturwissenschaften, die den Kulturphi
losophen gerne entgeht. Man spricht hier vom ›translational turn‹.« Münnix, Gabriele: Quasi das
selbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des Über-Setzens im Horizont interkulturellen Ver
stehens. In: Dies. (Hg.): Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik. Freiburg/ 
München: Verlag Karl Alber 2017, 15–42, 18. 

157 Für eine entsprechende Verhältnisbestimmung zwischen Kultur und Religion schließe ich mich 
Andreas Nehring an: Ders.: Religion und Kultur. Zur Beschreibung einer Differenz. In: ders. (Hg.): 
Religious Turns – Turning Religions. Veränderte kulturelle Diskurse – neue religiöse Wissensfor

men (ReligionsKulturen 1). Stuttgart: Kohlhammer 2008, 11–31. Nehring verbindet einen diskurs
analytischen (vor allem über Derridas différance) und semiotischen (über Clifford Geertz) Ansatz. 
Er versteht zunächst »die komplexen Verhältnisse von Religion und Kultur als Diskursfelder […], 
auf denen sich Akteure jeweils und in verschiedenen Kontexten unterschiedlich bewegen und po
sitionieren und die immer wieder neu ausgehandelt werden.« Ebd. 28f. Mit Geertz fasst er so
dann Religion als Symbolsystem, das einerseits von Kultur geprägt ist und andererseits auf Kul
tur prägend wirkt. Vgl. ebd. 29f. Die Ansätze Derridas’ und Geertz’ berühren und überschneiden 
sich, wo es um die Erschließung von Bedeutung kultureller und religiöser Praxis geht: Beide gehen 
von einer uneinholbaren différance aus. Kultur und Religion sind immer nur zeichenhaft und nicht 
jenseits kultureller Performanzen (und deren religiöser Codierung) zu erfassen. Für Nehring lei
ten sich daraus drei Aspekte für eine Verhältnisbestimmung von Kultur und Religion ab: »Erstens: 
Von Religion kann nur gesprochen werden, wenn eine unaufhebbare Differenz zur Kultur markiert 
ist, die nicht wiederum auf Konstruktionen oder auf Strategien der Symbolisierung zurückgeführt 
werden kann. Zweitens: Religion bildet eine nichtdiskursive bzw. nichtkonstruktive Grundlage kul
tureller Praxis. Drittens: Die Möglichkeit von Sinn ist nur dadurch zu bestimmen, dass man den 
konstitutiven Riss, die différance, anerkennt, die die Entstehung von Sinn reguliert. Das ist nicht 
anders denn zeichenhaft zu denken.« Ebd. 28. 

158 Moyaert, Marianne: Fragile Identities. Towards a Theology of Interreligious Hospitality. Amster

dam u.a.: Rodopi 2011, 197; vgl. auch Lindbeck, George A.: The Nature of Doctrine. Religion and 
Theology in a Postliberal Age. Philadelphia: Westminster Press 1984. Moyaert rezipiert insbeson

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Der jüdisch-christliche Dialog als in-between-space soll daher im Folgenden als per
formativer Handlungs-Raum beschrieben werden, in dem religiös-theologische Über
setzungsvorgänge zwischen jüdischen und christlichen Akteur*innen ausgehandelt 
werden.159 

(2.) Übersetzen und übersetzt werden im Dialog Übersetzung als Analysekategorie soll deshalb 
im Folgenden eine methodische Erschließung des jüdisch-christlichen Dialogs als eines 
»Zwischenraums« anleiten (vgl. dazu im Weiteren die theologische Verarbeitung dieses 
kulturwissenschaftlichen Ansatzes: Dialog als »Glaubensraum in between« in Kapitel 2.3). 
Übersetzung als kulturelle oder – im Falle des interreligiösen Dialogs – religiös-kulturel
le Übersetzung macht darauf aufmerksam, dass es Dialoge als Zwischenräume formal- 
logisch nur dann geben kann, wenn man von vielfältigen Überlagerungen und Über
lappungen zwischen den sich begegnenden Religionsgemeinschaften ausgeht. Für das 
jüdisch-christliche Verhältnis sind diese historiografisch gut rekonstruierbar und wis
senschaftlich konzeptualisiert (häufig assoziiert als »Parting of the Ways«, Kapitel 1.4.1). 
Diesen religionshistorischen und -soziologischen Befund gilt es in theologischen Theo

rien zu konzeptualisieren: Die jüdisch-christliche Verflechtungsgeschichte ist biblisch 
verbürgt in den alttestamentlichen Schriftzitaten des Neuen Testaments, im Festhal
ten an der kanonischen Bedeutung des Alten Testaments und wird offenbarungstheo
logisch-ekklesiologisch beansprucht, wenn die Kirche sich als hineingenommen in den 
Bund Gottes erfährt und um ihr unaufhebbares Verwurzeltsein in Israel weiß (Kapitel 
8).160 Solche Alteritätsvermerke wie die eben genannten im Christlichen, werden der
zeit mit kultur- und religionswissenschaftlichen im Modus von »Wechselseitigkeiten des 
Transfers« oder »Zuständen des Immer-schon-Übersetztseins«161 betont: wenn Kulturen 

dere Paul Ricoeur: Ders.: Vom Übersetzen (Fröhliche Wissenschaft 093). Berlin: Matthes & Seitz 
2017. 

159 Bachmann-Medick spricht in diesem Zusammenhang von einem neuen räumlichen Paradigma 
von Über-Setzung in der Konstruktion eines »thirdspace« als eines spezifischen Handlungs"raums« 
von Übersetzungsprozessen. Vgl. dies.: Cultural Turns, 248. Als Beispiel für eine interreligiöse Über
setzung als performative Praxis aus dem jüdisch-christlichen Dialog: Die wegen der Corona-Pande
mie 2020 entfallene Jahreskonferenz des ICCJ (International Council of Christians and Jews), die 2021 
noch immer im Zeichen der Pandemie zum ersten Mal als reine Online-Tagung abgehalten wurde, 
hatte als eine Leitidee das rabbinisch-jüdische ethische Prinzip von tikkkun olam aufgenommen 
und fragte dementsprechend in Vorträgen und Seminaren von jüdischen und christlichen Gelehr
ten nach vielfältigen Möglichkeiten eines gemeinsamen jüdisch-christlichen (und muslimischen) 
Beitrags zu einem tikkun olam, einem Heilwerden der Welt nach COVID-19. Zu tikkun olam vgl. 
Morgan, Michael L.: Tikkun olam. In: Dan Diner (Hg.): EJGK. Bd. 6: Ta-Z. Stuttgart/Weimar: Metz

ler 2015, 102–106. 
160 Vgl. dazu Krohn, Claus-Dieter/Enderle-Ristori, Michaela (Hg.): Übersetzung als transkultureller 

Prozess (Exilforschung 25). München: Ed. Text + Kritik 2007, Vorwort Xf. Dazu Bachmann-Medick: 
»Die räumliche Auffassung von Über-Setzung jedenfalls, gleichsam ihr Durchgang durch einen 
spatial turn, wäre ein Versuch, die Übersetzungsmetapher noch weiter zu erden, sodass sie zu ei
ner Leitkategorie empirischer Untersuchungen werden kann.« Bachmann-Medick: Cultural Turns, 
273. 

161 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 65 

und Religionen nicht als holistische Gebilde, sondern als vielschichtige, hybride Phäno
mene dargestellt werden, deren Identitätsbildungen immer schon von Fremdeinträgen 
durchzogen sind.162 Mit der Übersetzungskategorie werden diese Fremdeinträge und 
Überlagerungen sichtbar und können konstitutiv Eingang finden in eine Epistemolo
gie des jüdisch-christlichen Dialogs, als religionskulturelle Bedingungen der Möglich
keit dieses Dialogs. 

Der Dialog ist eingelassen in eine Doppelstruktur von Übersetzen und Übersetzt 
werden,163 der religionshistorisch in der »Zwillingsgeburt« (Daniel Boyarin)164 von 
Judentum und Christentum (»Parting of the Ways«) nachvollzogen und über die alt
testamentlichen Schriftverweise in den Texten des Neuen Testaments theologisch 
qualifiziert werden kann. Auf dieser Basis kann der Dialog als Übersetzungsraum re
formuliert werden, der sich in der Begegnung und Beziehungsgestaltung zwischen 
jüdischen und christlichen Akteur*innen performativ als wechselseitige Übersetzungen 
vollzieht und konstituiert.165 

162 »Kulturen sind keine Gegebenheiten, die (wie Gegenstände) übersetzt werden könnten. Kultu
ren konstituieren sich vielmehr in der Übersetzung und durch die vielschichtigen Überlappungs- 
und Übertragungsphänomene von Verflechtungsgeschichten unter den ungleichen Machtbedin

gungen der Weltgesellschaft. In diesem Sinn spricht der postkoloniale Theoretiker Homi Bhab
ha ausdrücklich von ›translationaler Kultur‹: Kulturen selbst sind fundamental von Übersetzungs
prozessen durchzogen [Immer-schon-Übersetztsein].« Ebd. 249. Das kann analog auch für Juden
tum und Christentum als Religionsgemeinschaften ausgesagt werden. Geschichtswissenschaft
lich entstanden in diesem Zusammenhang Konzepte von »histoires corisées«. Vgl. dazu Werner, 
Michael/Zimmermann, Bénédicte: Vergleich, Transfer, Verflechtung. Der Ansatz der Historie corisée 
und die Herausforderung des Transnationalen. In: Geschichte und Gesellschaft 28 (2002), 307–326. 

163 In der Wahrnehmung dieser Doppelstruktur steckt auch eurozentristisches Kritikpotenzial, denn 
es macht die Notwendigkeit des Einbeziehens nicht-christlicher, nichteuropäischer Blickwinkel 
deutlich. Vgl. dazu auch Bachmann-Medick: Cultural Turns, 263. Vgl. dazu auch den Ansatz ei
ner »globalen Verflechtungsgeschichte der Religionen«: Cuffel: In anderen Geographien denken, 
37–92. 

164 Daniel Boyarin spricht von einer »twin birth of Christianity and rabbinic Judaism as two forms of 
Judaism«: ders.: Dying for God. Martyrdom and the Making of Christianity and Judaism. Stanford: 
Stanford Univ. Press 1999, 2. 

165 Zu Übersetzung als »Prozess von Verhandlung zwischen Texten und zwischen Kulturen«, zu »Über
setzen und Übersetztwerden« als Handlungsformen und zu kulturwissenschaftlichen Gegen
standsfeldern als »interaktionsabhängige Beziehungs- und Überlappungsfelder« s. Bachmann- 
Medick: Cultural Turns, 252f. Eine interessante Studie im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs 
legte Jürgen Straub vor, der die Verarbeitung von Jüd*innen und ihre Erfahrungen in der Scho
ah als Übersetzungsprozesse deutete. Straub, Jürgen: Differenz und prekäre Äquivalenz in einer 
Übersetzungskultur. Ein hermeneutischer Rahmen für die exemplarische psychologische Analy
se eines »Übersetzungsfehlers«. In: ders./Joachim Renn/Shingo Shimada (Hg.): Übersetzung als 
Medium des Kulturverstehens und sozialer Integration. Frankfurt a.M./New York: Campus 2002, 
346–389. Dazu Bachmann-Medick: »Das Problem besteht in der Schwierigkeit der Vermittlung von 
Leidenserfahrungen bei Angehörigen der zweiten Generation nach dem Zweiten Weltkrieg, zwi
schen Täterwelten einerseits und Opferwelten andererseits. Die Erfahrungsdiskrepanz zwischen 
beiden Gruppen verweist auf die Unzulänglichkeit eines assimilierenden Übersetzens, das grund
verschiedene Erfahrungsräume vorschnell angleicht. Dagegen wäre ein Übersetzungsmodell wei
terführend, das sich stattdessen Fremdem und Anstößigem aussetzt.« Bachmann-Medick: Cultural 
Turns, 269. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

(3.) Übersetzung und Transformation im Dialog Der dialogische Prozess eines diskursiven Hin- 
und Her-Übersetzens schließt dabei performativ immer schon die Transformation des
sen, was übersetzt werden soll, mit ein.166 Transformation ist deshalb ein wesentliches 
Kennzeichen von Dialogen als Übersetzungsräumen in Grenz- und Zwischenräumen 
und ihrer performativen Dynamik (Kapitel 8).167 

Übersetzungs- und Transformationserfahrungen verlaufen dabei nicht reibungslos, 
sondern gehen mit Erfahrungen von Brüchigkeit und Vulnerabilität einher. Eine topolo
gische Durchführung eines translationalen Verständnisses von Dialog kann eine Bewäl
tigungsstrategie für die Fragilität der vieldimensionalen Dialogpraxis sein. Im jüdisch- 
christlichen Dialog als eines, übertragen von Bachmann-Medick, topologisch-performa
tiven »Handlungs-Raums von Übersetzungsprozessen«168, werden Judentum und Chris
tentum »nicht mehr als Objekte von Übersetzung« in den Blick kommen, sondern kon
stitutiv »als Konstellationen von Konflikten, Differenzen, Überlagerungen und Vermi
schungen«.169 Der jüdisch-christliche Dialog als Übersetzungsraum, in dem sich perfor
mativ komplexe Übersetzungshandlungen vollziehen, ist deshalb immer auch »voll […] 
von sozialen Übersetzungskonflikten und interreligiösen Spannungsfeldern«170. Auch 
darin liegt ein Potential des translational turn und seiner Methodologie für den jüdisch- 
christlichen Dialog und interreligiöse Dialoge generell: »Im Zuge eines konzeptuellen 
und zugleich handlungsanalytisch rückgebundenen translational turn lassen sich ›Diffe
renzen‹ jetzt eher auf der Interaktionsebene räumlich fundierter Zwischenräume und 
Übergänge untersuchen.«171 Die Übersetzungskategorie legt gerade die Brüchigkeit von 
Dialogen als diskursive Aushandlungsvorgänge und interreligiöse Wechselübersetzung 
frei. Konflikte, Differenzen, Erfahrungen von Unübersetzbarkeiten und Scheitern müs
sen dann nicht zu Frustration oder gar Dialogabbruch führen. Vielmehr werden sie als 
konstitutiv für solche Aushandlungsprozesse, als Voraussetzungen für die Möglichkeit 
interreligiöser Kommunikation, als Bedingung ihres Gelingens verstehbar und können 
damit zugleich einer Analyse zugänglich gemacht werden.172 Dialoge als Übersetzungs
räume können mit Erfahrungen von Inkommensurabilität und aufscheinenden Disso
nanzen umgehen und die dahinterliegenden Prozesse verständlich machen. Mit Bach
mann-Medick: 

166 Zygmunt Bauman spricht im Kontext interkultureller Begegnungen von einem »reciprocal chan
ge«. Bauman, Zygmunt: Culture as Praxis. London et al.: Sage Publ. 1999, xiviii. 

167 Die beteiligten Dialogpartner*innen gehen aus Begegnungen, in denen interreligiöse Überset
zungsprozesse geleistet werden, mit Baumann als »changed, different« heraus. Bauman, Zyg
munt: Culture as Praxis. London et al.: Sage Publ. 1999, xiviii. 

168 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 251. Hervorhebung und Trennschreibung AS. 
169 Ebd. 258. 
170 Ebd. 268. 
171 Ebd. 247. 
172 Dazu Bachmann-Medick: Übersetzung »unterstellt nicht von vornherein glatte Transfers, sondern 

legt eher Brüche, Fehlübersetzungen, misslungene Übersetzungsversuche frei, um sie gar als not
wendige Ausgangspunkte für Verständigung fruchtbar zu machen« (ebd. 256). Ausführlich dazu: 
Vermeer, Hans J.: Erst die Unmöglichkeit des Übersetzens macht das Übersetzen möglich. In: Joa
chim Renn/Jürgen Straub/Shingo Shimada (Hg.): Übersetzung als Medium des Kulturverstehens 
und sozialer Integration. Frankfurt/New York: Campus Verlag 2002, 125–143. Ähnlich auch Thörner: 
Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz und Methode, 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 67 

»Dabei zeichnet sich die Notwendigkeit ab, einzelne Übersetzungsszenarien genauer 
einzukreisen, besonders im Hinblick auf die jeweiligen Übersetzungsschritte, Blockie
rungen, Brüche, Gelingensbedingungen, aber eben auch auf Anhaltspunkte und Grün
de für ein Misslingen oder Scheitern von kulturellen [und interreligiösen – AS] Über
setzungsprozessen.«173 

(4.) Übersetzung und Macht im Dialog Im jüdisch-christlichen Dialog, wie auch in interreli
giösen Begegnungen generell, kommt eine weitere Dimension hinzu, auf die die Über
setzungskategorie aufmerksam macht. Übersetzung als diskursive Praxis ist immer ein
gebunden in situative Konstellationen und historische Diskursformationen, die interes
sengeleitet und von Machtansprüchen durchzogen sind.174 Epistemologisch heißt das, 
dass die Wissensproduktion in Dialogen als Übersetzungsräumen nicht neutral, son
dern immer schon machtvoll aufgeladen ist (Kapitel 8). Wird der jüdisch-christliche Dia
log als Übersetzungsraum verstanden, können diskursanalytische und postkoloniale An
sätze greifen und dadurch vielfältige Ausschließungsmuster und Kontrollmechanismen 
in Dialogprozessen sichtbar gemacht und problematisiert werden.175 Diskurstheoreti
sche und postkoloniale Perspektiven können helfen, Machtgefälle und die mangelnde 
Beteiligung von Minderheiten auch in jüdisch-christlichen Begegnungen zumindest re
flexiv einzuholen und nicht auszublenden.176 Anhand dreier Beispiele soll die Notwen
digkeit dieser Ansätze für eine Epistemologie des jüdisch-christlichen Dialogs verdeut
licht werden. 

Erstens steht der jüdisch-christliche Dialog diskurstheoretisch immer auch im Kon
text gesellschaftlich-politischer Diskurse um Antisemitismus und Israelkritik.177 Für ei
ne katholische Theologin wie die Autorin dieser Studie ist deshalb eine Sensibilität für 

173 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 251. 
174 Ebd. 245. 
175 Im Kontext postkolonialer Selbstkritik wird Übersetzung deshalb »als Praxis kultureller Hegemo

nie oder als kolonialistische Unterwerfungsstrategie« (ebd. 264) und als europäische Repräsenta
tionspraxis (vgl. dazu die writing culture-Debatte: ebd. 245) problematisiert. 

176 Vgl. dazu ausführlicher auch die postkolonialen Durchführungen bei Judith Gruber und Sigrid Ret
tenbacher: Gruber, Judith: Intercultural Theology. Exploring World Christianity after Cultural Turn. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; Rettenbacher Sigrid: Außerhalb der Ekklesiologie keine Re
ligionstheologie. Eine postkoloniale Theologie der Religionen. Zürich: Theologischer Verlag 2019. 
Für einen diskurstheoretischen Ansatz s. Thörner: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz 
und Methode, 15–36. 

177 Zum Thema »Antisemitismus« und der Frage nach einer adäquaten Verwendung dieses Begriffs 
innerhalb des jüdisch-christlichen Dialogs vgl. eine aktuelle Debatte zu Antisemitismus und An
tijudaismus, deren Differenzierung Peter Schäfer in seinem 2020 erschienenen Buch Eine kurze 
Geschichte des Antisemitismus in Frage stellt: »Weder glaube ich, dass diese beiden Aspekte säuber
lich zu trennen sind – ganz im Gegenteil, sie überschneiden und überlappen sich ständig –, noch 
teile ich die Auffassung, dass das eine (Antijudaismus) irgendwann von dem anderen (Antisemi

tismus) abgelöst wird.« Ders.: Kurze Geschichte des Antisemitismus. München: C.H. Beck 2020, 
10. Johannes Heil hingegen besteht weiterhin darauf, »dass kategorisch […] unbedingt zwischen 
christlich geleiteter Konditionierung jüdischer Existenz und dem Konstrukt eines unaufhebbaren 
Kultur- oder Rassengegensatzes zu trennen« (vgl. ders.: Die Bürde der Geschichte. Stationen der 
langlebigen Lehre der Verachtung. In: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die 
Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol-Verlag 2017, 26–52, 37) ist. Dies 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

die Historie der schuldhaften Verstrickung der katholischen Kirche in die Verbrechen 
der Schoah, ein Bewusstsein für die Mehrheitsposition des Christentums gegenüber ei
ner jüdischen Minderheit sowie ein Verständnis für die politische und theologische Be
deutung des Landes Israels für das Judentum als religiöse und ethnische Gruppe gefor
dert.178 

Zweitens ist derzeit zu beobachten, dass zunehmend das Bewusstsein dafür wächst, 
dass im jüdisch-christlichen Dialog vor allem eine weiße anglo-amerikanisch-europäi
sche Mittel- und Oberschicht repräsentiert ist. Um zukunftsfähig zu sein und in pluralen 
(Migrations-)Gesellschaften Relevanz zu haben, müssen Möglichkeiten gefunden wer
den, die unterschiedlichsten gesellschaftlichen Gruppierungen in den jüdisch-christli
chen Dialog mit einzubeziehen.179 

Zu problematisieren ist drittens die Überrepräsentation von Geistlichen im jüdisch- 
christlichen Dialog. Mit Blick auf die katholische Kirche ist in diesem Zusammenhang 
eine Formulierung im 2015 erschienenen Dokument G&C heikel: »Die Tatsache, dass die 
katholischen Vertreter, die an den Treffen teilnehmen, Bischöfe und Priester sind und die 
jüdischen Vertreter beinahe ausschließlich Rabbiner, erlaubt es, die jeweiligen Themen 
auch in religiöser Hinsicht zu beleuchten.« (Nr. 11) Auch wenn diese Aussage im kon
kreten Kontext des institutionalisierten Gesprächs zwischen Heiligem Stuhl und dem 
Oberrabbinat Israels steht, reproduziert sie eine mehrfache Ausschließung von Frauen 
aus theologischen Aushandlungsprozessen und macht das große Engagement vieler theo
logisch qualifizierter Frauen (und Lai*innen) im jüdisch-christlichen Dialog unsichtbar. 

(5.) Übersetzung und Theologie im Dialog Bereits im Sinne eines Übergangs zum zweiten Ka
pitel und der Frage nach der Theologizität des Dialogs sei abschließend daran erinnert, 
dass die Kategorie der Übersetzung keine dem Christentum äußerliche ist, sondern eine, 

sei notwendig, so Heil weiter, um auch zukunftsweisend beschreiben zu können, dass christliche 
Theologie nicht genuin antijüdische Elemente enthält. Vgl. ebd. 

178 Vgl. dazu Rabbiner Arie Folger: »Schlussendlich kann sich das Judentum als Minderheitsreligion, 
als kleine winzige Minderheitsreligion, nicht auf die bloße demografische Macht verlassen, um 
die Treue zu seinen Kernlehren zu wahren, während es dem welterschütternden gesellschaftli
chen Einfluss der Mehrheitsreligionen ausgesetzt ist, die hundert Male so viele Anhänger haben. 
Sich zu viel oder zu schnell zu öffnen, wird das Judentum einem unerwünschten und ungerecht
fertigten Druck aussetzen, um seine Doktrinen anzupassen, um einer neu geöffneten Mehrheits

gesellschaft zu gefallen.« Folger, Arie: Wie hat sich das jüdisch-katholische Verhältnis seit dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil verändert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem und Rom. Do
kumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der Orthodo
xen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshilfen 314). 
Bonn: o. V. 2020, 7–21. 

179 Diese Einschätzung zur Zukunftsfähigkeit des jüdisch-christlichen Dialogs wurde so und ähnlich in 
Diskussionsbeiträgen der ICCJ Annual Conference im Jahr 2021 geäußert. Zur Problematik des Ge
nerationenwandels im jüdisch-christlichen Gesprächs vgl. auch Fischer, Irmtraud/Langer, Gerhard/ 
Petschnigg, Edith: Gibt es Zukunft für den christlichen Dialog mit dem Judentum – und wie könnte 
sie aussehen? Hinführung zum Thema. In: Dies. (Hg.): Hat der jüdisch-christliche Dialog Zukunft? 
Gegenwärtige Aspekte und zukünftige Perspektiven in Mitteleuropa (Poetik, Exegese und Narra
tive. Studien zur jüdischen Literatur und Kunst 9). Göttingen: V&R unipress 2017, 11–21: »Die heute 
noch am Gespräch aktiv Beteiligten sind in der Regel bereits jenseits der Lebensmitte.« Ebd. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 69 

die geradezu bestimmend für es ist. Es ist zunächst bereits die Bibel selbst, die es nur im 
Plural der Sprachen Hebräisch, Griechisch und Aramäisch gibt. Bereits die schriftliche 
Fixierung der mündlichen Jesustradition ist ein Übersetzungsprozess vom Aramäischen 
in das Griechische. Die Verkündigungswege der frühen Jesusbewegung und schließlich 
die globale Verbreitung der Botschaft Jesu erforderte zahlreiche Übersetzungsvorgänge. 
Und die Kirchengeschichte lehrt auf allzu erschreckende Weise, dass Übersetzung kein 
rein philologisches Betätigungsfeld ist, sondern vor allem ein »Macht- und Identitätsfak
tor«180, eine zutiefst von einem Ringen um Macht- und Identitätspolitiken durchdrun
gene Handlungsform. Auch für den jüdisch-christlichen Dialog stellt sich immer wie
der die problematische »Frage nach einem christlichen Übersetzungsmonopol in Bezug 
auf andere religiöse Traditionen«181. Zugleich wohnt Übersetzungen aber in postkolonia
len Kontexten ein Potential als Instrumentarium der Ermächtigung inne, nämlich dann, 
»wenn Übersetzungen einen neuen diskursiven Raum der Identitätsbildung eröffne[n] 
und Kommunikation über sprachliche Grenzen hinweg ermöglich[en]«.182 

Dieser kulturwissenschaftlich fundierte Entwurf einer Erkenntnis-theorie des jü
disch-christlichen Dialogs ist im zweiten Teil dieses Kapitels theologisch in eine Erkennt
nis-theologie zu überführen. Mit einer kulturwissenschaftlichen Reformulierung steht 
nämlich nicht von vornherein fest, was nun unter einem theologischen Dialog, der Ge
genstand dieser Studie ist, verstanden wird. Was ein Dialog ist, muss immer wieder neu 
ausgehandelt werden, was wiederum nur im Modus des Dialogs selbst geschehen kann. 
Nur im Dialog selbst kann verhandelt werden, unter welchen Prämissen dieser Dialog 
überhaupt geführt werden will. Das hat epistemische Relevanz: Der Dialog setzt damit 
seinen eigenen Grund frei und konstituiert sich performativ als nie abschließbarer 
Übersetzungsprozess im Zwischenraum von Judentum und Christentum. Auch der hier 
von christlicher Seite vorgeschlagene, kulturwissenschaftlich reformulierte und theolo
gisch interpretierte Dialogbegriff (Kapitel 2) kann deshalb nur ein vorläufiger sein. Er 
ist darauf angewiesen, in den jüdisch-christlichen Dialog eingespeist, kritisch rezipiert 
und transformiert zu werden insbesondere durch jüdische Dialogpartner*innen. Auch 
die Frage nach der Übersetzbarkeit dieses Dialogbegriffs in die religiöse Tradition des 
Judentums muss offengelassen werden, sie sei aber zumindest als Frage benannt. Dass 
der in dieser Studie vorgestellte Dialogbegriff als Übersetzungsraum so von jüdischen 
Gesprächspartner*innen angenommen wird, kann nicht ohne Weiteres vorausgesetzt 
werden. Das setzt diese These einerseits einer hohen Verletzlichkeit aus. Andererseits 
aber kann nur so die Kategorie der Übersetzung prinzipientheoretisch in der eigenen 
Forschung eingelöst werden. Sie ist auf die Übersetzbarkeit und die Übersetzung durch 
jüdische Traditionen angewiesen. Wünschenswert für Aushandlungsprozesse wie die
sen wäre die Einführung einer dritten, außenstehenden Perspektive im Sinne einer 
neutralen, kritischen Begleitung und Mediation, beispielsweise eingelöst durch Religi
onswissenschaftler*innen, Religionsphilosoph*innen oder Kulturtheoretiker*innen. 

180 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 453. 
181 Ebd. 
182 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

1.4 Historisch-soziologisch: Judentum und Christentum als »Zwillinge«? 
»Gestern« und »heute« 

Warum ist die Geschichte von Judentum und Christentum einerseits (Kapitel 1.4.1) und 
die des jüdisch-christlichen oder in unserem Falle jüdisch-katholischen Dialogs ande
rerseits (Kapitel 1.4.2) für eine Erkenntnistheologie relevant? Religionsgeschichte ist nie 
neutral. Die writing culture-Debatte sensibilisierte dafür, dass Religionsgeschichte und 
ihre Repräsentation weniger objektive Darstellung, als vielmehr interessengeleitete In
terpretation und Konstruktion ist, für deren Machtförmigkeit die Ausbeutungs- und Ge
waltgeschichte des Kolonialismus exemplarisch steht.183 Im Falle des jüdisch-christli
chen Dialogs nehmen Überlegungen zu einem writing culture Dynamiken eigenen Aus
maßes an. 

Die Schuldgeschichte der Kirche an Marginalisierung, Verfolgung, Vertreibung und 
Ermordungen von Jüd*innen über die Jahrtausende hinweg, wurzelt tief in einem pro
blematischen Theologisieren von und über Jüd*innen: Jules Isaac beispielsweise spricht 
in diesem Kontext von der »Lehre der Verachtung«184 der Kirche vor dem Zweiten Vati
kanischen Konzil, Jeremy Cohen von einer hermeneutischen Instrumentalisierung und 
Verzweckung von Jüd*innen für christliche Theologie.185 Angesichts der desaströsen Per
formativität daraus resultierender und immer weiter tradierter Narrative, fordert Phil
ip A. Cunningham in seinen Publikationen immer wieder, »[a]ll branches of theology 
require accuracy regarding Judaism past and present. […] It obviously does not mean 
that Christian theology must always cohere or agree with Jewish perspectives. It does 
mean that caricatures of Judaism should be excluded from Christian theology.«186 Die
sem Grundsatz weiß sich diese Studie verpflichtet. Die Repräsentation des Judentums 
und des jüdisch-christlichen Dialogs in christlichen Theologien ist keine Nebensächlich
keit, sondern insofern sie Erkenntnis leitend und generierend wirkt, ist sie im Entwurf 
einer Erkenntnistheorie zu berücksichtigen und zum Thema zu machen.187 

183 Ausführlich dazu s. ebd. 144–183 (»Reflexive Turn/Literary Turn«). 
184 Vgl. Isaac, Jules: L’enseignement du mépris. Paris: Fasquelle 1962. 
185 Vgl. Cohen, Jeremy: Living Letters of the Law. Ideas of the Jew in Medieval Christianity. Berkeley/ 

Los Angeles/London: University of California Press 1999. 
186 Cunningham, Philip A.: Emerging Principles of a Theology of Shalom. In: Horizons 44 (2017), 

281–305, 287. Diese Aufrichtigkeit und Wertschätzung in der Darstellung des Judentums im Kon
text christlicher Theologie ist für Cunningham nicht nur historisch, sondern in erster Linie theo
logisch(-ekklesiologisch) begründet: »Indeed, history suggests that the church lacks integrity, be
comes less whole […] when it misrepresents or demeans Judaism.« Ähnlich auch ders.: Maxims 
for Mutuality, 45–52 (»7. You shall not consider or present the historical development of Christian 
theology without reference to related developments in the postbiblical Jewish community.«). 

187 Vgl. Philip A. Cunninghams 2. Maxime, die die Performativität von Theologie und darin inhärenter 
christlicher Darstellungen des Judentums bewusst macht: »Remember that your work as an edu
cator, theologian or preacher affects the living Jewish community of today.« Cunningham: Maxims 
for Mutuality, 5–15. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 71 

Die Dialoggeschichte als Teil eines »Dialogs über den Dialog«188 ist epistemologisch 
von Bedeutung. Die Geschichte des jüdisch-christlichen Gesprächs und deren sprach
liche Repräsentation ist das diskursive Feld, in das der Dialog als Zwischen- und Über
setzungsraum konstitutiv eingelassen ist und das performativ auf die Erschließung von 
Dialogräumen und die zeichengebundenen Handlungsmöglichkeiten innerhalb dieser 
Räume zurückwirkt.189 Die prägendsten Momente dieser Geschichte der jüdisch-christ
lichen Beziehungsgestaltung, ihre Umbruchspunkte und vor allem die Art und Weise wie 
sie erzählt, interpretiert und tradiert werden, wirken in der Gegenwart als Narrative per
formativ auf das Dialoggeschehen und die einzelnen Dialoge als Sprachhandlungen. Die 
»erzählte« Dialoggeschichte ist nicht einfach eine Auflistung historischer Fakten, son
dern in erster Linie Deutungsfolie und Regieanweisung für Interpretationsprozesse, ei
ne hermeneutische Brille für den jüdisch-christlichen Dialog. Diskursanalytisch gespro
chen bestimmen die produzierten Narrative mit, welche Personengruppen sich an wel
chem Ort treffen (können), welche Themen angesprochen werden können und müssen, 
was und wie etwas gesagt werden kann und darf, welche Worte und Zeichenhandlungen 
sinnhaft sind und welche Wirkungen sie performativ freisetzen. Die »erzählte« Dialog
geschichte entscheidet mit über Plausibilitäten und Wissensformen, über die Begründ
barkeit, Kommunizier- und Überzeugungsfähigkeit von Erkenntnis. 

1.4.1 »Gestern« (Parting of the Ways): »Nicht du trägst die Wurzel, 
sondern die Wurzel trägt dich« (Röm 11,18) 

Eines dieser Narrative nicht nur auf christlicher, sondern auch auf jüdischer Seite, wel
ches die Begegnungen zwischen Jüd*innen und Christ*innen über Jahrtausende prägte, 
war nach Cunningham die Vorstellung, dass die Entstehung der jeweils anderen Glau
bensgemeinschaft jeweils nicht dem Willen Gottes entspreche: 

»One manifestation of oppositional, binary thinking is the widely shared assumption 
among both most Christians and Jews that ›something went wrong‹ with the origins of 
Christianity and rabbinic Judaism as discrete communities. This separation is thought 
to have been contrary to God’s will. Christians can consciously or unconsciously imag

ine that most Jews did not accept the Good News about Jesus because God ›blinded‹ 
them (following Paul in Romans 11:25), or because Jews were innocently mistaken be
cause of a misplaced myopic focus on the Torah, or less benignly, because of their ob
stinacy. Jews may consciously or unconsciously assume that if not Jesus, then Paul dis

188 Klaus Hock versteht unter einem »Dialog über den Dialog« zwar in erster Linie eine dialogische 
Verständigung über theologische und wissenschaftstheoretische Grundlagen des interreligiösen 
Dialogs (vgl. dazu Hock, Klaus: Einführung in die interkulturelle Theologie. Darmstadt: WBG 2011, 
114 (Anmerkung 13)). Dennoch kann m.E. auch eine historische Rückversicherung der jüdisch- 
christlichen Geschichte in Form einer (gemeinsamen) Narration des jüdisch-christlichen Dialogs 
als ein solcher »Dialog des Dialogs« bezeichnet werden. 

189 Im Folgenden wird die Geschichte des jüdisch-christlichen Dialogs deshalb nicht linear erzählt, 
sondern über ihre Narrative exemplarisch entlang der katholischen Erklärung G&C und der jü
disch-orthodoxen Erklärung BJR erschlossen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

torted the essence of Judaism and so created the fundamentally misguided Gentile 
church.«190 

Bis heute hält sich diese Vorstellung, kurz nach Jesu Tod sei mit dem Pfingstereignis die 
Kirche entstanden, existiere das Christentum als eigenständige Religionstradition, die 
sich vom Judentum abgetrennt habe. Auch in der Theologie ging man lange Zeit davon 
aus, dass die Trennung zwischen Judentum und Christentum vor allem durch die Missi
onstätigkeit des Völkerapostels Paulus (35–60 n. Chr.) oder mit der Zerstörung des Zwei
ten Tempels in Jerusalem im ersten jüdisch-römischen Krieg (66–70 n. Chr.) spätestens 
aber bis zum Ende des 1. Jahrhunderts vollzogen war.191 Die historische Forschung der 
vergangenen Jahrzehnte allerdings hat dieses Metanarrativ indes revidiert: 

»In der modernen Bibelwissenschaft ist es unstrittig, dass Jesus selbst keine eigene 
Religion abseits vom Judentum gründen wollte. Wann die Wege zwischen Judentum 
und Christentum allerdings auseinandergingen und wie stark die Wurzeln des begin
nenden Christentums im Judentum liegen, ist derzeit eines der ereignisreichsten For
schungsgebiete neutestamentlicher Wissenschaft. Für die Thematik hat sich die catch- 
phrase ›Parting of the Ways‹ (›Trennung der Wege‹) festgesetzt.«192 

190 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 296. Vgl. demgegenüber das jüdisch- 
orthodoxe Statement TDW aus dem Jahr 2015, in der die Existenz des Christentums von jüdischer 
Seite als von Gott gewollt positiv besetzt wird: »Wie Maimonides und Jehudah Halevi vor uns er
kennen wir an, dass das Christentum weder ein Zufall noch ein Irrtum ist, sondern g-ttlich gewollt 
und ein Geschenk an die Völker.« (TDW 3, Kapitel 6.2.2.) 

191 Vgl. Cunningham, Philip A.: Jews and Christians from the Time of Christ to Constantine’s Reign. In: 
Albert S. Lindemann/Richard S. Levy: Antisemitism. A History. Oxford: University Press 2010, 47–62, 
47. Vgl. auch Cunningham, Philip A.: Seeking Shalom. A Journey to Right Relationship between 
Catholics and Jews. Grand Rapids (Michigan): William B. Eerdmans Publishing Company 2015. 

192 Tiwald, Markus: »Parting of the Ways«. In: feinschwarz. Theologisches Feuilleton. 17. Oktober 2022: 
https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/ (10.02.2025). Für Tiwald ist die Terminologie 
»Parting of the Ways« zwar »suboptimal«, doch sie habe sich mittlerweile im entsprechenden For
schungsdiskurs etabliert. Ders.: Christentum und Judentum in der Antike. Jahrhunderte gemein

sam getrennt. In: HK 4 (2023), 36–39, 36. Zur Terminologie »Parting of the Ways« s. ausführlich 
Kapitel I.2.2 »Parting oft he Ways« in Tiwald, Markus: Frühjudentum und beginnendes Christen
tum. Gemeinsame Wurzeln und das Parting of the Ways (KStTh 7). Stuttgart: Kohlhammer 2022, 
28–50. Zur Wege-Metaphorik s. Markschies, Christoph: From »Wide and Narrow Way« to »The 
Ways that Never Parted«? Road Metaphors in Models of Jewish-Christian Relations in Antiquity. 
In: Jens Schröter u.a. (Hg.): Jews and Christians – Parting Ways in the First Two Centuries CE? Re
flections on the Gains and Losses of a Model. Berlin/Boston: De Gruyter 2021, 11–32. Für einen ak
tuellen Überblick über Publikationen und Projekte unter dem Schlagwort »Parting of the Ways« s. 
ebd., 13–15. Unter anderem: Schröter, Jens/Edsall, Benjamin A./Verheyden, Joseph (Hg.): Jews and 
Christians – Parting Ways in the First Two Centuries CE? Reflections on the Gains and Losses of a 
Model. Berlin/Boston: De Gruyter 2021; Sanders, Eric P. (Hg.): Jewish and Christian self-definition. 
Bd. 1: The Shaping of Christianity in the Second and Third Centuries. Philadelphia: Fortress Pr. 1980; 
Becker, Adam H./Reed, Annette Y. (Hg.): The Ways that Never Parted. Jews and Christians in Late 
Antiquity and the Early Middle Ages. Tübingen: Mohr Siebeck 2003; Schäfer, Peter: Die Geburt des 
Judentums aus dem Geist des Christentums. Fünf Vorlesungen zur Entstehung des rabbinischen 
Judentums. Tübingen: Mohr Siebeck 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/


1 Performativität des Dialogs 73 

Das Forschungsfeld »Parting of the Ways« ist nicht nur für Bibelwissenschaftler*innen 
und Judaist*innen von Interesse. Es berührt grundlegend erkenntnistheologische Frage
stellungen. Warum? Nimmt man den historischen Befund ernst, führt das zu veränder
ten Plausibilitätskonstellationen. Diese sind wissenschaftstheoretisch zu berücksichti
gen und führen zu weitreichenden epistemologischen Umstellungen. Das heißt konkret: 
eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs hat nur dann die Möglichkeit 
als überzeugend anerkannt zu werden, wenn sie die historische Faktenlage als Prämis
se der Entwicklung ihrer Thesen zu Grunde legt. Sie wirkt vor allem in zwei Richtungen 
theorieproduktiv: Zum einen begründet die Geschichte des Anfangs des Christentums 
das Spezifikum des jüdisch-christlichen Dialogs, das ihn zumindest aus christlicher Per
spektive von allen anderen Religionsdialogen unterscheidet (vgl. dazu auch die Rede von 
der »Theologizität« wie in Kapitel 2). Zum anderen, weil diese »Geschichte des Anfangs« 
bzw. das, was historisch rekonstruierbar ist und vor allem wie es interpretativ darge
stellt wird, performativ auf gegenwärtige Verhältnisbestimmungen und Beziehungsge
staltungen zwischen Judentum und Christentum, also unmittelbar auf den Dialog ein
wirkt. Im Folgenden sei deshalb offengelegt, auf welche Hauptergebnisse, die inzwi
schen weitgehend als gesichert gelten dürfen, sich diese Studie beruft. 

Grundsätzlich arbeitet die historische Wissenschaft seit dem Paradigmenwechsel 
mit einem vieldimensionalen, nichtlinearen Modell, das die Entstehung von Judentum 
und Christentum jeweils differenziert nachzeichnet und das auch mit Irregularitäten 
und Ungleichzeitigkeiten in den Entstehungsentwicklungen rechnet.193 Derzeit geht 
man davon aus, dass mindestens bis ins 4. Jahrhundert hinein die Grenzen zwischen 
Jüd*innen und Christ*innen nicht klar gezogen wurden. Und: Diese Prozesse erstrecken 
sich geografisch über ein großes Gebiet und verlaufen lokal äußerst unterschiedlich.194 

Bereits die Ausgangssituation des Judentums zur Zeit Jesu zeichnet ein äußerst plu
rales Bild: Tatsächlich gab es auch damals nicht »das« Judentum zur Zeit des zweiten 
Tempels, sondern es ist ausdifferenziert in zahlreiche jüdische Strömungen: 

»There certainly was a common Jewish agreement that God had chosen the people of 
Israel to participate in a covenant centered on the Torah whose commands the people 
were to follow on the Land where God permitted them to dwell, and on the Temple 
where God was to be worshipped. However, there were many competing interpreta
tions about the details of covenantal life beyond these basics. These diverse under
standings gave rise to many different Jewish groups in this period, many of which we 
cannot clearly identify or tell apart two thousand years later.«195 

193 Einen ersten, aber bereits differenzierten Einblick gibt Tiwald, Markus: Christentum und Juden
tum in der Antike, 38. 

194 Vgl. Cunningham: Jews and Christians from the Time of Christ to Constantine’s Reign, 47: »Histori
cal research of the past several decades has rendered such simple constructions extremely doubt
ful. There has been a paradigm shift toward the model of a complex, irregular, and very gradual 
separation and delineation of Christianity from rabbinic Judaism. The boundaries between Jews 
and Christians were quite unclear for centuries, and defining differences emerged for diverse rea
sons in widely scattered places.« 

195 Ebd. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Ein weiterer Grund für die innerjüdische Diversität zur Zeit des Zweiten Tempels ist 
geografischer Natur: Viele Jüd*innen lebten außerhalb Israels, teilweise in großer Di
stanz zu Jerusalem und den Tempelkulten. Viele Regionen, in denen Jüd*innen dieser 
Zeit lebten, so auch Israel und Jerusalem, waren geprägt von jahrhundertelanger Fremd
herrschaft mit einer sehr wechselhaften Geschichte. Auf jüdisches Leben wirkten unter
schiedliche kulturelle Einflüsse, allen voran jener der griechischen Kultur. Je nach Grup
pierung, reagierte man sehr unterschiedlich auf diese Einwirkungen: die Skala reicht von 
bereitwilliger Assimilierung bis feindselige Abgrenzung.196 Mit den römischen Erobe
rungen begann in den Gebieten, in denen jüdisches Leben präsent war, eine Zeit großer 
Unruhen und Unsicherheiten. In dieser Phase gewannen apokalyptische und messiani
sche Ideen an Einfluss innerhalb der jüdischen Community.197 

Zunehmend traten charismatische, prophetische Figuren auf. Jesus von Nazareth 
hatte unter ihnen den größten historischen Impact.198 Die Deutung seines Todes als Auf
erstehungshandeln und das in den neutestamentlichen Schriften tradierte Zeugnis sei
ner Botschaft, dass das Reich Gottes schon angebrochen sei, stellt eine jüdische, vor al
lem pharisäische Sprach- und Denkmöglichkeit dieser Zeit dar, so Klaus Wengst. »Men
schen, die dieser Deutung Jesu als den erwarteten messianischen König zustimmten, 
verstanden sich nicht als ›christlich‹ oder nicht mehr jüdisch, sondern vielmehr als Grup
pe innerhalb des Judentums.«199 Für Wengst bedeutet das exegetisch, dass alle vier Evan
gelien nicht als christliche, sondern als jüdische Dokumente gelesen werden müssen. So 
auch Markus Tiwald: 

»Das Matthäus- und Johannesevangelium galten auch schon im letzten Jahrhundert 
als von einem judenchristlichen Autor verfasst – allerdings unter der Annahme, dass 
sich die Gemeinden schon von der Synagoge getrennt hätten (vgl. Mt 9.35; 10,17: ›ihre 
Synagogen‹ und der Synagogenausschluss in Joh 9,22; 12,42; 16,2). Allerdings gab es 
in der damaligen Zeit keine zentral-jüdische Leitungsinstanz, die aus allen Synagogen 
weltweit hätte ausschließen können. Der Bruch mit einer Synagogengemeinschaft be
deutete noch nicht den Bruch mit dem Judentum als solchen.«200 

Am stärksten betroffen aber sei die Theologie des Paulus: »Heute wird Paulus als innerjü
discher Interpret von Tora-Vorschriften gesehen – was durch starke parallele Theologu

mena in Qumranschriften und frühjüdischen Apokrypha […] belegt wird.«201 In zentra
len Fragen in den Evangelien »gibt es Übereinstimmungen mit der pharisäischen Tradi
tion«, so Wengst.202 Seine These: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum«, 

196 Vgl. ebd. 
197 Vgl. ebd. 
198 Tiwald nennt weitere in ders.: Christentum und Judentum in der Antike, 37. 
199 Wengst, Klaus: »Meine These: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein ›Christentum‹«. Theo

loge Wengst fordert: Das Neue Testament neu lesen lernen. In: katholisch.de 15.01.2023, o.S.: 
https://www. katholisch.de/artikel/42777-meine-these-im-ersten-jahrhundert-gab-es-noch-kein- 
christentum (10.02.2025). 

200 Tiwald, Markus: Parting of the Ways. In: feinschwarz.net, 17. Oktober 2022, o.S.: https://www.fein 
-schwarz.net/parting-of-the-ways/ (10.02.2025). 

201 Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum«, o.S. 
202 Für Beispiele s. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/


1 Performativität des Dialogs 75 

das sich im Unterschied zum Judentum verstanden hätte. »Ein solches Christentum ent
steht erst in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts.« Das bedeutet auch, dass Bibelstellen, 
die als Legitimierung für antijüdische Ressentiments missbraucht wurden, als innerjüdi
sche Diskurse und Dispute zu interpretieren sind.203 Dass sich diese Einsicht theologisch 
noch nicht vollumfänglich durchgesetzt habe, zeige sich für Wengst besonders daran, 
dass vor allem der Missionsbefehl noch immer als Aussage gegen das Judentum interpre
tiert wird (Kapitel 7).204 Man kann davon ausgehen, dass häufige Streitigkeiten in den 
synagogalen Versammlungen zwischen jüdischen Christusanhänger*innen und denje
nigen, die den Glauben an Jesus als den Messias ablehnten, dazu führten, dass sich ers
tere zusätzlich zu eigenen Versammlungen zusammenfanden. Doch diese pragmatische 
räumliche Trennung wurde keineswegs als »Austritt« aus der Synagogengemeinde ver
standen. 

Was aber führte dann letztendlich doch zu einer Trennung? Das scheint derzeit noch 
nicht eindeutig geklärt zu sein. Markus Tiwald identifiziert den Grund für eine zuneh
mende Trennung der Gruppe der Christusgläubigen eher auf einer politischen Ebene. 
Die paulinische Mission für die jüdischen Diasporagemeinden wurde von den römi
schen Besatzern vielfach als Störung des sozialen Friedens wahrgenommen.205 Lokal 
unterschiedlich und abhängig von der jeweiligen politischen Situation wurde Jüd*innen 
das Sonderrecht zugestanden, ihre Glaubenspraxis mehr oder weniger uneingeschränkt 
leben zu können. Vielfach hatte sich ein über Generation mühsam aufgebautes Vertrau
ensverhältnis zwischen Synagogenleitung und paganer Verwaltung entwickelt. Die 
von paganer Seite aus als jüdisch wahrgenommene Jesusanhängerschaft und Pau
lus mit seinen Missionierungsaktivitäten drohten dieses fragile Vertrauensverhältnis 
zu unterlaufen und damit die Lebenswirklichkeit von Jüd*innen zu verschlechtern. 
»In erster Linie war es also nicht das Christusbekenntnis, das ›Juden‹ und ›Christen‹ 
entfremdete, sondern starke innerjüdische Spannungen in der Frage um die rechte 
Gesetzesauslegung – verbunden mit politischen Rücksichtnahmen,«206 so Tiwald. 

Klaus Wengst identifiziert den entscheidenden Faktor der Trennung eher als einen 
sozialen. Der zunächst innerjüdischen Jesusbewegung schlossen sich zunehmend Men
schen aus der nicht-jüdischen Völkerwelt an.207 In vielen jüdischen Gemeinden rund 
um das Mittelmeer gab es nichtjüdische Sympathisant*innen, die zwar nicht konver
tierten, die aber zumindest partiell am Leben dieser Gemeinden teilnahmen. »Sie wer
den als ›Gottesfürchtige‹ und ›Gottesverehrende‹ bezeichnet«, so Wengst.208 Innerhalb 
der messiasgläubigen Gruppierung kam es zu Auseinandersetzungen um die Frage nach 
der Stellung dieser »Gottesfürchtigen« innerhalb der Gemeinschaft, die im Jerusalemer 

203 Tiwald gibt darüber Auskunft in ders.: Christentum und Judentum in der Antike, 37–39. 
204 Vgl. Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum«, o.S. 
205 Vgl. Tiwald: Christentum und Judentum in der Antike, 38. 
206 Ebd. 39. 
207 Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum«, o.S.: »Stephanus war einer der 

ersten griechisch sprechenden jüdischen Messias-Gläubigen. Nach seiner Ermordung flohen die 
meisten von ihnen. Einige bildeten in Antiochia eine eigenständige Gemeinde, weil dort bereits 
eine große jüdische Gemeinde bestand. Die Geflüchteten aus Jerusalem nahmen weiterhin am 
Leben des örtlichen Kommunikationszentrums, also der Synagoge teil.« 

208 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Apostelkonzil verhandelt wurde.209 Der Anteil der Anhänger*innen aus der Völkerwelt 
nahm mit Beginn des zweiten Jahrhunderts massiv zu. Neben der pharisäischen Grup
pe war es die Gruppe der Jesusanhänger*innen, die sich nach der Tempelzerstörung als 
überlebensfähig erwies. »Zwischen ihnen und dem sich nun herausbildenden rabbini
schen Judentum kam es zu heftiger werdendem Streit. Der erfolgte zwar immer noch in
nerjüdisch. Aber es zeigten sich Bruchstellen«210, die Wengst entlang des Matthäus- und 
Johannesevangeliums skizziert. Während die Mehrheit jüdischer Glaubender sich in die 
pharisäische Gruppierung integrieren ließ, war das für Messiasgläubige nicht möglich, 
weil sie am exklusiven Anspruch Jesu als Messias festhielten, den die anderen nicht ak
zeptieren konnten. Wegen dieser Bruchstellen wird die messianische Gemeinde für die 
Mehrheit jüdischer Glaubender zunehmend weniger attraktiv. Demgegenüber steigt der 
Anteil von nichtjüdischen Mitgliedern und damit die Entwicklung, dass die Gruppierung 
der Jesusbewegung zunehmend in Abgrenzung zum Judentum definiert wurde.211 

Nähern wir uns der Frage nach der Trennung von Judentum und Christentum von 
der jüdischen Seite her, so ist absehbar, dass die jüdischen Gruppierungen in spätantiker 
Zeit vor Umbrüchen und Transformationen enormen Ausmaßes standen, insbesonde
re aufgrund des epochalen Einschnitts der Zerstörung des Zweiten Tempels. Es war die 
rabbinische Strömung, die sich nach 70 n. Chr. als zukunftsfähig erwies und deshalb zur 
Hauptströmung avancierte. Anders als beispielsweise die Gruppen der Sadduzäer oder 
Essener, die umfänglich vom Tempel abhängig waren, baute die rabbinische Strömung 
auf der Anerkennung der Autorität von Rabbinern als maßgeblich für die Interpretation 
der Tora und vollzog eine Neuordnung des Kultes im Zeichen einer Verinnerlichung, das 
heißt einer Abwendung vom Opferkult und einer Hinwendung zu Gottesdiensten.212 

Diese vielgestaltigen Prozesse, die letztendlich zur Entstehung des Judentums in sei
ner rabbinischen Ausprägung als eigenständiger Religionsgemeinschaft führten, vollzo
gen sich auch unter dem Einfluss des sich emanzipierenden Christentums. Die komple
xen religionsgeschichtlichen und -soziologischen Verflechtungen in dieser Zeit können 
historisch und kulturwissenschaftlich auch als entangled histories213 plausibilisiert wer
den. Denn anders als die traditionell nationale Geschichtsschreibung sensibilisiert die 

209 Vgl. dazu ebd.: »Nach der jüdischen Tradition gibt es volle Zugehörigkeit nur durch Integration in 
das Volk Israel und also die Verpflichtung auf die Tora mit allen ihren Geboten. Und das hieß für 
Männer, dass sie das Bundeszeichen der Beschneidung übernehmen mussten. Diese Forderung 
erhoben Abgesandte der messiasgläubigen Gemeinde in Jerusalem gegenüber den Hinzugekom

menen in der Gemeinde in Antiochia (Apg 15,1). Hier ist zunächst zu betonen: Es ging ausschließ
lich um die Frage der Beschneidung von Nichtjuden. Dass jüdische Messias-Gläubige ihre neuge
borenen Knaben am achten Tag zu beschneiden hätten, wurde von niemandem in Frage gestellt.« 

210 Ebd. 
211 Wengst resümiert: »Jesus war Jude und blieb es. Mit ihm beginnt nicht das Christentum. Auch nicht 

mit dem Glauben an seine Auferweckung. Der ist jüdisch, wie es auch die meisten neutestament

lichen Schriften von Haus aus sind. Der Streit mit anderen jüdischen Gruppen war ein innerjü
discher. Das blieb er noch in der Situation nach dem jüdisch-römischen Krieg (66–70). Hier erst 
deuten sich Bruchstellen an.« Ebd. 

212 Vgl. ebd. 
213 Zum Konzept »entangled histories« vgl. bspw. Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini: Einleitung. Ge

teilte Geschichten – Europa in einer postkolonialen Welt. In: Dies. (Hg.): Jenseits des Eurozentris
mus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M. u.a.: 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 77 

Idee von entangled histories dafür, dass die Geschichten verschiedener Kulturen und Reli
gionen nicht isoliert betrachtete werden können, sondern dass sie durch vielfältige Be
ziehungen und Interaktionen, gegenseitigen Austausch und wechselseitige Beeinflus
sung miteinander verflochten sind. 

An diesen Phänomenen des gegenseitigen Durchdrungensein ist auch der Judaist Pe
ter Schäfer interessiert. Schäfer spricht analog zur »Geburt des Christentums aus dem 
Geist des Judentums« auch von einer »Geburt des Judentums aus dem Geist des Chris
tentums«214. Diese Formulierung ist allerdings im Kontext des jüdisch-christlichen Dia
logs nicht unproblematisch. Vor allem in christlichen Abhandlungen könnte dadurch der 
Anschein erweckt werden, die Kontinuität und Identität des heutigen rabbinischen Ju
dentums mit dem biblischen Volk Israel würde in Frage gestellt. Dass sich die Entwick
lung des rabbinischen Judentums als eigenständiger Religionstradition auch im Zeichen 
der Auseinandersetzung mit der Jesusbewegung vollzog, legt Peter Schäfer folgender
maßen dar: 

»Die Grenzen zwischen ›Rechtgläubigkeit‹ und ›Häresie‹ erweisen sich innerhalb des 
spätantiken Judentums wie auch innerhalb des entstehenden Christentums als flie
ßend, und damit werden auch die Grenzen zwischen ›Judentum‹ und ›Christentum‹ 
in der Spätantike durchlässig. Mehr noch: Nicht nur definiert sich dieses Christentum 
im Rückgriff auf das zeitgenössische Judentum und in der aktiven Auseinanderset
zung mit ihm, auch das rabbinische Judentum findet zu sich selbst erst im Austausch 
mit dem Christentum – und dies in dem doppelten Sinne der Abstoßung und Anzie
hung: der Ausscheidung von (ursprünglich im Judentum angelegten) Elementen, die 
das Christentum usurpieren und verabsolutieren sollte, sowie der stolzen und selbst
bewussten Wiederaneignung eben solcher Traditionen, trotz und gerade wegen ihrer 
christlichen Usurpation. In diesem Sinne können wir es wagen, nicht nur von der ›Ge
burt des Christentums aus dem Geist des Judentums‹ […] zu sprechen, sondern umgekehrt 
auch von der ›Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums‹.«215 

Der israelische Religionswissenschaftler Guy Stroumsa sieht die parallelen Entwick
lungsprozesse von jüdischen und christlichen Gruppierungen in den jeweiligen Schrif
ten materialisiert. Für ihn sind sowohl die Mischna als auch die neutestamentlichen 
Schriften »sekundäre Konkurrenztexte, mit denen die Bedeutung der Heiligen Schriften 
Israels im Zuge einer elementaren theologischen Raumverschiebung neu zu bestimmen 
ist.«216 Matthias Morgenstern wagt sogar die Aussage, dass in der Forschung mittler

Campus-Verlag 2002, 9–49. Mintz, Sidney Wilfred: Sweetness and power. The place of sugar in 
modern history. New York: Viking 1985. 

214 Schäfer: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Xf. 
215 Schäfer: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Xf. Hervorhebung AS. 
216 Stroumsa, Guy G.: Das Ende des Opferkults. Die religiösen Mutationen der Spätantike. Berlin: Ver

lag der Weltreligionen 2011, 75. Dieser Ansatz kann an dieser Stelle leider nicht ausführlicher zur 
Darstellung kommen, sei aber für eine vertiefte Auseinandersetzung empfohlen. Ähnlich auch Da
niel Boyarin, der das Martyrium als Phänomen sowohl des Christentums als auch des Judentums 
mit komplexen Überlagerungen nachzeichnet: Boyarin: Dying for God. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

weile in Talmud und Midrasch Reaktionen auf nahezu jedes neutestamentliche Thema 
aufgespürt werden können.217 Insgesamt, so resümiert Markus Tiwald, war 

»[d]as ›Parting of the Ways‹ […] wohl nicht die Angelegenheit eines bestimmten Mo

ments der Geschichte, sondern ein lange dauernder Prozess, der in unterschiedlichen 
Gemeinden zu unterschiedlichen Zeiten und in unterschiedlichen Weisen verlief. […] 
Daher ist auch der Ausdruck ›Parting oft he Ways‹ suboptimal, da es in der damit be
zeichneten Fragestellung ja mehr um das Verbindende als um das Trennende geht – 
und neue Perspektiven für das jüdisch-christliche Gespräch eröffnet. Heute allerdings 
sind Juden und Christen zwei getrennte Weltreligionen, und man ist christlicherseits 
gut beraten, dies zur Kenntnis zu nehmen […]. Tatsache ist, dass das Judentum als ei
genständige Religion das Christentum nicht unbedingt benötigt. Umgekehrt gilt das 
allerdings nicht: Ein Christentum ohne seine jüdischen Wurzeln hätte einen zentralen 
Teil seines Wesens eingebüßt. Das Wort des Paulus aus Röm 11,18 hat ungebrochene 
Gültigkeit: ›Nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich.‹«218 

1.4.2 »Heute«: Narrative der Dialoggeschichte und ihre Performativität 

Wenn auch die Anfänge von Judentum und Christentum mehr Konnexionen aufweisen, 
als das im allgemeinen Bewusstsein präsent ist und wenn die Anerkennung der Erkennt
nisse zur Geschichte des Anfangs des Christentums den gegenwärtigen Dialog positiv 
mitbestimmen können, so tut vor allem die christliche Seite gut daran, immer wieder zu 
betonen, dass Judentum und Christentum in der Gegenwart zwei getrennte, eigenstän
dige und unabhängige Religionsgemeinschaften sind. 

Nach dem zweiten Weltkrieg und dem Holocaust sind Menschen jüdischer und 
christlicher Zugehörigkeit bewusst in einen Dialog eingetreten. Der jüdisch-christliche 
Dialog ist insofern ein junges Phänomen (vgl. Kapitel 1.1.2). Zur Erinnerung: Streng 
genommen gibt es nicht »den« jüdisch-christlichen Dialog. Vor allem performative 
Theorien schaffen ein Bewusstsein dafür, dass ein interreligiöser Dialog zunächst nichts 
anderes ist als eine Sprachhandlung, ein kommunikativer Akt. »Der« jüdisch-christliche 
Dialog konstituiert sich im Modus zahlreicher einzelner Gesprächsinitiativen zwischen 
Akteur*innen des Judentums und des Christentums. Diskurstheoretisch gesprochen 
bilden diese einzelnen Begegnungen und Gespräche einen größeren Zusammenhang, 
bzw. sind sie diesem nachgeordnet insofern, als sie an ihm, »dem« jüdisch-christlichen 
Dialog, teilhaben und zumeist auch bewusst diesem Diskursformat zugeordnet und 
dementsprechend gelabelt werden.219 Thörner spricht vom »interreligiösen Dialog« als 

217 Morgenstern, Matthias: Wie die Rabbinen auf die Herausforderung des Christentums antworten. 
Eine Spurensuche im Midrasch. In: Welt und Umwelt der Bibel 109 (2023) 3, 48–52. Vgl. insgesamt 
die Beiträge in der Ausgabe »Rabbinisches Judentum und frühes Christentum« der Zeitschrift Welt 
und Umwelt der Bibel 3 (2023) 3. 

218 Tiwald: Christentum und Judentum in der Antike, 39. Für Impulse für den jüdisch-christlichen Dia
log verweist Tiwald auf den in FN 239 bereits erwähnten, von Jens Schröter herausgegebenen Sam

melband »Jews and Christians – Parting Ways in the First Centuries CE? Reflections on the Gains 
and Losses of a Model.« 

219 Dies.: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz und Methode, 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 79 

»spezifischer Ausprägung eines gegenwärtigen Religionsdiskurses, der im engen Zu
sammenhang mit der Ausbildung einer auf Bündnissen und dialogischem Austausch 
basierenden friedlichen Weltordnung steht. Interreligiöse Gespräche, Begegnungen 
und Initiativen partizipieren an diesem Diskurs, indem sie den Dialog zwischen den 
Religionen als ein Mittel einer friedlichen Koexistenz und einer fruchtbaren Zusam

menarbeit im Kontext einer liberalen und religiös wie weltanschaulich pluralen Welt 
betrachten und propagieren.«220 

Religionshistorisch ist die Geschichte des jüdisch-christlichen Gespräch das diskursive 
Feld, in das der Dialog als Zwischen- und Übersetzungsraum konstitutiv eingelassen ist 
und das performativ auf die Erschließung von Dialogräumen und die zeichengebun
denen Handlungen innerhalb dieser Räume zurückwirkt. Auch die Dialoggeschichte 
als Teil eines »Dialogs über den Dialog«221 ist deshalb epistemologisch von Bedeutung. 
Die prägendsten Momente dieser Geschichte der jüdisch-christlichen Beziehungs
gestaltung, ihre Umbruchspunkte und vor allem die Art und Weise wie sie erzählt, 
interpretiert und tradiert werden, wirken in der Gegenwart als Narrative performativ 
auf das Dialoggeschehen und die einzelnen Dialoge als Sprachhandlungen ein. Die 
»erzählte« Dialoggeschichte ist nicht einfach eine Auflistung historischer Fakten, son
dern in erster Linie Deutungsfolie und Regieanweisung für Interpretationsprozesse, 
eine hermeneutische Brille für den jüdisch-christlichen Dialog. Diskursanalytisch ge
sprochen bestimmen die produzierten Narrative darüber mit, welche Personengruppen 
sich an welchem Ort treffen (können), welche Themen angesprochen werden können 
und müssen, was und wie etwas gesagt werden kann und darf, welche Worte und 
Zeichenhandlungen sinnhaft sind und welche Wirkungen sie performativ freisetzen. 

Exemplarisch können diese Narrative der Geschichte des jüdisch-katholischen Dia
logs über das 2015 veröffentlichte katholische Dokument Denn unwiderruflich sind Gnade 
und Berufung, die Gott gewährt (G&C) und das 2017 veröffentlichte jüdische Dokument Zwi
schen Jerusalem und Rom (BJR) erschlossen werden.222 Die Dialoggeschichte wird in beiden 
Dokumenten nicht nur in erinnernder Absicht aufgerufen, sondern auch im Sinne einer 
Identitätssicherung und der Vergewisserung einer gemeinsamen Geschichte der jüdisch- 
christlichen Beziehungen die performativ und diskursregulativ wirkt. Durch bewusste 

220 Thörner: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz, 28. Die Frage, worin das Ziel des jüdisch- 
christlichen Dialogs – vor allem aus einer spezifisch theologischen Perspektive besteht – wird uns 
in Kapitel 8 weiter beschäftigen. 

221 Vgl. dazu Hock, Klaus: Einführung in die interkulturelle Theologie. Darmstadt: WBG 2011, 114 (An
merkung 13). Klaus Hock versteht unter einem »Dialog über den Dialog« zwar in erster Linie ei
ne dialogische Verständigung über theologische und wissenschaftstheoretische Grundlagen des 
interreligiösen Dialogs. Dennoch kann m.E. auch eine historische Rückversicherung der jüdisch- 
christlichen Geschichte in Form einer (gemeinsamen) Narration des jüdisch-christlichen Dialogs 
als ein solcher »Dialog des Dialogs« bezeichnet werden. 

222 Dies geschieht anstatt einer linearen Genealogie des jüdisch-christlichen Dialogs, wie sie vor al
lem bei Andreas Renz nachzulesen ist. Ders.: Die katholische Kirche und der interreligiöse Dialog. 
50 Jahre Nostra aetate. Vorgeschichte, Kommentar, Rezeption. Stuttgart: Kohlhammer 2014, v.a. 
16–28, 161–191 und 209–215. Vgl. dazu auch Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 118–130 und Bernhardt: 
Inter-Religio, 147–159. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Auswahl, durch Antizipation und Abgrenzung sowie durch Deutung und Bedeutungszu
schreibung versichert man sich einer gemeinsamen Beziehungsgeschichte, gemeinsa
mer Normen und Werte und gemeinsamer Ziele in der Absicht, die jüdisch-christlichen 
Beziehungen auf dieser Grundlage für die Gegenwart zu konsolidieren und impulsge
bend für die Zukunft weiterzuentwickeln.223 Für die katholische Kirche sind die Dialog
geschichte und ihre Narrative von besonderer Bedeutung, weil die Beziehungsbestim
mung seit NA 4 zum Kern ihrer eigenen Identität gehört (Kapitel 2.1): »Bei ihrer Besin
nung auf das Geheimnis der Kirche gedenkt die Heilige Synode des Bandes, wodurch das 
Volk des Neuen Bundes mit dem Stamme Abrahams geistlich verbunden ist.« (NA 4) 

Schoah: »historischer Tiefpunkt« der jüdisch-katholischen Beziehungen NA 4 wird in diesem Zu
sammenhang sowohl von katholischer als auch von jüdischer Seite als der Umbruchs
punkt in den Beziehungen zwischen Judentum und katholischer Kirche markiert. Zur 
jüdisch-katholischen Geschichte vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil setzt man sich 
in G&C als »Zeiten großer Vorbehalte« (G&C 1) in kritischer Distanz ab. So wird die in 
der Geschichte des Frühchristentums vollzogene »Trennung von Synagoge und Kirche 
als der erste und weitreichendste Bruch im auserwählten Volk« (G&C 3) gedeutet. Diese 
Trennungsgeschichte setzte sich im Laufe der Jahrhunderte als »komplexe Verbindung« 
(G&C 1) fort (Kapitel 1.4.1). Einen Grund dafür, dass in Europa die »Geschichte des Chris
tentums als diskriminierend gegenüber Juden betrachtet wurde« (G&C 1) und für die 
konfliktive Beziehung sieht das Dokument in einer »asymmetrischen Beziehung« (G&C 
1), einer Abhängigkeit der zahlenmäßigen Minderheit von Jüd*innen von der christli
chen Mehrheit. Unerwähnt bleibt dabei der Faktor, dass theologisch betrachtet das asym
metrische Verhältnis gerade andersherum verläuft, wie auch in NA 4 betont wird: dass 
das Christentum theologisch konstitutiv auf das Judentum verwiesen ist, das rabbini
sche Judentum aber nicht in derselben Weise auf das Christentum. So war im Vorfeld 
des Zweiten Vatikanischen Konzils »der dunkle und schreckliche Schatten der Schoah« 
für die Kirche weniger theologischer, als vielmehr ethischer Anlass, »erneut über ihre 
Beziehung zu den Juden nachzudenken« (G&C 1). Von einer Mitschuld der Kirche am 
politischen Antisemitismus des NS-Regimes, der seine Legitimierungen auch aus anti

223 Unerwähnt bleiben beispielsweise Irritationen während des Pontifikats Benedikts XVI: »Die Re
konzilierung von vier Bischöfen der Pius-Bruderschaft, die Nostra aetate ausdrücklich ablehnt und 
einen Holocaust-Leugner in ihren Reihen zulässt, löst mehr als nur Irritationen aus. Hat ein theo
logisch ausgemünzter Antijudaimus nun doch wieder Raum in der katholischen Kirche? Auch die 
angestrebte Seligsprechung Pius XII. macht nachdenklich, zumal seine Rolle im Umfeld der Juden
vernichtung des 2. Weltkriegs historisch nicht abschließend geklärt ist [neuesten Erkenntnissen 
zufolge wusste Papst Pius um die Judenvernichtung, vgl. dazu Matteo Luigi Napolitano]. Tiefe Em

pörung löst aber nach wie vor die Neuformulierung der Karfreitagsfürbitte für den sogenannten 
außerordentlichen Ritus, also die wiederzugelassene tridentinische Messliturgie aus. Die Herzen 
der Juden mögen erleuchtet werden, um Christus zu erkennen, heißt es da. Steht Judenmission al
so doch noch auf dem Programm?« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 127. Vgl. dazu auch Kapitel 7. 
Zur Rolle Papst Pius XII. s. Napolitano, Matteo Luigi: Papst Pius XII. wusste um die Judenvernich
tung. 1.10.2023. In: JC Relations: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wu 
sste-um-die-judenvernichtung.html (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html


1 Performativität des Dialogs 81 

jüdischen Strukturen innerhalb der christlichen Theologie gewinnen konnte, spricht das 
Dokument in diesem Zusammenhang nicht. 

Das jüdische Dokument BJR hingegen verschweigt das nicht. Es spricht von der 
Schoah als dem »historischen Tiefpunkt« der jüdisch-christlichen Beziehungen und 
vom Antisemitismus als »bitterer und böser Trieb«, der »[a]us einem Kontinent, der 
über ein Jahrtausend lang vom Christentum geprägt worden war«, keimte (BJR S. 178). 
Zugleich habe es immer wieder aber auch »mutige Einzelpersonen« (BJR S. 178f.) ge
geben, die sich für verfolgte Jüd*innen eingesetzt hatten. Für die jüdische Perspektive 
sind die Erfahrungen von Verfolgung und Verbannung, die schon immer Teil der Ge
schichte des Volkes Israels sind und somit Teil jüdischer Selbstdeutung und Identität, 
die historische und theologische Grundlage des jüdisch-katholischen Dialogs: »Nach 
den finsteren Stunden seit der Zerstörung unseres Heiligen Tempels in Jerusalem, als 
sechs Millionen unserer Brüder grausam ermordet wurden und die Glut ihrer Gebeine 
im Schatten der Krematorien der Nazis schwelte, zeigte sich Gottes ewiger Bund erneut, 
als die Überlebenden des Volkes Israel ihre Kräfte sammelten und auf wunderbare Weise 
das jüdische Bewusstsein wieder zum Leben erweckten.« (BJR S. 176) 

Die Entstehung einflussreicher Diasporagemeinden, vor allem die Entstehung Isra
els als unabhängiger Nationalstaat werden als eindrucksvolle Zeichen für den »ewigen 
Bund« Gottes mit seinem Volk gedeutet (BJR S. 177). Aus diesem Bund erwachse die dop
pelte Verpflichtung, die Zukunft Israels »trotz des Hasses und der Gewalt in der Welt zu 
sichern« und zugleich »ein Licht für die Völker zu sein (Jesaja 49,6)« (BJR S. 177). Aus die
ser universalisierenden Dimension der Erwählung Israels und der Ewigkeit des Bundes 
erwächst die theologische Begründung für den jüdisch-christlichen Dialog. Für die ka
tholische Kirche ist die Verquickung von Judentum und Nationalstaat Israel derzeit noch 
problematisch und die theologische Bedeutung des Landes Israels bislang ungeklärt.224 

Nostra aetate: »Wendepunkt« in den jüdisch-katholischen Beziehungen225 Nach dem Zweiten 
Weltkrieg habe eine »neue Ära des friedlichen Zusammenlebens und der Akzeptanz 
in den Ländern Westeuropas und ein Zeitalter des Brückenbauens und der Toleranz« 
(BJR S. 179) begonnen. Für die katholische Kirche wurde NA 4 zum »Wendepunkt« und 
zugleich Startpunkt für einen »Prozess der Selbstprüfung der katholischen Kirche, 
der allmählich dazu führte, dass jegliche Feindseligkeiten gegenüber Juden aus der 
kirchlichen Lehre entfernt wurden, sodass zwischen unseren beiden Glaubensgemein
schaften Vertrauen und Zuversicht wachsen konnten.« (BJR S. 180) Das katholische 
Dokument ist zurückhaltender in der Deutung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Es 
spricht von NA als einem »solide[n] Fundament für die Verbesserung der Beziehung 
zwischen Katholiken und Juden.« (G&C 2)226 Die Betonung liegt auch hier, wie in BJR 
auf der performativen Macht von NA 4. Es zähle »zu jenen Dokumenten […] die in 

224 Die eigentlich theologische Bedeutung Israels bleibt in NA 4 noch ungeklärt. Vgl dazu Hoff: Gegen 
den Uhrzeigersinn, 86. Vgl. dazu auch Feldbauer: Das Land Israel als Spannungsfeld im jüdisch- 
katholischen Dialog. 

225 Ergänzend zur Genese von NA s. auch das entsprechende Kapitel zu Abraham J. Heschel (Kapi
tel 4.2.3.4). 

226 Ein Grund für die Zurückhaltung bei einer Deutung von NA könnte darin liegen, dass man einer 
Positionierung in der innerkatholischen Diskussion um die von Josef Ratzinger ausgelöste Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

einer besonders eindrucksvollen Weise eine Neuausrichtung der römisch-katholischen 
Kirche seit dieser Zeit bewirken konnten« (G&C 1). Vor allem die in NA 4 zum Ausdruck 
gebrachte »grundlegende Wertschätzung des Judentums« wurde zum Motor dafür, dass 
sich Judentum und Christentum in den vergangenen Jahrzehnten so weit annäherten, 
dass sie derzeit nicht mehr »sich skeptisch gegenüberstehende Gemeinschaften« sind, 
sondern »verlässliche Partner und sogar gute Freunde […], die auch fähig sind, Krisen 
gemeinsam durchzustehen und Konflikte positiv auszutragen« (G&C 3). 

Nach 1965: »Meilensteine”der jüdisch-katholischen Beziehungen Die Performativität von NA 4 
und die weitere Dialoggeschichte nach dem Zweiten Vatikanum wird in G&C in erster Li
nie über die Institutionalisierung des jüdisch-katholischen Gesprächs dargestellt: Dieser 
Prozess wurde getragen vor allem von der 1974 gegründeten vatikanischen Kommission für 
die religiösen Beziehungen zum Judentum, deren Aufgabe es ist, den »religiösen Dialog mit 
dem Judentum zu begleiten und zu fördern« (G&C 3). Diese setzte mit der Veröffentli
chung von Dokumenten wie G&C Impulse für die konkrete Umsetzung von NA 4.227 Als 
weitere Aspekte der Performance des Dialogs werden vor allem die Zeichenhandlungen, 
persönliche Begegnungen und Dialoge durch die Päpste genannt.228 So fand Johannes 
Paul II. »ansprechende Gesten« (G&C 8) als er als erster Papst das Konzentrationslager 
Auschwitz-Birkenau besuchte und ein Gebet für die Opfer des Holocaust hielt, bei sei
nem Besuch der Synagoge in Rom und auf seinen historischen Pilgerreisen ins Heili
ge Land. Damit setzte Johannes Paul II. performativ für den jüdisch-katholischen Dia
log neue, traditionsbildende Marker. Benedikt XVI. vollführte dementsprechend »die 
gleichen Gesten« und brachte zudem »mit der Macht seines Wortes seine Wertschät
zung gegenüber dem Judentum zum Ausdruck« (G&C 8). Die Ambivalenz des Pontifi
kats Benedikts XVI. gerade mit Blick auf das jüdisch-katholische Verhältnis bleibt uner
wähnt.229 Papst Franziskus I., der in seiner Zeit als Kardinal in Buenos Aires im jüdisch- 

einer angemessenen Konzilshermeneutik entlang von »Bruch« oder »Kontinuität« entgehen woll
te. Vgl. dazu Höftberger: Tradition in Bewegung, 222–238. 

227 Es handelt sich dabei nicht um Dokumente des Lehramts oder lehramtlicher Unterweisungen, son
dern um »Überlegungen« zu den religiösen Beziehungen zum Judentum (G&C Vorwort). Vgl. dazu 
die Auflistung der entsprechenden Dokumente in G&C 4–7: 1974 »Richtlinien und Hinweise für die 
Durchführung der Konzilserklärung Nostra aetate, Artikel 4«, in denen die »christliche Hochschät
zung« des Judentums und »große Bedeutung des Dialogs« zum Ausdruck kommt sowie der »spezi
elle[…] Charakter des Dialogs der Kirche mit dem Judentum« reflektiert wird. (G&C 4). 1985 »Hin
weise für eine richtige Darstellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese 
der katholischen Kirche«, das den Schwerpunkt vor allem auf das Verhältnis von Altem und Neu
em Testament legt. 1998 »Wir erinnern: Eine Reflexion über die Schoah«, in dem die »Haltung der 
Christen gegenüber dem Antisemitismus der Nationalsozialisten« bedacht wird und die »Pflicht 
der Christen zur Erinnerung an die menschliche Katastrophe der Schoah« betont wird. (G&C 6). 
2001: »Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«, welches explizit zum 
jüdisch-katholischen Dialog verfasst wurde und das exegetisch-theologisch das bedeutendste Do
kument mit einer »reiche[n] Fundgrube an gemeinsamen Themen« darstelle (G&C 7). 

228 Vgl. dazu Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 24: »Der Symbolpolitik hoch
rangiger Religionskontakte entsprechen theologische Dialoge im Hintergrund.« 

229 Vgl. Kapitel 1 FN 275. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Performativität des Dialogs 83 

katholischen Dialog engagiert war und persönliche Freundschaften zu Jüd*innen pfleg
te, schien diesen von NA 4 performativ angestoßenen Kurs fortzuführen, den jüdisch- 
katholischen Dialog weiter zu vertiefen und neue Impulse zu setzen, wie bereits 2013 in 
seinem ersten Apostolischen Schreiben EG oder seinem Israelbesuch und seinem Treffen 
mit den israelischen Oberrabbinern 2014. In den Nummern 9 bis 12 nennt G&C weitere 
Institutionen des Dialogs. Die Dialoggeschichte mache insgesamt auf die Sonderstel
lung des jüdisch-christlichen Dialogs aufmerksam. Sie verdeutliche, dass Christ*innen 
und Jüd*innen »unwiderruflich aufeinander angewiesen sind und der Dialog zwischen 
beiden in theologischer Hinsicht nicht Kür, sondern Pflicht ist. Juden und Christen kön
nen einander in gegenseitiger Freundschaft bereichern. Die Kirche stünde ohne ihre jü
dischen Wurzeln in der Gefahr, ihre heilsgeschichtliche Verankerung zu verlieren und 
erläge damit einer letztlich unhistorischen Gnosis.« (G&C 13) 

Auch das jüdische Dokument BJR würdigt die »Errungenschaften« (BJR S. 176) seit 
NA 4, setzt aber im Einzelnen andere Schwerpunkte. Es erwähnt Papst Johannes XXIII. 
als »Umgestalter«, dankt Papst Benedikt XVI. für seine Betrachtungen über die Mit
schuld der Jüd*innen am Kreuzestod – auch hier werden die Irritationen und Ambiva
lenzen des Pontifikats Benedikts XVI. nicht erwähnt – und Papst Franziskus dafür, dass 
er in EG betont, dass »Gott […] weiterhin im Volk des Alten Bundes [wirkt].« (EG 249; BJR 
S. 180–182). Als »wichtigste Meilenstein[e]« (BJR S. 183) werden im jüdischen Dokument 
neben NA, wo das Judentum als lebendige Religion mit einem ewigen Bund sowie die 
Signifikanz der Schoah und ihrer Vorläufer anerkannt wurden, noch die Anerkennung 
des Staates Israel und die Aufnahme diplomatischer Beziehungen durch den Vatikan als 
»historischer Moment« (BJR S. 182) gewürdigt. Auch die lehramtlichen Dokumente zum 
Dialog sowie »Schriften zahlreicher anderer Theologen« (BJR S. 183) werden als Meilen
steine des Dialogs gewertet. Dem 2015 erschienenen Dialogdokument wird besonders 
wegen seiner ausdrücklichen Distanzierung von einer aktiven Judenmission große Be
deutung beigemessen (BJR S. 184). So wird der derzeitige Stand der jüdisch-katholischen 
Beziehungen als »eine Phase der wachsenden Toleranz, des gegenseitigen Respekts und 
der Solidarität zwischen den Mitgliedern unserer beiden Glaubensgemeinschaften« (BJR 
S. 185) dargestellt. Dennoch wird nach wie vor ein theologischer Austausch zwischen 
Jüd*innen und Katholik*innen bewusst ausgeschlossen, da die »theologischen Unter
schiede zwischen Judentum und Christentum […] tiefgehend« (BJR S. 186) sind.230 Das 
Dokument selbst will in dieser Phase sich stabilisierender Beziehungen als »Impulsge
ber für eine gemeinsame Zukunft von Juden und Christen« und als »zentrale Grundlage 
des weiteren Dialogprozesses« (BJR S. 176) gelesen werden. 

Am Ende sei gemeinsam mit Christian Wiese daran erinnert, dass die soeben aus
gewiesenen Narrative eine (aufgrund des Standpunkts der Autorin) katholische und ei
ne jüdisch-orthodoxe Perspektive abbilden. Sie müssten um weitere Perspektiven aus 
unterschiedlichen Denominationen und geografischen Kontexten erweitert werden, um 
für eine »historisch fundierte, theologisch achtsame Dialogizität« (Christian Wiese) an
gemessen zu sein: 

230 Vgl. zum jüdischen Einspruch gegen einen theologischen Dialog zwischen Judentum und Chris
tentum, Kapitel 4.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»Ebenso wichtig ist es, als Grundlage des Dialogs historisch die wechselseitigen Wahr

nehmungen und Interaktionen von Judentum und Christentum in unterschiedlichen 
geschichtlichen und geographischen Kontexten aufzuarbeiten – theologisch, philoso
phisch wie kulturell und sozial. Dazu gehört auch die Einsicht, dass sowohl die Ge
schichte jüdisch-christlicher Beziehungen der Vergangenheit als auch die Geschichte 
des christlich-jüdischen Dialogs vor und nach der Zäsur der Schoah in anderen natio
nalen und kulturellen Kontexten anders aussehen mögen als in Deutschland und es 
daher einer breiteren Sichtweise bedarf, die etwa Entwicklungen in den USA, in Eng
land und vor allem auch in Israel mit in die eigenen Überlegungen einbezieht. Mit die
ser internationalen Perspektive ergeben sich zugleich Horizonterweiterungen: Neben 
den Gesprächsbeiträgen der protestantischen und römisch katholischen Kirchen kom

men Impulse zum Dialog zunehmend auch aus den orthodoxen Kirchen und kleine
ren evangelischen Konfessionen, und auf jüdischer Seite melden sich – statt, wie über 
lange Zeit hinweg, überwiegend Repräsentanten des liberalen und konservativen Ju
dentums – auch andere, etwa modern-orthodoxe Stimmen zu Wort. Ein wesentlicher 
Aspekt, der durch diese Diversifizierung in den Vordergrund tritt, ist die immer wich
tigere Frage nach dem Potenzial und den Grenzen von Judentum und Christentum im 
Umgang mit religiöser Vielfalt und Differenz überhaupt, und die Aufgabe, die Dialog
erfahrungen der vergangenen Jahrzehnte auch hinsichtlich der über das unmittelbare 
christlich-jüdische Gespräch hinausweisenden Herausforderungen religiöser Plurali
tät in der globalen Welt zu reflektieren.«231 

231 Wiese: Unterwegs zu einer historisch fundierten, theologisch achtsamen Dialogizität, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003 - am 14.02.2026, 06:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

