1 Performativitat des Dialogs
Perspektiven einer Erkenntnistheorie
des judisch-christlichen Dialogs

1.1 Terminologisch: Das jiidisch-christliche Beziehungsgeschehen
unter dem Paradigma des »Dialogs«

1.1.1  Dialog - ein Begriff mit Hochkonjunktur: zum alltagssprachlichen Gebrauch

Wir haben uns pragmatisch wie theoretisch an die Rede vom »interreligiésen« oder »jii-
disch-christlichen Dialog« gewohnt und verwenden sie meist unreflektiert. Egal ob in
Gesellschaft, Politik, Wirtschaft oder Wissenschaft, iiberall hat die Rede von Dialogen
Hochkonjunktur. Reinhold Bernhardt beobachtet, dass der Dialogbegriff auch im Be-
reich der Kultur- und Religionswissenschaften, in Philosophie und Theologie in den ver-
gangenen Jahrzehnten vielfiltig rezipiert wurde. Der inflationire Gebrauch indes fithrt
nicht automatisch zu mehr Prizision, sondern im Gegenteil hiufig zu einer Unterbe-
stimmung und Verwisserung des Dialogbegriffs.

»In Philosophie und Theologie gibt es [..] durchaus Klarungsversuche, doch haben vie-
le der Turbulenzen in den religionstheologischen Diskussionen ihren Grund in der Un-
schirfe des Dialogbegriffs und seiner Verwendung. In seiner Anwendung auf die Be-
gegnung zwischen Angehdrigen verschiedener Religionen ist er mit Konnotationen
belegt, die ihn in diesem Zusammenhang problematisch erscheinen lassen kénnen —
etwa die Vorstellung, im Dialog missten Wahrheitsanspriiche aufgegeben werden. So
war das Beziehungsmuster des >Dialogs<auch immer umstritten.«'

Umso bedeutenderist es, auch die vielfiltigen jiidisch-christlichen Begegnungs- und Be-
ziehungsformen, die im allgemeinen Sprachgebrauch und auch in dieser Studie iiber das
geldufige Paradigma »des« jiidisch-christlichen Dialogs gefasst werden, zunichst einer Be-
griffsbetrachtung zu unterziehen. Nachdem das Anliegen dieser Studie ein Entwurf ei-

1 Bernhardt, Reinhold: Inter-Religio. Das Christentum in Beziehung zu anderen Religionen (Beitriage
zu einer Theologie der Religionen 16). Ziirich: TVZ 2019, 184.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ner Erkenntnistheorie desjiidisch-christlichen Dialogs ist, ist es nicht nur wichtig, einen
prézisen, differenzierten Dialogbegriff zugrunde legen zu kénnen. Von Interesse sind
ausdriicklich auch epistemologische Implikationen, die das Verstindnis des Dialogbe-
griffs mafigebend vorstrukturieren, die zugleich aber vielfach theoretisch nicht mehr
eingeholt werden.

Die Erarbeitung einer Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs erfolgt me-
thodisch iiber eine Reformulierung des Dialogbegriffs entlang kulturwissenschaftlicher
Paradigmen.” Diese riicken den Dialog wieder als das ins Zentrum - und machen ihn
dadurch methodisch zuginglich —, was er sprachtheoretisch zunichst ist: eine kultu-
relle Praktik, ein performativer Sprechakt, ein verkorperter Diskurs zwischen Akteurin-
nenjidischer und christlicher Zugehorigkeit, der auf echte Reziprozitit angewiesen ist,
in dem Ubersetzungsprozesse stattfinden, um Verstindigung zwischen den Akteur*in-
nen herzustellen und in dem religidse Positionen und Positionierungen (man beachte die
raumliche Metapher) verhandelt werden. Die daraus resultierenden Erkenntnisse, Codie-
rungen, Deutungsansitze und damit verbundene Herausforderungen werden im zwei-
ten Teil (Kapitel 2) in erkenntnis-theologischer Absicht aufgenommen und auf ihre den
erkenntnistheologischen Ort des jiidisch-christlichen Dialogs bestimmende Macht hin
befragt.

1.1.2  Dialog als Leitmotiv interreligioser Beziehungsgestaltung der Kirchen:
zum Sprachgebrauch im Raum der Kirche(n) und christlichen Theologien

Im Folgenden wird der Dialogbegriff zunichst auf den Bereich des interreligiosen Dialogs
eingegrenzt, nimlich im Sinne eines Leitmotivs fiir die Beziehungsgestaltung mit Ange-

2 Flir Henning Wrogemann und sein Projekt einer Theorie Interreligiéser Beziehungen ist ein mul-
tiperspektivischer Bezugsrahmen von gréfiter Bedeutung. Denn dem vielschichtigen Phdnomen
»interreligioser Dialog« (und damit auch dem Phanomen jidisch-christlicher Dialog) kann nur
durch eine Vielfalt methodischer Zugange Rechnung getragen werden. Vgl. dazu Wrogemann,
Henning: Theologie interreligioser Beziehungen. Religionstheologische Denkwege, kulturwis-
senschaftliche Anfragen und ein methodischer Neuansatz (Lehrbuch Interkulturelle Theologie/
Missionswissenschaft 3). Giitersloh: Gltersloher Verl.-Haus 2015, 287f. Vgl. dazu auch Hoff, Gre-
gor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie kirchlicher Gegenwarten. Paderborn: Ferdi-
nand Schoéningh 2018, 141151 (Kapitel 1. 2. »Theologie im Zeichen der cultural turns«).

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

hérigen verschiedener religidser Traditionen.? Im Gegensatz zum Skumenischen Dialog
christlicher Kirchen konnen sich interreligiose Dialoge, so Reinhold Bernhards,

»nichtaufein gemeinsames Glaubensfundament, auf eine gemeinsame Uberlieferung
und eine gemeinsame VerheifRung griinden. Er [der interreligiése Dialog— AS] wird
denn auch eher ethisch legitimiert. [...] Das Ziel interreligioser Dialoge besteht also
nicht [wie beim 6kumenischen Dialog— AS] im Streben nach Einheit oder Gemein-
schaftim Glauben, sondern im Streben nach Verstehen und Verstindigung und im Be-
miihen, konstruktive Beziehungen zu Angehdérigen anderer Glaubensrichtungen auf-
zubauen.«*

SchlieRlich ist der Begriff »interreligiéser Dialog« in sich weiter zu differenzieren. Der
Begriff »Dialog« kann deskriptiv eine kommunikative Handlung zwischen Menschen ver-
schiedener religioser Traditionen meinen. Er kann aber auch normativ eine Haltung be-
schreiben, die eine kommunikative Handlung zwischen Religionsangehérigen anleitet.’
In dieser Arbeit werden beide Ebenen eine Rolle spielen und nicht immer klar zu diffe-
renzieren sein.

Zeitgeschichtlich ist der hier verwendete Dialogbegriff weiter einzugrenzen auf
interreligiése Beziehungsgestaltungen nach dem Zweiten Weltkrieg. Die Ubertragung des

3 Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 199. Weitere Hinweise: (1) Zum Begriff »Interreligiositat« und »inter-
religios«s. ebd. 76. (2) Was »Religion«in diesem Zusammenhang bedeutet, soll im Anschluss iilber
den diskursiven Religionsbegriff Michael Bergunders rekonstruiert werden, der ein »zeitgendssi-
sches Alltagsverstandnis vonsReligion« iber kulturwissenschaftliche Ansétze Ernesto Laclaus, Ju-
dith Butlers und Michel Foucaults konzeptualisiert. Bergunder fasst Religion im Anschluss an den
Vorschlag Arthur Greils als Diskurskategorie: »religion as a category of discourse<, whose precise
meaning and implications are continually being negotiated in the course of social interaction.«
Greil, Arthur L.: Defining Religion. In: Peter Clarke/Peter Beyer: The World’s Religions. Continui-
ties and Transformations. New York: Routledge 2009, 135-149, 148. Dazu Bergunder: »Alle setzen
ein konsensfihiges heutiges Alltagsverstindnis von Religion voraus, das allerdings weitgehend
unerklart und unreflektiert bleibt. Es ist moglich, dieses Alltagsverstandnis —innerhalb eines kul-
turwissenschaftlichen Ansatzes — so zu konzeptualisieren und theoretisch zu fassen, dass es als
Cegenstand der Religionswissenschaft herangezogen werden kann.« Ders.: Was ist Religion? Kul-
turwissenschaftliche Uberlegungen zum Gegenstand der Religionswissenschaft. In: ZfR 19 (2001),
3-55, 54f. Dennoch ermoglicht er es, Religionen als komplexe, hoch dynamische und fluide Kom-
munikationszusammenhinge wahrzunehmen, die mit Katja Thorner »in bestandiger Interaktion
mit der sozialen und materialen Wirklichkeit stehen« (Thorner: Diskurstheorie und Diskursanaly-
se als Ansatz und Methode, 24f.). Ein diskursives Religions-Konzept ist besonders anschlussfahig
fiir eine Theologie, die topologisch-performativ arbeitet. Nicht verschwiegen werden soll, dass
eine Gefahr in Bergunders Religionsbegriff in einer Uberbetonung der sprachlichen Dimension
liegt und die deshalb wenig sensibel ist beispielsweise fiir die korperliche Dimension von Reli-
gionen. An dieser Stelle wire Bergunder, aber auch die im Folgenden entfaltete Theorie zum ji-
disch-christlichen Dialog, um Perspektiven des material turn gewinnbringend zu erginzen. S. da-
zu SaThZ: 24 (2020) Materialititen/Praktiken/Performanzen des Interreligiosen. (3) Ausgeblendet
bleiben fiir den hier dargestellten Zusammenhang Dialoge als literarische Kunstformen seit der
Antike nach dem Vorbild der Dialoge Platons. Vgl. dazu Pollmann, Karla: Dialog. I. Literaturge-
schichtlich (Alte Kirche). In: RGG online, 0.S.

4 Bernhardt: Inter-Religio, 203.

5 Vgl. ebd. 205.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Begriffs Dialog auf Begegnungen von Angehorigen unterschiedlicher Traditionen ist
ein noch junges Phinomen. Es verdankt sich der Entwicklungen und Erfahrungen aus
interreligiésen Dialogprozessen der vergangenen 80 Jahre. Sie sind es, die den heutigen
Dialogbegrift konzeptionell prigen. Welche Faktoren fithrten dazu, dass sich Plausibi-
lititen derart verinderten und »Dialog« sich als positiv besetztes Orientierungsmodell
fiir kirchliches Handeln und die Praxis von Kontaktgestaltungen zwischen Vertreter*in-
nen unterschiedlicher religidser Traditionen als iiberzeugend durchsetzen konnte? Der
judisch-christliche Dialog spielt in diesem Zusammenhang eine zentrale Rolle, nimlich
im Sinne eines Wegbereiters fir den interreligiosen Dialog, denn »[a]m klarsten ist der
Paradigmenwechsel in der Beziehungsbestimmung und -gestaltung des Christentums
zum Judentum vollzogen worden,«® so Reinhold Bernhardt. Vor allem im Zuge des Rin-
gens um das Eingestehen einer Mitschuld christlicher Kirchen an der Schoah und die bis
heute andauernde Aufarbeitung latenter Antijudaismen in der christlichen Theologie
verdnderte sich die Beziehungsgestaltung des Christentums zunichst zum Judentum
und strahlte schliefilich auf die Beziehungen zu anderen nichtchristlichen Religionen
aus.’” Dieser historische Befund verbindet sich mit einem wissenssoziologisch bedeut-
samen Aspekt: Zunehmend setzt sich das Bewusstsein durch, dass ein lernbereites sich
Einlassen auf andere religiose Traditionen einen theologischen Erkenntnisgewinn bringt.

Seit den 1960er Jahren ist deshalb nicht selten von einer »dialogischen Wende« die
Rede: aufkatholischer Seite wurde dieser Paradigmenwechsel hin zum Dialog durch das
Zweite Vatikanum vollzogen und lehramtlich formuliert; fir die anderen christlichen Kir-
chen sind es insbesondere eine Vielzahl von Bemithungen um interreligiésen Dialog des
Weltkirchenrates (Okumenischer Rat der Kirchen), die performativ dazu fithren, was
man als »dialogische Wende« des Christentums bezeichnen kann.® Dazu Reinhold Bern-
hardt:

»Der Gedanke, dass der intellektuelle Austausch mit Gelehrten anderer Religionen
nicht nur der Verteidigung feststehender Wahrheiten dienen, sondern einen kreati-
ven Auslegungskontext fiir die christlichen Glaubenslehren darstellen und in diesem
Rahmen einen Erkenntnisgewinn fiir die Theologie erbringen kdnnte, wurde erst

6 Ebd. 147.

7 An dieser Stelle sei auf Folgendes hingewiesen: Das Bewusstwerden der Schuldgeschichte des
Christentums gegeniiber Jid*innen als eine vordergriindige »Motivation« fir den judisch-christli-
chen Dialog spiegelt eine eurozentrische Wahrnehmung und Perspektive wider und unterscheidet
sich beispielsweise von der Motivation, mit der arabische oder paléstinensische Christ*innen und
Jud*innen in Israel in Dialog treten. Vgl. dazu Khader, Jamal: Christian Jewish Dialogue in Palesti-
ne/lsrael. A Different Dialogue. In: Rafig Khoury/Rainer Zimmer-Winkel (Hg.): Christian Theology
in the Palestinian Context. Berlin: AphorismA Verlag 2019, 169—181; vgl. auch Feldbauer, Julia: Das
Land Israel als Spannungsfeld im jiidisch-katholischen Dialog. Eine theologische Analyse des Kon-
zeptes »Land«. Universitat Salzburg Juni 2024 (unveréffentlichte Dissertation).

8 Vgl. dazu ebd. Ahnlich auch Peter Antes: »Eines der wichtigsten Ereignisse der christlichen Theo-
logie in der zweiten Halfte des 20. Jh. war die Einrichtung des interreligiésen Dialogs und die Ent-
wicklung einer damit einhergehenden Theologie des Dialogs.« Antes, Peter: Religion. III. Religion
und Religionen. In: RGG Bd. 7, #2004, 275. Ausfiihrlich zu den wichtigsten Stationen der Bezie-
hungsgeschichte zwischen Christentum und Judentum s. Bernhardt: Inter-Religio, 147—159; s. dazu
auch 1.4.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

seit den 1960er Jahren zu einem programmatischen Bestandteil der interreligiésen
Beziehungen auf theologischer Ebene.<

Seit dieser Zeit ist der Dialoggedanke zum Leitmotiv fiir die Beziehungsbestimmung
christlicher Theologie zu anderen Religionen avanciert und als solcher vielfiltig reflek-
tiert worden.’® Mitte der 1980er Jahre konnte man laut Bernhardt (auf katholischer Seite
in der Umsetzungsarbeit des Zweiten Vatikanums) eine regelrechte »interreligiose Dia-
logeuphorie«" beobachten, die in den 9oer Jahren nach der Uberwindung des Ost-West-
Gegensatzes weiter verstirkt wurde. In dieser Zeit blithte auch die interkulturelle und in-
terreligiose Hermeneutik, die sich vor allem mit dem Grundproblem auseinandersetzt,
wie das Fremde in seiner Fremdheit verstanden werden kann, wo doch Verstehen immer
eine Eingliederung des zu Verstehenden in den eigenen Verstehenshorizont bedeutet.”
Seit der Wende zum 21. Jahrhundert, nach dem 11. September 2001, kommt es allerdings
zu einem Abklingen dieser Begeisterung fiir den interreligiésen Dialog, vor allem wegen
einer verinderten Islam-Wahrnehmung und einem stirkeren Bewusstsein fiir die Am-
bivalenz von Religionen, ihr Potential fiir Frieden einerseits und scheinbar grenzenlose
Gewalt andererseits.”

1.1.3 Dialog und epistemologische Vorentscheidungen: Dekonstruktion
des alltaglichen und religiés-theologischen Sprachgebrauchs

Mit dieser Eingrenzung des Dialogbegriffs auf den interreligiosen Dialog seit Mitte des
20. Jahrhunderts und der Einnahme eines katholischen Standpunktes, der den mit NA
lehramtlich vollzogenen Paradigmenwechsel voraussetzt, sind bereits weitreichende
epistemologische Vorentscheidungen getroffen, die performativ auf das Projekt einer
Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs wirken. Auch Wrogemann beob-
achtet »[flir etliche Dialogtheorien aus dem christlichen Bereich [...], dass sie sehr
voraussetzungsreich sind«*. Gerade wenn es aber um theologische Grundlagenfor-
schung zu einem komplexen Phinomen wie jenem des interreligiésen Dialogs geht,

9 Bernhardt: Inter-Religio, 124. Hervorhebung AS.

10 Vgl ebd. 199. Wesentlich inspiriert ist dieser Gedanke von der jidischen Dialogphilosophie des
20.Jahrhunderts im Anschluss an Franz Rosenzweig, Ferdinand Ebner und Martin Buber und
in christlich-theologischer Rezeption und Adaption durch den frithen Karl Barth, Heinrich Ott,
Hans-Ceorg Gadamer, Jiirgen Habermas, Karl-Otto Apel und Bernhard Waldenfels. Vgl. dazu ebd.
189—198.

1 Ebd. 215.

12 Vgl. ebd. 114. Bernhard Waldenfels fiihrte in seinen Forschungen zu einer Phinomenologie des
Fremden beispielsweise die Unterscheidung von relativer und radikaler Fremdheit ein und sensi-
bilisiert fiir Dimensionen nicht einholbarer Fremdheit. Vgl. dazu eine seiner aktuellen Veroffentli-
chungen: Waldenfels, Bernhard: Orte und Wege des Fremden. Phianomenologische Perspektiven.
In: Christian Strobele u.a. (Hg.): Migration, Flucht, Vertreibung. Orte islamischer und christlicher
Theologie. Regensburg: Pustet 2018, 23—38; ders: Hyperphdnomene. Modi hyperbolischer Erfah-
rung. Berlin: Suhrkamp 2012.

13 Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 215. Ausfiihrlicher zur Entwicklung des christlich-muslimischen
Dialogs und dem Einschnitt um die Ereignisse von 09/11s. ebd. 159—174.

14 Wrogemann: Theologie Interreligioser Beziehungen, 297.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

33


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

miissen diese Voraussetzungen offengelegt und kritisch hinterfragt werden, um nicht
einer Idealisierung des interreligiésen Dialogs zu erliegen, sondern Deutungsoptionen
fiir real sich vollziehende interreligiose Beziehungen bereitstellen zu kénnen. Wer-
den interreligiose Dialoge idealisiert und enthistorisierend dargestellt, verstellt das
beispielsweise den Blick auf deren Einbettung in diverse Machtkonstellationen, Iden-
tititspolitiken, Ein- und Ausgrenzungsmechanismen, historische Konstellationen von
Schuldgeschichten etc., die performativ in interreligiésen Beziehungen wirken.

(1.) Dialog und die Pluralitét der Religionen So stellt sich fiir eine Erkenntnistheorie des inter-
religiésen Dialogs zunichst die religionstheologische Frage nach der Bedeutung und Be-
wertung der globalgesellschaftlichen Realitit einer Pluralitit religidser Traditionen und
Kulturen. Seit dem Paradigmenwechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils steht die Be-
antwortung dieser Frage unter der Primisse, dass die verschiedenen Religionen »Ant-
wort auf die ungelosten Ritsel des menschlichen Daseins« (NA 1) geben und dass die
Kirche »nichts von alledem ab[lehnt], was in diesen Religionen wahr und heilig ist« (NA
2). Die Vielfalt der Religionen ist fiir christliche Theologie also nicht linger von Grund
auf negativ zu bewerten, sondern steht unter dem handlungstheoretischen™ Anspruch,
dass»durch Gesprach und Zusammenarbeit [...] jene geistlichen und sittlichen Giiter und
auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen finden« (NA 2), anerkannt, gewahrt
und gefordert werden (vgl. NA 2). Bernhardt fithrt diesen Gedanken des Konzils mit Blick
auf den Dialog weiter: »Wird die Validitit der anderen Religionsform hingegen ganz oder
auch nur partiellanerkannt und auf diese Weise der Validitit der eigenen Religion gleich-
gestellt, dann wird eine Haltung der Wertschitzung und der theologisch motivierten Neugierde
ihr gegeniiber eingenommen.«*

(2.) Dialog und Wahrheitsanspruch Kritische Einwinde gegen interreligiose Dialoge werden
mit Blick auf diese Forderung nach einer wertschitzenden dialogischen Haltung mit
dem Hinweis auf einen scheinbaren Widerspruch erhoben. Dieser Widerspruch be-
stehe darin, dass man sich im Dialog den Wahrheitsanspriichen religiés Anderer 6ftne,
gleichzeitig aber am Wahrheitsanspruch der eigenen Glaubensiiberzeugungen festhal-
te.”” Richtig daran ist, dass eine Beanspruchung von Absolutheit, Allgemeingiiltigkeit
und Letztgiiltigkeit von Glaubenswahrheiten in der eigenen religiésen Tradition eine
Anerkennung von Wahrheitsanspriichen in der religiésen Tradition der Dialogpartner

15 »Handlungstheoretische« Ansdatze meinen Perspektiven oder Analysen, die sich mit Theorien
menschlicher Handlungen beschaftigen, mit den Griinden, Motivationen, Absichten und Formen,
wie Menschen entscheiden und gemaf dieser Entscheidungen handeln.

16  Bernhardt: Inter-Religio, 79.

17 Ebd.220:»Die Kritiker, aber auch manche Befiirworter des interreligiésen Dialogs operieren nicht
selten mit einem statischen und kognitiven Verstandnis von Wahrheit, das Wahrheit als Fir-wahr-
Halten von bestimmten Inhalten versteht. Die Befiirworter gehen davon aus, dass ein starres Fest-
halten an mitgebrachten Wahrheitsanspriichen einen Dialog verunmdglichen wiirde und betonen
die Offenheit des Dialoggeschehens. Die Kritiker fiirchten, im Dialog wiirden Wahrheitsansprii-
che relativiert. Dieser Verdacht begleitet den Dialoggedanken durch seine Geschichte hindurch.
Schon in der Antike wurde Dialog in Beziehung zur Skepsis und dem Dogmatismus entgegenge-
stellt.«

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

verhindert und damit letztlich einen Dialog. Doch die Forderung nach einer wertschit-
zenden Haltung meint nicht, auf eigene Glaubensgewissheiten im Dialog zu verzichten.
Denn durch einen Verzicht auf jeglichen Verbindlichkeitsanspruch wiirden interreli-
giose Dialoge irrelevant. Es ist gerade jener Austausch von Glaubensgewissheiten, der
zentral ist fiir interreligiése Dialoge und der sie erkenntnistheoretisch qualifiziert. Hier
ist mit Bernhardt zu differenzieren:

»Das par cum pari loquitur (>ein Gleicher spricht mit einem Cleichen<) bedeutet dabei
nicht notwendigerweise die vordialogische Anerkennung der Wahrheitsanspriche des
Anderen. Die Anerkennung des Anderen als Dialogpartner muss nicht einhergehen
mit der Anerkennung der von ihm vertretenen religisen Uberzeugungen.«'®

Fir den interreligiosen Dialog ist demgegeniiber ein »pluralismusfihiges [und dialogi-
sches — AS] Verstindnis von Wahrheit«” in Anschlag zu bringen, welches Wahrheit und

Dialog in ein performatives und transformierendes Wechselverhiltnis setzt. Dazu Bern-
hardt:

»Wird Wahrheit hingegen dynamisch (als Ereignung) und kommunikativ (als Bezie-
hungsgeschehen) verstanden, kann Wahrheit und Dialog in eine Wechselbeziehung
zueinander gesetzt werden. Die mitgebrachte Wahrheitsgewissheit kann im Dialog
verfestigt oder erschiittert, aber auch erweitert, bereichert oder vertieft werden. In je-
dem Fall wird sie verandert.«*°

(3.) Dialog und die Frage nach (In-)Kommensurabilitdt Im Zusammenhang mit der Frage nach
der Verhandlung von Wahrheitsanspriichen im Dialog stellt sich auch die Frage danach,
ob religiése Glaubensinhalte, Konzepte und Begriffe iiberhaupt fiir Auflenstehende und
religiés Andere kommunizierbar sind. Die These, dass unterschiedliche Konzepte un-
tereinander inkommensurabel sind (Inkommensurabilitit) entstammt urspriinglich ei-
nem Forschungsdiskurs in den 1960er Jahren im Bereich der Wissenschaftstheorie (vgl.
dazu Kapitel 1.2.2 und 4.1.3.2.1). Heute wird sie vor allem im Bereich der Kulturwissen-
schaften und der interkulturellen Hermeneutik diskutiert. Samuel P. Huntington bei-
spielsweise nutzte in den 9oer Jahren die Uniibersetzbarkeitsannahme als Begriindung
fiir seinen »Kampf der Kulturen«*. Fiir den interreligiésen Dialog wiirde die Annahme
einer Inkommensurabilitit von Glaubensiibersetzungen eine Verunméglichung bedeu-
ten. Gleichzeitig werden aber gerade im interreligiésen Dialogbemithen immer wieder
Erfahrungen der Grenzen des Kommunizierbaren gemacht. Es ist deshalb sinnvoll, ei-
ne partielle Inkommensurabilitit in Dialogprozesse einzugestehen, ohne dabei von einem
Bemithen um Verstindigung abzulassen.

18  Bernhardt: Inter-Religio, 221.

19 Ebd. 219. Zur Frage nach einem addquaten Wahrheitsverstindnis im religiosen Feld vgl. ebd.
219-221.

20  Ebd. 220.

21 Huntington, Samuel P: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahr-
hundert. Miinchen/Wien: Europaverlag 1996 (engl. Original 1996: The Clash of Civilizations).

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

35


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

(4.) Dialog und die Frage nach Ubersetzbarkeit Gerade fiir den interreligiésen Dialog ist
deshalb die Frage nach der Ubersetzbarkeit sprachlicher und kultureller Codes, die
sich im Kontext interkultureller Begegnungen stellt und deren Bearbeitung zu einer
Wende in den Kulturwissenschaften, dem translational turn** fiithrte, eine zentrale
Bezugsgrofde mit bisher unabgegoltenem Potential. In der Entwicklung der Transla-
tional Studies wurde zunehmend bewusst, dass es beim Ubersetzen nicht allein um die
Ubertragung von Sprachen und Texten geht: Eine Ubersetzung kann nicht losgeldst
von der kulturellen Eingebundenheit von Sprachen und Texten geschehen. Das fiihrte
zu einer theoretischen Ausdehnung des Ubersetzungsverstindnisses, »das den Blick
erweitert auf umfassendere Kultur-Ubersetzung, ohne jedoch die Text-, Sprach- und
Reprisentationsdimension auszublenden.«*® Unter diesen Voraussetzungen wurde
die Kategorie der Ubersetzung »zu einer Leitperspektive fiir das Handeln in einer
komplexen Lebenswelt, fiir jegliche Formen des interkulturellen Kulturkontakts, fiir
Disziplinenverkniipfung und fiir eine methodisch geschirfte Komparatistik im Zeichen
einer Neusicht des Kulturenvergleichs.«** Fiir den Bereich des interreligiésen Dialogs
wurden die einhergehenden Erkenntnisse und Konzeptualisierungen, vor allem aber
das epistemologische Potential dieses turns m.E. fir den Bereich interreligiéser Dialoge
bisher noch nicht gentigend wahrgenommen. Dazu Paul Ricoeur:

»Ubersetzen beschrinkt sich nicht [..] auf die professionelle Praxis der Ubersetzer und
Dolmetscher: Ubersetzen steht paradigmatisch fiir jede Art des Austauschs nicht nur
zwischen Sprachen, sondern auch zwischen Kulturen [und Religionen — AS]. Uberset-
zungen bringen nicht nur den Austausch hervor, sondern sie schaffen auch Aquivalen-
zen: Das Erstaunliche am Ubersetzen ist, dass es den Sinn einer Sprache in eine andere
bzw. einer Kultur in eine andere transportiert, ohne ihn identisch wiederzugeben, son-
dernindemes lediglich ein Aquivalent anbietet. Die Ubersetzung ist dieses Phianomen
der Aquivalenz ohne Identitit.«*®

Wird der jidisch-christliche Dialog als Ubersetzungsprozess verstanden — wie fiir
den hier verwendeten Dialogbegriff vorgeschlagen (und exemplarisch fiir den jidisch-
christlichen Dialog weiter prazisiert in Kapitel 1.3) — er6ffnen sich wertvolle Moglich-
keiten fiir eine kulturwissenschaftliche Reformulierung des interreligiésen Dialogs und
eine epistemologische Perspektivierung. So ist es zunichst moglich, tiber die Kategorie
der Ubersetzung »auf konzeptueller Ebene am Prinzip kultureller Ubersetzbarkeit«*®
festzuhalten, die sich daran festmacht, dass »[d]urch Ubersetzung [..] Verstindigungs-
techniken aktiviert [werden], die ganz bewusst darauf setzen, dass sich Kulturen [und
Religionen — AS] iiberschneiden und dass kulturelle [und religiése — AS] Differenzen

22 Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften. Rein-
bek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 62018, 239-284.

23 Ebd. 241.

24  Ebd.240.

25  Ricoeur, Paul: Vielzahl der Kulturen. Von der Trauerarbeit zurUbersetzung. In: Claus-Dieter Krohn/
Michaela Enderle-Ristori (Hg.): Ubersetzung als transkultureller Prozess. Miinchen: Ed. Text + Kri-
tik 2007, 3-6, 4f.

26  Bachmann-Medick: Cultural Turns, 242.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

verhandelbar werden«*’. Ubersetzung bildet als »Kategorie des >Zwischenraums«?®
diese Uberlappungen und Uberginge in interreligivsen Aushandlungsprozessen ab.
Unter der Perspektive von Ubersetzung wird es dann méglich, die Begegnung von
Religionen im Dialog nicht als die Begegnung zweier Fremder zu betrachten, sondern
die vielfiltigen interreligiésen Beziehungen (vor allem historisch als »entangled histo-
ries«*, aber auch soziologisch, globalgesellschaftlich, semantisch etc.) in die Begegnung
hineinzunehmen.

Auf dieser Basis erschliefft die Kategorie Ubersetzung einerseits einen Zugang zu
anderen Religionen im Sinne »sprachlich verfasste[r] Weltsichten« und das ErschliefRen
»andere[r] Sinnhorizonte«*°. Andererseits erméglicht sie es, Grenzerfahrungen des
Kommunikablen und Ubersetzbaren im Zwischenraum religiéser Begegnungen wahr-
zunehmen und zu thematisieren. Denn Ubersetzung »unterstellt nicht von vornherein
glatte Transfers, sondern legt eher Briiche, Fehliibersetzungen, misslungene Uberset-
zungsversuche frei, um sie gar als notwendige Ausgangspunkte von Verstindigung
fruchtbar zu machen.«*

Mit Ubersetzung als Analysekategorie kénnen interreligidse Dialoge als spannungs-
reiche Kontaktzonen codiert werden und damit »Briiche, Blockierungen oder gar mogli-
che Uniibersetzbarkeit zugelassen werden«**. Gerade in dieser Hinsicht fithrt es fiir den
interreligiésen Dialog m.E. weiter, nach Ubersetzbarkeit denn nach Kommensurabilitit
zu fragen. Die Kategorie der Ubersetzung ermdglicht nicht nur einen differenzierteren
Umgang und eine Aufarbeitung von Erfahrungen des Konfliktes oder Scheiterns, son-
dern vor allem eine Bestimmung des epistemologisch gewinnbringenden Wertes blei-
bender Differenzen innerhalb des interreligidsen Dialogs.

(5.) Dialog und Ethos Vor dem Hintergrund dieser epistemologischen Implikationen ist der
Dialogbegriff kein neutraler mehr, sondern er beinhaltet bereits ein positives Sich-ins-
Verhiltnis-Setzen zur*zum Dialogpartner®in, das sich in einem Ethos des Dialogs kon-
zeptualisieren lasst. Auch wenn NA selbst noch nicht explizit von einem »Dialog« spricht,
so ist es die Rezeption und die praktische Umsetzung von NA und dem Zweiten Vatika-
num generell, die den Dialogbegrift performativ als Leitbegriff fiir die christliche Bezie-
hungsgestaltung zu anderen Religionen hervorbringt.*® Fiir Wilhelm Dantine und Eric

27  Ebd.243.

28  Ebd.257.

29  Ebd. 264.Vgl. auch Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini: Einleitung Geteilte Geschichten — Europa
in einer postkolonialen Welt. In: Dies./Beate Sutterliity (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postko-
loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus 2002, 9—49.

30  Miinnix, Gabriele: Quasi dasselbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des Uber-Setzens im Hori-
zontinterkulturellen Verstehens. In: Dies. (Hg.): Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle
Hermeneutik. Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber 2017, 1542, 19.

31 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 256.

32 Ebd. 258.

33 Vgl.dazudie 1991 veroffentlichte Verlautbarung des Papstlichen Rates fiir den interreligiosen Dia-
log »Dialog und Verkiindigung«. Fiir eine Analyse des darin enthaltenen Dialogverstandnisses s.
Bernhardt: Inter-Religio, 210—212.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

37


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Hultsch bekommt der Dialogbegrift mit dem Konzil fiir den Katholizismus sogar revolu-
tiondre Bedeutung.** Der Dialogbegriff der katholischen Kirche, wie er sich in der Folge-
zeit entwickelt, kann und darf aufgrund seiner geschichtlichen Verortung kein neutra-
ler sein. Mit Bernhardt: »Er [der Dialogbegriff] bringt ein bestimmtes Beziehungsethos
bzw. eine normative Beziehungsqualitit zum Ausdruck: eine Beziehungsgestaltung in
gegenseitiger Offenheit, Wertschitzung und Anerkennung. Der Begriffist also nicht nur
deskriptiv, sondern >Wert-voll.«*> Worin besteht dieser Wert und die Beziehungsquali-
tit des Dialogs nach Bernhardt?

»Dialogische Begegnungen gehen (iber ein blofes Sichtreffen und Zusammensein hin-
aus. Sie sind geleitet von echtem Interesse am Anderen, suchen den verstehenwollen-
den Austausch mit ihm, sind bereit, sich mit der eigenen Identitit in diese Auseinan-
dersetzung einzubringen und sich darin transformieren zu lassen. Dialog in diesem
Sinne der gegenseitigen Erhellung und Transformation vollzieht sich nicht durch ei-
ne bloRe Kenntnisnahme des Anderen, die ihn passiv respektiert, sondern als akti-
ves Sicheinlassen auf ihn: indem sich der Dialogpartner von seinem Gegeniiber in An-
spruch genommen weifd und auf diesen Anspruch eingeht. [...] Sie fithrt im Idealfall zu
einer Verantwortlichkeit fiireinander und zur Wahrnehmung von Verantwortung mit-
einander. Dialog in diesem Sinne ist also nicht nur ein Medium der Verstindigung,
sondern eine ethisch qualifizierte Kommunikationsform, Beziehungsgestaltung und
Beziehungshaltung, die getragen ist von Wechselseitigkeit (Reziprozitit) in der kom-
munikativen Interaktion und von Wertschitzung des Partners. Die Bereitschaft, sich
auf solche Kommunikationsformen einzulassen, ist eine Sache von Einstellungen und
Handlungsdispositionen.<*®

Damit grenzt sich ein normativer Dialogbegriff von vornherein von apologetischen, pole-
mischen oder pidagogischen Beziehungsgestaltungen ab.?” Gespriche mit anderen Re-
ligionen, die »ein strategisches oder taktisches Ziel verfolgen und den Gesprichspart-
ner zur Erreichung dieses Ziels manipulieren wollen<*® widersprechen dem Ethos des
Dialogs und damit den Kriterien dieses Dialogbegriffs.* Ein Dialog wird in diesem Ver-

34  Vgl. Wilhelm Dantine/Eric Hultsch: Art. »Dialog« in: TRT 11983, 278. Dantine/Hultsch verweisen
vor allem auf die Dokumente NA und UR.

35 Bernhardt: Inter-Religio, 93. Ausfiihrlicher dazu s. ebd. 205-211.

36  Ebd.206f.

37  Vgl. dazu ebd. 206: »Wenn er [der Dialogbegriff] eine ethisch qualifizierte Haltung bezeichnet,
bekommt er eine normative Fiillung. [..], im zweiten [normativen] Fall gibt er ein Kommunikati-
onsideal vor, an dem sie sich messen lassen miissen. [...], im zweiten [normativen] Fall postuliert
ereine Beziehungsqualitit. Um den ethischen Gehalt des Dialogbegriffs zum Ausdruck zu bringen,
ist es sinnvoller, vonsdialogischen Begegnungencals vonsDialog«zu sprechen.«

38  Bernhardt: Inter-Religio, 206.

39  Schwieriger hingegen, besonders fiir eine christliche Theologie des Dialogs, ist das Verhiltnis zwi-
schen Dialog und Mission. Wird ein Cesprach in manipulativer Absicht gefiihrt, entspricht es nicht
den Kriterien des interreligiosen Dialogs. Jedoch, so Bernhardt: »Die Méglichkeit, Dialog als ge-
genseitige absichtslose Bezeugung der je eigenen Wahrheitsgewissheit zu verstehen und zu prak-
tizieren, setzt aufseiten der Beteiligten allerdings voraus, dass sie den Glaubensinhalten, die von
den Dialogpartnern vertreten werden, nicht jeglichen Wahrheitswert, jeglichen ethischen Wert,
jegliche Lebensdienlichkeit und jegliche soteriologische Bedeutung absprechen.« Bernhardt: In-

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

stindnis nicht als konfrontatives Gesprich im Sinne einer Debatte oder Diskussion ge-
fithrt, in dem es das Ziel ist, die eigene Position mit Argumenten zu behaupten. Fiir einen
Dialog braucht es die Bereitschaft zum empathischen Zuhéren, zum Verstehenwollen
Anderer und zum sich Einlassen auf das Selbstverstindnis Anderer als Herausforderung
und Bereicherung fiir die eigenen religisen Uberzeugungen. Das setzt Gleichberechti-
gung beider Partner voraus und als Ideal einen méglichst herrschaftsfreien Raum.*° In
diesem Zusammenhang sei ein kritischer Einwand Henning Wrogemanns angefiihre,
derim Umgang mit einem normativen Dialogbegriff nicht itbersehen werden darf. Wro-
gemann weist zurecht darauf hin, dass dieser Dialogbegriff oft der Realitit von Dialogen
nicht gerecht wird und dass eine Idealisierung und Uberfrachtung des realen Dialogs mit
zu hohen Erwartungen zur Belastung und sogar zu einem Dialogabbruch fithren kann.*
Demgegeniiber ist aber auch das performative Potential eines normativen Dialogbegrifts
in Anschlag zu bringen. Mit Bernhardt:

»Andererseits ist es durchaus wichtig, interreligiose Begegnungen an einem Leitideal
zuorientieren, dasimmer auch als kritisches Korrektiv und weiterfiihrender Impulsge-
ber fiir real existierende Begegnungen dienen kann. [..] Dass die Wirklichkeit interreli-
gioser Begegnungen dem Beziehungsideal der dialogischen Kommunikation oft nicht
entspricht, entwertet das Ideal nicht, sondern misste zu einer Kritik an der real exis-
tierenden Beziehungsgestaltung fithren.«*>

Ein wie eben skizziertes normatives Dialogverstindnis begegnet in Zhnlicher Form
in zahlreichen Grundlagenreflexionen, beispielsweise dem Dialog-Dekalog Leonhard
Swidlers (1983)**. Auch die Komparative Theologie, iiber die der Dialogbegriff im Fol-
genden weiter prizisiert werden soll, operiert mit einem normativen Dialogbegriff (von
Stosch spricht von einer entsprechenden »Grundhaltung«**) und den damit vorausge-
setzten epistemologischen Implikationen.

1.2 Ethisch-epistemologisch: Interreligioser Dialog
und Komparative Theologie

Die Komparative Theologie und ihre konzeptionell-programmatische sowie episte-
misch-methodische Ausrichtung, insbesondere ihre Uberlegungen dazu, wie die eigene

ter-Religio, 222. Ahnlich Kister, Volker: Dialog. Ill. Dialog und Mission. In: RGG online, 0.S.; ders.:
Einfihrungin die Interkulturelle Theologie (UTB 3465). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011,
152f. Vgl. dazu ausfiithrlich Kapitel 7.

40 Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 207f.

41 Vgl. Wrogemann, Henning: Theologie interreligioser Beziehungen, 297f. Vgl. dazu auch Bern-
hardt: Inter-Religio, 215-218.

42 Bernhardt: Inter-Religio, 218.

43  Swidler, Leonhard: Dialogue Decalog: https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/
(10.02.2025).

44 Stosch, Klaus von: Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen. Paderborn
u.a.: Schoningh 2012, 155-167.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

39


https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dialogueinstitute.org/dialogue-principles/

40

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Theologie fiir Geltungsanspriiche anderer Religionsgemeinschaft einen Raum im ei-
genen Danken schaffen kann und der Dialogbegriff, auf den sie zuhilt, geben fiir den
Entwurf einer Erkenntnistheologie des jiidisch-christlichen Dialogs einen weiteren
Referenzrahmen: Der interreligiose Dialog nimmt in der theoretischen Anlage Kom-
parativer Theologie erkenntnistheologischen Rang ein. Klaus von Stosch schreibt zum
Verhaltnis von Dialog und Komparativer Theologie:

»Der vielfiltige, lebendige Dialog mit spezifischen Traditionen, Personen und Theo-
logien wird [...] als Grundlage und Korrektiv Komparativer Theologie erkennbar. Kom-
parative Theologie ist keine Theologie fiir den Dialog, sondern aus dem Dialog heraus.
Sie ist von daher ein kooperatives Unternehmen, in das es Anhangerinnen und Anhén-
ger anderer Religionen einzubeziehen gilt. Sie ist nicht auf die Arbeit an Texten zu be-
schrianken, sondern braucht auch den konkreten Dialog mit Menschen anderer Welt-
bilder,um einen addquaten Zugang zur eigenen und fremden Weltbildebene entwickeln
zu kdnnen.«*

Komparative Theologie kommt fiir unseren Kontext deshalb in erster Linie als Epistemo-
logie und Methodologie in Betracht (und weniger als eigenstindige Disziplin, denn die
disziplindre Verortung im Kanon wissenschaftlicher Ficher bleibt weiter umstritten), die
dem Selbstverstindnis anderer religioser Traditionen einen konstitutiven Ort innerhalb
des eigenen theologischen Denkens zuspricht. Mit Peter Hiinermann*® versteht sie die
Teilnehmer*innen-Perspektive nicht-christlicher Religionen als loci alieni und damit als
Erkenntnisquelle fiir Theologie (Einleitung und Kapitel 8.1.2). Sie entwickelt einen eigen-
stindigen Ansatz und ein methodisches Setting, um diese ihr fremde Binnenperspektive
fiir das eigene Denken einholen zu kénnen. Dazu ist sie konstitutiv auf den interreligio-
sen Dialog verwiesen. Komparative Theologie ist insofern fiir unsere Fragestellung nach
der Theologizitit des Dialogs wertvolle Gesprichspartnerin und wissenschaftstheoreti-
scher Maf3stab, an dem sich diese Arbeit zu messen hat.*’

45  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 212f. Hervorhebung AS.

46  Vgl. dazu Hiinermann: Die methodologische Herausforderung der Dogmatik durch die Wieder-
entdeckung der theologischen Relevanz des Judentums, 142-163.

47  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 212. Innerhalb der Komparativen Theologie
gibt es allerdings grofie Unterschiede, was die Form dieses Dialogs betrifft. Wihrend von Stosch
vorallem den Dialog mit muslimischen Vertreter*innen anstrebt und ein religionsdialogisches In-
teresse verfolgt (Komparative Theologie ziele auf eine »Auss6hnung der Religionen« (von Stosch:
Komparative Theologie als Wegweiser, 157), fiihrt Clooney in seinen Detailstudien eher einen »li-
terarischen Dialog« (Clooney, Francis X.: Reading the World in Christ. From Comparison to Inclu-
sivism. In: Gavin D’Costa: Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of a Pluralistic Theology of
Religions (Faith meets Faith Series). Maryknoll: Orbis Books 1998, 63—80, 63) und bezieht — wohl
aufgrund eigener hervorragender Sprachkenntnisse — kaum die Teilnehmer*innen-Perspektive in
Form konkreter Gesprache mit ein, sondern kommt iiber ein »close religious reading« zu einem
interreligiosen Vergleich. Dieser hat fiir Clooney eine spirituell-kontemplative Dimension: Dia-
log ist fiir Clooney »a reflective and contemplative endeavor by which we see the other in light
of our own, and our own in light of the other.« Clooney, Francis X.: Comparative Theology. Deep
Learning across Religious Borders. Malden, Mass.u.a.: Wiley-Blackwell 2010, 11. Meiner Kenntnis
nach wird von den Vertreter*innen der Komparativen Theologie zwar diese Verwiesenheit auf den
interreligiosen Dialog betont und auch dariiber nachgedacht, welche Form (meistens im Sinne

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

1.2.1 Dialog und Theologie: Paradigmen, Methodologie und Ziele
Komparativer Theologie (Francis X. Clooney, James L. Fredericks)

Die Komparative Theologie ist eine noch junge Erscheinung in der wissenschaftlichen
Diskurslandschaft von Religionstheologie, Religionsphilosophie und Religionswissen-
schaften.*® Auch wenn die Methodik des Religionsvergleichs keine neue Erscheinung ist,
sondern im Christentum lange Tradition hat,* entsteht die hier gemeinte neuere Kom-
parative Theologie in den 1990er Jahren iiberwiegend im englischsprachigen Raum als
Reaktion vor allem auf zwei wissenschaftstheoretische Paradigmen. Ein erster Impuls-
geber waren die cultural turns, insbesondere der mit Edward Saids »Orientalism« (1978)
einsetzende postcolonial turn.> Postkoloniale Studien konnten besonders fiir das Unter-
nehmen von Kultur- und Religionsvergleiche zeigen, dass diese scheinbar objektiv-wis-
senschaftlich durchgefiihrten Forschungen bis ins 20. Jahrhundert hinein hiufig von der
Hegemonie westlicher Kulturen ausgingen. Sie liefen nahezu ausschliellich aufeine dis-
kursive Abwertung und Stigmatisierung anderer Kulturen hinaus. Der Hegemonialan-
spruch westlicher Wissenskulturen wurde dadurch scheinbar empirisch bestitigt und
bestehende Machtverhiltnisse weiter verfestigt. Die postkolonialen kritischen Theorien
zeigten schliefilich auch fiir die Theologie die Notwendigkeit an, kulturell und religiés
Andere epistemologisch neu zu fassen und positiv in den Blick zu nehmen, um in der
Konsequenz »die religiése Andersheit von Nichtchristen konstruktiv und systematisch
in das eigene theologische Denken einzubeziehen«®.

von Grundhaltungen, Kapitel 1.2.2) dieser Dialog haben muss, um fiir das Anliegen Komparativer
Theologie liberhaupt sinnvoll zu sein. Der Dialog kommt also eher als »technisches Hilfsmittel«in
Betracht. Allerdings ist die implizit postulierte Moglichkeit einer genuin epistemischen und (of-
fenbarungs-)theologischen Bedeutung des interreligiésen Dialogs (zur Erschlieung fremder re-
ligiéser Traditionen als loci alieni) bisher kaum systematisch reflektiert worden (vgl. den Ansatz in
dieser Studie zum judisch-christlichen Dialog in Kapitel 8).

48  Komparative Theologie verortet sich gerne im Zwischen dieser drei Bereiche und l&sst sich nicht
ohne Weiteres einer Disziplin zuordnen. Vgl. dazu von Stosch: Komparative Theologie als Weg-
weiser, 216: »Das Besondere an der Komparativen Theologie ist in diesem Zusammenhang, dass
siereligionsvergleichend arbeitet, dabei aber keine apriorische apologetische Absicht verfolgt und
dennoch nicht auf das Stellen der Wahrheitsfrage verzichtet. Komparative Theologie bringt also
die Binnenperspektiven der verschiedenen Theologien miteinander ins Gesprach und macht sie
fureinander fruchtbar. Sie hort dabei in dem von Clooney, Fredericks, Cornille und mir propagier-
ten Verstiandnis von Komparativer Theologie nicht auf, konfessionelle Theologie zu sein, so dass
jede religiose Tradition eigene Komparative Theologien hervorbringen kann. Diese stehen aller-
dings im engen Austausch miteinander und entwickeln gemeinsam dialogische Formen der Theo-
logie, die die jeweiligen Binnenperspektiven bereichern und verdndern.«

49  Vgl.von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 134—138; Bernhardt: Inter-Religio, 402—407
(»Die altere, die neue und die neuste Komparative Theologie«).

50 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 184—238 (postcolonial turn); Said, Edward W.: Orientalism. Wes-
tern Conceptions of the Orient. New York: Vintage Books 1979.

51 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 137 und 136f. Mit Blick auf den jidisch-christli-
chen Dialog und der in dieser Studie postulierten Theologizitit dieses Dialogs macht von Stosch
die interessante Bemerkung, dass es in der deutschsprachigen Theologie vor allem die Rezepti-
on Emmanuel Levinas und anderer jiidischer Religionsphilosophen war, die die Entwicklung einer

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Ein zweiter Impulsgeber fiir die Komparative Theologie war die Frustration, die aus
der religionstheologischen Modellbildung zur Frage der Heilsmoglichkeit von anderen
religidsen Traditionen erwuchs (Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus)®. Laut
von Stosch kénnen diese Modelle das Grunddilemma nicht 16sen, das fiir eine konfes-
sionell verfasste Religionstheologie daraus erwichst, dass sie einerseits im Dienst ei-
nes friedlichen Zusammenlebens von Menschen unterschiedlicher religiéser Traditio-
nen in einer pluralen Gesellschaft der Vielfalt der Religionen eine positive Bedeutung
zuerkennen und andererseits am eigenen Wahrheitsanspruch und der Verbindlichkeit
ihrer Glaubensiiberzeugungen festhalten muss. Von Stosch beispielsweise erinnert dar-
an, dass eine wertschitzende Haltung gegeniiber Andersgliubigen der Struktur christ-
lichen Glaubens entspricht:

»Denn der christliche Glaube verpflichtet m.E. dazu, beide Pole des Grunddilemmas
festzuhalten, d.h. er fordert unabdingbar sowohl das Festhalten am christlichen Unbe-
dingtheitsanspruch als auch die Méglichkeit der unbedingten Anerkennung eines An-
deren in seiner Andersheit, was auch die Wertschiatzung des religiésen Glaubens des
Anderen notwendig macht. [..] Aus christlicher Sicht es aber inakzeptabel, Andersheit
nur wegen ihrer Andersheit abzulehnen, weil eben dies durch die Struktur des christ-
lich-trinitarischen Gottesbegriffs verboten ist. Es muss also zumindest die denkerische
Méglichkeit verantwortet werden, etwas Fremdes als Fremdes anzuerkennen.«*

Laut von Stosch seien religionstheologische Entwiirfe deshalb nicht in der Lage »in iiber-
zeugender Weise die Geltungsanspriiche des christlichen Glaubens [...] zu verteidigen,
und zugleich Andersgliubige in ihrer Andersheit und damit auch in ihrem Glauben zu
wiirdigen«**. Aus Unzufriedenheit iiber diese Modellbildung und die scheinbare Stagna-
tion der Religionstheologie innerhalb dieser Modelle, erscheint fiir von Stosch die Kom-
parative Theologie in ihrer methodischen Neuausrichtung ein Ausweg aus diesem Di-
lemma zu sein.

Demgegeniiber weist Reinhold Bernhardt allerdings darauf hin, dass die Frontstel-
lung der Komparativen Theologie gegen eine Theologie der Religionen gleich mehrere
Probleme mit sich bringt: Zum einen verengt sie das Forschungsfeld der Religionstheolo-
gie einseitig auf die Frage nach der Heilsbedeutung anderer Religionen in Form der drei
Grundmodelle Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus.*® Dazu Ulrich Winkler:
»In most criticisms, theology of religions is confined to a model competition between

neuen Verhiltnisbestimmung des Christentums zu religios Anderen vorantrieben. Vgl. von Stosch:
Komparative Theologie als Wegweiser, 136f.

52 Zudieserreligionstheologischen Modellbildung vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 326—339; von Stosch:
Komparative Theologie als Wegweiser, 177-132 (»|. Theorien, Modelle und Probleme christlicher
Theologien der Religionen«); von Stosch: Einfiihrung in die systematische Theologie, 327-329.

53  Vgl. von Stosch: Einfithrung in die systematische Theologie, 329.

54  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 133.

55  Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 419.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

exclusivism, inclusivism, and pluralism. This, however, is only one area of theology of
religions that has in the meantime found sufficient treatment.«*®

Zum anderen nimmt sie die Weiterentwicklung innerhalb der Religionstheologie zu
diesem Forschungsdiskurs und die kritische Selbstreflexion zu dieser Modellbildung der
letzten Jahre nicht wahr.”” Damit biif$t Komparative Theologie nach Bernhardt »die Még-
lichkeit ein, sich selbst konstruktiv in einem weiteren Diskurszusammenhang zu lokali-
sieren und sich anders als kritisch-abgrenzend zu anderen Ansitzen, die sich darin pri-
sentieren, in Beziehung zu setzen«®®. Und weiter schreibt er: »Der hohe Anspruch von
Stoschs, die Komparative Theologie stelle ein neues Paradigma im Gegeniiber zur Religi-
onstheologie dar, erscheint kaum gerechtfertigt.«* Ulrich Winkler setzt demgegeniiber
stirker auf eine Versohnung und Verbindung zwischen Komparativer Theologie und plu-
ralistischer Religionstheologie, indem er Komparative Theologie konsequent aus einer
pluralistischen Religionstheologie heraus entwickelt, damit sie

»die Wahrheitsvermutung nicht a priori fiir die eigene Seite exklusiv reklamiert, sprich
Apologetik betreibt, sondern diese Wahrheitsvermutung auch in andere religiése Tra-
ditionen und deren Glaubensvollziige investiert, Apologetik gewissermafien umdreht.
Genau in diesem Sinn ist Komparative Theologie auf Religionstheologie angewiesen,
insofern sie mit der pluralistischen Option ernst macht und sich anderen Theologien
und Wahrheitsanspriichen lernbereit aussetzt.«*°

Wenn im Folgenden die Komparative Theologie dennoch iiber die Darstellung von
Stoschs und weiterfithrend iiber Winkler und Cornille skizziert wird, dann unter dem
von Bernhardt formulierten Einspruch. Diese Entscheidung fir »eine« Richtung Kom-
parativer Theologie ist der Pluralitit der Ansitze Komparativer Theologie geschuldet,
deren Vertreter*innen bis heute um die Profilbildung ihrer Disziplin ringen. Fiir Wink-
ler steht »komparative Theologie [..] unter theologisch-systematischer Hinsicht am
Anfang. Es tut sich ein Meer von Fragen auf und eine Wiiste der fehlenden Erfahrungen
und ungeldsten Ritsel, und nur erste Lichter von Antworten.«® Fiir von Stosch kénnen

56  Winkler, Ulrich: Reasons for and Contexts of Deep Theological Engagement with Other Religious
Traditions in Europe. Toward a Comparative Theology. In: Religions 3 (2012), 1186. Ahnlich auch
ders.: Wege zur Religionstheologie, 361-480.

57  SokannKristin Beise Kiblinger zeigen, dass die kritische Distanzierung einiger Komparativer Theo-
log¥innen von der Theologie der Religionen sich auf einem Diskussionsstand griindet, der langt
Uberholt ist. Vgl. Beise Kiblinger, Kristin: Relating Theology of Religions and Comparative Theol-
ogy. In: Franxis X. Clooney (Hg.): The New Comparative Theology. Interreligious Insights from the
Next Generation. London 2010, 21—42.

58  Bernhardt: Inter-Religio, 419.

59  Ebd.421.

60  Winkler, Ulrich: Zum Projekt einer Komparativen Theologie. In: Georg Ritzer (Hg.): »Mit euch
bin ich Mensch...«. Festschrift anldsslich des 60. Geburtstages von Friedrich Schleinzer. Innsbruck/
Wien: Tyrolia-Verlag 2008, 115-148, 139.

61 Winkler, Ulrich: Kniende Theologie. In: Friedrich Dobberahn (Hg.): Wagnis der Freiheit. Perspekti-
ven geistlicher Theologie. Festschrift fiir Paul Imhof (Strukturen der Wirklichkeit 4). Taufkirchen:
Via-Verbis-Verlag 2009, 162-198, 197. Ahnlich auch Keith Ward: »Wie die Theologie selbst, so ist
auch Komparative Theologie in sich sehr vielschichtig.« Ders.: Programm, Perspektiven und Ziele
Komparativer Theologie. In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

43


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

dennoch drei Kennzeichen ausgemacht werden, die die Ansitze der Komparativen

Theologie in all ihrer Unterschiedlichkeit programmatisch verbinden:

»Erstens verweigert die neuere Komparative Theologie Allgemeinurteile und Genera-
lisierungen. Sieist sensibel fiir die innere Heterogenitat religioser Traditionen und ver-
sucht ein Gespiir fir den Reichtum der damit verbundenen Komplexitat von Religio-
nen zu entwickeln. Zweitens verkniipft sie das Nachdenken mit der Praxis des interre-
ligiosen Dialogs. Sie will nicht nur iiber den anderen nachdenken und reden, sondern
auch mit ihm ins Cesprach kommen und das Selbstverstindnis des anderen an zen-
traler Stelle in das eigene Nachdenken einspeisen. Und drittens entwickelt sie herme-
neutisch ein Bewusstsein fiir die eigenen normativen Grundlagen des Gesprachs und
kultiviert die Bereitschaft, diese kritisch zu hinterfragen.«®?

Derzeit sind es vor allem zwei Richtungen, die die Komparative Theologie prigen und

sich an der Frage nach der diszipliniren Verortung Komparativer Theologie scheiden:
Die eine versteht Komparative Theologie als 6ffentliche Theologie ohne konfessionelle
Anbindung (Keith Ward, Robert Cummings Neville)®. Vor allem Wards Ansinnen ist es,
komparative Theologie als traditions- und konfessionsiibergreifende, globale Theologie
zu entwickeln. Die zweite sieht die Komparative Theologie innerhalb der konfessionellen
Theologie verortet. Sie wird vor allem durch Francis X. Clooney* und James L. Frede-

ricks®®, in zweiter Generation und im deutschsprachigen Raum vor allem durch Klaus

62
63

64

65

Interreligiose Vergleiche als Weg der Religionstheologie (Beitrdge zu einer Theologie der Religio-
nen 7). Zirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich 2009, 55-68, 67.

Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 138.

Ward, Keith: The idea of »God« in global theology. In: Norbert Hintersteiner (Hg.): Naming and
Thinking God in Europe Today. Amsterdam/New York: Rodopi 2007, 377—388; ders.: Programm,
Perspektiven und Ziele Komparativer Theologie, 55—-68. Zu Robert Cummings Neville vgl. vor allem
drei von ihm herausgegebene Biande auf der Basis des Projekts Cross-Cultural Comparative Religious
Ideas Ende der 1990er Jahre: ders. (Hg.): The Human Condition. A Volume in the comparative re-
ligious ideas project. Albany: State Univ. of New York Press 2001; ders. (Hg.): Ultimate Realities.
A Volume in the Comparative Religious Ideas Project. Albany: State Univ. of New York Press 2001;
ders. (Hg.): Religious Truth. A Volume in the Comparative Religious Ideas Project. Albany: State
Univ. of New York Press 2001.

Fir eine Diskussion zu Wards und Nevilles Ansidtzen vgl. Winkler, Ulrich: Grundlegungen Kompa-
rativer Theologie(n). In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch: Komparative Theologie. Interreli-
giose Vergleiche als Weg der Religionstheologie (Beitrage zu einer Theologie der Religionen 7).
Zirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich 2009, 69—98.

Auswahl seiner Werke: Clooney, Francis X.: Comparative Theology. Deep Learning 2010; ders.:
Comparative Theology. In: John Webster u.a. (Hg.): The Oxford Handbook of Systematic Theology.
Oxford: Oxford University Press 2007, 653—669; ders.: The New Comparative Theology. Interreli-
gious Insights; ders.: Comparative Theology and Inter-Religious Dialogue. In: Catherine Cornille
(Hg.): The Wiley-Blackwell Companion on Inter-Religious Dialogue. Oxford u.a.: Wiley-Blackwell
2013, 51-63.

Auswahl seiner Werke: Fredericks, James L.: Faith among Faiths. Christian Theology and Non-Chris-
tian Religions. New York: Paulist Pr. 1999; ders.: Buddhists and Christians. Through Comparative
Theology to Solidarity. Maryknoll (NY): Orbis 2004; ders.: Das Selbst vergessen. Buddhistische Re-
flexionen zur Trinitat. In: Reinhold Bernhardt/Klaus von Stosch (Hg.): Komparative Theologie. In-
terreligiose Vergleiche als Weg der Religionstheologie. Ziirich: TVZ 2009, 203—223.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

von Stosch®® und Ulrich Winkler®” vertreten. Die bewusste reflexiv-methodische Ein-
schliefung der konfessionellen Dimension®® ist m.E. das grofle Verdienst dieses zwei-
ten Weges und vor allem Clooneys, dem im Folgenden deshalb wie angekiindigt in der
Darstellung von Stoschs (mit Seitenblicken auf Clooney, Fredericks und Winkler) weiter
nachzugehen ist.

Mit von Stosch versteht sich Komparative Theologie als dialogische Suchbewegunyg (vgl.
dazu Kapitel 4.2.3.3). Sie wird angetrieben von der »normativen Frage nach der letzten
Wirklichkeit« und davon, wie angesichts der Pluralitit menschlicher Antworten auf die-
se letzte Wirklichkeit »in der rechten Weise von Gott zu sprechen«® ist. Fiir Winkler be-
ansprucht sie dazu einerseits Beheimatung in der eigenen Theologie und Glaubensper-
spektive und fordert andererseits kompetentes Engagement fiir die Traditionen ande-
rer Religionen.” Komparative Theologie setzt sich der Andersheit Anderer aus und ver-
sucht zunichst, diese zu verstehen. Dafiir ist sie bleibend auf den interreligiésen Dialog
verwiesen.” Damit ein Verstehen Anderer aus deren Selbstverstindnis heraus gelingen
kann, ist mit Fredericks im Dialog nicht nur Toleranz, sondern Freundschaft anzustre-
ben (»interreligious friendship«).” Dieses Verstindnis fiir religiés Andere speist Kom-

66  Klaus von Stosch hat an der Universitat Paderborn das »Zentrum fiir Komparative Theologie und
Kulturwissenschaften« sowie einen entsprechenden Studiengang zur Komparativen Theologie
aufgebaut und ist Herausgeber der Reihe »Beitrage zur Komparativen Theologie«. Vgl. u.a. Stosch,
Klaus von: Komparative Theologie als Wegweiser, 2012.

67  Winkler, Ulrich: Wege der Religionstheologie. Von der Erwihlung zur komparativen Theolo-
gie. Innsbruck/Wien: Tyrolia 2013; ders.: Grundlegungen Komparativer Theologie(n). In: Reinhold
Bernhardt/Klaus von Stosch: Komparative Theologie. Interreligiose Vergleiche als Weg der Reli-
gionstheologie (Beitrage zu einer Theologie der Religionen 7). Ziirich: TVZ Theologischer Verlag
Zirich 2009, 69—98; ders.: Religious Identities in Third Space. The Location of Comparative The-
ology. In: ders./Lidia Rodriguez Fernandez/Oddbjgrn Leirvik (Hg.): Contested Spaces, Common
Ground. Space and Power Structures in Contemporary Multireligious Societies (Currents of En-
counter 50), 43-53. Vgl. dazu auch das Heft »Ist komparative Theologie katholisch?« herausgege-
ben von Ulrich Winkler und Judith Gruber: SaThZ 17 (2013) 2.

68  Vgl. Clooney: Reading the World in Christ, 68. Kiister ist allerdings zuzustimmen, wenn er bewusst
macht: »Zwar setzt Dialog Zeugnis konstitutiv voraus — ohne dass die Teilnehmenden einen eige-
nen Standpunkt einnehmen, ist er schlicht nicht méglich — und doch ist dies nicht sein Selbst-
zweck.« Kister: Einfithrung in die Interkulturelle Theologie, 290.

69  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 148.

70  Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 44. Fiir Winkler arbeitet Komparative Theologie
unter den Bedingungen von religiésem Pluralismus einerseits und sakularer Weltsicht anderer-
seits. Sie bewegt sich im Zwischen dreier Kontexte: (1) der Kirche: Theologie als Reflexionswissen-
schaftdes Glaubens, gebunden an die Perspektive der eigenen Religionstradition; (2) anderer Reli-
gionen: Innen- und Teilnehmer*innenperspektive des eigenen Glaubens, aber auch des Glaubens
Anderer; (3) des Sakularen: das Eingebundensein von Theologie in siakulare Staaten und siakulare
Kriterien als Realitat westlicher Gesellschaften. Vgl. ebd. 44f.

71 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 149.

72 Vgl. Fredericks, James L.: Faith among Faiths, 173—-177. In welcher Haltung ein solcher Dialog entste-
hen kann, wird im Folgenden liber Catherine Cornille nachgezeichnet (Kapitel 1.2.2) und auf den
judisch-christlichen Dialog hin spezifiziert. Von Stosch sieht im interreligiésen Dialog und im Be-
mithen um ein Verstehen religiés Anderer auch ein therapeutisches Interesse, das vor allem darin
besteht, innerhalb des Dialogs Vorurteile und falsche Vorstellungen Gber religiés Andere abzu-
bauen. Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 150f. Auch Papst Franziskus spricht

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

45


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

parative Theologie wiederum als Perspektive in das eigene Theologietreiben ein, um zu
einem Neuverstehen auch des eigenen Glaubens zu gelangen (damit erhilt der Glaube
religiés Anderer erkenntnistheologische Dignitat als locus theologicus (alienus)).” Nach Ul-
rich Winkler bewegt sich Komparative Theologie in der dialogischen Begegnung gleich-
wertiger Partner*innen, die das Verstindnis der eigenen Identitit verstirke, indem sie
die Teilnehmer*innen-Perspektive und Selbstreprisentation Anderer respektiert. Das
erdffnet einen thirdspace (vgl. dazu die entsprechenden epistemologischen und erkennt-
nistheologischen Uberlegungen zum jiidisch-christlichen Dialog als »Glaubensraum in
between« in Kapitel 2.3).7* Fiir von Stosch sind »Neuverstehen des Eigenen, Wiirdigung
des Fremden und Suche nach der Wahrheit«” grundlegende Ziele, die die verschiedenen
Ansitze Komparativer Theologie vereinen.

Das zentralste gemeinsame methodische Charakteristikum besteht darin, dass
komparativ-theologische Ansitze nicht auf der Makroebene arbeiten. Es geht ih-
nen nicht darum, Religionstraditionen als Ganze zueinander in Beziehung zu setzen
(»Von daher [aus der Einsicht in die Sprachspielabhingigkeit der Bedeutung religioser
Uberzeugungen] kann Komparative Theologie nie zu einer allgemeinen Theorie iiber
Religionen und ihre Wahrheitsgehalte fithren.«’®), sondern um die Analyse einzelner
Erscheinungsformen (Mikroebene). Sie unterzieht Texte, Rituale und Praxisformen,
spezifische Glaubensinhalte, theologische Konzeptionen »jeweils in begrenzten Kon-
texten und historisch genau umgrenzten Zeitriumen«”’ einem interkulturellen und
interreligiosen Vergleich. Vor allem die erste Generation komparativer Theolog*innen
war auf Texte konzentriert. Die zweite Generation, darunter von Stosch, plidiert hin-
gegen fiir einen ganzheitlicheren Blick und bezieht auch Literatur, Musik und (profane)
Literatur »als Quellen religioser Inspiration und als fir die Komparative Theologie

78

bedeutsame Symbolsysteme«™ in die Vergleiche ein. Damit Komparative Theologie

in Interviews wiederholt von der Bedeutung seiner langjahrigen Freundschaft mit dem argentini-
schen Rabbiner Abraham Skorka, Kapitel 8.1.

73 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 151.

74 Winkler: Religious Identities in Third Space, 50. Die Verortung des Dialogs und Komparativer
Theologie als thirdspace kann m.E. auch gegen den Vorwurf eingebracht werden, dass der religios
Andere im Kontext eines Neuverstehens des eigenen Glaubens instrumentalisiert und die Dignitat
und der Eigenwert seiner Andersheit nicht gewahrt bliebe. »Wenn das Neuverstehen des eigenen
Glaubens die Hauptmotivation fir das Betreiben Komparativer Theologie darstellt, besteht die
Gefahr, dass der religios andere nur zur Funktion des eigenen Weltzugriffs wird [...].« (Von Stosch:
Komparative Theologie als Wegweiser, 152). Nach von Stosch ist das Hauptziel Komparativer Theo-
logie die »Wiirdigung der Wirklichkeit und damit [die — AS] addquate Wahrnehmung und Wert-
schatzung des religios anderen.« Ebd. 150f. Nur unter Einnahme dieser Haltung und der Wahrneh-
mung Anderer als anders er6ffnen interreligiose Begegnungen einen thirdspace. Dieser thirdspace
hat zugleich immer eine performative Dynamik, weil beide Partner*innen immer auch relativiert
und verandert werden. Der Ausgang dieses Begegnungsprozesses ist stets offen und vorher nicht
abzusehen. Dennoch ist der Instrumentalisierungsvorwurf immer wieder als kritisches Korrektiv
auch fiirdie hier bearbeitete Frage nach der Theologizitat desjidisch-christlichen Dialogs heilsam
und in die Selbstreflexion einzubeziehen.

75  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 154.

76  Ebd.194.

77  Ebd.

78  Ebd.197.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

dialogisch entwickelt wird, miissen religios Andere dabei stets die Deutungshoheit itber
die eigene Tradition behalten. Damit diese Vergleiche nicht zu blof3en theologischen
Glasperlenspielereien werden, betonen vor allem von Stosch und Winkler, dass die Ver-
gleiche stets problemorientiert durchgefiithrt werden und sich dazu an den »zentralen
Themenstellungen der Menschen unserer Zeit«” orientieren miissen, beziehungsweise
riickgebunden sind »an bestehende Forschungsdesiderate«®. In ihrer Verwiesenheit
an den konkreten Dialog und an religiés Andere als Autoritit »ist sich die komparative
Theologie in ihrem Vorgehen immer der eigenen Verwundbarkeit und der Reversibilitit
bzw. Fallibilitit ihrer Urteile bewusst«®. Thre Ergebnisse sind nie endgiiltig, sondern
konnen nur vorliufig und reversibel sein und stehen im Dialog immer wieder neu auf
dem Priifstand.

Reinhold Bernhardt weist zurecht darauf hin, dass komparativ arbeitende Theo-
log*innen, deren vordringliches Anliegen eine Analyse auf Mikroebene ist, ihre Vorge-
hensweise dennoch auf einer Makroebene reflektieren und epistemologische Vorent-
scheidungen auf der Makroebene treffen und offenlegen miissen, ohne die ihre Analysen
auf der Mikroebene nicht zu plausibilisieren wiren.

1.2.2 Dialog und Erkenntnistheologie: epistemologische Grundbedingungen
(Catherine Cornille, Klaus von Stosch)

Weil die Komparative Theologie konstitutiv auf den interreligiosen Dialog angewiesen
ist, muss sie, um ihre Forschungsanliegen und -ziele erreichen zu konnen, die Bedin-
gungen kliren, unter denen eine interreligiése Begegnung fiir Komparative Theologie
gelingen und fruchtbringend werden kann. Eine entsprechende Referenzgrofie ist die
2008 publizierte Studie The im-possibility of interreligious dialogue von Catherine Cornil-
le.® Cornilles Dialogbegriff ist sehr voraussetzungsreich und imprigniert von den so-
eben skizzierten Agenden Komparativer Theologie, allen voran dem Anliegen, durch den

79  Ebd. 199. Ahnlich Winkler: Grundlegungen Komparativer Theologie(n), 80. Immer wieder wird
deshalb, so auch von Stosch, eine Zusammenarbeit und Inspiration mit Befreiungstheologie und
feministischer Theologie gefordert, um vor allem auch die Problemstellungen marginalisierter
Gruppen in den Blick zu nehmen und die Komparative Theologie damit vor Hegemonialstreben,
Essentialismus und Eurozentrismus zu bewahren. Vgl. dazu von Stosch: Komparative Theologie
als Wegweiser, 291f.

80 Ebd.200.

81  Ebd. 213. Von Stosch rekonstruiert und begriindet die »Forderung nach einer Methodologie, die
die eigene Position in verwundbarer Weise reformuliert« nicht nur philosophisch-hermeneutisch,
sondern auch kreuzestheologisch und geschichtstheologisch. Vgl. dazu ebd. 214f.

82  Vgl. Bernhardt: Inter-Religio, 423f. Das ist auch fiir den Dialogbegriff der Fall (Kapitel1.2.2). Mit
Blick auf Klaus von Stosch weist Bernhardt auflerdem darauf hin: »Von Stosch arbeitet nicht philo-
logisch, sondern systematisch-theologisch und —anders als von ihm selbst deklariert —auch nicht
mikrologisch, sondern auf einer systematisch-theologischen Mesoebene. Er bearbeitet die grofien
Themen der christlichen Dogmatik [...] in Bezug vor allem auf den Islam.« Ebd. 414. Wie man diese
Frage bewertet, kommtin erster Linie auf die Definition und Kategorienbildung von Makro-, Meso-
und Mikroebene an, die nicht einfach feststeht, sondern hochgradig interpretativ und konstruiert
ist (das gilt sowohl fiir Bernhardt als auch die Komparative Theologie als Ganze).

83  Cornille, Catherine: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue. New York: Crossroad Publ. 2008.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

47


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

interreligiosen Dialog die eigene Religion und Glaubenstradition besser zu verstehen.
Eine klare definitorische Bestimmung oder theoretische Konkretion des Dialogbegriffs
findet sich bei Cornille zwar nicht, aber sie erarbeitet iiber fiinf Schliisselkategorien, de-
nen sie jeweils ein Kapitel widmet, Gelingensbedingungen fiir interreligiése Dialogpro-
zesse (»essential conditions«®®): (1.) doktrinale oder epistemische Demut (»doctrinal or
epistemic humility«), (2.) Bindung an die eigene Tradition (»commitment to a particular
religious tradition«), (3.) Verbundenheit mit anderen religiésen Traditionen (»intercon-
nection, or the beliefthat the teachings and practices of the other religion are in some way
related to or relevant for one’s own religious tradition«), (4.) Empathie (»empathy«) und
(5.) Gastfreundschaft (»hospitality to the truth of the other«).®* Diese von Cornille iden-
tifizierten Voraussetzungen fiir interreligiésen Dialog versucht sie, entsprechend ihrer
eigenen konfessionellen Eingebundenheit, in erster Linie aus der christlichen Tradition
abzuleiten, spiirt ihnen aber auch in anderen religiésen Traditionen nach. Thr Entwurf
ist angeleitet von der Uberzeugung, dass interreligiéser Dialog keine den Religionen du-
Rerlich zukommende Aufgabe ist, sondern dass er zu verorten ist im Streben nach Wis-
sens- und Erkenntniszuwachs, das jeder religiésen Tradition innewohne. %

Von Stosch rezipiert Cornilles The im-possibility of interreligious dialogue im Kontext sei-
nes programmatischen Entwurfs im Sinne ethisch-praktischer »Grundhaltungen« des
interreligiésen Dialogs.®” Entgegen dieser Interpretation werden im Folgenden die ge-
nannten Grundbedingungen vor allem hinsichtlich ihrer hermeneutisch-epistemologi-
schen Relevanz wieder stirker in den Fokus geriickt und damit auch niher an Cornilles
Intention dargestellt: Ihre Uberlegungen griinden auf der Frage nach der Bedingung der
Moglichkeit gelingenden interreligiosen Dialogs (vgl. der Titel, der nach der »(Un-)Mog-
lichkeit« (im-possibility) interreligioser Dialoge fragt). Sie selbst spricht von epistemolo-
gischen Bedingungen:®®

»If dialogue is to include the possibility of change and growth, not only of the individu-
alsinvolved, but also of the religions themselves, then certain essential conditions are
to be fulfilled. In this book, | frame these conditions for a constructive and enriching
dialogue between religions in terms of a series of virtues that, however, point to deeper
doctrinal and epistemological demands.<®

(1.) »Humility«: Doktrinale bzw. epistemische Demut Eine erste Grundbedingung beruht aufder
anthropologischen Einsicht in die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis und die Vor-
lzufigkeit allen menschlichen Wissens.*® Fiir den interreligiésen Dialog fordert Cornil-

84 Ebd.4.

85  Vgl.ebd. 4-6.

86 Vgl.ebd. 213.

87  Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 155.

88  Vgl.dazu Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 137:»The possibility of genuine di-
alogue between religions requires not only a series of internally religious conditions, but also epis-
temological ones.« Hervorhebung AS.

89 Ebd. 4.

90 Im Christentum ist die Forderung einer epistemischen Demut mit dem eschatologischen Vorbe-
halt fest in der theologischen Tradition verankert. Vgl. ebd. 29f.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

le deshalb epistemische Demut auf mindestens zwei Ebenen: gegeniiber der religiésen
Tradition Anderer (»This involves recognition of the limitation of one’s knowledge and
understanding of the other.«’") und gegeniiber der eigenen Tradition (»Openness and
receptivity toward the other religion presupposes humble recognition of the constant
limitation and therefore endless perfectibility of one’s own religious tradition.«**). Mit
von Stosch ist deshalb im interreligiésen Dialog

»die eigene Glaubenslehre und die eigene doktrinale Gestalt des Glaubens bzw. sein
Erkennen und Verstehen dieser Gestaltimmer nur in einer Haltung der Demut [zu] du-
Rern—im Wissen um dessen Vorlaufigkeit und Briichigkeit [...], weil fiir alle gilt, dass
sie das Geschenk des Unbedingten nur auf bedingte, symbolische und damit missver-
standliche Weise ausdriicken und bezeugen kénnen.«*?

Andererseits ist es nach Cornille gerade dieses Bewusstsein um diese Vorlaufigkeit und
Begrenztheit allen menschlichen Wissens, das iiberhaupt erst der »Impuls zum Dialog«
ist, weil es dazu aufruft, sich selbst auch im Bereich des eigenen Glaubens immer wieder
als Lernende*r zu begreifen: »The impulse to dialogue arises from the desire to learn, to
increase one’s understanding of the other, of oneself, or of the truth. It thus presupposes
humble awareness of the limitation of one’s own understanding and experience and of
the possibility of change and growth.«** Eine Offnung fiir andere religiése Lebensweisen
und Uberzeugungen kann helfen, iiber die Eingebundenheit und lebensweltliche Pri-
gung hinaus den eigenen Glauben neu zu verstehen.”

(2.) »Commitment«: Konfessorische Verbundenheit mit der eigenen Tradition Das Bewusstsein um
die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis auch in Fragen des Glaubens widerspreche
dann auch nicht dem Festhalten an eigenen Glaubensiiberzeugungen.*®

»Interreligious dialogue in full sense of the term involves engagement between reli-
gions, or between individuals insofar as they confess adherence to their particular re-
ligious tradition. [..] it does presuppose commitment to a particular worldview and
belief system and a willingness to attest to its truth and validity in dialogue with other
worldviews and belief systems.«”

Fundamentaltheologisch und erkenntnistheoretisch interessant ist dabei, dass Cornil-
le das hiufig als spannungsreich beschriebene Verhiltnis zwischen dem Festhalten an
der eigenen religiosen Tradition und dem Engagement im interreligidsen Dialog in ein

91 Ebd. of.

92  Ebd.10.

93  Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 156.

94  Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 9. Ahnlich auch Ward: The idea of »God« in
global theology, 388.

95  Vgl. ebd. 11 und 93; von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 156.

96  Zum Spannungsverhiltnis zwischen interreligiosem Dialog und dem Bekenntnis zur eigenen re-
ligiésen Tradition vgl. dazu ebd. 59-61.

97 Ebd.59.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

49


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50  Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

zirkulires Wechselverhiltnis verschiebt und dabei die eigene religiése Tradition episte-
mologisch als Ausgangs- und zugleich als Endpunkt jeden Dialogengagements betont:

»The tradition represents a necessary point of departure and place of returnin all gen-
uine interreligious dialogue. It offers a storehouse of religious experiences and insight
to bring to the dialogue and to reconsider as a result of the dialogue. [..] it is only
through openness to other traditions and to the possibility of change and growth that
traditions themselves hope to gain from dialogue and secure the continued commit-
ment of those engaged in the adventure of interreligious dialogue.«*®

Klaus von Stosch begriindet diese zweite eingeforderte Grundhaltung — und damit auch
einen Teilaspekt des Forschungsanliegens Komparativer Theologie — vor allem religions-
politisch: »Wenn man nicht mit der eigenen Tradition verbunden ist und fiir sie Zeugnis
gibt, ist das dialogische Bemithen nur noch individuell bedeutsam und vermag nichts
mehr zur Aussdhnung der Religionen beizutragen.«*

(3.) »Interconnection«: Verbundenheit mit anderen religidsen Traditionen Basisjeden interreligio-

1°9) ist fiir Cornille die Uberzeugung, dass unterschied-

sen Dialogs (foundation for dialogue
liche religiése Traditionen nicht nur Trennendes voneinander abgrenzt (Differenzen),
sondern dass sie untereinander auch durch Gemeinsamkeiten verbunden sind. »Though
the differences between religions are most often identified as the proper food of dialo-
gue, it is from the realization of a connection with other religious traditions that dialogue
is felt to be in fact possible.«'** In vielen interreligiosen Dialoginitiativen, vielfach auch
im jidisch-christlichen Dialog, wird diese Verbindung religiéser Traditionen vor allem
ethisch verortet.”®* Cornilles Grundbedingung fiir interreligiésen Dialog aber geht tie-
fer: Fiir einen theologischen Dialog brauche es auch das Bewusstsein einer Verbundenheit

mit anderen religiésen Traditionen aus theologischen Griinden:

»Yet it does not as such form the basis for sustained dialogue on distinctly religious
questions. This requires beliefin the inherently religious connection between different
religious traditions: it is only insofar as the other religion is thought to be related to
one’s own experience or conception of ultimate reality that dialogue becomes not only
possible, but necessary.«'®

98  Ebd.94.

99  Von Stosch: Komparative Theologie, 157.

100 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 134.

101 Ebd.133. Hervorhebung AS.

102 Vgl. dazu ebd. 133f.: »What | prefer to designate with the cautious word >interconnection< may be
found in acommon confrontation with external challenges orin a shared commitment to any num-
ber of social, political, or economic causes. Often, this external meeting ground creates a strong
sense of interreligious solidarity and collaboration. And it may become the basis for dialogue on
the contribution of distinctive religions to such external cause.«

103 Ebd.134.Vgl. dazu NA1, das diese Gemeinsamkeit aller Religionen iber die »ungel6sten Geheim-
nisse unserer Existenz«codiert, die sich auch angesichts der Antwortversuche der Religionen nicht
einfach auflésen. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 161 und hier Kapitel 6.1.1.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

Diese von Cornille postulierte theologische interconnection zwischen Religionen wird uns
fiir die Frage nach der Moglichkeit eines theologischen Dialogs mit dem Judentum (Kapitel
2), die von jidisch-orthodoxer Seite mit Verweis auf Rabbiner Joseph Soloveitchik bisher
abgelehnt wird, noch weiter beschiftigen (Kapitel 4.1)."* Cornille sieht diese Verbun-
denheit weniger in der Annahme einer alle Religionen verbindenden hochsten Wirklich-
keit und Transzendenz (ultimate reality),'> sondern in einer Verbundenheit wiederum
aus dogmatisch-erkenntnistheologischen Griinden (in engem Zusammenhang mit der
ersten Forderung nach doktrinaler oder epistemischer Demut):

»The very belief that the teachings or practices of the other religion are somehow re-
lated to one’s own conception of ultimate reality is evidently a sufficient ground and
reason of dialogue. For believers [..] dialogue is a process through which one [...] con-
tinues to deepen one’s own self-understanding through a progressive, though not un-

limited, integration of the truth of other religions.«'*®

Von Stosch spitzt in seiner Rezeption Cornilles interconnection vor allem auf die Frage
nach der Kommensurabilitit religidser Uberzeugungen zu, womit eine bereits disku-
tierte epistemologisch relevante Frage des interreligiosen Dialogs erneut begegnet (vgl.
Kapitel 1.1.3.3): »Any notion of the radical singularity or the fundamental incomparabi-
lity of religions would render dialogue superfluous, if not impossible.«’*” Daran gelte es
auch angesichts von Verstindigungsschwierigkeiten bis hin zu gidnzlichem Nichtverste-
hen in Dialogsituationen festzuhalten. Komparative Theologie setzt in diesem Fall auf
das Ausprobieren neuer Grammatiken und Sprachspiele und gesteht die »Miithsal des
hermeneutischen Prozesses«*®® durchaus ein.

(4.) »Empathy«: Empathie und liebevolle Aufmerksamkeit Hinter dieser Grundbedingung fiir
das Gelingen des interreligiésen Dialogs steht die hermeneutisch-epistemologische Fra-
ge nach der Moglichkeit, Andere und ihre religiésen Traditionen angemessen wahrneh-
men zu kénnen: »One of the most basic requirements for dialogue is proper understan-

104 Vgl. Soloveitchik, Joseph B.: Confrontation. In: ders.: Confrontation and Other Essays. New Mil-
ford/lerusalem: Maggid 2015, 85—-11; Folger, Arie: Wie hat sich das jidisch-katholische Verhiltnis
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil verdndert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem und
Rom. Dokumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der
Orthodoxen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshil-
fen 314). Bonn: 0. V. 2020, 7—21.

105 Damit grenztsich Cornille, wie kennzeichnend fiir Komparative Theologie generell, von einer plu-
ralistischen Religionstheologie (bspw. John Hicks the Real) ab.

106 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 95.

107 Ebd. Vgl. auch von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 158: »Interreligiéser Dialog und
Komparative Theologie konnen nur gelingen, wenn wir unterstellen, dass wir einander zumindest
prinzipiell verstehen kdnnen. Denn jede Behauptung einer prinzipiellen Nichtverstehbarkeit oder
Unvergleichbarkeit von Religionen wiirde den Dialog tGberflissig, wenn nicht sogar unméglich
machen.« Von Stosch rekonstruiert diese Kommensurabilitdtshypothese iiber Ludwig Wittgen-
steins Beobachtungen zum Phdnomen gemeinsamer menschlicher Handlungsweisen, vgl. dazu
von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 158f.

108 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 159.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ding of the other.«’* Um sich im interreligiésen Dialog tatsichlich auf das Selbstver-
stindnis Anderer einlassen zu konnen und sich davon fiir den eigenen Glauben heraus-
fordern und bereichern zu lassen, ist fiir Cornille ein von Sympathie und Einfithlung ge-
tragener Habitus notwendig.™ Dieser Habitus ist fiir Klaus von Stosch epistemologisch
deshalb relevant, weil dadurch performativ Riume fiir Andere im eigenen Denken ge-
schaffen werden:

»Empathie versuchtalso, sich so sehr fiir die andere zu 6ffnen, dass ich mich von ihrund
ihrer Religion bertihren und affizieren lasse. Das bedeutet nicht, dass ich ihre Religion
iibernehme oder fiir wahr halte. Aber es bedeutet, dass ich sie und ihre religiose Praxis

an mich heranlasse, ohne mich zugleich innerlich davon zu distanzieren.«™

Cornille gesteht allerdings ein, dass Empathie nicht einfach hergestellt werden kann und
deshalb als Grundbedingung kaum einzufordern ist. »But whether one will be moved by a
particular religious teaching or practice remains ultimately unpredictable.«* Empathie
muss deshalb immer die Wahrnehmung religios Anderer orientierend anleiten (»empa-
thy may, however, function as a basic principle of orientation«*?).

Fiir Klaus von Stosch bedeutet Empathie im interreligiosen Dialog dariiber hinaus
eine postkoloniale Sensibilitit fiir Ausschlieffungsmechanismen im Dialoggeschehen.™
Methodisch ist dann gefordert, »systematisch die Einbeziehung verschiedener Gruppen
in den Dialog einzuiiben und dabei immer auch die in der jeweiligen Gesellschaft Mar-
ginalisierten einzubeziehen.«

(5.) Hospitality: Gastfreundschaft fiir die mdagliche Wahrheit Anderer Das Prinzip interreligioser
Gastfreundschaft wird abseits von Cornille und der Komparativen Theologie im Kontext
der Gestaltung interreligioser Begegnungen, so Bernhardt, als Alternative zum Bezie-
hungsmodell des interreligiosen Dialogs postuliert. Im Fokus steht dabei weniger ein
theologischer Dialog als vielmehr die Gestaltung friedlichen Zusammenlebens in inter-
religiésen und pluralen Gesellschaften oder die Gestaltung interreligidser spiritueller
Begegnung, vor allem in Form gemeinsamer Rituale und liturgischer Feiern."® Cornille

109 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 137.

110 Vgl. ebd. 5. Von Stosch weist darauf hin, dass Cornille hier auf Uberlegungen aus der klassischen
Hermeneutik von Dilthey zuriickgreift. Vgl. von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser,
161 (FN 126). »However, real understanding of the religious other involves more than an intellec-
tual grasp of the teachings and practices of the other religion. It also presupposes a willingness
and ability to penetrate into the religious mind-set of the other and understand him or her from
within.« Cornille: The im-possibility of interreligious dialogue, 138.

111 Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 161.

112 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 175.

113 Ebd.176.

114 »Injedeminterreligiésen Dialog ist es unerldsslich, auch darauf zu achten, wer vom Dialog ausge-
schlossen ist. [...] Insgesamt ist es wichtig, auch die soziale Gruppenzugehdrigkeit der Gesprachs-
partner zu bedenken.« Von Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser, 163.

115  Ebd.

116 Vgl. dazu ausfiihrlich Bernhardt: Inter-Religio, 259—266. »lm Modell der Gastfreundschaft treten
die Dimensionen der ethischen Praxis sowie der Leiblichkeit und Sinnlichkeit in den Begegnun-

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

nimmt Ansitze dieses Modells auf und iiberfithrt sie in das Modell des interreligiésen
Dialogs. Sie versteht Gastfreundschaft wiederum als erkenntnistheologische Grundbe-
dingung im Sinne eines Vermdgens, Wahrheit in anderen Religionen wahrzunehmen
und anzuerkennen.™ Angesichts der Andersheit des Gastes, die eine Herausforderung
fiir den Gastgeber darstellt, fordert Gastfreundschaft, der Fremdheit und Differenz po-
sitiv zu begegnen und dafiir offen zu sein, sich durch diese Differenzerfahrungen ver-

wandeln zu lassen."®

Die Metapher der Gastfreundschaft hat zudem eine topologische
Dimension im Sinne eines »Raum Gebens« fiir religiés Andere im eigenen Denken und
die Bereitschaft, sich ganz auf den Gast und seine Bediirfnisse einzustellen und sich von
ihm bereichern zu lassen.™

Charakteristisch fiir die Kategorie der Gastfreundschaft und die Forderung einer
gastfreundschaftlichen Haltung im Dialog ist ein asymmetrisches Verhiltnis. Das bringt
einerseits Vorziige gegeniiber einer Gleichstellung von Partner*innen in einem Dialog,
bspw. dass keine Gegenleistungen erwartet werden. Andererseits birgt es aber auch Ge-
fahren, nimlich dann, wenn die Position des Gastes geschwicht wird, bspw. indem der
Status des Gastes nur ein voritbergehender ist oder indem durch die Wahrnehmung als
»Gast« in erster Linie die Kategorie der Fremdheit aktiviert wird und dariiber performa-
tiv Fremdheit erst erzeugt wird."°

1.2.3 Ein Ubergang: Zur Notwendigkeit kulturwissenschaftlicher Perspektiven

Catherine Cornille versteht ihre Grundbedingungen fir das Gelingen interreligioser
Dialoge als nichts den Religionen dufierlich Zukommendes, sondern als religionsinterne
Voraussetzungen, die aus den jeweiligen religiésen Traditionen abzuleiten sind:

»It is clear that each of these conditions represents a challenge for most religious tra-
ditions and for individuals engaged in interreligious dialogue. Though some religions

gen hervor, wohingegen das Dialogmodell in der Praxis immer eine gewisse intellektualistische
Schlagseite hatte und hat.« (Ebd. 261). Bernhardt vergleich beide Modelle, die durchaus »mar-
kante Unterschiede« aufweisen und sich »nicht aufeinander abbilden oder ineinander tiberfiih-
ren lassen«. Als wegweisend fiir Modelle der Gastfreundschaft nennt Bernhardt philosophische
und theologische Uberlegungen Emmanuel Levinas, Paul Ricoeurs und katholisch vor allem Theo
Sundermaiers, Marianne Moyaerts und Margit Eckholts, vgl. ebd.

117 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 177.

118 Vgl. ebd.178.

119 »Wenn man einen Cast dazu auffordert, sich in den eigenen Riumen wie zu Hause zu fithlen, dann
meintdas nicht, dass der andere sich so verhalten soll wie ich und ich ihn nur bei einer solchen An-
passung anerkenne. Vielmehr bedeutet Gastfreundschaft anzuerkennen, dass mein Haus anders
wird, damit die andere darin sein kann, als die, die sie in ihrem eigenen Haus ist.« Von Stosch:
Komparative Theologie als Wegweiser, 164.

120 Fur eine ausfihrliche kritische Wiirdigung des Modells der Gastfreundschaft s. Bernhardt: Inter-
Religio, 263—266. Bernhardts Fazit: »Das Modell der Gastfreundschaft (so wie es gemeinhin ver-
standen und praktiziert wird) eignet sich somit nicht, um auf Dauer gestellte interreligiose Be-
ziehungen zu gestalten. Sein Anwendungsbereich besteht vor allem in der Konzeption einzelner
Begegnungsveranstaltungen und in der Einladung zur Teilnahme an religiosen Feiern.« Bernhardt:
Inter-Religio, 265.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

53


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

may be more attuned to certain conditions than others, fulfillment of all of the condi-
tions requires a certain hermeneutical effort and creativity, a reinterpretation of tradi-
tional teachings ora mobilization of latent resources hidden within one’s own religious
texts and teachings. As the field of modern hermeneutics has taught us, the meaning
of religious texts is multivalent and polysemic, and therefore subject to a continuous
process of reinterpretation.«'”

Aus postkolonialer Perspektive ist diese Forderung in der Hinsicht zu problematisie-
ren, dass sie einmal mehr als Ausdruck eines christlichen Hegemonialanspruchs miss-
verstanden werden konnte. Diskurstheoretisch wire mit Foucault zu fragen, wer iiber-
haupt die Macht hat zu bestimmen, unter welchen Bedingungen interreligioser Dialog
gelingen kann. Dazu kommt: Wenn man Cornilles Forderungen als »Grundbedingun-
gen« ernstnimmt, die erfilllt sein miissen, damit interreligidser Dialog gelingen kann,
stellt sich auch die Frage, ab wann Gliubigen einer Religion die Fihigkeit zur Teilhabe
an interreligiésen Dialogen abgesprochen werden miisste, weil sie diese Bedingungen
aus ihrer eigenen Tradition nicht ableiten kénnen oder wollen. Fiir die jiidische Ortho-
doxie beispielsweise diirfte zumindest die dritte Forderung nach Anerkennung von theo-
logischer Verbundenheit zwischen den Religionen fragwiirdig sein. Eine weitere Proble-
matik ist m.E., dass die fiinf Grundbedingungen nicht innerhalb des Dialogs entwickelt
wurden, sondern von Cornille oder der Komparativen Theologie dem Dialog vorgegeben
sind (Kapitel 1.3). Wire interreligiosen Begegnungen, bei denen die Beteiligten die von
Cornille aufgestellten Grundbedingungen nicht akzeptieren, der Charakter des »Dia-
logs« abzusprechen (Cornille selbst spricht von der »Un-Mdoglichkeit« des Dialogs)?
Angesichts dieser Fragen zeigt sich die Notwendigkeit, normative Konzepte des in-
terreligiosen Dialogs, die es zweifelsohne im Sinne von orientierenden »Qualititsstan-
dards« braucht, um kulturwissenschaftliche Analysen und Neubetrachtungen zu ergian-
zen. M.E. haben Cornille und von Stosch diesbeziiglich noch kaum entsprechende Me-
thoden und Paradigmen, allen voran den translational turn, im Blick. Fiir Doris Bach-
mann-Medick stehen kulturvergleichenden Disziplinen hier generell noch am Anfang:

»Dabei erweist sich die Kategorie der Ubersetzung geradezu als ein Aquivalenzbegriff
zum Kulturenvergleich. Denn sie lenkt die Aufmerksambkeit auf Tiefenstrukturen des
Vergleichs. Dadurch beférdert sie eine interkulturelle Komparatistik, die bis auf die
Ebene der Infragestellung der eigenen, westlichen Analyse- und Vergleichskategorien
reicht und die schon von da aus die Grenzen ihrer Universalisierbarkeit kritisch offen
Iegt.«”z

Vor allem im Hinblick auf die Frage einer interconnection und der Kommensurabilitit
von Glaubenswahrheiten ist es unter Einbeziehen der Ubersetzungskategorie nicht
nur moglich, sondern epistemologisch sinnvoll »auf konzeptueller Ebene am Prinzip
kultureller [und religidser — AS] Ubersetzbarkeit«'*® festzuhalten: »Durch Ubersetzung
werden Verstindigungstechniken aktiviert, die ganz bewusst darauf setzen, dass sich

121 Cornille: The Im-Possibility of Interreligious Dialogue, 6.
122 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 261. Vgl. dazu ausfiihrlicher ebd. 258—261. Hervorhebung AS.
123 Ebd. 242.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

Kulturen iiberschneiden und dass kulturelle Differenzen verhandelbar werden.«**
Auflerdem legt sich die Ubersetzungskategorie auch deshalb nahe, weil sie auf die
aktive Rolle des Ubersetzens in der Beziehungs- und Kontaktgeschichte zwischen Kul-
turen — und m.E. iibertragbar auch auf Religionen im Sinne kultureller Sinnsysteme —
aufmerksam macht, in Interaktion, Austausch, Wechselseitigkeit, Ubersetzungsver-

1?5 »Jedenfalls wire zu priifen, inwieweit man,

weigerung oder gar Uniibersetzbarkeit.
wenn man kulturenvergleichend arbeitet, nicht besser die Ubersetzungskategorie zu
Hilfe nimmt.«"*¢

Das methodische Setting des translational turn koénnte Komparative Theologie
bereichern hinsichtlich einer kritischen Selbstreflexion, aber auch im Sinne einer Er-
weiterung des Methodenspektrums (Kapitel 1.2.1). Komparative Theologie wird zu
einer Adaption dieser Ansitze der interkulturellen Komparatistik auf den Bereich des
interreligiésen Vergleichs (vor allem unter epistemologischem Einbezug der eigenen
konfessorischen Verortung) herausgefordert.”” Ubersetzung als Forschungsmethode
bedeutet eine »umfassendere Ubertragung fremder Denkweisen, Weltbilder und diffe-
renter Praktiken«'?® bei gleichzeitiger Wahrung der Fremdheit. Methodologisch bezie-
hen sich Ubersetzungen dabei stets auf »kleinere Einheiten, Symbole, Anredeformen,
Erzihlmuster, Kommunikationssituationen, auf grofRere historische Zusammenhinge,
Konventionen und Denkmuster und erhalten dadurch Zugang zu kulturellen Bedeutun-
gen<”. James Clifford macht fiir die interkulturelle Komparatistik auflerdem darauf
aufmerksam, dass kulturelle Bedeutungen nicht einfach nur tbertragen werden kon-
nen, sondern dass es im Zuge von Ubersetzungsprozessen immer auch zu »practices of

3¢ kommt, also zu (Bedeutungs-)Verschiebungen, die es zu reflektieren

displacement«
gilt. So wire Cornilles und von Stoschs Grundhaltung einer Kommensurabilititsun-
terstellung weiter zu differenzieren und beispielsweise zu reformulieren als Annahme
einer prinzipiellen Ubersetzbarkeit religiéser Traditionen und Glaubenswahrheiten.
Generell weify Komparative Theologie zwar um den erkenntniskonstitutiven Ort in-
terreligidser Dialoge fiir ihr Forschungsanliegen, weist ihn aber bisher nicht konsequent
und systematisch in seiner erkenntnistheologischen Qualitit und damit Theologizitit
aus (vgl. dazu die hier in Kapitel 8 vorgeschlagene »Grundlegung des Dialogs« als Anre-

gung fir interreligiose Dialoge generell).

124 Ebd. 243.

125 Ebd. 260. Im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs liefSe sich das religionshistorisch entlang
der Geschichte von Frithjudentum und Frithem Christentum (»Parting of the Ways«, Kapitel 1.4.1)
nachzeichnen.

126 Ebd. 259.
127 Vgl. dazu ebd. 258—261.
128 Ebd. 244.

129 Ebd. 244. Hervorhebung AS.
130 Clifford, James: Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century. Cambridge/London
1997, 3. Vgl. dazu Bachmann-Medick: Cultural Turns, 259.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

55


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

1.3 Kulturwissenschaftlich: Der jiidisch-christliche Dialog
als Ubersetzungsraum in between

Der jiidisch-christliche Dialog als Forschungsgegenstand fiir eine Erkenntnistheorie im
Horizont einer katholischen Fundamentaltheologie fokussiert in erster Linie den jiidisch-
katholischen Dialog (meistens aber allgemeiner in der Rede vom jiidisch-christlichen Dia-
log) in Form konkreter bilateraler Zusammenkiinfte von Geistlichen, Gelehrten, Gliubi-
gen aus jiidischen und katholischen Glaubenstraditionen.™

»Es gehtbeiinterreligiosen Begegnungen, die einer theologischen Agenda folgen [...] dar-
um, [..] die verschiedenen Religionstraditionen (bzw. einzelne Aspekte von ihnen) in
ihrer unverkiirzten Verschiedenheit zueinander in Beziehung zu setzen und dabei auch
die Differenzen und die Kollisionspunkte zu thematisieren. Es ging um Verstindigung
bei bestehenbleibender Differenz. Dazu ist wohl der Verzicht auf gegenseitige Exklusio-
nen, nicht aber die Suche nach Ubereinstimmung erforderlich.«'

Der fundamentaltheologische Fragehorizont nach der erkenntnistheologischen Bedeu-
tung des jidisch-christlichen Dialogs fir christliche Theologie und der topologisch-
performative Ansatz generieren dabei einen erweiterten Dialogbegriff, der schlief3-
lich wiederum performativ Synergien auf die Konstituierung des Judentums und des
judisch-christlichen Dialogs als loci theologici freisetzt (Kapitel 8.1). Fiir eine Epistemo-
logie des jiidisch-christlichen Dialogs wird der jiidisch-christliche Dialog im Folgenden

131 Von»jidisch-katholischem Dialog«ist hier vor allem dann die Rede, wenn die Aussagen lediglich
fiir die Tradition der katholischen Kirche giiltig sind, beispielsweise wenn es um institutionalisier-
te Dialogformen, Dialogdokumente oder Forschung im Raum der katholischen Kirche geht oder
wenn beispielsweise lehramtliche Entwicklungen seit dem Zweiten Vatikanum vorausgesetzt wer-
den. Als Erganzung: Wenn es auch nicht im Fokus dieser Studie liegt, so soll der »Dialog des Le-
bens«im alltdglichen Zusammenleben von Jid*innen und Christ*innen nicht vergessen werden:
die Dialogarbeit an der Basis mit den ortlichen religiésen Institutionen im Sinne von gemeinsa-
men Bildungsveranstaltungen, aber auch spirituellen Angeboten oder die Zusammenarbeit von
Judentum und Christentum mit staatlichen/gesellschaftlichen Institutionen zur Konfliktlésung/
Friedenserhaltung/etc.

132 Bernhardt: Inter-Religio, 124. Hervorhebung AS. Nicht unerwéhnt darf in diesem Zusammenhang
bleiben, dass bspw. in dieser Studie von christlicher Seite die Notwendigkeit eines theologischen
Dialogs und damit einer»theologischen Agenda«fiir denjidisch-christlichen Dialoge betont wird.
Vor allem das orthodoxe Judentum strebt in jiidisch-christlichen Beziehungen eher die Losung
praktischer Probleme in sozialer und politischer Hinsicht an und steht einem theologischen Dialog
kritisch gegeniber (Kapitel 4.1). Bernhardt macht eine dhnliche Unterscheidung wie Kiister (Ks-
ter spricht von einem »Dialog des Verstandes«), die erjedoch konzeptionell (iber den Begriff einer
»Agenda« fasst: »Eine Agenda umfasst die Motivation, die Fokussierung der Aufmerksamkeit, die
Ausrichtung des (kommunikativen) Handelns und die Erwartung von Zustandsverdnderungen als
Folge des Handelns und der Reaktion anderer darauf. Eine Agenda ist von einem Interesse gelei-
tet und wird in sozialen Feldern verfolgt, die durch (subtile oder offene) Machtkonstellationen ge-
pragt sind.« Bernhardt: Inter-Religio, 93. Bernhardt unterscheidet zwischen finf Agenden: (a) Ge-
staltung interreligioser Koexistenz, (b) Kooperation, (c) Verstehen und Beziehungsverbesserung,
(d) spirituelle Erfahrung und religiose Lebensdeutung, (e) theologische Erkenntnis. Vgl. dazu ebd.
92. Ahnlich Kiister, der von einem »Dialog des Verstandes«spricht. Vgl. dazu Kiister: Interkulturelle
Theologie, 137f.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

zundchst tiber die kulturwissenschaftlichen Leitkategorien Performanz, Riumlichkeit und
Ubersetzung terminologisch und konzeptionell neu gefasst.'*?

Das Wort »Dialog« geht iiber das Franzosische dialogue und das Lateinische dialogus
zuriick auf das griechische Substantiv §id\oyog (-Unterredungs, >Gesprich¢). Entgegen
Manfred Rieggers Einwand, dass mit dieser etymologischen Herleitung nicht viel ge-

134 ist sie fiir einen topologisch-performativen Ansatz durchaus reizvoll: Das

wonnen sei,
griechische Wort 814-hoyog besteht neben der Wortwurzel Aoyog (Worts, >Rede<) aus der
raumlichen Priposition 814 (>[hin-]durch<) und wird hiufig im Kontext einer wasser-me-

taphorischen Aufladung als >Fliefien von Wortenc« iibersetzt.'

»Dialog heif’t>durch den Logoss, durch die Sprache, durch das Verniinftige, das Symbo-
lische, das Sinnhafte. Mir [Christian Rutishauser —AS] ist wichtig, dass der Dialog nicht
auf eine banale Kommunikation reduziert wird. Es geht anthropologische um sinnhafte
Begegnung und theologisch um Gottes schopferisches Wort. So ist der Dialog eine Alterna-

tive zu jeder noch so subtilen, auch verbalen Gewalt.«¢

Dieses (hin und her) Fliefden von Worten, von Zeichen, Bedeutung und Sinn, geschieht
nicht ortlos, sondern durch einen metaphorischen Zwischenraum ausgespannt zwischen
zwei (oder mehreren) Partner*innen hindurch. Dazu passt auch die raumliche Vorstel-
lung eines Uber-Setzens (ebenfalls im Kontext einer Wasser-Metaphorik). »Dialog«ist da-
mit von der Wortherkunft her bereits ein hochgradig dynamisches, riumlich-performa-
tives Ubersetzungs-Geschehen.

1.3.1 Dialog und Ubersetzung: Ein Mehrwert?

Performanz, Riumlichkeit und Ubersetzung leiteten in den vergangenen Jahrzehnten
entscheidende Wenden (turns) in den Kulturwissenschaften ein. Von einer »kulturwis-
senschaftlichen Wende« (cultural turn) ist dann die Rede, wenn nicht nur neue Leitkate-
gorien gebildet werden, sondern wenn diese eine kritische wissenschaftstheoretische
Selbstreflexion anstoflen sowie eine methodische Neuausrichtung ermdglichen. Sie
benennen Umbriiche, die diszipliniibergreifend zu Theorietransformationen fithren.
Fiir eine Erkenntnistheorie sind sie vor allem insofern interessant, als die cultural turns

137

»epistemologisches Nachdenken beforder[n]«*’, also tatsichlich neue Ebenen der

133 Gewinnbringend, aber in dieser Studie nicht einlosbar, wire eine Erweiterung des Dialogbegriffs
um Theorien und Methoden des material turn. Anregend kénnte dazu bspw. sein Thienenkamp,
Heike/Voit, Johannes: Im Dialog mit den Dingen. Perspektiven und Potentiale dsthetischer Bil-
dung. Bielefeld: transcript Verlag 2022.

134 Vgl. Riegger, Manfred: Interreligioser Dialog im Angesicht von Heterogenitat. Differenzherme-
neutische Grundlegung und Perspektiven fiir religiose Bildung. In: MThZ 69 (2018), 218—240, 218.

135 Vgl. dazu den Eintrag in Gemoll, Wilhelm: Griechisch-Deutsches Schul- und Handwdrterbuch.
Miinchen: Oldenbourg °2006.

136 Rutishauser, Christian: Fiir eine katholische politische Theologie des Heiligen Landes. Im Interview
mit Francesco Papagni. In: kath.ch. 28. Juli 2024: https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholisc
he-politische-theologie-des-heiligen-landes/ (10.02.2025).

137  Bachmann-Medick: Cultural Turns, 14. Ahnlich: »Von einem turn kann man erst sprechen, wenn der
neue Forschungsfokus von der Gegenstandsebene neuartiger Untersuchungsfelder auf die Ebene

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

57


https://de.wikipedia.org/wiki/Substantiv
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Substantiv
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=TN_cdi_utb_primary_9783839463178&context=PC&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=primo_central_multiple_fe&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cmaterial%20turn%20dialog&offset=0
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-eine-katholische-politische-theologie-des-heiligen-landes/

58

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Erkenntnisgewinnung erschliefen: die methodologische Neuausrichtung hat epistemi-
schen Wert. Erst unter diesen Voraussetzungen werden die kulturwissenschaftlichen

Wenden schlieflich auch disziplineniibergreifend wirksam und kénnen so auch fiir

138

Theologie produktiv gemacht werden.”® Eine diskursive Neukonzeption des Dialogbe-

griffs riickt, mit Hoff, »jene epistemischen Konstellationen, in denen Wissensformen

139 3

entstehen und damit auch Wissen selbst generiert wird«"** in den Fokus.

Bisher wurden die cultural turns in theologischen Reflexionen zum Wesen des Dia-
logs kaum zur Kenntnis genommen und fir eine Analyse interreligioser Begegnungen

140

fruchtbar gemacht.'*® Man konzentriert sich vor allem entweder auf Systematisierun-

gen und Kategorisierungen interreligiéser Begegnungen (vor allem Bernhardt in Inter-

von Analysekategorien und Konzepten sumschligtc, wenn er also nicht mehr nur neue Erkenntnis-
objekte ausweist, sondern selbst zum Erkenntnismittel und -medium wird.« Ebd. 26.

138 Vgl. dazu ausfiihrlicher ebd. 7—27. Reflexionen (liber Theologie im Zeichen der cultural turns s.
Hoff, Gregor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn,141-151; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural
Turn. Interkulturalitit als theologische Ressource (ReligionsKulturen 12). Stuttgart: Kohlhammer
2013; Nehring, Andreas (Hg.): Religious Turns — Turning Religions. Verdnderte kulturelle Diskurse
—neue religiose Wissensformen (ReligionsKulturen 1). Stuttgart: Kohlhammer 2008; sowie Essen,
Georg: Interkulturelle Theologie. In: Jiirgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weidemann: Hand-
buch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz: Grundbegriffe — Theorien — Anwendungs-
felder. Stuttgart: J. B. Metzler 2007, 283—293.

139 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 143.

140 Entsprechende Recherchen lieferten keine Ergebnisse fiir eine umfassende kulturwissenschaft-
liche Begriffsbildung des interreligiosen Dialogs. Dennoch ist die theologische Bearbeitung des
translational turn nicht neu. Rezipiert wurde der translational turn am ehesten in den Missions-
wissenschaften, beispielsweise bei Andrew Walls (Walls, Andrew: The Missionary Movement in
Christian History: Studies in Transmission of Faith. Maryknoll: Orbis 1996) oder Lamin Sanneh (San-
neh, Lamin: Translating the Message. The Missionary Impact on Culture. Maryknoll: Orbis Books
22009 (Ersterscheinung 1989)). Am umfassendsten arbeitete bisher Norbert Hintersteiner mit den
cultural studies und auch dem translational turn. |hn interessieren Religionen im globalen Dialog.
Vgl. Hintersteiner, Norbert: Von kultureller Ubersetzung zu interreligidser Zeugenschaft — Missi-
onstheologie im interkulturellen Wandel. In: Mariano Delgado: Interkulturalitit. Begegnung und
Wandel in den Religionen (Religionsforum s). Stuttgart: Kohlhammer 2009, 99—128; ders.: Tradi-
tionen iberschreiten. Angloamerikanische Beitrage zur interkulturellen Traditionshermeneutik.
Wien: WUV-Universititsverlag 2001. Henning Wrogemann sieht die Situation mit Blick auf sein
Projekt einer Theologie und Theorie Interreligioser Beziehungen dhnlich: »Gegenlber der Konzentra-
tion auf kognitive Inhalte ist das Augenmerk auf diejenigen Medien, Wirkweisen, Orte und Akteu-
re zu richten, die im Feld interreligioser Beziehungen Wirkung entfalten. Fiir in diesem Bereich
dringend erforderliche empirische Studien sind religions- und kulturwissenschaftliche sowie an-
thropologische und ethnologische Zuginge ebenso erforderlich wie etwa medien-, moderne- oder
netzwerktheoretische Ansitze. Damit er6ffnet sich ein weites Feld zukiinftiger Forschung, deren
gesellschaftspolitische Relevanz unmittelbar einleuchten dirfte. [...] Durch deskriptive Analyse auf
Grundlage der oben genannten methodischen Zugiange konnen Einsichten gewonnen werden, die
als kritisches Korrektiv zu religios-normativen Perspektivierungen wirken. Eine Theorie Interre-
ligiéser Beziehungen tragt durch ihre Analyse dazu bei, bisher verborgen gebliebene Wirkkraf-
te, Machtinteressen und Stilisierungen aufzudecken. Charakteristisch fiir eine solche Theorie sind
die Aspekte Multiperspektivitit, Medien, Performanzen, Riume, Grenzen und Akteure.« \Worgemann:
Theologie Interreligiéser Beziehungen, 287. Hervorhebung AS. Eine Theorie Interreligiéser Bezie-
hungen kann laut Wrogemann nur in einem multiperspektivischen Bezugsrahmen und (iber eine
Vielzahl methodischer Zuginge entworfen werden, vgl. ebd. 288.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

Religio) oder auf ethische Reflexionen zum Gelingen interreligioser Dialoge als normati-
ve Orientierung fiir Dialogprozesse (wie exemplarisch iiber die Komparative Theologie
und Catherine Cornille gezeigt).

Dazukonnen die cultural turns und in erster Linie der translational turn anregen: »Statt
Ubersetzung qua Dialog zu behaupten, versuchen sie vielmehr aus den gesellschaftli-
chen Widerspriichen und Konfliktsituationen selbst die prekire Kategorie der Ubersetz-
barkeit zu entwerfen und auszuarbeiten«**', so Doris Bachmann-Medick. Was also fiir
die Beschreibung und Analyse inter-kultureller Begegnungen wissenschaftstheoretischer
Standard ist, hat bisher noch keine systematische Anwendung in »Theologien des (inter-
religiosen) Dialogs« gefunden.#*
prozesse und ermdglichen eine theoretische Einholung bisher iibersehener oder ausge-
blendeter Aspekte. Sie konnen Problematiken bisheriger Verstehens- und Arbeitsweisen

Doch sie eréffnen m.E. neue Sichtweisen auf Dialog-

aufdecken und alternative Losungsansitze bereitstellen vor allem dadurch, dass sie neue
Sprachspiele und Grammatiken zur Verfiigung stellen (Kapitel 8.1.3). Es werden nicht
nur neue Wege der Analyse bereitgestellt, sondern auch neue Wege kritisches Wissen zu
generieren, das Transformationen ermdglicht und Interventionen anbietet.

Fiir Theorien, die interreligiose Dialoge als Gegenstand haben, sind sie in erster Linie
deshalb wertvoll, weil sie einen statischen Allgemeinbegriff von Dialog ablésen und Dia-
log als einen dynamischen, komplexen, handlungsorientierten und damit performativen
Begriff freilegen konnen. Eine entsprechende konzeptionelle Neufassung eines theolo-
gischen Dialogverstindnisses kann Theologie ins Gesprich mit anderen Geisteswissen-
schaften bringen, vermittelt den Dialogbegriff an komplexe und pluralismusfihige Kon-
zepte von Religion und nimmt die Realitit von Phinomenen wie Identitit, Heterogenitit
und Hybriditit ernst.'® Das erméglicht die Entwicklung alternativer Sprachformen und
Deutungsmuster, die performativ auf die Gestaltung und das Geschehen interreligioser
und jiidisch-christlicher Dialoge zuriickwirken.

Der translational turn entstand auf dem Boden anderer cultural turns und lisst vielfil-
tige Uberlagerungen, unter anderem mit dem performative, spatial und dem postcolonial
turn, aufscheinen, die neue Perspektiven auf den jiidisch-christlichen Dialog erschlie-
Ren.'** Ubersetzung als Analysekategorie bietet deshalb eine erste Moglichkeit, den jii-

141 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 388.

142 Vgl.dazudasin Salzburgangesiedelte Forschungsprojekt»Developing a Theology of Interreligious
Dialogue from a Jewish-Christian Perspective. Research Program University of Salzburg«: https://
www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/ (10.02.2025).

143 Wenn man mit Gregor Maria Hoff davon ausgeht, dass die Kirche sich im Zweiten Vatikanischen
Konzil erstmals ihrer »unhintergehbaren [weltkirchlichen und damit — AS] interkulturelle[n] Di-
mension von Christentum und Kirche und also auch ihrer Theologien« (Hoff: Gegen den Uhrzeiger-
sinn, 142; dhnlich ebd. 146) bewusst wird (vgl. GS Kapitel 2), dann kénnen damit auch die erkennt-
nistheologischen Umstellungen, die das Konzil vornimmt, und dessen fundamentaltheologische
Grammatik methodologisch eingelést werden. »Solche Inversionen [Umstellungen in der bekann-
ten Theorieanordnung] hat das Konzil vorgenommen. Sie lassen sich theologisch im Modus der
cultural turns konzeptualisieren, um den offenbarenden Gehalt [...] entdecken und bestimmen zu
kénnen.« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 151.

144 Bachmann-Medick spricht von einer »besonderen Anschlussfihigkeit der Ubersetzungskatego-
rie« verbunden mit einem hohen Potential zur Selbstreflexion kulturwissenschaftlicher Theorien.
Vgl. Bachmann-Medick: Cultural Turns, 273. Erste Ansatze fiir die kulturwissenschaftliche Analy-

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

59


https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/
https://www.plus.ac.at/ztkr/forschung/projekte-2/christian-jewsih-perspective/

60

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

disch-christlichen Dialog erkenntnistheoretisch in den Blick zu nehmen und die daraus
sich ergebenden Fragestellungen fiir Theologie aufzuschliisseln.

1.3.2 Dialog als Zwischenraum/space-in-between

Die kulturwissenschaftliche Kategorie der Uber-setzung als Form kultureller Praxis im-
pliziert bereits etymologisch eine spatiale Dimension, und zwar insofern, als es um ei-
nen Positions-, bzw. Ortswechsel geht, ein Uberschreiten und Hinaustreten aus dem ei-
genen Bereich, eine Praktik der Bewegung. Deshalb ergibt ein Zusammenlesen trans-
lationaler und spatialer Theorien fruchtbare Synergien. Fiir das Feld des interreligiésen
Dialogs trifft das nochmal in besonderer Weise zu, weil nicht nur »Uber-setzungs, son-
dern auch der etymologische Befund zum Begriff »Dia-log« eine Verbindung nahelegt
(Kapitel 1.3.1).

Die Performance jiidisch-christlicher Dialogveranstaltungen besteht aus christlicher
Perspektive — mit Bernhardt — in erster Linie in einer Verstindigung auf theologischer
Ebene im Modus einer gemeinsamen Suche nach Wahrheit und Erkenntnis (Kapitel 1.2).'*
Topologisch ereignet sich diese dialogische Suchbewegung als ein »Hiniibertragen« (vgl. lat.
transferre, deut. hiniiberbringen, hiniibertragen) von Bedeutungen, religiésen Kontexten
und Uberzeugungen in einen Zwischen-Raum, in einem Raum zwischen jiidischen und
christlichen Dialogpartner*innen. Durch diese Titigkeit des Hiniibertragens wird der
innere Raum der jeweiligen religiésen Tradition immer schon performativ iiberschrit-
ten. Das bedeutet: im Dialog entsteht immer konkret-akut ein neuer, dritter Raum zwi-
schen Judentum und Christentum (mit Homi Bhabha als in-between-space oder gemeinhin
thirdspace)*®
auf interreligiose Dialoge:

. Auch Volker Kiister wagt eine Ubertragung von Bhabhas thirdspace-Konzept

»Der interreligiose Dialog schafft einen dritten Raum (Homi Bhabha) im »Zwischen«
den Religionen. Ein Raum im Crenzbereich zwischen den verschiedenen Glaubenssys-
temen, in den jeder das Beste einbringt, was seine Religion ihm zu bieten hat, ohne

se interreligioser Begegnungsprozesse gab es in den Religionswissenschaften. So wurde von Pe-
ter). Briaunlein die missionarische Verbreitung christlichen Glaubens als Prozess der Ubersetzung
(Text- und auch Bildlbersetzungen) analysiert. Ders.: Image Transmission as Image Act. Chris-
tian Images, Emotions and Religious Conversion in the Philippines. In: Birgit Mersmann/Alexandra
Schneider (Hg.): Transmission Image. Visual Translation and Cultural Agency. Cambridge: Cam-
bridge Scholars Publishing 2009, 11-37.

145 Vgl. dazu Bernhardt: »Man kann fragen, ob es sich beim Aufweis von Gemeinsamkeiten eher um
einen Erkenntnisakt oder einen Kommunikationsakt handelt. Im ersten Fall ginge es um die ergeb-
nisoffene Suche nach und die Aufdeckung von real existierenden, aber verborgenen Gemeinsam-
keiten. Im zweiten Fall um die Annahme und Mitteilung von postulierten und zugeschriebenen
Gemeinsamkeiten. Im Hintergrund der ersten Option steht ein eher ontisches Religionsverstind-
nis, im Hintergrund des zweiten ein eher diskursives.« Bernhardt: Inter-Religio, 109.

146 Bhabha ist in seiner Terminologie nicht stringent oder eindeutig. Thirdspaces oder in-between-
spaces bezeichnet er an anderer Stelle auch als translation oder hybridity. Fiir eine umfassendere
Einordnung s. Bachmann-Medick, Doris: Dritter Raum. Anniherungen an ein Medium kultureller
Ubersetzung und Kartierung. In: Claudie Breger/Tobias Déring: Figuren der/des Dritten. Erkun-
dungen kultureller Zwischenrdume. Amsterdam: Rudopi 1998, 1938, 21f.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

den Riickzugsraum des Heiligen aufzugeben. Doch wer sich einmal auf den Weg ge-
macht hat, wird verdndert zurlickkehren und dadurch auch Spuren in seiner eigenen
Religionsgemeinschaft hinterlassen [performative Dynamik des Dialogs als thirdspace —
AS]. Esist ein Raum der Begegnung fiir den Dialog des Lebens, ein Raum der Weisheit
fiir den Dialog des Verstandes und ein Raum der spirituellen Erfahrung fiir den Dialog

des Herzens.«'¥

Kiister beldsst es allerdings bei diesen Andeutungen und fithrt den Gedanken des Dialogs
als eines dritten Raums nicht weiter systematisch durch. Auch sein evangelischer Kollege
Henning Wrogemann, der im performativ gefassten Paradigma des Raums einen wich-
tigen »Baustein« fiir sein Projekt einer Theologie Interreligidser Beziehungen sieht, beldsst es
bei einem Hinweis: »Interreligiose Beziehungen sind daher nicht an sich zu deuten, son-
dern[..]im Hinblick auf soziale Riume, die durch Handeln entweder geschaffen werden
oder die umgekehrt Handeln in bestimmter Weise beeinflussen.«*®

Wie im Dialog geht es auch bei einer Ubersetzung nicht um gréfitmégliche Aquiva-
lenz zum Original, sondern jeweils um ein Ausverhandeln von Bedeutungen, die not-
wendigerweise bleibende Differenzen einschliefdt. Diese Aushandlungsprozesse finden
nach Homi Bhabha in einem thirdspace, einem Ort kultureller Begegnungen statt. Ein
thirdspace ist nach Bhabha kein realer Ort, sondern ein Zeichen-Raum, in dem man sich
auf Zeichen bezieht und Zeichen aushandelt.'® Gleichzeitig geschehen diese Aushand-
lungsprozesse nicht ort- und raumlos, sondern sie sind immer auch topografisch riick-
gebunden an reale Orte der Begegnung. Jiidisch-christliche Dialogveranstaltungen stel-
len — topografisch-konkret, aber auch topologisch — solche Rdume offener Aushandlun-
gen zur Verfiigung, dritte Riume oder in-between-spaces, Riumen zwischen jiiddischen und

147 Kister: Einfithrung in die interkulturelle Theologie, 151. Reinhold Bernhardt erinnert daran, dass
schon Martin Buber in seiner Dialogphilosophie zwischenmenschliche Begegnungen als ein Of-
fenhalten des »Zwischens« konstituiert habe. Im Dialog sei dieses »Zwischen« offenzuhalten. In
Dialogen gehe es dann auch nicht um das Erzielen einer Ubereinkunft, in der die Differenzen auf-
gehoben seien, sondern um eine Verstandigung iiber die »Sache, die auch unterschiedliche Sicht-
weisen einschliefien kann. Vgl. dazu Bernhardt: Inter-Religio, 196f. Buber, Martin: Ich und du. Leip-
zig: Insel-Verl. 1923. Ausfiihrlicher zur jidischen Dialogphilosophie des 20. Jh. s. Bernhardt: Inter-
Religio, 189-198.

148 Wrogemann: Theologie Interreligiéser Beziehungen, 291. Neben dem Raum-Paradigma sieht er
solche »Bausteine« (ebd. 287) in kulturwissenschaftlichen Leitkategorien wie Medien, Performa-
tivitat, Grenzen und Akteuren, vgl. dazu ausfiihrlich ebd., 287—294 (»Grundlinien einer Theorie In-
terreligioser Beziehungen — Ausblick«). An anderer Stelle verweist Wrogemann zurecht darauf,
dass in interreligiésen Dialogen nicht nur der »rationale Gehalt verbaler Auferungen« wahrge-
nommen und als bedeutsam erachtet wird, sondern dass »ein dialogischer Austausch auf ganz
anderer Ebene statt[findet]: Das Dialogische manifestiert sich hier in Konstellationen, in denen die
Akteure agieren, es zeigt sich an Orten und an Gesten [korperlicher Symboliken — AS] oder an dem,
was gesagt und dem, was nicht gesagt wird.« Ebd. 304. Auch hierzu kdnnen kulturwissenschaft-
liche Ansatze einen Beitrag leisten, weil sie eben diese nicht-verbalen Dimensionen und ihre Be-
deutungszuschreibungen in interreligiosen Begegnungen besser wahrnehmbar und analysierbar
und damit einer Theoretisierung zuganglich gemacht werden.

149 Seinen spatial-postkolonialen Ansatz entwickelt Bhabha mafdgeblich in Bhabha, Homi: The Loca-
tion of Culture. London u.a.: Routledge 1994.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

christlichen Akteur*innen. Das Wie der Gestaltung dieser entstehenden Zwischenriu-
me ist jeweils neu zu finden und zu erhandeln.

Fiir Uwe Wirth ist Ubersetzung eine kulturelle Praktik, die genuin in solchen Zwi-
schenriumen vollzogen wird. Er spricht von Ubersetzung als »zwischenriumlicher
Bewegungspraktik«*®

Ubersetzung und Zwischenraum: Einerseits sind Zwischenriume im Sinne kultureller
151

und meint damit ein komplexes Wechselverhiltnis zwischen
Kontaktzonen die Bedingung der Méglichkeit fiir Ubersetzungen." Andererseits sind
es kulturelle Ubersetzungshandlungen, die iiberhaupt erst diese Verbindung, diesen
kulturellen Kontakt herstellen. Erst im und durch den vieldimensionalen Prozess des

2 Diese in-between-spaces als

Ubersetzens kann iiberhaupt ein thirdspace entstehen.
Sphiren der Uberblendungen und dynamischer Uberginge erméglichen Ubersetzung
und konstituieren sich durch Ubersetzungen.” Fiir Bernhard Dotzler und Henning
Schmidgen haben diese Zwischenriume als Orte materieller Wissensproduktion er-
kenntnistheoretische Qualitit, weil sich in ihnen Wissen und Wissensformen aus zwei
Gebieten sammeln, die in Ubersetzungspraktiken miteinander in einen fruchtbaren

Austausch gebracht werden.”*

1.3.3 Dialog als Ubersetzungsraum in-between

(1.) Ubersetzen als kulturelle Handlungsform im Dialog Um Dialoge als interreligiése Zwischen-
rdume vielfiltiger Austausch- und Aushandlungsvorginge analysieren zu kénnen, bie-
tet sich die Kategorie der Ubersetzung an, weil sie, verstanden als vielschichtige inter-
kulturelle und interreligiose Praktik, genau solche Aushandlungsprozesse beschreibbar
macht, denn:

»Die Erforschung solcher Zwischenraume kann nur dann fruchtbar werden, wenn diese
als>Ubersetzungsriumec« betrachtet werden: als Gestaltungsriume von Beziehungen,
von Situationen, >ldentitdten< und Interaktionen durch konkrete kulturelle [und reli-
giose — AS] Ubersetzungsprozesse.«'*®

Der im Zuge des translational turn erweiterte Ubersetzungsbegriff als kulturelle Uberset-
zung, expandiert Ubersetzung »zu einer Leitperspektive fiir das Handeln [performative
Dynamik von Ubersetzung — AS] in einer komplexen Lebenswelt, fiir jegliche Formen

150 Vgl. dazu Wirth, Uwe: Zwischenrdaumliche Bewegungspraktiken. In: ders. (Hg.): Bewegen im Zwi-
schenraum (Wege der Kulturforschung 3). Berlin: Kulturverlag Kadmos 2012, 7-34.

151 Ebd.12.

152 Wirth: Zwischenraumliche Bewegungspraktiken, 8.

153 Der Charakter eines Zwischenraums und die Praktiken des Ubersetzens fiir den jiidisch-christli-
chen Dialog diirfen nicht im Sinne eines nur voriibergehenden Zustandes angenommen werden,
den es zu iiberwinden gilt, sondern der judisch-christliche Dialog ist eher ein »Verharren«im Da-
zwischen als bleibender Raum, den es zu gestalten gilt und der nur als Zwischenraum zum Offen-
barungsraum werden kann (Kapitel 8).

154  Fur einen genaueren Einblick in diese Epistemologie der Zwischenraume s. Dotzler, Bernhard/
Schmidgen, Henning: Parasiten und Sirenen. Zwischenrdume als Orte der materiellen Wissens-
produktion. Bielefeld: transcript 2008.

155  Bachmann-Medick: Cultural Turns, 247.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

des interkulturellen Kontakts«**¢. Kulturelle Ubersetzung im Sinne einer interaktiven
Praxis, eines Aushandlungsprozesses zwischen kulturellen Lebensformen und Praktiken
lohnt eine Ubertragung auf denjiidisch-christlichen Dialog. Man kann von Formen inter-
religioser Ubersetzungen als zentrale religivse Handlungsformen im Dialog sprechen. Eine
Ubertragung der Kategorie »kulturelle Ubersetzung« auf die Frage nach »interreligiésen
Ubersetzungenc« ist sehr komplex und nicht unproblematisch. Die Méglichkeiten und
Grenzen dazu miissten zukiinftig noch systematisch ausgelotet werden. Klar ist, dass
religiése Ubersetzungsvorginge zwar eine Spezialform kultureller Ubersetzung darstel-
len, weil es um das Verhandeln von Wahrheitsanspriichen geht. Klar ist aber auch, dass
eine Ubertragung dennoch méglich und sinnvoll ist, insofern Religionen kulturell ver-
fasste Systeme sind.”” Dafiir spricht sich auch Marianne Moyaert aus:

»Unlike the cultural-linguistic theory of religion [v.a. George Lindbecks Postliberalis-
mus und dessen kulturell-linguistisches Religionsverstandnis— AS], which holds that
religions are untranslatable, we will argue that>translation«is a good model for under-
standing the possibilities and difficulties of hermeneutics in general and of interreli-
gious hermeneutics in particular.<*®

156 Ebd. 240. Dazu Gabriele Miinnix: »Ubersetzen wird heute in den Kulturwissenschaften als kultu-
relles —und damit auch kulturverinderndes — Handeln gesehen [performativ — AS]: In dieser Form
bestimmt der Ubersetzungsbegriff inzwischen eine iiber Linguistik und Textphilosophie hinaus-
weisende, kulturtheoretisch orientierte Ubersetzungs— und Translationswissenschaft. Als kulturel-
le Ubersetzung kennzeichnet er auch eine Wende in den Kulturwissenschaften, die den Kulturphi-
losophen gerne entgeht. Man spricht hier vom stranslational turn«.« Miinnix, Gabriele: Quasi das-
selbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des Uber-Setzens im Horizont interkulturellen Ver-
stehens. In: Dies. (Hg.): Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber 2017, 15-42, 18.

157  Fir eine entsprechende Verhdltnisbestimmung zwischen Kultur und Religion schliefRe ich mich
Andreas Nehring an: Ders.: Religion und Kultur. Zur Beschreibung einer Differenz. In: ders. (Hg.):
Religious Turns — Turning Religions. Veranderte kulturelle Diskurse — neue religiése Wissensfor-
men (ReligionsKulturen 1). Stuttgart: Kohlhammer 2008, 11—-31. Nehring verbindet einen diskurs-
analytischen (vor allem iiber Derridas différance) und semiotischen (iber Clifford Ceertz) Ansatz.
Er versteht zunichst »die komplexen Verhiltnisse von Religion und Kultur als Diskursfelder [..],
auf denen sich Akteure jeweils und in verschiedenen Kontexten unterschiedlich bewegen und po-
sitionieren und die immer wieder neu ausgehandelt werden.« Ebd. 28f. Mit Geertz fasst er so-
dann Religion als Symbolsystem, das einerseits von Kultur gepragt ist und andererseits auf Kul-
tur pragend wirkt. Vgl. ebd. 29f. Die Ansitze Derridas’ und Geertz’ beriihren und iiberschneiden
sich, wo es um die ErschliefSung von Bedeutung kultureller und religioser Praxis geht: Beide gehen
von einer uneinholbaren différance aus. Kultur und Religion sind immer nur zeichenhaft und nicht
jenseits kultureller Performanzen (und deren religiéser Codierung) zu erfassen. Fiir Nehring lei-
ten sich daraus drei Aspekte fiir eine Verhaltnisbestimmung von Kultur und Religion ab: »Erstens:
Von Religion kann nur gesprochen werden, wenn eine unaufhebbare Differenz zur Kultur markiert
ist, die nicht wiederum auf Konstruktionen oder auf Strategien der Symbolisierung zuriickgefiithrt
werden kann. Zweitens: Religion bildet eine nichtdiskursive bzw. nichtkonstruktive Grundlage kul-
tureller Praxis. Drittens: Die Moglichkeit von Sinn ist nur dadurch zu bestimmen, dass man den
konstitutiven Riss, die différance, anerkennt, die die Entstehung von Sinn reguliert. Das ist nicht
anders denn zeichenhaft zu denken.« Ebd. 28.

158 Moyaert, Marianne: Fragile Identities. Towards a Theology of Interreligious Hospitality. Amster-
dam u.a.: Rodopi 2011, 197; vgl. auch Lindbeck, George A.: The Nature of Doctrine. Religion and
Theology in a Postliberal Age. Philadelphia: Westminster Press 1984. Moyaert rezipiert insbeson-

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

63


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Der jiidisch-christliche Dialog als in-between-space soll daher im Folgenden als per-
formativer Handlungs-Raum beschrieben werden, in dem religiés-theologische Uber-
setzungsvorginge zwischen jiidischen und christlichen Akteur*innen ausgehandelt
werden."

(2.) Ubersetzen und iibersetzt werden im Dialog Ubersetzung als Analysekategorie soll deshalb
im Folgenden eine methodische ErschliefSung des jiidisch-christlichen Dialogs als eines
»Zwischenraums« anleiten (vgl. dazu im Weiteren die theologische Verarbeitung dieses
kulturwissenschaftlichen Ansatzes: Dialog als »Glaubensraum in between« in Kapitel 2..3).
Ubersetzung als kulturelle oder — im Falle des interreligiésen Dialogs - religios-kulturel-
le Ubersetzung macht darauf aufmerksam, dass es Dialoge als Zwischenriume formal-
logisch nur dann geben kann, wenn man von vielfiltigen Uberlagerungen und Uber-
lappungen zwischen den sich begegnenden Religionsgemeinschaften ausgeht. Fiir das
jiudisch-christliche Verhiltnis sind diese historiografisch gut rekonstruierbar und wis-
senschaftlich konzeptualisiert (hiufig assoziiert als »Parting of the Ways«, Kapitel 1.4.1).
Diesen religionshistorischen und -soziologischen Befund gilt es in theologischen Theo-
rien zu konzeptualisieren: Die jidisch-christliche Verflechtungsgeschichte ist biblisch
verbiirgt in den alttestamentlichen Schriftzitaten des Neuen Testaments, im Festhal-
ten an der kanonischen Bedeutung des Alten Testaments und wird offenbarungstheo-
logisch-ekklesiologisch beansprucht, wenn die Kirche sich als hineingenommen in den
Bund Gottes erfihrt und um ihr unaufhebbares Verwurzeltsein in Israel weif3 (Kapitel
8).1° Solche Alterititsvermerke wie die eben genannten im Christlichen, werden der-
zeit mit kultur- und religionswissenschaftlichen im Modus von »Wechselseitigkeiten des
Transfers« oder »Zustinden des Immer-schon-Ubersetztseins«' betont: wenn Kulturen

dere Paul Ricoeur: Ders.: Vom Ubersetzen (Fréhliche Wissenschaft 093). Berlin: Matthes & Seitz
2017.

159 Bachmann-Medick spricht in diesem Zusammenhang von einem neuen raumlichen Paradigma
von Uber-Setzungin der Konstruktion eines»thirdspace«als eines spezifischen Handlungs"raums«
von Ubersetzungsprozessen. Vgl. dies.: Cultural Turns, 248. Als Beispiel fiir eine interreligiose Uber-
setzung als performative Praxis aus dem jiidisch-christlichen Dialog: Die wegen der Corona-Pande-
mie 2020 entfallene Jahreskonferenz des ICC) (International Council of Christians and Jews), die 2021
noch immerim Zeichen der Pandemie zum ersten Mal als reine Online-Tagung abgehalten wurde,
hatte als eine Leitidee das rabbinisch-jidische ethische Prinzip von tikkkun olam aufgenommen
und fragte dementsprechend in Vortrigen und Seminaren von jiidischen und christlichen Gelehr-
ten nach vielfaltigen Moglichkeiten eines gemeinsamen jidisch-christlichen (und muslimischen)
Beitrags zu einem tikkun olam, einem Heilwerden der Welt nach COVID-19. Zu tikkun olam vgl.
Morgan, Michael L.: Tikkun olam. In: Dan Diner (Hg.): EJGK. Bd. é: Ta-Z. Stuttgart/Weimar: Metz-
ler 2015, 102—106.

160 Vgl. dazu Krohn, Claus-Dieter/Enderle-Ristori, Michaela (Hg.): Ubersetzung als transkultureller
Prozess (Exilforschung 25). Miinchen: Ed. Text + Kritik 2007, Vorwort Xf. Dazu Bachmann-Medick:
»Die raumliche Auffassung von Uber-Setzung jedenfalls, gleichsam ihr Durchgang durch einen
spatial turn, wire ein Versuch, die Ubersetzungsmetapher noch weiter zu erden, sodass sie zu ei-
ner Leitkategorie empirischer Untersuchungen werden kann.« Bachmann-Medick: Cultural Turns,
273.

161 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 247.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

und Religionen nicht als holistische Gebilde, sondern als vielschichtige, hybride Phino-
mene dargestellt werden, deren Identititsbildungen immer schon von Fremdeintrigen
durchzogen sind.'** Mit der Ubersetzungskategorie werden diese Fremdeintrige und
Uberlagerungen sichtbar und kénnen konstitutiv Eingang finden in eine Epistemolo-
gie des judisch-christlichen Dialogs, als religionskulturelle Bedingungen der Moglich-
keit dieses Dialogs.

Der Dialog ist eingelassen in eine Doppelstruktur von Ubersetzen und Ubersetzt
werden,'® der religionshistorisch in der »Zwillingsgeburt« (Daniel Boyarin)*** von
Judentum und Christentum (»Parting of the Ways«) nachvollzogen und iber die alt-
testamentlichen Schriftverweise in den Texten des Neuen Testaments theologisch
qualifiziert werden kann. Auf dieser Basis kann der Dialog als Ubersetzungsraum re-
formuliert werden, der sich in der Begegnung und Beziehungsgestaltung zwischen
jiidischen und christlichen Akteur*innen performativ als wechselseitige Ubersetzungen

vollzieht und konstituiert.'®

162 »Kulturen sind keine Gegebenheiten, die (wie Cegenstande) Ubersetzt werden kdnnten. Kultu-
ren konstituieren sich vielmehr in der Ubersetzung und durch die vielschichtigen Uberlappungs-
und Ubertragungsphanomene von Verflechtungsgeschichten unter den ungleichen Machtbedin-
gungen der Weltgesellschaft. In diesem Sinn spricht der postkoloniale Theoretiker Homi Bhab-
ha ausdriicklich vontranslationaler Kultur« Kulturen selbst sind fundamental von Ubersetzungs-
prozessen durchzogen [Immer-schon-Ubersetztsein].« Ebd. 249. Das kann analog auch fiir Juden-
tum und Christentum als Religionsgemeinschaften ausgesagt werden. Geschichtswissenschaft-
lich entstanden in diesem Zusammenhang Konzepte von »histoires corisées«. Vgl. dazu Werner,
Michael/Zimmermann, Bénédicte: Vergleich, Transfer, Verflechtung. Der Ansatz der Historie corisée
und die Herausforderung des Transnationalen. In: Geschichte und Gesellschaft 28 (2002), 307—-326.

163 In der Wahrnehmung dieser Doppelstruktur steckt auch eurozentristisches Kritikpotenzial, denn
es macht die Notwendigkeit des Einbeziehens nicht-christlicher, nichteuropéischer Blickwinkel
deutlich. Vgl. dazu auch Bachmann-Medick: Cultural Turns, 263. Vgl. dazu auch den Ansatz ei-
ner »globalen Verflechtungsgeschichte der Religionen«: Cuffel: In anderen Geographien denken,
37-92.

164 Daniel Boyarin spricht von einer »twin birth of Christianity and rabbinic Judaism as two forms of
Judaism«: ders.: Dying for God. Martyrdom and the Making of Christianity and Judaism. Stanford:
Stanford Univ. Press 1999, 2.

165 Zu Ubersetzungals »Prozess von Verhandlung zwischen Texten und zwischen Kulturen«, zu»Uber-
setzen und Ubersetztwerden« als Handlungsformen und zu kulturwissenschaftlichen Gegen-
standsfeldern als »interaktionsabhingige Beziehungs- und Uberlappungsfelder« s. Bachmann-
Medick: Cultural Turns, 252f. Eine interessante Studie im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs
legte Jirgen Straub vor, der die Verarbeitung von Jid*innen und ihre Erfahrungen in der Scho-
ah als Ubersetzungsprozesse deutete. Straub, Jiirgen: Differenz und prekire Aquivalenz in einer
Ubersetzungskultur. Ein hermeneutischer Rahmen fiir die exemplarische psychologische Analy-
se eines »Ubersetzungsfehlers«. In: ders./Joachim Renn/Shingo Shimada (Hg.): Ubersetzung als
Medium des Kulturverstehens und sozialer Integration. Frankfurt a.M./New York: Campus 2002,
346—389. Dazu Bachmann-Medick: »Das Problem besteht in der Schwierigkeit der Vermittlung von
Leidenserfahrungen bei Angehdrigen der zweiten Generation nach dem Zweiten Weltkrieg, zwi-
schen Taterwelten einerseits und Opferwelten andererseits. Die Erfahrungsdiskrepanz zwischen
beiden Gruppen verweist auf die Unzulanglichkeit eines assimilierenden Ubersetzens, das grund-
verschiedene Erfahrungsriume vorschnell angleicht. Dagegen wire ein Ubersetzungsmodell wei-
terfithrend, das sich stattdessen Fremdem und AnstoRRigem aussetzt.« Bachmann-Medick: Cultural
Turns, 269.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

65


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

(3.) Ubersetzung und Transformation im Dialog Der dialogische Prozess eines diskursiven Hin-
und Her-Ubersetzens schlie8t dabei performativ immer schon die Transformation des-
sen, was {ibersetzt werden soll, mit ein.'®® Transformation ist deshalb ein wesentliches
Kennzeichen von Dialogen als Ubersetzungsriumen in Grenz- und Zwischenriumen
und ihrer performativen Dynamik (Kapitel 8).¢”

Ubersetzungs- und Transformationserfahrungen verlaufen dabei nicht reibungslos,
sondern gehen mit Erfahrungen von Briichigkeit und Vulnerabilitit einher. Eine topolo-
gische Durchfithrung eines translationalen Verstindnisses von Dialog kann eine Bewil-
tigungsstrategie fiir die Fragilitit der vieldimensionalen Dialogpraxis sein. Im jidisch-
christlichen Dialog als eines, iibertragen von Bachmann-Medick, topologisch-performa-
tiven »Handlungs-Raums von Ubersetzungsprozessen«<*®®, werden Judentum und Chris-
tentum »nicht mehr als Objekte von Ubersetzung« in den Blick kommen, sondern kon-
stitutiv »als Konstellationen von Konflikten, Differenzen, Uberlagerungen und Vermi-
schungen«.’® Der jiidisch-christliche Dialog als Ubersetzungsraum, in dem sich perfor-
mativ komplexe Ubersetzungshandlungen vollziehen, ist deshalb immer auch »voll [..]
von sozialen Ubersetzungskonflikten und interreligidsen Spannungsfeldern«”. Auch
darin liegt ein Potential des translational turn und seiner Methodologie fiir den jidisch-
christlichen Dialog und interreligiose Dialoge generell: »Im Zuge eines konzeptuellen
und zugleich handlungsanalytisch riickgebundenen translational turn lassen sich >Diffe-
renzenc jetzt eher auf der Interaktionsebene riumlich fundierter Zwischenrdume und
Uberginge untersuchen.«'” Die Ubersetzungskategorie legt gerade die Briichigkeit von
Dialogen als diskursive Aushandlungsvorginge und interreligiose Wechseliibersetzung
frei. Konflikte, Differenzen, Erfahrungen von Uniibersetzbarkeiten und Scheitern miis-
sen dann nicht zu Frustration oder gar Dialogabbruch fithren. Vielmehr werden sie als
konstitutiv fiir solche Aushandlungsprozesse, als Voraussetzungen fir die Moglichkeit
interreligioser Kommunikation, als Bedingung ihres Gelingens verstehbar und kénnen
damit zugleich einer Analyse zuginglich gemacht werden."”* Dialoge als Ubersetzungs-
riume konnen mit Erfahrungen von Inkommensurabilitit und aufscheinenden Disso-
nanzen umgehen und die dahinterliegenden Prozesse verstindlich machen. Mit Bach-
mann-Medick:

166 Zygmunt Bauman spricht im Kontext interkultureller Begegnungen von einem »reciprocal chan-
ge«. Bauman, Zygmunt: Culture as Praxis. London et al.: Sage Publ. 1999, xiviii.

167 Die beteiligten Dialogpartner*innen gehen aus Begegnungen, in denen interreligiose Uberset-
zungsprozesse geleistet werden, mit Baumann als »changed, different« heraus. Bauman, Zyg-
munt: Culture as Praxis. London et al.: Sage Publ. 1999, xiviii.

168 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 251. Hervorhebung und Trennschreibung AS.

169 Ebd. 258.

170 Ebd. 268.

171 Ebd. 247.

172 Dazu Bachmann-Medick: Ubersetzung »unterstellt nicht von vornherein glatte Transfers, sondern
legt eher Briiche, Fehliibersetzungen, misslungene Ubersetzungsversuche frei, um sie gar als not-
wendige Ausgangspunkte fiir Verstandigung fruchtbar zu machen« (ebd. 256). Ausfiihrlich dazu:
Vermeer, Hans J.: Erst die Unméglichkeit des Ubersetzens macht das Ubersetzen méglich. In: Joa-
chim Renn/Jiirgen Straub/Shingo Shimada (Hg.): Ubersetzung als Medium des Kulturverstehens
und sozialer Integration. Frankfurt/New York: Campus Verlag 2002, 125-143. Ahnlich auch Thorner:
Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz und Methode, 34.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

»Dabei zeichnet sich die Notwendigkeit ab, einzelne Ubersetzungsszenarien genauer
einzukreisen, besonders im Hinblick auf die jeweiligen Ubersetzungsschritte, Blockie-
rungen, Briiche, Gelingensbedingungen, aber eben auch auf Anhaltspunkte und Griin-
de fiir ein Misslingen oder Scheitern von kulturellen [und interreligiosen — AS] Uber-
setzungsprozessen.«'’?

(4.) Ubersetzung und Macht im Dialog Im jiidisch-christlichen Dialog, wie auch in interreli-
gidsen Begegnungen generell, kommt eine weitere Dimension hinzu, auf die die Uber-
setzungskategorie aufmerksam macht. Ubersetzung als diskursive Praxis ist immer ein-
gebunden in situative Konstellationen und historische Diskursformationen, die interes-
sengeleitet und von Machtanspriichen durchzogen sind.””* Epistemologisch heifit das,
dass die Wissensproduktion in Dialogen als Ubersetzungsriumen nicht neutral, son-
dernimmer schon machtvoll aufgeladen ist (Kapitel 8). Wird der jidisch-christliche Dia-
log als Ubersetzungsraum verstanden, kdnnen diskursanalytische und postkoloniale An-
sitze greifen und dadurch vielfiltige AusschlieBungsmuster und Kontrollmechanismen
in Dialogprozessen sichtbar gemacht und problematisiert werden.” Diskurstheoreti-
sche und postkoloniale Perspektiven kénnen helfen, Machtgefille und die mangelnde
Beteiligung von Minderheiten auch in jiidisch-christlichen Begegnungen zumindest re-

76 Anhand dreier Beispiele soll die Notwen-

flexiv einzuholen und nicht auszublenden.
digkeit dieser Ansitze fiir eine Epistemologie des jiidisch-christlichen Dialogs verdeut-
licht werden.

Erstens steht der judisch-christliche Dialog diskurstheoretisch immer auch im Kon-
text gesellschaftlich-politischer Diskurse um Antisemitismus und Israelkritik."”” Fiir ei-

ne katholische Theologin wie die Autorin dieser Studie ist deshalb eine Sensibilitit fir

173 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 251.

174 Ebd. 245.

175 Im Kontext postkolonialer Selbstkritik wird Ubersetzung deshalb »als Praxis kultureller Hegemo-
nie oder als kolonialistische Unterwerfungsstrategie« (ebd. 264) und als europdische Repréasenta-
tionspraxis (vgl. dazu die writing culture-Debatte: ebd. 245) problematisiert.

176  Vgl. dazu ausfiihrlicher auch die postkolonialen Durchfiihrungen beiJudith Gruber und Sigrid Ret-
tenbacher: Gruber, Judith: Intercultural Theology. Exploring World Christianity after Cultural Turn.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht; Rettenbacher Sigrid: Auflerhalb der Ekklesiologie keine Re-
ligionstheologie. Eine postkoloniale Theologie der Religionen. Ziirich: Theologischer Verlag 2019.
Fir einen diskurstheoretischen Ansatz s. Thérner: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz
und Methode, 15-36.

177 Zum Thema »Antisemitismus« und der Frage nach einer adiquaten Verwendung dieses Begriffs
innerhalb des judisch-christlichen Dialogs vgl. eine aktuelle Debatte zu Antisemitismus und An-
tijudaismus, deren Differenzierung Peter Schifer in seinem 2020 erschienenen Buch Eine kurze
Geschichte des Antisemitismus in Frage stellt: »Weder glaube ich, dass diese beiden Aspekte sduber-
lich zu trennen sind — ganz im Gegenteil, sie (iberschneiden und tberlappen sich standig —, noch
teile ich die Auffassung, dass das eine (Antijudaismus) irgendwann von dem anderen (Antisemi-
tismus) abgeldst wird.« Ders.: Kurze Geschichte des Antisemitismus. Miinchen: C.H. Beck 2020,
10. Johannes Heil hingegen besteht weiterhin darauf, »dass kategorisch [..] unbedingt zwischen
christlich geleiteter Konditionierung jiidischer Existenz und dem Konstrukt eines unaufhebbaren
Kultur- oder Rassengegensatzes zu trennen« (vgl. ders.: Die Biirde der Geschichte. Stationen der
langlebigen Lehre der Verachtung. In: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die
Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol-Verlag 2017, 2652, 37) ist. Dies

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

67


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

die Historie der schuldhaften Verstrickung der katholischen Kirche in die Verbrechen
der Schoah, ein Bewusstsein fiir die Mehrheitsposition des Christentums gegeniiber ei-
ner jidischen Minderheit sowie ein Verstindnis fir die politische und theologische Be-
deutung des Landes Israels fiir das Judentum als religiése und ethnische Gruppe gefor-
dert.””®

Zweitens ist derzeit zu beobachten, dass zunehmend das Bewusstsein dafiir wichst,
dass im jiidisch-christlichen Dialog vor allem eine weif3e anglo-amerikanisch-europii-
sche Mittel- und Oberschicht reprisentiert ist. Um zukunftsfihig zu sein und in pluralen
(Migrations-)Gesellschaften Relevanz zu haben, miissen Moglichkeiten gefunden wer-
den, die unterschiedlichsten gesellschaftlichen Gruppierungen in den jiidisch-christli-
chen Dialog mit einzubeziehen."”’

Zu problematisieren ist drittens die Uberreprisentation von Geistlichen im jitdisch-
christlichen Dialog. Mit Blick auf die katholische Kirche ist in diesem Zusammenhang
eine Formulierung im 2015 erschienenen Dokument G&C heikel: »Die Tatsache, dass die
katholischen Vertreter, die an den Treffen teilnehmen, Bischofe und Priester sind und die
jidischen Vertreter beinahe ausschlieRlich Rabbiner, erlaubt es, die jeweiligen Themen
auch in religiéser Hinsicht zu beleuchten.« (Nr. 11) Auch wenn diese Aussage im kon-
kreten Kontext des institutionalisierten Gesprichs zwischen Heiligem Stuhl und dem
Oberrabbinat Israels steht, reproduziert sie eine mehrfache AusschlieRung von Frauen
aus theologischen Aushandlungsprozessen und macht das grofe Engagement vieler theo-
logisch qualifizierter Frauen (und Lai*innen) im jiidisch-christlichen Dialog unsichtbar.

(5.) Ubersetzung und Theologie im Dialog Bereits im Sinne eines Ubergangs zum zweiten Ka-
pitel und der Frage nach der Theologizitit des Dialogs sei abschlieRend daran erinnert,
dass die Kategorie der Ubersetzung keine dem Christentum dufierliche ist, sondern eine,

sei notwendig, so Heil weiter, um auch zukunftsweisend beschreiben zu kénnen, dass christliche
Theologie nicht genuin antijiidische Elemente enthalt. Vgl. ebd.

178 Vgl. dazu Rabbiner Arie Folger: »Schlussendlich kann sich das Judentum als Minderheitsreligion,
als kleine winzige Minderheitsreligion, nicht auf die blofde demografische Macht verlassen, um
die Treue zu seinen Kernlehren zu wahren, wihrend es dem welterschiitternden gesellschaftli-
chen Einfluss der Mehrheitsreligionen ausgesetzt ist, die hundert Male so viele Anhianger haben.
Sich zu viel oder zu schnell zu 6ffnen, wird das Judentum einem unerwiinschten und ungerecht-
fertigten Druck aussetzen, um seine Doktrinen anzupassen, um einer neu ge6ffneten Mehrheits-
gesellschaft zu gefallen.« Folger, Arie: Wie hat sich das jiidisch-katholische Verhiltnis seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil verandert? In: DBK/ORD (Hg.): Zwischen Jerusalem und Rom. Do-
kumentation der gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der Orthodo-
xen Rabbinerkonferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshilfen 314).
Bonn: o. V. 2020, 7-21.

179 Diese Einschatzung zur Zukunftsfihigkeit desjudisch-christlichen Dialogs wurde so und dhnlich in
Diskussionsbeitragen der ICC] Annual Conference im Jahr 2021 gedufert. Zur Problematik des Ge-
nerationenwandels imjidisch-christlichen Gespréchs vgl. auch Fischer, Irmtraud/Langer, Gerhard/
Petschnigg, Edith: Gibt es Zukunft fir den christlichen Dialog mit dem Judentum —und wie kénnte
sie aussehen? Hinfithrung zum Thema. In: Dies. (Hg.): Hat derjudisch-christliche Dialog Zukunft?
Gegenwartige Aspekte und zukinftige Perspektiven in Mitteleuropa (Poetik, Exegese und Narra-
tive. Studien zurjidischen Literatur und Kunst 9). Gottingen: V&R unipress 2017, 11-21: »Die heute
noch am Gesprach aktiv Beteiligten sind in der Regel bereits jenseits der Lebensmitte.« Ebd. 12.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

die geradezu bestimmend fiir es ist. Es ist zunichst bereits die Bibel selbst, die es nur im
Plural der Sprachen Hebrdisch, Griechisch und Aramaiisch gibt. Bereits die schriftliche
Fixierung der miindlichen Jesustradition ist ein Ubersetzungsprozess vom Aramiischen
in das Griechische. Die Verkiindigungswege der frithen Jesusbewegung und schlieflich
die globale Verbreitung der Botschaft Jesu erforderte zahlreiche Ubersetzungsvorginge.
Und die Kirchengeschichte lehrt auf allzu erschreckende Weise, dass Ubersetzung kein
rein philologisches Betitigungsfeld ist, sondern vor allem ein »Macht- und Identititsfak-

180 eine zutiefst von einem Ringen um Macht- und Identititspolitiken durchdrun-

tor«
gene Handlungsform. Auch fir den jidisch-christlichen Dialog stellt sich immer wie-
der die problematische »Frage nach einem christlichen Ubersetzungsmonopol in Bezug
181 7Zugleich wohnt Ubersetzungen aber in postkolonia-

len Kontexten ein Potential als Instrumentarium der Ermachtigung inne, nimlich dann,

aufandere religiose Traditionen«

»wenn Ubersetzungen einen neuen diskursiven Raum der Identititsbildung eréffne[n]
und Kommunikation iiber sprachliche Grenzen hinweg erméglich[en]«.'®*

Dieser kulturwissenschaftlich fundierte Entwurf einer Erkenntnis-theorie des jii-
disch-christlichen Dialogs ist im zweiten Teil dieses Kapitels theologisch in eine Erkennt-
nis-theologie zu uberfithren. Mit einer kulturwissenschaftlichen Reformulierung steht
nimlich nicht von vornherein fest, was nun unter einem theologischen Dialog, der Ge-
genstand dieser Studie ist, verstanden wird. Was ein Dialog ist, muss immer wieder neu
ausgehandelt werden, was wiederum nur im Modus des Dialogs selbst geschehen kann.
Nur im Dialog selbst kann verhandelt werden, unter welchen Primissen dieser Dialog
tiberhaupt gefithrt werden will. Das hat epistemische Relevanz: Der Dialog setzt damit
seinen eigenen Grund frei und konstituiert sich performativ als nie abschlief3barer
Ubersetzungsprozess im Zwischenraum von Judentum und Christentum. Auch der hier
von christlicher Seite vorgeschlagene, kulturwissenschaftlich reformulierte und theolo-
gisch interpretierte Dialogbegriff (Kapitel 2) kann deshalb nur ein vorldufiger sein. Er
ist darauf angewiesen, in den jiidisch-christlichen Dialog eingespeist, kritisch rezipiert
und transformiert zu werden insbesondere durch jiidische Dialogpartner*innen. Auch
die Frage nach der Ubersetzbarkeit dieses Dialogbegriffs in die religiése Tradition des
Judentums muss offengelassen werden, sie sei aber zumindest als Frage benannt. Dass
der in dieser Studie vorgestellte Dialogbegriff als Ubersetzungsraum so von jiidischen
Gesprichspartner*innen angenommen wird, kann nicht ohne Weiteres vorausgesetzt
werden. Das setzt diese These einerseits einer hohen Verletzlichkeit aus. Andererseits
aber kann nur so die Kategorie der Ubersetzung prinzipientheoretisch in der eigenen
Forschung eingeldst werden. Sie ist auf die Ubersetzbarkeit und die Ubersetzung durch
judische Traditionen angewiesen. Witnschenswert fitr Aushandlungsprozesse wie die-
sen wire die Einfithrung einer dritten, auflenstehenden Perspektive im Sinne einer
neutralen, kritischen Begleitung und Mediation, beispielsweise eingelst durch Religi-
onswissenschaftler*innen, Religionsphilosoph*innen oder Kulturtheoretiker*innen.

180 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 453.
181 Ebd.
182 Ebd.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

69


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

1.4 Historisch-soziologisch: Judentum und Christentum als »Zwillinge«?
»Gestern« und »heute«

Warum ist die Geschichte von Judentum und Christentum einerseits (Kapitel 1.4.1) und
die des jiidisch-christlichen oder in unserem Falle jiidisch-katholischen Dialogs ande-
rerseits (Kapitel 1.4.2) fir eine Erkenntnistheologie relevant? Religionsgeschichte ist nie
neutral. Die writing culture-Debatte sensibilisierte dafiir, dass Religionsgeschichte und
ihre Reprisentation weniger objektive Darstellung, als vielmehr interessengeleitete In-
terpretation und Konstruktion ist, fir deren Machtférmigkeit die Ausbeutungs- und Ge-
waltgeschichte des Kolonialismus exemplarisch steht.”®® Im Falle des jiidisch-christli-
chen Dialogs nehmen Uberlegungen zu einem writing culture Dynamiken eigenen Aus-
mafes an.

Die Schuldgeschichte der Kirche an Marginalisierung, Verfolgung, Vertreibung und
Ermordungen von Jiid*innen tiber die Jahrtausende hinweg, wurzelt tief in einem pro-
blematischen Theologisieren von und iiber Jiid*innen: Jules Isaac beispielsweise spricht
in diesem Kontext von der »Lehre der Verachtung«'® der Kirche vor dem Zweiten Vati-
kanischen Konzil, Jeremy Cohen von einer hermeneutischen Instrumentalisierung und
Verzweckung von Jitd*innen fiir christliche Theologie.'® Angesichts der desastrdsen Per-
formativitit daraus resultierender und immer weiter tradierter Narrative, fordert Phil-
ip A. Cunningham in seinen Publikationen immer wieder, »[a]ll branches of theology
require accuracy regarding Judaism past and present. [...] It obviously does not mean
that Christian theology must always cohere or agree with Jewish perspectives. It does
mean that caricatures of Judaism should be excluded from Christian theology.«**¢ Die-
sem Grundsatz weif} sich diese Studie verpflichtet. Die Reprisentation des Judentums
und des jiidisch-christlichen Dialogs in christlichen Theologien ist keine Nebensichlich-
keit, sondern insofern sie Erkenntnis leitend und generierend wirkt, ist sie im Entwurf
einer Erkenntnistheorie zu beriicksichtigen und zum Thema zu machen.®’

183  Ausfithrlich dazu s. ebd. 144—183 (»Reflexive Turn/Literary Turn).

184 Vgl. Isaac, Jules: Lenseignement du mépris. Paris: Fasquelle 1962.

185 Vgl. Cohen, Jeremy: Living Letters of the Law. Ideas of the Jew in Medieval Christianity. Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press 1999.

186 Cunningham, Philip A.: Emerging Principles of a Theology of Shalom. In: Horizons 44 (2017),
281-305, 287. Diese Aufrichtigkeit und Wertschatzung in der Darstellung des Judentums im Kon-
text christlicher Theologie ist fiir Cunningham nicht nur historisch, sondern in erster Linie theo-
logisch(-ekklesiologisch) begriindet: »Indeed, history suggests that the church lacks integrity, be-
comes less whole [..] when it misrepresents or demeans Judaism.« Ahnlich auch ders.: Maxims
for Mutuality, 45-52 (»7. You shall not consider or present the historical development of Christian
theology without reference to related developments in the postbiblical Jewish community.«).

187 Vgl. Philip A. Cunninghams 2. Maxime, die die Performativitit von Theologie und darin inharenter
christlicher Darstellungen des Judentums bewusst macht: »Remember that your work as an edu-
cator, theologian or preacher affects the living Jewish community of today.« Cunningham: Maxims
for Mutuality, 5—15.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

Die Dialoggeschichte als Teil eines »Dialogs iiber den Dialog«™®® ist epistemologisch
von Bedeutung. Die Geschichte des jiidisch-christlichen Gesprichs und deren sprach-
liche Reprisentation ist das diskursive Feld, in das der Dialog als Zwischen- und Uber-
setzungsraum konstitutiv eingelassen ist und das performativ auf die ErschliefSung von
Dialograumen und die zeichengebundenen Handlungsmdoglichkeiten innerhalb dieser
Riume zuriickwirkt.”®® Die prigendsten Momente dieser Geschichte der jiidisch-christ-
lichen Beziehungsgestaltung, ihre Umbruchspunkte und vor allem die Art und Weise wie
sie erzdhlt, interpretiert und tradiert werden, wirken in der Gegenwart als Narrative per-
formativ auf das Dialoggeschehen und die einzelnen Dialoge als Sprachhandlungen. Die
»erzihlte« Dialoggeschichte ist nicht einfach eine Auflistung historischer Fakten, son-
dern in erster Linie Deutungsfolie und Regieanweisung fiir Interpretationsprozesse, ei-
ne hermeneutische Brille fir den jidisch-christlichen Dialog. Diskursanalytisch gespro-
chen bestimmen die produzierten Narrative mit, welche Personengruppen sich an wel-
chem Ort treffen (konnen), welche Themen angesprochen werden kénnen und miissen,
was und wie etwas gesagt werden kann und darf, welche Worte und Zeichenhandlungen
sinnhaft sind und welche Wirkungen sie performativ freisetzen. Die »erzihlte« Dialog-
geschichte entscheidet mit iiber Plausibilititen und Wissensformen, tiber die Begriind-
barkeit, Kommunizier- und Uberzeugungsfihigkeit von Erkenntnis.

1.41 »Gestern« (Parting of the Ways): »Nicht du tragst die Wurzel,
sondern die Wurzel tragt dich« (Rom 11,18)

Eines dieser Narrative nicht nur auf christlicher, sondern auch aufjiidischer Seite, wel-
ches die Begegnungen zwischen Jiid “innen und Christ*innen iiber Jahrtausende prigte,
war nach Cunningham die Vorstellung, dass die Entstehung der jeweils anderen Glau-
bensgemeinschaft jeweils nicht dem Willen Gottes entspreche:

»One manifestation of oppositional, binary thinking is the widely shared assumption
among both most Christians and Jews that>something went wrong«with the origins of
Christianity and rabbinic Judaism as discrete communities. This separation is thought
to have been contrary to God’s will. Christians can consciously or unconsciously imag-
ine that most Jews did not accept the Good News about Jesus because God >blinded:
them (following Paul in Romans 11:25), or because Jews were innocently mistaken be-
cause of a misplaced myopic focus on the Torah, or less benignly, because of their ob-
stinacy. Jews may consciously or unconsciously assume that if not Jesus, then Paul dis-

188 Klaus Hock versteht unter einem »Dialog tiber den Dialog« zwar in erster Linie eine dialogische
Verstandigung iiber theologische und wissenschaftstheoretische Grundlagen des interreligiésen
Dialogs (vgl. dazu Hock, Klaus: Einfithrung in die interkulturelle Theologie. Darmstadt: WBG 2011,
114 (Anmerkung 13)). Dennoch kann m.E. auch eine historische Rickversicherung der jiidisch-
christlichen Geschichte in Form einer (gemeinsamen) Narration des judisch-christlichen Dialogs
als ein solcher »Dialog des Dialogs« bezeichnet werden.

189 Im Folgenden wird die Geschichte des jidisch-christlichen Dialogs deshalb nicht linear erzihlt,
sondern Uber ihre Narrative exemplarisch entlang der katholischen Erklarung G&C und der jii-
disch-orthodoxen Erklarung BJR erschlossen.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

torted the essence of Judaism and so created the fundamentally misguided Gentile
church.«*°

Bis heute hilt sich diese Vorstellung, kurz nach Jesu Tod sei mit dem Pfingstereignis die
Kirche entstanden, existiere das Christentum als eigenstindige Religionstradition, die
sich vom Judentum abgetrennt habe. Auch in der Theologie ging man lange Zeit davon
aus, dass die Trennung zwischen Judentum und Christentum vor allem durch die Missi-
onstitigkeit des V6lkerapostels Paulus (35-60 n. Chr.) oder mit der Zerstérung des Zwei-
ten Tempels in Jerusalem im ersten jidisch-rémischen Krieg (6670 n. Chr.) spitestens

191

aber bis zum Ende des 1. Jahrhunderts vollzogen war.”* Die historische Forschung der

vergangenen Jahrzehnte allerdings hat dieses Metanarrativ indes revidiert:

»In der modernen Bibelwissenschaft ist es unstrittig, dass Jesus selbst keine eigene
Religion abseits vom Judentum griinden wollte. Wann die Wege zwischen Judentum
und Christentum allerdings auseinandergingen und wie stark die Wurzeln des begin-
nenden Christentums im Judentum liegen, ist derzeit eines der ereignisreichsten For-
schungsgebiete neutestamentlicher Wissenschaft. Fiir die Thematik hat sich die catch-

phrase >Parting of the Ways« (Trennung der Wege) festgesetzt.«'*

190 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 296. Vgl. demgegeniber das judisch-
orthodoxe Statement TDW aus dem Jahr 2015, in der die Existenz des Christentums von jldischer
Seite als von Gott gewollt positiv besetzt wird: »Wie Maimonides und Jehudah Halevi vor uns er-
kennen wir an, dass das Christentum weder ein Zufall noch ein Irrtum ist, sondern g-ttlich gewollt
und ein Geschenk an die Violker.« (TDW 3, Kapitel 6.2.2.)

191 Vgl. Cunningham, Philip A.: Jews and Christians from the Time of Christ to Constantine’s Reign. In:
AlbertS. Lindemann/RichardS. Levy: Antisemitism. A History. Oxford: University Press 2010, 47-62,
47. Vgl. auch Cunningham, Philip A.: Seeking Shalom. A Journey to Right Relationship between
Catholics and Jews. Grand Rapids (Michigan): William B. Eerdmans Publishing Company 2015.

192 Tiwald, Markus: »Parting of the Ways«. In: feinschwarz. Theologisches Feuilleton. 17. Oktober 2022:
https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/ (10.02.2025). Fur Tiwald ist die Terminologie
»Parting of the Ways«zwar »suboptimal«, doch sie habe sich mittlerweile im entsprechenden For-
schungsdiskurs etabliert. Ders.: Christentum und Judentum in der Antike. Jahrhunderte gemein-
sam getrennt. In: HK 4 (2023), 3639, 36. Zur Terminologie »Parting of the Ways« s. ausfiihrlich
Kapitel .2.2 »Parting oft he Ways« in Tiwald, Markus: Frithjudentum und beginnendes Christen-
tum. Gemeinsame Wurzeln und das Parting of the Ways (KStTh 7). Stuttgart: Kohlhammer 2022,
28-50. Zur Wege-Metaphorik s. Markschies, Christoph: From »Wide and Narrow Way« to »The
Ways that Never Parted«? Road Metaphors in Models of Jewish-Christian Relations in Antiquity.
In: Jens Schréter u.a. (Hg.): Jews and Christians — Parting Ways in the First Two Centuries CE? Re-
flections on the Gains and Losses of a Model. Berlin/Boston: De Gruyter 2021, 11-32. Flir einen ak-
tuellen Uberblick iiber Publikationen und Projekte unter dem Schlagwort »Parting of the Ways«s.
ebd., 13—15. Unter anderem: Schréter, Jens/Edsall, Benjamin A./Verheyden, Joseph (Hg.): Jews and
Christians — Parting Ways in the First Two Centuries CE? Reflections on the Gains and Losses of a
Model. Berlin/Boston: De Gruyter 2021; Sanders, Eric P. (Hg.): Jewish and Christian self-definition.
Bd.1: The Shaping of Christianity in the Second and Third Centuries. Philadelphia: Fortress Pr.1980;
Becker, Adam H./Reed, Annette Y. (Hg.): The Ways that Never Parted. Jews and Christians in Late
Antiquity and the Early Middle Ages. Tiibingen: Mohr Siebeck 2003; Schifer, Peter: Die Geburt des
Judentums aus dem Geist des Christentums. Fiinf Vorlesungen zur Entstehung des rabbinischen
Judentums. Tibingen: Mohr Siebeck 2010.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/parting-of-the-ways/

1 Performativitat des Dialogs

Das Forschungsfeld »Parting of the Ways« ist nicht nur fiir Bibelwissenschaftler*innen
und Judaist*innenvon Interesse. Es berithrt grundlegend erkenntnistheologische Frage-
stellungen. Warum? Nimmt man den historischen Befund ernst, fithrt das zu verander-
ten Plausibilititskonstellationen. Diese sind wissenschaftstheoretisch zu beriicksichti-
gen und fithren zu weitreichenden epistemologischen Umstellungen. Das heif3t konkret:
eine Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs hat nur dann die Méglichkeit
als iiberzeugend anerkannt zu werden, wenn sie die historische Faktenlage als Primis-
se der Entwicklung ihrer Thesen zu Grunde legt. Sie wirkt vor allem in zwei Richtungen
theorieproduktiv: Zum einen begriindet die Geschichte des Anfangs des Christentums
das Spezifikum des jidisch-christlichen Dialogs, das ihn zumindest aus christlicher Per-
spektive von allen anderen Religionsdialogen unterscheidet (vgl. dazu auch die Rede von
der »Theologizitit« wie in Kapitel 2). Zum anderen, weil diese »Geschichte des Anfangs«
bzw. das, was historisch rekonstruierbar ist und vor allem wie es interpretativ darge-
stellt wird, performativ auf gegenwirtige Verhiltnisbestimmungen und Beziehungsge-
staltungen zwischen Judentum und Christentum, also unmittelbar auf den Dialog ein-
wirkt. Im Folgenden sei deshalb offengelegt, auf welche Hauptergebnisse, die inzwi-
schen weitgehend als gesichert gelten diirfen, sich diese Studie beruft.

Grundsitzlich arbeitet die historische Wissenschaft seit dem Paradigmenwechsel
mit einem vieldimensionalen, nichtlinearen Modell, das die Entstehung von Judentum
und Christentum jeweils differenziert nachzeichnet und das auch mit Irregularititen
und Ungleichzeitigkeiten in den Entstehungsentwicklungen rechnet.”” Derzeit geht
man davon aus, dass mindestens bis ins 4. Jahrhundert hinein die Grenzen zwischen
Jud*innen und Christ*innen nicht klar gezogen wurden. Und: Diese Prozesse erstrecken
sich geografisch iiber ein grofRes Gebiet und verlaufen lokal Zulerst unterschiedlich.**

Bereits die Ausgangssituation des Judentums zur Zeit Jesu zeichnet ein duflerst plu-
rales Bild: Tatsichlich gab es auch damals nicht »das« Judentum zur Zeit des zweiten
Tempels, sondern es ist ausdifferenziert in zahlreiche jiidische Stromungen:

»There certainly was a common Jewish agreement that God had chosen the people of
Israel to participate in a covenant centered on the Torah whose commands the people
were to follow on the Land where God permitted them to dwell, and on the Temple
where God was to be worshipped. However, there were many competing interpreta-
tions about the details of covenantal life beyond these basics. These diverse under-
standings gave rise to many different Jewish groups in this period, many of which we
cannot clearly identify or tell apart two thousand years later.«'%

193 Einen ersten, aber bereits differenzierten Einblick gibt Tiwald, Markus: Christentum und Juden-
tum in der Antike, 38.

194 Vgl. Cunningham: Jews and Christians from the Time of Christ to Constantine’s Reign, 47: »Histori-
cal research of the past several decades has rendered such simple constructions extremely doubt-
ful. There has been a paradigm shift toward the model of a complex, irregular, and very gradual
separation and delineation of Christianity from rabbinic Judaism. The boundaries between Jews
and Christians were quite unclear for centuries, and defining differences emerged for diverse rea-
sons in widely scattered places.«

195  Ebd. 48.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

73


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Ein weiterer Grund fir die innerjiidische Diversitit zur Zeit des Zweiten Tempels ist
geografischer Natur: Viele Jiid“innen lebten auflerhalb Israels, teilweise in grofder Di-
stanz zu Jerusalem und den Tempelkulten. Viele Regionen, in denen Jiid*innen dieser
Zeitlebten, so auch Israel und Jerusalem, waren geprigt von jahrhundertelanger Fremd-
herrschaft mit einer sehr wechselhaften Geschichte. Aufjidisches Leben wirkten unter-
schiedliche kulturelle Einflisse, allen voran jener der griechischen Kultur. Je nach Grup-
pierung, reagierte man sehr unterschiedlich auf diese Einwirkungen: die Skala reicht von

196 Mit den rémischen Erobe-

bereitwilliger Assimilierung bis feindselige Abgrenzung.
rungen begann in den Gebieten, in denen jiidisches Leben prisent war, eine Zeit grofler
Unruhen und Unsicherheiten. In dieser Phase gewannen apokalyptische und messiani-
sche Ideen an Einfluss innerhalb der jiidischen Community.*’

Zunehmend traten charismatische, prophetische Figuren auf. Jesus von Nazareth
hatte unter ihnen den gréfiten historischen Impact.”® Die Deutung seines Todes als Auf-
erstehungshandeln und das in den neutestamentlichen Schriften tradierte Zeugnis sei-
ner Botschaft, dass das Reich Gottes schon angebrochen sei, stellt eine jiidische, vor al-
lem pharisiische Sprach- und Denkméglichkeit dieser Zeit dar, so Klaus Wengst. »Men-
schen, die dieser Deutung Jesu als den erwarteten messianischen Konig zustimmten,
verstanden sich nichtalsschristlich<oder nicht mehrjiidisch, sondern vielmehr als Grup-
pe innerhalb des Judentums.«**” Fiir Wengst bedeutet das exegetisch, dass alle vier Evan-
gelien nicht als christliche, sondern als jiidische Dokumente gelesen werden miissen. So

auch Markus Tiwald:

»Das Matthaus- und Johannesevangelium galten auch schon im letzten Jahrhundert
als von einem judenchristlichen Autor verfasst— allerdings unter der Annahme, dass
sich die Gemeinden schon von der Synagoge getrennt hitten (vgl. Mt 9.35; 10,17: >ihre
Synagogen< und der Synagogenausschluss in Joh 9,22; 12,42; 16,2). Allerdings gab es
in der damaligen Zeit keine zentral-jlidische Leitungsinstanz, die aus allen Synagogen
weltweit hitte ausschlieffen konnen. Der Bruch mit einer Synagogengemeinschaft be-
deutete noch nicht den Bruch mit dem Judentum als solchen.«**°

Am stirksten betroffen aber sei die Theologie des Paulus: »Heute wird Paulus als innerjii-
discher Interpret von Tora-Vorschriften gesehen — was durch starke parallele Theologu-
mena in Qumranschriften und frithjiidischen Apokrypha [...] belegt wird.«*** In zentra-
len Fragen in den Evangelien »gibt es Ubereinstimmungen mit der pharisidischen Tradi-
tion«, so Wengst.”** Seine These: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum,

196 Vgl ebd.

197 Vgl ebd.

198 Tiwald nennt weitere in ders.: Christentum und Judentum in der Antike, 37.

199  Wengst, Klaus: »Meine These: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein >Christentum«. Theo-
loge Wengst fordert: Das Neue Testament neu lesen lernen. In: katholisch.de 15.01.2023, 0.S.:
https://www. katholisch.de/artikel/42777-meine-these-im-ersten-jahrhundert-gab-es-noch-kein-
christentum (10.02.2025).

200 Tiwald, Markus: Parting of the Ways. In: feinschwarz.net, 17. Oktober 2022, 0.S.: https://www.fein
-schwarz.net/parting-of-the-ways/ (10.02.2025).

201  Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentumg, 0.S.

202 Fur Beispiele s. ebd.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://www
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/
https://www.fein-schwarz.net/parting-of-the-ways/

1 Performativitat des Dialogs

das sich im Unterschied zum Judentum verstanden hitte. »Ein solches Christentum ent-
stehterstin der ersten Hilfte des 2. Jahrhunderts.« Das bedeutet auch, dass Bibelstellen,
die als Legitimierung fir antijidische Ressentiments missbraucht wurden, als innerjiidi-
sche Diskurse und Dispute zu interpretieren sind.**® Dass sich diese Einsicht theologisch
noch nicht vollumfinglich durchgesetzt habe, zeige sich fiir Wengst besonders daran,
dassvor allem der Missionsbefehl noch immer als Aussage gegen das Judentum interpre-
tiert wird (Kapitel 7).>* Man kann davon ausgehen, dass hiufige Streitigkeiten in den
synagogalen Versammlungen zwischen jiidischen Christusanhinger*innen und denje-
nigen, die den Glauben an Jesus als den Messias ablehnten, dazu fithrten, dass sich ers-
tere zusitzlich zu eigenen Versammlungen zusammenfanden. Doch diese pragmatische
raumliche Trennung wurde keineswegs als »Austritt« aus der Synagogengemeinde ver-
standen.

Was aber fithrte dann letztendlich doch zu einer Trennung? Das scheint derzeit noch
nicht eindeutig geklirt zu sein. Markus Tiwald identifiziert den Grund fiir eine zuneh-
mende Trennung der Gruppe der Christusgliaubigen eher auf einer politischen Ebene.
Die paulinische Mission fiir die jiidischen Diasporagemeinden wurde von den rémi-
schen Besatzern vielfach als Stérung des sozialen Friedens wahrgenommen.*® Lokal
unterschiedlich und abhingig von der jeweiligen politischen Situation wurde Jitd*innen
das Sonderrecht zugestanden, ihre Glaubenspraxis mehr oder weniger uneingeschrinkt
leben zu kénnen. Vielfach hatte sich ein itber Generation mithsam aufgebautes Vertrau-
ensverhiltnis zwischen Synagogenleitung und paganer Verwaltung entwickelt. Die
von paganer Seite aus als jiidisch wahrgenommene Jesusanhingerschaft und Pau-
lus mit seinen Missionierungsaktivititen drohten dieses fragile Vertrauensverhiltnis
zu unterlaufen und damit die Lebenswirklichkeit von Jiid*innen zu verschlechtern.
»In erster Linie war es also nicht das Christusbekenntnis, das >Judenc< und >Christenc
entfremdete, sondern starke innerjiidische Spannungen in der Frage um die rechte

206 0 Tiwald.

Gesetzesauslegung — verbunden mit politischen Riicksichtnahmen,«

Klaus Wengst identifiziert den entscheidenden Faktor der Trennung eher als einen
sozialen. Der zunichst innerjiidischen Jesusbewegung schlossen sich zunehmend Men-
schen aus der nicht-jiidischen Vélkerwelt an.**” In vielen jiidischen Gemeinden rund
um das Mittelmeer gab es nichtjiidische Sympathisant*innen, die zwar nicht konver-
tierten, die aber zumindest partiell am Leben dieser Gemeinden teilnahmen. »Sie wer-
den als >Gottesfiirchtige« und >Gottesverehrende« bezeichnet«, so Wengst.**® Innerhalb
der messiasgliubigen Gruppierung kam es zu Auseinandersetzungen um die Frage nach

der Stellung dieser »Gottesfiirchtigen« innerhalb der Gemeinschaft, die im Jerusalemer

203 Tiwald gibt dariiber Auskunft in ders.: Christentum und Judentum in der Antike, 37-39.

204 Vgl. Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentumg, 0.S.

205 Vgl. Tiwald: Christentum und Judentum in der Antike, 38.

206 Ebd. 39.

207 Wengst: Im ersten Jahrhundert gab es noch kein »Christentum, 0.S.: »Stephanus war einer der
ersten griechisch sprechenden jiidischen Messias-Glaubigen. Nach seiner Ermordung flohen die
meisten von ihnen. Einige bildeten in Antiochia eine eigenstindige Gemeinde, weil dort bereits
eine grofle jidische Gemeinde bestand. Die Gefliichteten aus Jerusalem nahmen weiterhin am
Leben des 6rtlichen Kommunikationszentrums, also der Synagoge teil.«

208 Ebd.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

75


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Apostelkonzil verhandelt wurde.*® Der Anteil der Anhinger*innen aus der Vélkerwelt
nahm mit Beginn des zweiten Jahrhunderts massiv zu. Neben der pharisiischen Grup-
pe war es die Gruppe der Jesusanhinger*innen, die sich nach der Tempelzerstérung als
iberlebensfihig erwies. »Zwischen ihnen und dem sich nun herausbildenden rabbini-
schen Judentum kam es zu heftiger werdendem Streit. Der erfolgte zwar immer noch in-
nerjildisch. Aber es zeigten sich Bruchstellen«**, die Wengst entlang des Matthius- und
Johannesevangeliums skizziert. Wahrend die Mehrheit jiidischer Glaubender sich in die
pharisdische Gruppierung integrieren lief3, war das fiir Messiasgliubige nicht méglich,
weil sie am exklusiven Anspruch Jesu als Messias festhielten, den die anderen nicht ak-
zeptieren konnten. Wegen dieser Bruchstellen wird die messianische Gemeinde fiir die
Mehrheitjidischer Glaubender zunehmend weniger attraktiv. Demgegeniiber steigt der
Anteilvon nichtjitdischen Mitgliedern und damit die Entwicklung, dass die Gruppierung
der Jesusbewegung zunehmend in Abgrenzung zum Judentum definiert wurde.”*
Nihern wir uns der Frage nach der Trennung von Judentum und Christentum von
derjudischen Seite her, so ist absehbar, dass die jiidischen Gruppierungen in spatantiker
Zeit vor Umbriichen und Transformationen enormen Ausmafles standen, insbesonde-
re aufgrund des epochalen Einschnitts der Zerstorung des Zweiten Tempels. Es war die
rabbinische Strémung, die sich nach 70 n. Chr. als zukunftsfihig erwies und deshalb zur
Hauptstromung avancierte. Anders als beispielsweise die Gruppen der Sadduzier oder
Essener, die umfinglich vom Tempel abhingig waren, baute die rabbinische Stromung
auf der Anerkennung der Autoritit von Rabbinern als mafigeblich fiir die Interpretation
der Tora und vollzog eine Neuordnung des Kultes im Zeichen einer Verinnerlichung, das
heifst einer Abwendung vom Opferkult und einer Hinwendung zu Gottesdiensten.*
Diesevielgestaltigen Prozesse, die letztendlich zur Entstehung des Judentums in sei-
ner rabbinischen Ausprigung als eigenstindiger Religionsgemeinschaft fithrten, vollzo-
gen sich auch unter dem Einfluss des sich emanzipierenden Christentums. Die komple-
xen religionsgeschichtlichen und -soziologischen Verflechtungen in dieser Zeit konnen

213

historisch und kulturwissenschaftlich auch als entangled histories* plausibilisiert wer-

den. Denn anders als die traditionell nationale Geschichtsschreibung sensibilisiert die

209 Vgl. dazu ebd.: »Nach derjiidischen Tradition gibt es volle Zugehdrigkeit nur durch Integration in
das Volk Israel und also die Verpflichtung auf die Tora mit allen ihren Geboten. Und das hief fiir
Ménner, dass sie das Bundeszeichen der Beschneidung (ibernehmen mussten. Diese Forderung
erhoben Abgesandte der messiasgldubigen Gemeinde in Jerusalem gegeniiber den Hinzugekom-
menen in der Gemeinde in Antiochia (Apg 15,1). Hier ist zundchst zu betonen: Es ging ausschlief3-
lich um die Frage der Beschneidung von Nichtjuden. Dass jidische Messias-Glaubige ihre neuge-
borenen Knaben am achten Tag zu beschneiden hatten, wurde von niemandem in Frage gestellt.«

210 Ebd.

211 Wengstresiimiert: »Jesus warJude und blieb es. Mitihm beginnt nicht das Christentum. Auch nicht
mit dem Glauben an seine Auferweckung. Der ist jidisch, wie es auch die meisten neutestament-
lichen Schriften von Haus aus sind. Der Streit mit anderen jidischen Gruppen war ein innerji-
discher. Das blieb er noch in der Situation nach dem jiidisch-romischen Krieg (66—70). Hier erst
deuten sich Bruchstellen an.« Ebd.

212 Vgl. ebd.

213 Zum Konzept»entangled histories«vgl. bspw. Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini: Einleitung. Ge-
teilte Geschichten — Europa in einer postkolonialen Welt. In: Dies. (Hg.): Jenseits des Eurozentris-
mus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurta.M. u.a.:

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

Idee von entangled histories daftir, dass die Geschichten verschiedener Kulturen und Reli-
gionen nicht isoliert betrachtete werden kénnen, sondern dass sie durch vielfiltige Be-
ziehungen und Interaktionen, gegenseitigen Austausch und wechselseitige Beeinflus-
sung miteinander verflochten sind.

Andiesen Phinomenen des gegenseitigen Durchdrungenseinist auch der Judaist Pe-
ter Schifer interessiert. Schifer spricht analog zur »Geburt des Christentums aus dem
Geist des Judentums« auch von einer »Geburt des Judentums aus dem Geist des Chris-
tentums«*™. Diese Formulierung ist allerdings im Kontext des jiidisch-christlichen Dia-
logs nicht unproblematisch. Vor allem in christlichen Abhandlungen kénnte dadurch der
Anschein erweckt werden, die Kontinuitit und Identitit des heutigen rabbinischen Ju-
dentums mit dem biblischen Volk Israel wiirde in Frage gestellt. Dass sich die Entwick-
lung des rabbinischen Judentums als eigenstindiger Religionstradition auch im Zeichen
der Auseinandersetzung mit der Jesusbewegung vollzog, legt Peter Schifer folgender-
mafien dar:

»Die Grenzen zwischen sRechtglaubigkeit« und >Haresie« erweisen sich innerhalb des
spatantiken Judentums wie auch innerhalb des entstehenden Christentums als flie-
Rend, und damit werden auch die Grenzen zwischen >Judentumc< und >Christentumc
in der Spatantike durchlédssig. Mehr noch: Nicht nur definiert sich dieses Christentum
im Riickgriff auf das zeitgendssische Judentum und in der aktiven Auseinanderset-
zung mit ihm, auch das rabbinische Judentum findet zu sich selbst erst im Austausch
mit dem Christentum — und dies in dem doppelten Sinne der AbstoRung und Anzie-
hung: der Ausscheidung von (urspriinglich im Judentum angelegten) Elementen, die
das Christentum usurpieren und verabsolutieren sollte, sowie der stolzen und selbst-
bewussten Wiederaneignung eben solcher Traditionen, trotz und gerade wegen ihrer
christlichen Usurpation. In diesem Sinne kénnen wir es wagen, nicht nur von der >Ge-
burt des Christentums aus dem Geist des Judentums«[...] zu sprechen, sondern umgekehrt
auch von der>Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums<.«*"

Der israelische Religionswissenschaftler Guy Stroumsa sieht die parallelen Entwick-
lungsprozesse von jiidischen und christlichen Gruppierungen in den jeweiligen Schrif-
ten materialisiert. Fiir ihn sind sowohl die Mischna als auch die neutestamentlichen
Schriften »sekundire Konkurrenztexte, mit denen die Bedeutung der Heiligen Schriften
Israels im Zuge einer elementaren theologischen Raumverschiebung neu zu bestimmen
ist.«*'® Matthias Morgenstern wagt sogar die Aussage, dass in der Forschung mittler-

Campus-Verlag 2002, 9—49. Mintz, Sidney Wilfred: Sweetness and power. The place of sugar in
modern history. New York: Viking 1985.

214 Schafer: Die Geburt des Judentums aus dem Ceist des Christentums, Xf.

215 Schafer: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, Xf. Hervorhebung AS.

216 Stroumsa, Guy G.: Das Ende des Opferkults. Die religiosen Mutationen der Spatantike. Berlin: Ver-
lag der Weltreligionen 2011, 75. Dieser Ansatz kann an dieser Stelle leider nicht ausfiihrlicher zur
Darstellung kommen, sei aber fiir eine vertiefte Auseinandersetzung empfohlen. Ahnlich auch Da-
niel Boyarin, der das Martyrium als Phanomen sowohl des Christentums als auch des Judentums
mit komplexen Uberlagerungen nachzeichnet: Boyarin: Dying for God.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

71


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78  Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

weile in Talmud und Midrasch Reaktionen auf nahezu jedes neutestamentliche Thema
aufgespiirt werden konnen.”” Insgesamt, so resitmiert Markus Tiwald, war

»[d]as >Parting of the Ways« [...] wohl nicht die Angelegenheit eines bestimmten Mo-
ments der Geschichte, sondern ein lange dauernder Prozess, der in unterschiedlichen
Gemeinden zu unterschiedlichen Zeiten und in unterschiedlichen Weisen verlief. [...]
Daher ist auch der Ausdruck >Parting oft he Ways<suboptimal, da es in der damit be-
zeichneten Fragestellung ja mehr um das Verbindende als um das Trennende geht—
und neue Perspektiven fiir das jiidisch-christliche Gesprach eréffnet. Heute allerdings
sind Juden und Christen zwei getrennte Weltreligionen, und man ist christlicherseits
gut beraten, dies zur Kenntnis zu nehmen [..]. Tatsache ist, dass das Judentum als ei-
genstiandige Religion das Christentum nicht unbedingt benétigt. Umgekehrt gilt das
allerdings nicht: Ein Christentum ohne seine jidischen Wurzeln hitte einen zentralen
Teil seines Wesens eingebiifit. Das Wort des Paulus aus Rém 11,18 hat ungebrochene
Giiltigkeit: >Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich.«'®

1.4.2 »Heute«: Narrative der Dialoggeschichte und ihre Performativitat

Wenn auch die Anfinge von Judentum und Christentum mehr Konnexionen aufweisen,
als dasim allgemeinen Bewusstsein prasent ist und wenn die Anerkennung der Erkennt-
nisse zur Geschichte des Anfangs des Christentums den gegenwirtigen Dialog positiv
mitbestimmen kénnen, so tut vor allem die christliche Seite gut daran, immer wieder zu
betonen, dass Judentum und Christentum in der Gegenwart zwei getrennte, eigenstin-
dige und unabhingige Religionsgemeinschaften sind.

Nach dem zweiten Weltkrieg und dem Holocaust sind Menschen jiidischer und
christlicher Zugehorigkeit bewusst in einen Dialog eingetreten. Der jiidisch-christliche
Dialog ist insofern ein junges Phinomen (vgl. Kapitel 1.1.2). Zur Erinnerung: Streng
genommen gibt es nicht »den« jiidisch-christlichen Dialog. Vor allem performative
Theorien schaffen ein Bewusstsein dafiir, dass ein interreligioser Dialog zunichst nichts
anderes ist als eine Sprachhandlung, ein kommunikativer Akt. »Der«jiidisch-christliche
Dialog konstituiert sich im Modus zahlreicher einzelner Gesprichsinitiativen zwischen
Akteur*innen des Judentums und des Christentums. Diskurstheoretisch gesprochen
bilden diese einzelnen Begegnungen und Gespriche einen gréfieren Zusammenhang,
bzw. sind sie diesem nachgeordnet insofern, als sie an ihm, »dem« jidisch-christlichen
Dialog, teilhaben und zumeist auch bewusst diesem Diskursformat zugeordnet und
dementsprechend gelabelt werden.*? Thérner spricht vom »interreligiésen Dialog« als

217 Morgenstern, Matthias: Wie die Rabbinen auf die Herausforderung des Christentums antworten.
Eine Spurensuche im Midrasch. In: Welt und Umwelt der Bibel 109 (2023) 3, 48—52. Vgl. insgesamt
die Beitrage in der Ausgabe »Rabbinisches Judentum und frithes Christentum«der Zeitschrift Welt
und Umwelt der Bibel 3 (2023) 3.

218 Tiwald: Christentum und Judentum in der Antike, 39. Fiir Impulse fiir den judisch-christlichen Dia-
log verweist Tiwald auf den in FN 239 bereits erwihnten, von Jens Schroter herausgegebenen Sam-
melband »Jews and Christians — Parting Ways in the First Centuries CE? Reflections on the Gains
and Losses of a Model.«

219 Dies.: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz und Methode, 28.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

»spezifischer Ausprigung eines gegenwirtigen Religionsdiskurses, der im engen Zu-
sammenhang mit der Ausbildung einer auf Biindnissen und dialogischem Austausch
basierenden friedlichen Weltordnung steht. Interreligiose CGespriche, Begegnungen
und Initiativen partizipieren an diesem Diskurs, indem sie den Dialog zwischen den
Religionen als ein Mittel einer friedlichen Koexistenz und einer fruchtbaren Zusam-
menarbeit im Kontext einer liberalen und religios wie weltanschaulich pluralen Welt
betrachten und propagieren.«**°

Religionshistorisch ist die Geschichte des jiidisch-christlichen Gesprach das diskursive
Feld, in das der Dialog als Zwischen- und Ubersetzungsraum konstitutiv eingelassen ist
und das performativ auf die Erschlieflung von Dialogriumen und die zeichengebun-
denen Handlungen innerhalb dieser Riume zuriickwirkt. Auch die Dialoggeschichte
als Teil eines »Dialogs iiber den Dialog«** ist deshalb epistemologisch von Bedeutung.
Die prigendsten Momente dieser Geschichte der jidisch-christlichen Beziehungs-
gestaltung, ihre Umbruchspunkte und vor allem die Art und Weise wie sie erzihlt,
interpretiert und tradiert werden, wirken in der Gegenwart als Narrative performativ
auf das Dialoggeschehen und die einzelnen Dialoge als Sprachhandlungen ein. Die
»erzahlte« Dialoggeschichte ist nicht einfach eine Auflistung historischer Fakten, son-
dern in erster Linie Deutungsfolie und Regieanweisung fir Interpretationsprozesse,
eine hermeneutische Brille fiir den jidisch-christlichen Dialog. Diskursanalytisch ge-
sprochen bestimmen die produzierten Narrative dariiber mit, welche Personengruppen
sich an welchem Ort treffen (kénnen), welche Themen angesprochen werden kénnen
und miissen, was und wie etwas gesagt werden kann und darf, welche Worte und
Zeichenhandlungen sinnhaft sind und welche Wirkungen sie performativ freisetzen.
Exemplarisch konnen diese Narrative der Geschichte des jiidisch-katholischen Dia-
logs tiber das 2015 verdffentlichte katholische Dokument Denn unwiderruflich sind Gnade
und Berufung, die Gott gewihrt (G&C) und das 2017 veréffentlichte jiidische Dokument Zwi-
schen Jerusalem und Rom (BJR) erschlossen werden.*** Die Dialoggeschichte wird in beiden
Dokumenten nicht nur in erinnernder Absicht aufgerufen, sondern auch im Sinne einer
Identititssicherung und der Vergewisserung einer gemeinsamen Geschichte der jiidisch-
christlichen Beziehungen die performativ und diskursregulativ wirkt. Durch bewusste

220 Thorner: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz, 28. Die Frage, worin das Ziel des jidisch-
christlichen Dialogs — vor allem aus einer spezifisch theologischen Perspektive besteht —wird uns
in Kapitel 8 weiter beschaftigen.

221 Vgl. dazu Hock, Klaus: Einfithrung in die interkulturelle Theologie. Darmstadt: WBG 2011, 114 (An-
merkung 13). Klaus Hock versteht unter einem »Dialog iiber den Dialog« zwar in erster Linie ei-
ne dialogische Verstandigung tiber theologische und wissenschaftstheoretische Grundlagen des
interreligiosen Dialogs. Dennoch kann m.E. auch eine historische Riickversicherung der judisch-
christlichen Geschichte in Form einer (gemeinsamen) Narration des jidisch-christlichen Dialogs
als ein solcher »Dialog des Dialogs« bezeichnet werden.

222 Dies geschieht anstatt einer linearen Genealogie des jiidisch-christlichen Dialogs, wie sie vor al-
lem bei Andreas Renz nachzulesen ist. Ders.: Die katholische Kirche und der interreligitse Dialog.
50 Jahre Nostra aetate. Vorgeschichte, Kommentar, Rezeption. Stuttgart: Kohlhammer 2014, v.a.
16—28,161-191 und 209—-215. Vgl. dazu auch Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 118—130 und Bernhardt:
Inter-Religio, 147-159.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

79


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Auswahl, durch Antizipation und Abgrenzung sowie durch Deutung und Bedeutungszu-
schreibung versichert man sich einer gemeinsamen Beziehungsgeschichte, gemeinsa-
mer Normen und Werte und gemeinsamer Ziele in der Absicht, die jiidisch-christlichen
Beziehungen auf dieser Grundlage fiir die Gegenwart zu konsolidieren und impulsge-
bend fiir die Zukunft weiterzuentwickeln.** Fiir die katholische Kirche sind die Dialog-
geschichte und ihre Narrative von besonderer Bedeutung, weil die Beziehungsbestim-
mung seit NA 4 zum Kern ihrer eigenen Identitit gehort (Kapitel 2.1): »Bei ihrer Besin-
nung auf das Geheimnis der Kirche gedenkt die Heilige Synode des Bandes, wodurch das
Volk des Neuen Bundes mit dem Stamme Abrahams geistlich verbunden ist.« (NA 4)

Schoah: »historischer Tiefpunkt« der jidisch-katholischen Beziehungen NA 4 wird in diesem Zu-
sammenhang sowohl von katholischer als auch von jidischer Seite als der Umbruchs-
punkt in den Beziehungen zwischen Judentum und katholischer Kirche markiert. Zur
jiudisch-katholischen Geschichte vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil setzt man sich
in G&C als »Zeiten grofRer Vorbehalte« (G&C 1) in kritischer Distanz ab. So wird die in
der Geschichte des Frithchristentums vollzogene »Trennung von Synagoge und Kirche
als der erste und weitreichendste Bruch im auserwihlten Volk« (G&C 3) gedeutet. Diese
Trennungsgeschichte setzte sich im Laufe der Jahrhunderte als »komplexe Verbindung«
(G&C1) fort (Kapitel 1.4.1). Einen Grund dafiir, dass in Europa die »Geschichte des Chris-
tentums als diskriminierend gegeniiber Juden betrachtet wurde« (G&C 1) und fur die
konfliktive Beziehung sieht das Dokument in einer »asymmetrischen Beziehung« (G&C
1), einer Abhingigkeit der zahlenmifligen Minderheit von Jid*innen von der christli-
chen Mehrheit. Unerwihnt bleibt dabei der Faktor, dass theologisch betrachtet das asym-
metrische Verhiltnis gerade andersherum verliuft, wie auch in NA 4 betont wird: dass
das Christentum theologisch konstitutiv auf das Judentum verwiesen ist, das rabbini-
sche Judentum aber nicht in derselben Weise auf das Christentum. So war im Vorfeld
des Zweiten Vatikanischen Konzils »der dunkle und schreckliche Schatten der Schoah«
fiir die Kirche weniger theologischer, als vielmehr ethischer Anlass, »erneut iiber ihre
Beziehung zu den Juden nachzudenken« (G&C 1). Von einer Mitschuld der Kirche am
politischen Antisemitismus des NS-Regimes, der seine Legitimierungen auch aus anti-

223 Unerwihnt bleiben beispielsweise Irritationen wihrend des Pontifikats Benedikts XVI: »Die Re-
konzilierung von vier Bischofen der Pius-Bruderschaft, die Nostra aetate ausdriicklich ablehnt und
einen Holocaust-Leugner in ihren Reihen zuldsst, 16st mehr als nur Irritationen aus. Hat ein theo-
logisch ausgemiinzter Antijudaimus nun doch wieder Raum in der katholischen Kirche? Auch die
angestrebte Seligsprechung Pius XII. macht nachdenklich, zumal seine Rolle im Umfeld derJuden-
vernichtung des 2. Weltkriegs historisch nicht abschliefend geklart ist [neuesten Erkenntnissen
zufolge wusste Papst Pius um die Judenvernichtung, vgl. dazu Matteo Luigi Napolitano]. Tiefe Em-
porung l6st aber nach wie vor die Neuformulierung der Karfreitagsfiirbitte fir den sogenannten
aufBerordentlichen Ritus, also die wiederzugelassene tridentinische Messliturgie aus. Die Herzen
derJuden mogen erleuchtet werden, um Christus zu erkennen, heif’t es da. Steht Judenmission al-
so doch noch auf dem Programm?« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 127. Vgl. dazu auch Kapitel 7.
Zur Rolle Papst Pius XII. s. Napolitano, Matteo Luigi: Papst Pius XII. wusste um die Judenvernich-
tung. 1.10.2023. In: JC Relations: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wu
sste-um-die-judenvernichtung.html (10.02.2025).

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/papst-pius-xii-wusste-um-die-judenvernichtung.html

1 Performativitat des Dialogs

judischen Strukturen innerhalb der christlichen Theologie gewinnen konnte, spricht das
Dokument in diesem Zusammenhang nicht.

Das jiidische Dokument BJR hingegen verschweigt das nicht. Es spricht von der
Schoah als dem »historischen Tiefpunkt« der jiidisch-christlichen Beziehungen und
vom Antisemitismus als »bitterer und boser Trieb«, der »[aJus einem Kontinent, der
iiber ein Jahrtausend lang vom Christentum geprigt worden war«, keimte (BJR S. 178).
Zugleich habe es immer wieder aber auch »mutige Einzelpersonen« (BJR S. 178f.) ge-
geben, die sich fiir verfolgte Jiid “innen eingesetzt hatten. Fiir die jiidische Perspektive
sind die Erfahrungen von Verfolgung und Verbannung, die schon immer Teil der Ge-
schichte des Volkes Israels sind und somit Teil jiidischer Selbstdeutung und Identitit,
die historische und theologische Grundlage des jiidisch-katholischen Dialogs: »Nach
den finsteren Stunden seit der Zerstorung unseres Heiligen Tempels in Jerusalem, als
sechs Millionen unserer Briider grausam ermordet wurden und die Glut ihrer Gebeine
im Schatten der Krematorien der Nazis schwelte, zeigte sich Gottes ewiger Bund erneut,
als die Uberlebenden des Volkes Israel ihre Krifte sammelten und auf wunderbare Weise
dasjiidische Bewusstsein wieder zum Leben erweckten.« (BJR S. 176)

Die Entstehung einflussreicher Diasporagemeinden, vor allem die Entstehung Isra-
els als unabhingiger Nationalstaat werden als eindrucksvolle Zeichen fiir den »ewigen
Bund« Gottes mit seinem Volk gedeutet (BJR S. 177). Aus diesem Bund erwachse die dop-
pelte Verpflichtung, die Zukunft Israels »trotz des Hasses und der Gewalt in der Welt zu
sichern« und zugleich »ein Licht fiir die Vlker zu sein (Jesaja 49,6)« (BJR S. 177). Aus die-
ser universalisierenden Dimension der Erwihlung Israels und der Ewigkeit des Bundes
erwichst die theologische Begriindung fiir den jidisch-christlichen Dialog. Fiir die ka-
tholische Kirche ist die Verquickung von Judentum und Nationalstaat Israel derzeit noch

problematisch und die theologische Bedeutung des Landes Israels bislang ungeklart.?*

% Nach dem Zweiten

Nostra aetate: »Wendepunkt« in den jidisch-katholischen Beziehungen
Weltkrieg habe eine »neue Ara des friedlichen Zusammenlebens und der Akzeptanz
in den Lindern Westeuropas und ein Zeitalter des Briickenbauens und der Toleranz«
(BJR S. 179) begonnen. Fiir die katholische Kirche wurde NA 4 zum »Wendepunkt« und
zugleich Startpunkt fir einen »Prozess der Selbstpriifung der katholischen Kirche,
der allmihlich dazu fithrte, dass jegliche Feindseligkeiten gegeniiber Juden aus der
kirchlichen Lehre entfernt wurden, sodass zwischen unseren beiden Glaubensgemein-
schaften Vertrauen und Zuversicht wachsen konnten.« (BJR S.180) Das katholische
Dokument ist zuriickhaltender in der Deutung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Es
spricht von NA als einem »solide[n] Fundament fir die Verbesserung der Beziehung
zwischen Katholiken und Juden.« (G&C 2)?%¢

auf der performativen Macht von NA 4. Es zihle »zu jenen Dokumenten [..] die in

Die Betonung liegt auch hier, wie in BJR

224 Die eigentlich theologische Bedeutung Israels bleibt in NA 4 noch ungeklart. Vgl dazu Hoff: Gegen
den Uhrzeigersinn, 86. Vgl. dazu auch Feldbauer: Das Land Israel als Spannungsfeld im jiidisch-
katholischen Dialog.

225 Erganzend zur Genese von NA s. auch das entsprechende Kapitel zu Abraham ]. Heschel (Kapi-
tel 4.2.3.4).

226 Ein Grund fiir die Zuriickhaltung bei einer Deutung von NA kénnte darin liegen, dass man einer
Positionierung in der innerkatholischen Diskussion um die von Josef Ratzinger ausgeldste Frage

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

einer besonders eindrucksvollen Weise eine Neuausrichtung der rémisch-katholischen
Kirche seit dieser Zeit bewirken konnten« (G&C 1). Vor allem die in NA 4 zum Ausdruck
gebrachte »grundlegende Wertschitzung des Judentums« wurde zum Motor dafiir, dass
sich Judentum und Christentum in den vergangenen Jahrzehnten so weit anniherten,
dass sie derzeit nicht mehr »sich skeptisch gegeniiberstehende Gemeinschaften« sind,
sondern »verlissliche Partner und sogar gute Freunde [..], die auch fihig sind, Krisen
gemeinsam durchzustehen und Konflikte positiv auszutragen« (G&C 3).

Nach 1965: »Meilensteineder jiidisch-katholischen Beziehungen Die Performativitit von NA 4
und die weitere Dialoggeschichte nach dem Zweiten Vatikanum wird in G&C in erster Li-
nie itber die Institutionalisierung desjiidisch-katholischen Gesprichs dargestellt: Dieser
Prozess wurde getragen vor allem von der 1974 gegriindeten vatikanischen Kommission fiir
die religiosen Beziehungen zum Judentum, deren Aufgabe es ist, den »religiésen Dialog mit
dem Judentum zu begleiten und zu fordern« (G&C 3). Diese setzte mit der Verdffentli-
chung von Dokumenten wie G&C Impulse fiir die konkrete Umsetzung von NA 4.7*7 Als
weitere Aspekte der Performance des Dialogs werden vor allem die Zeichenhandlungen,
personliche Begegnungen und Dialoge durch die Pipste genannt.?*® So fand Johannes
Paul II. »ansprechende Gesten« (G&C 8) als er als erster Papst das Konzentrationslager
Auschwitz-Birkenau besuchte und ein Gebet fiir die Opfer des Holocaust hielt, bei sei-
nem Besuch der Synagoge in Rom und auf seinen historischen Pilgerreisen ins Heili-
ge Land. Damit setzte Johannes Paul II. performativ fir den judisch-katholischen Dia-
log neue, traditionsbildende Marker. Benedikt XVI. vollfithrte dementsprechend »die
gleichen Gesten« und brachte zudem »mit der Macht seines Wortes seine Wertschit-
zung gegeniiber dem Judentum zum Ausdruck« (G&C 8). Die Ambivalenz des Pontifi-
kats Benedikts XV1. gerade mit Blick auf das jiidisch-katholische Verhiltnis bleibt uner-
wihnt.*” Papst Franziskus L., der in seiner Zeit als Kardinal in Buenos Aires im jiidisch-

einer angemessenen Konzilshermeneutik entlang von »Bruch« oder »Kontinuitit« entgehen woll-
te. Vgl. dazu Hoftberger: Tradition in Bewegung, 222—238.

227 Eshandeltsichdabeinichtum Dokumente des Lehramts oder lehramtlicher Unterweisungen, son-
dernum »Uberlegungen«zu den religiésen Beziehungen zum Judentum (G&C Vorwort). Vgl. dazu
die Auflistung der entsprechenden Dokumente in G&C 4—7: 1974 »Richtlinien und Hinweise fiir die
Durchfithrung der Konzilserklarung Nostra aetate, Artikel 4«, in denen die »christliche Hochschit-
zung«desJudentums und »grofie Bedeutung des Dialogs«zum Ausdruck kommt sowie der »spezi-
elle[..] Charakter des Dialogs der Kirche mit dem Judentum« reflektiert wird. (G&C 4). 1985 »Hin-
weise fir eine richtige Darstellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese
der katholischen Kirche«, das den Schwerpunkt vor allem auf das Verhéltnis von Altem und Neu-
em Testament legt. 1998 »Wir erinnern: Eine Reflexion (iber die Schoah, in dem die »Haltung der
Christen gegeniiber dem Antisemitismus der Nationalsozialisten« bedacht wird und die »Pflicht
der Christen zur Erinnerung an die menschliche Katastrophe der Schoah« betont wird. (C&C 6).
2001: »Das judische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel«, welches explizit zum
judisch-katholischen Dialog verfasst wurde und das exegetisch-theologisch das bedeutendste Do-
kument mit einer »reiche[n] Fundgrube an gemeinsamen Themen«darstelle (C&C 7).

228 Vgl. dazu Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 24: »Der Symbolpolitik hoch-
rangiger Religionskontakte entsprechen theologische Dialoge im Hintergrund.«

229 Vgl. Kapitel 1 FN 275.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Performativitat des Dialogs

katholischen Dialog engagiert war und persénliche Freundschaften zu Jiid*innen pfleg-
te, schien diesen von NA 4 performativ angestof3enen Kurs fortzufithren, den jidisch-
katholischen Dialog weiter zu vertiefen und neue Impulse zu setzen, wie bereits 2013 in
seinem ersten Apostolischen Schreiben EG oder seinem Israelbesuch und seinem Treffen
mit den israelischen Oberrabbinern 2014. In den Nummern 9 bis 12 nennt G&C weitere
Institutionen des Dialogs. Die Dialoggeschichte mache insgesamt auf die Sonderstel-
lung des jiidisch-christlichen Dialogs aufmerksam. Sie verdeutliche, dass Christ*innen
und Jid*innen »unwiderruflich aufeinander angewiesen sind und der Dialog zwischen
beiden in theologischer Hinsicht nicht Kiir, sondern Pflicht ist. Juden und Christen kon-
nen einander in gegenseitiger Freundschaft bereichern. Die Kirche stiinde ohne ihre jii-
dischen Wurzeln in der Gefahr, ihre heilsgeschichtliche Verankerung zu verlieren und
erlige damit einer letztlich unhistorischen Gnosis.« (G&C 13)

Auch das jidische Dokument BJR wiirdigt die »Errungenschaften« (BJR S. 176) seit
NA 4, setzt aber im Einzelnen andere Schwerpunkte. Es erwihnt Papst Johannes XXIII.
als »Umgestalter«, dankt Papst Benedikt XVI. fiir seine Betrachtungen iiber die Mit-
schuld der Jiid*innen am Kreuzestod — auch hier werden die Irritationen und Ambiva-
lenzen des Pontifikats Benedikts XV1. nicht erwdhnt — und Papst Franziskus dafiir, dass
erin EG betont, dass »Gott [...] weiterhin im Volk des Alten Bundes [wirkt].« (EG 249; BJR
S. 180-182). Als »wichtigste Meilenstein[e]« (BJR S. 183) werden im jiidischen Dokument
neben NA, wo das Judentum als lebendige Religion mit einem ewigen Bund sowie die
Signifikanz der Schoah und ihrer Vorliufer anerkannt wurden, noch die Anerkennung
des Staates Israel und die Aufnahme diplomatischer Beziehungen durch den Vatikan als
»historischer Moment« (BJR S. 182) gewiirdigt. Auch die lehramtlichen Dokumente zum
Dialog sowie »Schriften zahlreicher anderer Theologen« (BJR S. 183) werden als Meilen-
steine des Dialogs gewertet. Dem 2015 erschienenen Dialogdokument wird besonders
wegen seiner ausdriicklichen Distanzierung von einer aktiven Judenmission grofRe Be-
deutung beigemessen (BJR S. 184). Sowird der derzeitige Stand der jiidisch-katholischen
Beziehungen als »eine Phase der wachsenden Toleranz, des gegenseitigen Respekts und
der Solidaritit zwischen den Mitgliedern unserer beiden Glaubensgemeinschaften« (BJR
S.185) dargestellt. Dennoch wird nach wie vor ein theologischer Austausch zwischen
Jid*innen und Katholik*innen bewusst ausgeschlossen, da die »theologischen Unter-
schiede zwischen Judentum und Christentum [...] tiefgehend« (BJR S. 186) sind.?*® Das
Dokument selbst will in dieser Phase sich stabilisierender Beziehungen als »Impulsge-
ber fiir eine gemeinsame Zukunft von Juden und Christen« und als »zentrale Grundlage
des weiteren Dialogprozesses« (BJR S. 176) gelesen werden.

Am Ende sei gemeinsam mit Christian Wiese daran erinnert, dass die soeben aus-
gewiesenen Narrative eine (aufgrund des Standpunkts der Autorin) katholische und ei-
ne jiidisch-orthodoxe Perspektive abbilden. Sie miissten um weitere Perspektiven aus
unterschiedlichen Denominationen und geografischen Kontexten erweitert werden, um
fiir eine »historisch fundierte, theologisch achtsame Dialogizitit« (Christian Wiese) an-
gemessen zu sein:

230 Vgl. zum jidischen Einspruch gegen einen theologischen Dialog zwischen Judentum und Chris-
tentum, Kapitel 4.1.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@

83


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»Ebenso wichtigist es, als Grundlage des Dialogs historisch die wechselseitigen Wahr-
nehmungen und Interaktionen von Judentum und Christentum in unterschiedlichen
geschichtlichen und geographischen Kontexten aufzuarbeiten —theologisch, philoso-
phisch wie kulturell und sozial. Dazu gehért auch die Einsicht, dass sowohl die Ge-
schichte judisch-christlicher Beziehungen der Vergangenheit als auch die Geschichte
des christlich-jiidischen Dialogs vor und nach der Zdsur der Schoah in anderen natio-
nalen und kulturellen Kontexten anders aussehen mogen als in Deutschland und es
daher einer breiteren Sichtweise bedarf, die etwa Entwicklungen in den USA, in Eng-
land und vor allem auch in Israel mit in die eigenen Uberlegungen einbezieht. Mit die-
ser internationalen Perspektive ergeben sich zugleich Horizonterweiterungen: Neben
den Gesprachsbeitragen der protestantischen und rémisch katholischen Kirchen kom-
men Impulse zum Dialog zunehmend auch aus den orthodoxen Kirchen und kleine-
ren evangelischen Konfessionen, und auf jidischer Seite melden sich — statt, wie iber
lange Zeit hinweg, iiberwiegend Reprdsentanten des liberalen und konservativen Ju-
dentums —auch andere, etwa modern-orthodoxe Stimmen zu Wort. Ein wesentlicher
Aspekt, der durch diese Diversifizierung in den Vordergrund tritt, ist die immer wich-
tigere Frage nach dem Potenzial und den Grenzen von Judentum und Christentum im
Umgang mit religioser Vielfalt und Differenz tiberhaupt, und die Aufgabe, die Dialog-
erfahrungen der vergangenen Jahrzehnte auch hinsichtlich der iiber das unmittelbare
christlich-jidische Gesprach hinausweisenden Herausforderungen religioser Plurali-
tatin der globalen Welt zu reflektieren.«**

231

Wiese: Unterwegs zu einer historisch fundierten, theologisch achtsamen Dialogizitit, 0.S.

https:/dol. 14.02.2026, 06:28:28. /del - [@


https://doi.org/10.14361/9783839476727-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

