3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Nachdem die lateinamerikanischen Staaten noch in der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts grofRe Anstrengungen dazu unternahmen, die indigene Be-
volkerung kulturell in die Nation zu assimilieren, bestimmen seit den 1980er
Jahren Konzepte wie »ethnische Gemeinschaft«, »indigene Volker« sowie »Au-
tonomie« und »Selbstbestimmung« die Diskussion um die Zukunft dieser
Gruppen. In diesem Kontext haben viele Staaten Verfassungsreformen durch-
gefiihrt, welche in unterschiedlich starkem Mafie indigene Sonderrechte an-
erkennen. Obgleich die meisten Regierungen kein grofles Interesse an ei-
ner umfassenden Implementierung dieser Rechte gezeigt haben, sind indi-
genen Gruppen durch die Verinderungen der rechtlichen Rahmenbedingun-
gen doch in vielen Fillen neue Wege dazu erdffnet worden, die eigene Le-
benssituation zu verbessern und das Verhiltnis zu externen Akteuren neu zu
justieren.

Wie die folgenden Abschnitte zeigen, kénnen »indigene Volker« zu die-
sem Zweck jedoch nur teilweise auf gemeinsame Perspektiven und Praktiken
zuriickgreifen, da es sich hiufig um Gruppen handelt, die bislang nicht iiber
gemeinschaftliche Strukturen und Identititen verfiigen. Es wire allerdings
zu kurz gegriffen, einen derartigen Befund lediglich als Ausdruck eines ver-
meintlichen Mangels zu diskutieren. Entscheidender ist die Einsicht, dass
die Diskussion um Selbstbestimmung und Autonomie stark an klassischen
nationalstaatlichen Konzepten von ethnischer und politischer Gemeinschaft
orientiert ist, wodurch wichtige »nicht-staatliche« Eigenschaften der recht-
lichen und politischen Organisation vieler indigener Gruppen ignoriert wer-
den. Gerade aus diesem Grund sollten Autonomierechte nicht als Anerken-
nung bestehender ethnischer und politischer Gemeinschaften, sondern un-
ter dem Aspekt der Verinderung und Neukonstruktion von Organisations-
weisen im Spannungsfeld von Selbstbestimmung und staatlicher Kontrolle
untersucht werden.

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.1 Ethnizitat und ethnische Gemeinschaft

Debatten um Indigenitit und indigene Rechte werden in der Regel entlang
der Konzepte »Volker«, »Territorium« und »Autonomie/Selbstbestimmung«
gefithrt. Beispielhaft kommt dies in der bekannten Definition des ersten UN-
Sonderberichterstatters zur menschenrechtlichen Situation indigener Volker,
José Martinez Cobo, aus dem Jahre 1986 zum Ausdruck:

»Indigenous communities, peoples and nations are those which, having a
historical continuity with pre-invasion and pre-colonial societies that devel-
oped on their territories, consider themselves distinct from other sectors of
the societies now prevailing in those territories, or parts of them. They form
at present non-dominant sectors of society and are determined to preserve,
develop and transmit to future generations their ancestral territories, and
their ethnic identity, as the basis of their continued existence as peoples,
in accordance with their own cultural patterns, social institutions and legal
systems« (Martinez Cobo 1986: 87).

Die Subjekte indigener Rechte sind somit nicht mehr nur als »ethnische Min-
derheiten« zu verstehen, sondern sie werden als »Gemeinschaften, Vélker und
Nationen« bestimmt, welche in direkter historischer Kontinuitit zu vorko-
lonialen, d.h. durch Kolonialismus unterworfenen und zuvor unabhingigen
Gesellschaften stehen. In vielen Fillen haben diese »Volker« demnach ihre
ethnischen Identititen, Lebensweisen und sozialen Institutionen ganz oder
teilweise erhalten und sie betrachten sich daher als unterschiedlich zu den
anderen gesellschaftlichen Gruppen, welche sich infolge der kolonialen Er-
oberung in ihren Territorien etabliert haben. Dies ist der zweite zentrale As-
pekt der Definition »indigener Vélker«, d.h. das Weiterbestehen kolonialer
Machtverhiltnisse iiber die Zeit, manifestiert in Formen der sozialen, kul-
turellen, politischen und wirtschaftlichen Diskriminierung entlang ethnisch-
kultureller Unterschiede und mit diesen verkniipfter Lebensweisen.

Diese starke Betonung auf dem Verhiltnis von historisch perpetuierten
ethnisch-kulturellen Unterschieden und dem gesellschaftlichen Ausschluss
indigener Gruppen hat dazu beigetragen, indigene Selbstbestimmung im glo-
balen Diskurs um indigene Rechte eng mit dem Recht auf die eigene Kultur
zu verkniipfen. So bestimmt z.B. auch Boaventura de Sousa Santos die Aus-
tibung indigener Autonomie als Ausdruck der kulturellen Identitit indigener
Gemeinschaften (vgl. Santos 2007: 32). Carlos Romero macht diese Verbin-

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

dung von Indigenitit, Kultur, sozialer und politischer Organisation am Fall
der »plurinationalen Verfassung« Boliviens deutlich:

»So erkennt der [plurinationale; M.F] Staat seine multikulturelle Natur an,
namlich die Existenz von Nationen, unter denen Bolivien die grofiere Nation
darstellt, in welcher die indigenen Nationen zusammenfinden, die jeweils
auf der Grundlage ihrer kulturellen Identitdt organisiert sind [...]. Folglich
werden ihnen kollektive Rechte zuerkannt.« (Romero 2010: 22)

In diesem Rahmen sind ferner allgemeine Elemente einer gemeinsamen »in-
digenen Kultur« herausgestellt worden, so z.B. Reziprozitit, Verantwortung
und Umverteilung (s. dazu Kuper 2003: 390; Gabbert 2008: 24). Eine beson-
dere Rolle nimmt dafiir seit den 1990er Jahren die Debatte um das Konzept
des »Guten Lebens« ein. So sehen dessen Verfechter indigenes Wissen und
indigene Kultur als eine Quelle von Alternativen zum modernen »westlichen«
Wachstums- und Fortschrittsdenken mit seinen zerstorerischen Konsequen-
zen fiir Mensch und Umwelt an (z.B. Acosta 2012: 17; Acosta/Brand 2017: 122-
141). Die Verfassungen Ecuadors (2008) und Boliviens (2009) bringen dies da-
durch zum Ausdruck, dass sie indigene Perspektiven und Werte als Grundlage
einer Neuausrichtung des staatlichen Entwicklungsleitbildes hervorheben. In
Bolivien wurden zu diesem Zweck verschiedene »indigene ethische und mo-
ralische Prinzipien« (z.B. »suma qamanax, »fiandereko«, »teko kavi«) als Basis fiir
ein »gutes Leben« (»vivir bien«) in den Verfassungstext aufgenommen (Bolivi-
en 2009a: Art. 8).

Dessen weitgehend ungeachtet haben beide Staaten seitdem unter dem
Argument der sozialen Entwicklung den Abbau von Rohstoffen wie Erdol und
Erdgas sowie den Ausbau ihrer Infrastruktur in 6kologisch sensiblen Regio-
nen vertieft (vgl. Lander 2014). In vielen Fillen ist dies mit einer Verletzung
gerade eben erst verfassungsrechtlich anerkannter indigener Rechte einher-
gegangen. So verabschiedete z.B. Ecuadors Regierung ohne jegliche Konsul-
tation betroffener Gruppen Gesetze zur Regulierung des Bergbau- und Was-
sersektors und versuchte, daran anschlieffende indigene Proteste zu delegi-
timieren und zu kriminalisieren (vgl. Sieder/Barrera Vivero 2017: 13). GrofRe
internationale Beachtung erfuhr ferner Boliviens »TIPNIS-Konflikt« um den
Bau einer Fernstrafie durch den als indigenes Territorium anerkannten Na-
tionalpark Isiboro Secure (TIPNIS). Dieser Konflikt fithrte u.a. zu einer Reihe
weithin rezipierter Protestmirsche dort ansissiger indigener Gruppen, wel-
che die Konsultationsmafinahmen der Regierung infrage stellten, und l5ste
eine nationale Debatte {iber ein Gesetz zur Regulierung indigener Konsulta-

- amM14.02.2028, 18:51:31,

89


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Indigene Autonomie in Lateinamerika

tionsrechte aus (s. dazu McNeish 2013; Schavelzon 2015: 58; Fontana/Grugel
2016).

Uber die Frage der Implementierung von Rechten hinaus hat der TIPNIS-
Konflikt ferner daran erinnert, dass indigene Gruppen nicht notwendigerwei-
se die gleichen Interessen und Entwicklungsperspektiven vertreten. So wurde
der Strafenbau nicht nur von einer Regierung durchzusetzen versucht, wel-
che »Indigenitit« als Grundlage ihrer Legitimitdt propagiert hat (vgl. Canes-
sa 2007: 198). Unter den wichtigsten Unterstiitzern fanden sich ferner auch
indigene Kleinbauern, welche seit den 1980er Jahren verstirkt aus dem west-
lichen Andenhochland in die vom Bauvorhaben betroffene Region eingewan-
dert sind. In diesem wie in anderen Fillen andiner Migration in die Tiefland-
gebiete handelt es sich bei ihnen um Personen, die urspriinglich aus »tradi-
tionellen« indigenen Gemeinden stammen, sich aber nur noch wenig mit der
Lebensweise und den kulturellen Werten ihrer Herkunftsorte identifizieren
(vgl. Canessa 2012: 20). Ein Grofteil ihrer Einstellungen gegeniiber derarti-
gen Bauvorhaben ldsst sich daher aus verinderten 6konomischen Strategien
erkliren. So konzentrieren sich viele dieser Migranten auf den Anbau von
cash crops und geraten mit ihrer auf der Ausweitung von Anbauflichen und
Marktzugang beruhenden Okonomie in Konflikt mit den Wirtschaftsweisen
indigener Tieflandgruppen, welche stirker an Subsistenz und an der kollek-
tiven Nutzung von Land und Naturressourcen orientiert sind (s. dazu auch
Prada 2012b: 415-418).

Wihrend derartige Konflikte also u.a. die Problematik vereinfachender
Betrachtungsweisen auf indigene Beziehungen zu Natur und Umwelt' auf-
werfen (s. dazu Smith/Wishnie 2000; Hames 2007; Gabbert 2018b), haben sie
andererseits ebenso daran erinnert, dass »Indigenitit« wie auch spezifischere
ethnische Kategorien nicht auf unkritische Weise mit der »Identitit« von In-
dividuen oder auch Gruppen gleichgesetzt werden sollten. So tendieren ver-
breitete Diskurse um indigene Rechte dazu, indigene Ethnizitit als eine ur-
spriingliche, das Wesen der so kategorisierten Menschen prigende Identitit
zu beschreiben. Individuen werden dann im Umkehrschluss hiufig als Repra-
sentanten einer bestimmten »ethnischen Gemeinschaft«, deren vermeintlich

1 Gegen verfremdende Darstellungsweisen tiben zum Teil auch indigene Aktivisten Kri-
tik: So hat z.B. Pedro Portugal der Regierung Morales in Bolivien vorgeworfen, in ih-
ren Diskursen das »Indigene«als »Synonym fiir eine Art von anderer Weltanschauung,
als kulturell exotisches Universum, [...] welches die Menschheit retten kann« (Portugal
2010: 97), zu iiberzeichnen.

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

typische Eigenschaften sie verkdrpern, verstanden. Eine beispielhafte Ausar-
beitung einer solchen »essentialistischen« (oder auch als »primordialistisch«
bezeichneten) Position (vgl. Beer 2003; s. auch Radtke 2012) in der sozialwis-
senschaftlichen Debatte findet sich bei Harold R. Isaacs, welcher in seinem
Aufsatz zur »Basic Group Identity« die These vertritt, dass ethnische Zuge-
horigkeiten die objektive Grundlage gesellschaftlicher Identititen bildeten.
Wie Isaacs dazu formuliert: »[M]ar’s essential tribalism is so deeply rooted
in the conditions of his existence that it will keep cropping out of whatever
is laid over it.« (Isaacs 1974: 16) Gegeniiber einer solchen Argumentation be-
tont zum Beispiel Zavaleta in seinen Uberlegungen zur »Ubervereinfachung
von Identititen« am Fall von Bolivien: »Sich gleichzeitig als Angehoriger eines
originiren Volkes, als Bewohner einer Stadt, einer Region, einer spezifischen
Organisation, einer Gewerkschaft etc. zu identifizieren, ist die normale bo-
livianische Realitit.« (Zavaleta 2008: 62) Eine Problematisierung der primor-
dialistischen Position unternimmt auch der bolivianische Historiker Carlos
Toranzo, welcher sich mit der Interpretation demographischer Erhebungen
auseinandergesetzt hat. So bemingelt Toranzo, dass dort verwendete Katego-
rien wie z.B. »weif3« oder »indigen« in 6ffentlichen oder politischen Debatten
zumeist mit vermeintlich klar voneinander differenzierten Gruppen gleichge-
setzt wiirden, wodurch er eine Auseinandersetzung mit der dahinterstehen-
den gesellschaftlichen Vielfalt, Ambivalenz und Komplexitit verhindert sieht
(vgl. Toranzo 2008: 45£.).

Derartige Beobachtungen werden von einer umfangreicheren sozialwis-
senschaftlichen Debatte um Ethnizitit gestiitzt (sie z.B. Beer 2003; Bos 2005;
Gabbert 2006; Goetze 2008). So ist dort betont worden, dass Ethnizitit als
eine Form der sozialen Differenzierung verstanden werden sollte, welche auf
der Nutzung kultureller oder phinotypischer Merkmale beruht und von der
Existenz einer gemeinsamen (immer sozial konstruierten) Herkunft ausgeht.
Dazu hat Wolfgang Gabbert die folgende Definition vorgelegt:

»[E]thnicity refers to a phenomenon of social differentiation in which actors
use cultural or phenotypic markers or symbols to distinguish themselves
from others. It is a method of classifying people into categories that in-
clude individuals of both sexes and all age groups organized into several
kin groups using a (socially constructed) common origin as its primary
reference.« (Gabbert 2006: 90)

Als soziales Phinomen ist Ethnizitit daher in spezifische gesellschaftliche
Kontexte eingebunden, bezieht sich auf deren Merkmale und Bedingungen

- amM14.02.2028, 18:51:31,

91


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Indigene Autonomie in Lateinamerika

und wird in konkreten sozialen Prozessen als gesellschaftlich bedeutsame Ka-
tegorie konstruiert (vgl. Gabbert 2006: 90; 2007b: 308f.; Goetze 2008: 259).
Auf diese Eigenschaften von Ethnizitit hat bereits Max Weber aufmerksam
gemacht, welcher betont, dass dort, wo scharfe ethnische und kulturelle Un-
terschiede existieren oder als relevant angesehen werden, diese in erster Linie
»sozial bedingt« sind (Weber 1921: 235). Folglich unterscheidet Weber zwi-
schen tatsichlich existierenden Gemeinsamkeiten und Gegensitzlichkeiten
von Gruppen einerseits sowie dem Glauben an »Abstammungsgemeinsam-
keit« bzw. an »ethnische Gemeinsamkeit« andererseits (ebd.: 237). Wie er da-
zu weiter ausfithrt: »Fast jede Art von Gemeinsamkeit und Gegensitzlichkeit
des Habitus und der Gepflogenheiten kann Anlaf} zu dem subjektiven Glau-
ben werden, dafd zwischen den sich anziehenden oder abstofienden Gruppen
Stammesverwandtschaft oder Stammesfremdheit bestehe.« (Weber 1921: 237)
Dabei sind fiir Weber die tatsichlich existierenden Gemeinsamkeiten oder
Differenzen jedoch nur von sekundirem Einfluss fiir das Entstehen des Glau-
bens an ethnische Gemeinsamkeit. Als entscheidend dafiir betrachtet er viel-
mehr den subjektiven Glauben an ihre Bedeutung (vgl. ebd.: 236f.).

Auf dhnliche Weise argumentiert der in der sozialwissenschaftlichen Eth-
nizititsdebatte stark rezipierte Sozialanthropologe Fredrik Barth. So ist Eth-
nizitat fiir Barth nicht - wie er fiir weite Teile der ihm vorhergehenden Debat-
te konstatiert — als Konsequenz der isolierten Lebensweise sozialer Gruppen
zu erachten.? Vielmehr betrachtet er sie als soziales Phinomen der Abgren-
zung im Kontext sozialer Mobilitit und Interaktionen, welche ethnische und
kulturelle Grenzen tberschreiten (vgl. Barth 1969: 10-15). Aus diesem Grund
unterscheidet Barth zwischen kulturellen Merkmalen und ethnischen Grup-
pierungen. Kulturelle Merkmale dienen in erster Linie dazu, ethnische Ab-
grenzungen zu ermoglichen. Sie konnen sich daher wandeln oder modifi-
ziert werden, solange gewisse kulturelle Unterschiede aufrechterhalten blei-
ben bzw. explizit gemacht werden konnen (vgl. ebd.: 14-16). Wie Gabbert be-
tont, besteht eine Schwiche des Barthschen Ansatzes allerdings darin, dass
dort Fragen nach den Griinden fiir die Konstitution ethnischer Abgrenzungen
weitgehend unberiicksichtigt bleiben, z.B. die in vielen Fillen bedeutsamen

2 »It is important to recognize that although ethnic categories take cultural differences
into account, we can assume no direct relationship between ethnic units and cultural
similarities and differences. The features that are taken into account are not the sum
of »objectivecdifferences, but only those which the actors themselves regard as signif-
icant.« (Barth 1969: 14)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

gesellschaftlichen Machtverhiltnisse (vgl. Gabbert 1992: 28). Mit diesen hat
sich auch Max Weber ausfithrlich beschiftigt. So verweist Weber u.a. darauf,
dass hiufig gesellschaftliche (Standes)Hierarchien in ethnische Beziehungen
umgedeutet werden (vgl. Weber 1921: 234f.; 239).3 Soziale Prozesse, welche
zur Bildung von Ethnizitit bzw. dem Glauben an ethnische Gemeinsamkeit
beitragen, zielen vor diesem Hintergrund demnach in erster Linie auf die
»Monopolisierung von sozialer Macht und Ehre« ab (ebd.: 235).

Stark zum Ausdruck gebracht wird dieser Befund ebenso in den Schriften
des bekannten peruanischen Soziologen Anibal Quijano, welcher ausgehend
von seinen Untersuchung zum iberischen Kolonialismus in Lateinamerika
den Begriff der »Kolonialitit der Macht« (Quijano 2016) geprigt hat. So be-
steht nach Quijano ein wesentliches Merkmal des Kolonialismus darin, dass
er neue gesellschaftliche Identititen hervorgebracht habe, um »den mit der
Eroberung durchgesetzten Herrschaftsverhiltnissen Legitimitit zu verlei-
hen« (ebd.: 28). In diesem Rahmen bildete spezifisch die Klassifizierung von
Menschen entlang ethnischer Kriterien bzw. durch die Idee der »Rasse« ein
effektives Mittel, durch welches Verhiltnisse der Uber- und Unterlegenheit
zwischen Herrschenden und Beherrschten »naturalisiert« werden konnten
(ebd.).*

Neben solchen Einsichten in gesellschaftliche Prozesse, in welchen kultu-
relle Unterschiede oder phinotypische Merkmale zu sozial bedeutsamen Dif-
ferenzierungsmerkmalen werden, hat sich die sozialwissenschaftliche Debat-
te auch mit dem Verhiltnis ethnischer Kategorien zur Frage der »ethnischen
Gemeinschaft« befasst. Im Hinblick darauf ist zunichst an die Kritik zu den-
ken, welche Goetze an der unkritischen Verwendung des Gemeinschaftsbe-
griffs geduflert hat, d.h. eine solche »blendet [...] genauere Erklirungen ge-
sellschaftlicher Realititen aus und wird damit ein effektives Mittel, um gera-

3 Weber diskutiert diesen Befund u.a. am Konzept der »Rasse« bzw. der »Rassenzuge-
horigkeit« (Weber 1921: 234). Dessen gesellschaftliche Wirksamkeit sieht er nicht als
Ausdruck tatsichlicher anthropologischer Unterschiede oder Gemeinsamkeiten in der
Abstammung von Menschen an, sondern als Resultat des sozial bedingten Glaubens
an ihre Bedeutung (vgl. ebd. 234f.).

4 Dazu fithrt Quijano weiter aus: »Im Verlauf der weltweiten Expansion kolonialer Herr-
schaft durch dieselbe herrschende raza — die Weifden (oder ab dem18. Jahrhundert die
Européer), wurde das gleiche Kriterium gesellschaftlicher Klassifizierung der gesam-
ten Weltbevolkerung aufgezwungen. In der Folge wurden neue historische und gesell-
schaftliche Identitaten geschaffen: Gelbe und Olivfarbene kamen zu Weifsen, Indios,
Schwarzen und Mestizen dazu« (Quijano 2016: 33).

- amM14.02.2028, 18:51:31,

93


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Indigene Autonomie in Lateinamerika

dezu Analyse zu verhindern« (Goetze 1999: 14). Fiir ethnische Begrifflichkeiten
bedeutet dieser Einwand, dass sie in vielen Fillen zunichst als soziale Kate-
gorien interpretiert werden sollten, welche also Individuen nach bestimmten
Merkmalen kategorisieren, ohne jedoch notwendigerweise auf ein gemein-
sames ethnisches Bewusstsein der betreffenden Personen zu verweisen (vgl.
Weber 1921: 241; Gabbert 2006: 90f.). Dagegen sind »Gemeinschaften« oder
auch »Gruppen« nach Weber iiber ein »reales Gemeinschaftshandeln« (Weber
1921: 237) charakterisiert, was bedeutet, dass Individuen ihr Verhalten wech-
selseitig aneinander orientieren und sich als Schicksalsgemeinschaft begrei-
fen (vgl. ebd.: 237). Aus diesem Grund setzt Weber auch die Existenz ethni-
schen Gemeinsamkeitsglaubens (s. oben) noch nicht mit ethnischer Gemein-
schaft gleich, sondern bestimmt ihn lediglich als ein wichtiges, Vergemein-
schaftung erleichterndes Moment (vgl. ebd.).

Dies fithrt zu einem zweiten Problem, welches in Benedict Andersons be-
rithmt gewordener Formulierung von der »Nation als vorgestellter Gemein-
schaft« (Anderson 1983) zum Ausdruck kommt. So sind, wie Anderson aus-
fihrt, alle Gemeinschaften, deren Angehorige nicht iiber die Moglichkeit per-
sonlicher und alltiglicher Kontakte untereinander verfiigen, notwendiger-
weise vorgestellt (vgl. ebd.: 6). Davon ausgehend untersucht Anderson de-
tailliert die historischen Prozesse und strukturellen Grundlagen fir das Ent-
stehen des modernen Nationalbewusstseins. Zu den dafiir entscheidenden
Faktoren zihlt er die Verschriftlichung und Standardisierung der spiteren
Nationalsprachen (vgl. ebd.: 67-83), die fir den Nationalismus typische Re-
konstruktion einer nationalen Geschichte (vgl. ebd.: 187-203) sowie die Bil-
dung territorialer politischer Einheiten (vgl. ebd.: 113-140).

Besonders diesen letzten Aspekt hat auch Eric Hobsbawm am Fall der
Herausbildung des modernen territorialen Staates im Europa des 18. Jahr-
hunderts diskutiert.> GemafR Hobsbawm herrschte dieser Staat nun »iiber
ein territorial bestimmtes >Volk« und tat dies als héchstes >nationales< Or-
gan der Herrschaft iiber sein Territorium, wobei seine Stellvertreter mit der

5 Die »Modernitit« oder »Neuheit« dieses Staates erldutert Hobsbawm folgenderma-
en:»Der typische moderne Staat, der seine Gestaltim Zeitalter der Franzésischen Re-
volution angenommen hat, wenngleich in manchen Ziigen vorweggenommen durch
Entwicklungen in den europdischen Fiirstentiimern des 16. und 17. Jahrhunderts, war
in mehrfacher Hinsicht etwas Neuartiges. Er war definiert als ein (vorzugsweise ein-
heitliches, zusammenhangendes) Territorium, (iber dessen gesamte Einwohnerschaft
er herrschte, durch klar festgelegte Landesgrenzen von anderen derartigen Territorien
getrennt.« (Hobsbawm 1990: 97)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Zeit samtliche Biirger bis hin zum bescheidensten Bewohner des kleinsten
seiner Dorfer erreichten.« (Hobsbawm 1990: 97f.) Dadurch wurde er fiir die
ansissige Bevolkerung zur einer zentralen Grundlage von Gemeinschaftsbe-
wusstsein (vgl. ebd.: 53£.)° und setzte dieses auch als Mittel ein, um nach
der Schwichung oder Aufhebung der »traditionellen Garanten der Loyalitat«
(z.B. dynastische Legitimitit, gottlicher Auftrag, historisches Recht und Kon-
tinuitit der Herrschaft) »neue Formen der staatsbiirgerlichen Loyalitit ein-
zuiiben« (ebd.: 102 u. 103). »Volker und Nationen« wurden in diesem Kon-
text nun auch zunehmend als Gemeinschaften von rechtlich gleichgestell-
ten Staatsbiirgern sowie als kulturell und sprachlich homogene Einheiten be-
stimmt (vgl. Hobsbawm 1990: 102f.; Gabbert 2007c: 117-119). Dabei wurde das
Konzept der Nation als einer Gemeinschaft von Staatsbiirgern wesentlich von
der Franzosischen und der Amerikanischen Revolution gepragt, »der ethnisch
und sprachlich begriindete Begriff einer Nation und einer auf Nationen be-
ruhenden Weltordnung [ist hingegen] ein Kind des spiten 19. Jahrhunderts«
(Hobsbawm 1990: 8; s. auch Anderson 1983: 194f.).

Fir Fragen von indigener Autonomie und Selbstbestimmung sind solche
Befunde insofern von grofler Bedeutung, als sie darauf hinweisen, dass die
Organisation von Menschen auf der Basis von Ethnizitit bzw. in Form eth-
nischer Gemeinschaften kein universelles historisches Prinzip ist (vgl. Gab-
bert 2006: 92). So bediirfen »ethnische Gemeinschaften«, deren Angehorige
sich auch tatsichlich als solche begreifen, in der Regel bestimmter sozialer
Grundlagen. Zudem sollte die Frage, welche Bedeutung spezifische ethnische
Kategorien in solchen Kontexten fiir Fragen von Identitit und Zugehorigkeit
besitzen, erst einmal empirisch untersucht werden.

Bekanntermaflen beginnen diese Schwierigkeiten bereits mit Kategorien
wie »indio« oder »indigen«, welche urspriinglich von aufien nach Lateinameri-

6 Auf dhnliche Weise schreibt Max Weber: So »pflegt tiberall in erster Linie die politi-
sche Gemeinschaft, auch in ihren noch so kiinstlichen Gliederungen, ethnischen Ge-
meinsamkeitsglauben zu wecken und auch nach ihrem Zerfall zu hinterlassen« (We-
ber1921: 237). Siehe hierzu auch Hobsbawm, welcher diesbeziiglich betont: »Nicht die
Nationensind es, die Staaten und Nationalismen hervorbringen, sondern umgekehrt.«
(Hobsbawm 1990: 21) Eine Gegenposition zu dieser Argumentation findet sich bei An-
thony D. Smith, welcher die Auffassung vertritt, dass ein Grofteil der heutigen Na-
tionen auf der Basis vorher existierenden Ethnien entstanden sei. Als Voraussetzung
dafiirsieht erallerdings einen »kulturellen Reinigungsprozess« (»purification of cultu-
re«) an, welcher bereits vorhandene Elemente von als »fremd« angesehenen Einfliis-
sen getrennt hitte (Smith 1996: 449-451).

- amM14.02.2028, 18:51:31,

95


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Indigene Autonomie in Lateinamerika

ka eingefiihrt wurden’ und auf historisch wandelbare Weise in die Legitima-
tion gesellschaftlicher Ungleichheiten eingebunden worden sind. So trafen,
wie bereits beschrieben, die iberischen Eroberer dort auf unterschiedlichste
Gesellschaften (vgl. 2.1). An dieses Aufeinandertreffen schlossen sich Prozes-
se der kontinuierlichen Vermischung (span. mestizaje) an, welche den Konti-
nent bis heute prigen (vgl. Miinzel 1985: 8; s. auch Pietschmann 1991: 17; Kénig
2006: 69-71) und bereits wihrend der Kolonialzeit Versuche erschwerten, iiber
Abstammung und Phinotyp eine eindeutige Zuordnung von rechtlichem und
sozialem Status vorzunehmen (vgl. Gabbert 2008: 19). Daher waren im ko-
lonialen Lateinamerika auch kulturelle Anpassung, Vermégen und Lebensstil
wichtige Faktoren fiir die Einordnung von Personen in Kategorien wie »indiox,
»mestizo« oder »espaiiol« (s. dazu Gabbert 2008: 19; Miinzel 2007: 329).%

Indigene Ethnizitit wurde dann vor allem nach der Kolonialzeit zu ei-
nem zentralen gesellschaftlichen und politischen Thema. So orientierten sich
die bolivianischen Eliten z.B. im 19. Jahrhundert an zeitgengssischen rassis-
tischen Theorien iiber die »rassische Minderwertigkeit« der »indios« (vgl. Alb6
2008a: 23). Im 20. Jahrhundert wurden dann Ansitze populir, welche auf die
»Integration und das letztliche Verschwinden der indigenen Vélker als sozio-
kulturell wahrnehmbare Gruppen innerhalb des Nationalstaats« (Kuppe 2011:
6) abzielten. An diesem Ansatz war auch die bolivianische »Nationalrevoluti-
on« (1952) orientiert, welche u.a. dazu bestrebt war, die Agrarstrukturen zu
modernisieren und die indigene Bevolkerung zu diesem Zweck als Kleinbau-
ern (»campesinos«) in die Nation zu integrieren (s. dazu Dunkerley 1987: 66-114;
Gotkowitz 2007: 268-290; Alb6 2008a: 25).°

7 Der Begriff »indio« geht auf die Fehleinschitzung von Christoph Kolumbus, einen See-
weg nach Indien entdeckt zu haben, zuriick, wohingegen er tatsachlich auf den in Eu-
ropa zu dieser Zeit unbekannten amerikanischen Kontinent gestofien war (vgl. Gab-
bert1991: 23; Hartwig 1991; Noack 2013: 152). Gebrauchlicher ist in Lateinamerika (mit
Ausnahme Brasiliens) heute »indigen« bzw. span. »indigena.

8 Zudem bedeutete eine Kategorisierung als »indio« bestimmte Rechte innerhalb indi-
gener Dorfgemeinschaften wie auch Steuer- und weitere Tributpflichten. Dies trug
wihrend der Kolonialzeit zum Beispiel im Andenraum dazu bei, dass ganze Dorfge-
meinschaften diesen Status ablegten und es vorzogen, als »forasteros« (dt. Fremde oder
Auflenstehende) mit geringeren Rechten, jedoch ohne entsprechende Pflichten in ih-
ren Dorfern zu bleiben oder auch als Landarbeiter auf Haciendas anséssig zu werden
(vgl. Klein 2011: 48f.).

9 Diese Revolution wurde durch einen Putschversuch der Partei MNR gegen das herr-
schende Militirregime ausgelost und wandelte sich bald zu einem Volksaufstand, in
dessen Verlauf bewaffnete Arbeiter, Bauern und Minenarbeiter in La Paz und Oruro

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Wihrend Staaten somit einen grundlegenden Einfluss auf den dominie-
renden Diskurs tiber Ethnizitit in einer Gesellschaft ausiiben (vgl. Gabbert
2013: 4f), zeigen die jingeren »indianistischen« Diskurse, dass Prozesse
sozialer AusschlieRung von den Betroffenen auch umgedeutet und zum
Ausgangspunkt spezifischer, auf der ihnen zugeschriebenen Differenz ba-
sierender Forderungen gemacht werden koénnen (s. dazu 2.1). Dies fithrt
allerdings zu wichtigen Widerspriichlichkeiten. So hat z.B. Miinzel davor
gewarnt, die indigene Bevdlkerung Lateinamerikas nun unter einer »Ethni-
zititsparole« (Miinzel 1985: 8) zusammenzufassen, welche ihre »historisch
gewachsenen Einbindungen in nicht-indianische Zusammenhinge einer-
seits, ihre jahrtausendealten Differenzen untereinander andererseits« (ebd.)
vernachlissigt.'®

Zweifellos hat sich gerade diese an »westlichen« Vorstellungen von Eth-
nizitit und ethnischer Gemeinschaft ankniipfende »Parole« als »effektives
politisches Mittel fiir arme, marginalisierte und unterdriickte Bevolkerungs-
schichten auf der Suche nach Emanzipation« (Gabbert 2007b: 317) erwiesen.
Auf einige der Probleme, welche mit Konzepten wie »indigene Volker und Na-
tionen« einhergehen, ist indessen auch von zentralen Akteuren fiir die Sache
der indigenen Rechte hingewiesen worden. So betont zum Beispiel James S.
Anaya (u.a. UN-Sonderberichterstatter zu indigenen Rechten von 2008 bis
2014):

»The very idea of the nation-state would always make it difficult for non-
European aboriginal peoples to qualify as such. The concept of the nation-
state in the post-Westphalian sense is based on European models of po-
litical and social organization whose dominant defining characteristics are

das bolivianische Militar besiegten. In ihrer Folge wurden u.a. das allgemeine Wahl-
recht fir volljahrige Burger eingefiihrt, die Minen verstaatlicht und eine fiir diesen
Zeitraum bedeutsame Agrarreform durchgefiihrt, deren Zielsetzung in der Umvertei-
lung des extrem ungleich verteilten Landbesitzes an die indigene Bevolkerung bestand
(s. dazu Alb6 2006: 17; Dunkerley 1987: 96-107). Das neue Regime nahm jedoch bald
selbst autoritire Ziige an und verlorin den1960er Jahren seine Verbindung zur organi-
sierten Arbeiterklasse. Durch einen Putsch kehrte das Militar im Jahre 1964 wieder an
die Regierung zurick. Siehe dazu besonders die ausfiihrlichen und detaillierten Dar-
stellungen von Dunkerley (1987: 66-114).

10  Wie Miinzel dazu u.a. ausfihrt, stellt sich doch die »Frage, was fiir einen Sinn es hat, so
grundverschiedene Probleme wie die der Amazonasindianer und der bolivianischen
Minenarbeiter unter dem gemeinsamen Dach der >ethnischen Minderheitenproble-
matik<zu diskutieren.« (Miinzel 1985: 8; Hervorh. i.0rg.)

- amM14.02.2028, 18:51:31,

97


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Indigene Autonomie in Lateinamerika

exclusivity of territorial domain and hierarchical, centralized authority. By
contrast, indigenous peoples of the Western Hemisphere and elsewhere, at
least prior to European contact, typically have been organized primarily by
tribal or kinship ties, have had decentralized political structures often linked
in confederations, and have enjoyed shared or overlapping spheres of terri-
torial control.« (Anaya 2009b: 42)

Diese Sichtweise kontrastiert jedoch mit jener, welche Anaya in der zeitlich
spater verfassten Einleitung derselben Publikation darlegt: »[Tlhey are peo-
ples in that they comprise distinct communities with a continuity of existence
and identity that links them to the communities, tribes or nations of their
ancestral past.« (Anaya 2009a: 1; Hervorh. 1.0rg.) Wahrend das erste Zitat das
Konzept der »Nation« somit historisch verortet und seine Zusammenhinge
mit der Genese der Nationalstaaten deutlich macht, scheint das zweite Zitat
stirker an einer Ubertragung klassischer nationalistischer Vorstellungen auf
ein neues Subjekt orientiert zu sein: die »indigenen Volker und Nationenc.
Unzweifelhaft hat der globale Diskurs um indigene Rechte mit seiner star-
ken Fokussierung auf »indigene Volker«, »Autonomie« und »Selbstbestim-
mung« inzwischen vielerorts Prozesse der ethnischen Vergemeinschaftung
ausgelost. So beobachtet zum Beispiel Olaf Kaltmeier eine verbreitete »Re-
konstruktion der Identitit« (Kaltmeier 2007: 201) als spezifische »Volker« bzw.
»Nationalititen« (z.B. in Ecuador u. Chile).™ Im Anschluss an Benedict An-
dersons Uberlegungen hat diesbeziiglich besonders Wolfgang Gabbert auf die
Bedeutung spezifischer struktureller Grundlagen fiir ethnische Vergemein-
schaftung verwiesen und diese Frage u.a. am Fall der indigenen Miskito-
Bevolkerung Nicaraguas untersucht (vgl. Gabbert 2007b). Besonders den von
Herrnhuter Missionaren im 19. Jahrhundert ausgeiibten Einfluss sieht Gab-
bert als bedeutsam dafiir an, dass sich unter den in mehrere Dialekte zerfal-
lenden und in unabhingigen Dorfgemeinden lebenden Miskito ein ethnisches

b8 Nach Kaltmeier zeichnet sich z.B. »[d]ie Mapuche-Bewegung der 1990er durch eine
profunde Re-Konstruktion von Identitat aus, wobei Re-Konstruktion als hybride Mi-
schung von aktueller Konstruktion und teils bewusster teils unbewusster Erinnerung
und Wiederverwendung fritherer Formen verstanden werden kann.« (Kaltmeier 2007:
201f.) Zudem nennt er zwei weitere Typen indigener Vergemeinschaftung: die Aus-
weitung von »indigen« als symbolischen Bezugspunkt fiir die Kimpfe unterschiedli-
cher subalterner Bevolkerungssektoren im Kontext der neoliberalen Globalisierung
(vgl. ebd.: 201-205) und eine »transnationale indianistische Gemeinschaftskonstruk-
tion« (ebd.: 206).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Gemeinsamkeitsbewusstsein herausbilden konnte. So schufen die Missiona-
re dort durch ihre Aktivititen (u.a. Schulgrindungen, Gemeindefestlichkei-
ten, Evangelisierungstreffen) die materielle Basis, welche es den Sprechern
des Miskito erlaubte, sich ihrer gemeinsamen Mitgliedschaft in dieser Kate-
gorie bewusst zu werden, d.h. »they established the foundations on which a
common ethnic Miskito consciousness could emerge from different kin and
dialect groups [...] converting the category Miskito into an ethnic community«
(ebd: 312f.).

Wie Gabbert ferner betont, sollten die gegenwirtigen, auf »indigene Vol-
ker und Nationen« bezogenen Diskurse indigener Organisationen aber auch
im Verhiltnis zur steigenden soziokulturellen Heterogenisierung und Diffe-
renzierung der indigenen Bevdlkerung untersucht werden. Derartige Verin-
derungen manifestierten sich vielerorts insbesondere im Anwachsen sozia-
ler Ungleichheiten in bis dato zumeist sozial relativ undifferenzierten Be-
volkerungsgruppen. Demnach stelle die Rhetorik indigener Organisationen
auch aus dem Grund Themen wie die gemeinsame Sprache, Tradition, Kul-
tur und Solidaritit heraus, da diese Aspekte Menschen mit unterschiedlichen
und manchmal widerspriichlichen sozialen Positionen vereinten (vgl. Gab-
bert 2007b: 316). Wihrend Autonomierechte in diesem Kontext z.B. an die
fir indigene Dorfgemeinden zentralen Fragen von Landrechten und Landzu-
gang anschldssen, entsprichen sie doch zugleich auch den Interessen indige-
ner Eliten auf Zugang zu Beschiftigung und politischen Positionen in den zu
schaffenden Autonomieverwaltungen (vgl. ebd.). Indigene Autonomie- und
Territorialrechte seien in diesem Kontext daher weniger als Bewahrung iiber-
kommener Traditionen zu verstehen, sondern in weitaus stirkerem Mafse
als der Versuch, massive soziale und kulturelle Verinderungen zu bewiltigen
(vgl. ebd.: 314-317).

In diesem Sinne sind es also in der Regel nicht ethnische und politische
Gemeinschaften bzw. »Volker«, von welchen aus Autonomieprojekte unter-
nommen werden. Es ist aber davon auszugehen, dass derartige Projekte un-
ter den dort involvierten Gruppen Prozesse der ethnischen Homogenisierung
und Vergemeinschaftung auslosen oder verstirken werden und damit, wie
Kofiler und Schiel mit Blick auf ethnische Vergemeinschaftung betont haben,
»Menschen in eine Gemeinschaft einschlieRen, die es vorher so nicht gegeben
hat« (KéRler/Schiel 1995: 5).12

12 Derartige Prozess waren daher grundsitzlich auch im Hinblick auf die fiir den Na-
tionalismus typischen Umdeutungen geschichtlicher Verlaufe zu untersuchen. Siehe

- amM14.02.2028, 18:51:31,

99


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.2 Recht und politische Autoritat
in nicht-staatlich verfassten Gesellschaften

Aus der juristischen Perspektive bestehen zentrale Merkmale von Recht in der
Existenz einer politischen Organisation (»der Staat«), welche tiber Sanktions-
macht verfuigt. Dieser Zugang, der die »rechtliche Allmacht« (Kuppe 2011: 4)
des Staates betont, ist empirisch eng mit der Genese moderner Staatlichkeit
und ihrem charakteristischen Monopolanspruch auf legitime Gewaltsamkeit
verkniipft. Wie Max Weber in seiner bekannten Definition des Staates aus-
fithrt: »Der Staat ist [...] ein auf das Mittel der legitimen (das heift: als legitim
angesehenen Gewaltsamkeit) gestiitztes Herrschaftsverhiltnis von Menschen
iiber Menschen.« (vgl. Weber 1921: 822)

Moderne Staatlichkeit beinhaltet damit insofern ein wichtiges Unter-
scheidungskriterium gegeniiber z.B. den mittelalterlichen europiischen
Staaten, als diese dadurch charakterisiert waren, dass zwischen Herrschern
und Untertanen eine Vielzahl vermittelnder oder autonomer Instanzen stand
(vgl. Hobsbawm 1990: 100). Derartige Instanzen waren z.B. die Vasallen,
welche in den ihnen durch den Firsten verlehnten Bezirken die Verwaltung
und Rechtspflege ausiibten (vgl. Weber 1921: 824). Demgegeniiber kam nach
Max Weber »die Entwicklung des modernen Staates dadurch in Fluf}, dass
von Seiten des Fiirsten die Enteignung der neben ihm stehenden selbst-
stindigen, >privaten« Triager von Verwaltungsmacht [..] in die Wege geleitet
[wurde]« (ebd.). Bereits von den frithen absolutistischen Monarchen Europas
begonnen, war dieser Enteignungsprozess durch den Anspruch charakte-
risiert, ein héchstes Organ mit unmittelbarer Herrschaft tiber die auf dem
Staatsgebiet befindlichen Personen zu etablieren (vgl. Hobsbawm 1990:
97).13 Ferner beinhaltete dieser Anspruch das Bestreben, »auf dem gesamten

hierzu auch den bereits klassischen, von Hobsbawm und Ranger herausgegebenen
Band »The Invention of Tradition« (Hobsbawm/Ranger 1983). Zur Umdeutung tradi-
tioneller Mythen, Praktiken und Symbole durch ethnische Gruppen zu gegenwdrtigen
politischen Zwecken siehe z.B. Cohen 1969.

13 Nach Weber ist der modernen Staat somit ein »ein anstaltsmafiger Herrschaftsver-
band [..], der innerhalb eines Cebietes die legitime physische Gewaltsamkeit zu mo-
nopolisieren mit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck die sachlichen Betriebs-
mittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die simtlichen eigenberechtigten standi-
schen Funktionire aber, die frither zu Eigenrecht dariiber verfiigten, enteignet und
sich selbst in seiner hochsten Spitze an deren Stelle gesetzt hat.« (Weber 1921: 824)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Territorium dieselben institutionellen und administrativen Ordnungen und
Gesetze durchzusetzen« (ebd.).

Uber politische Umwilzungen hinweg kennzeichneten diese Prozesse die
Konstruktion von Nationalstaatlichkeit in der europiischen Moderne und
passten sich den Verdnderungen in der Legitimation von Herrschaft an. So
wurden Untertanen im Zeitalter der Aufklirung als politisch gleichberechtig-
te Biirger bestimmt und der »furstliche Souverin durch den Volkssouverin
ersetzt, in dessen ausschliellichem Namen Gesetze erzeugt und Recht ge-
sprochen werden sollte« (Kuppe 2011: 4). Wie daher auch Bubner formuliert:
»[Dlie Auszeichnung der Souverinitit [ging] von einer herausgehobenen
Person, dem Prince, [...] auf das Volk im Ganzen [iiber]« (Bubner 1996: 119;
Hervorh. i.0rg.). In diesem Kontext wurde der Staat zunehmend mit dem
Volk (bzw. der Nation) gleichgesetzt, welches von nun an einen zentralen
Begrindungszusammenhang fiir die Legitimation von Herrschaft bildete.
Im Umbkehrschluss erhielt »das Volk« damit auch jene Attribute, welche in
gingigen politikwissenschaftlichen Definitionen zum Ausdruck kommen,
d.h. es wird als eine Einheit definiert, welche iiber eine »gemeinsame insti-
tutionelle, allgemeinverbindliche Regeln fiir alle Mitglieder setzende Praxis«
(Cheneval 2015: 88) verfiigt.

Diese Prozesse wurden von weiteren Verinderungen im rechtsphiloso-
phischen Denken begleitet. Hatten, wie Anaya ausfiihrt, in der Tradition der
europdischen Naturrechtsphilosophie stehende Theoretiker wie z.B. Thomas
von Aquin (1225-1274) und Francisco de Vitoria (um 1483-1546) noch die Exis-
tenz einer den weltlichen Herrschern itbergeordneten Autoritit betont (vgl.
Anaya 2009b: 38-40), verankerte der staatsphilosophische Kontraktualismus
seit dem 17. Jahrhundert den Staat als hochste Quelle von Recht und Autori-
tit gegeniiber den jeweiligen Untertanen (und spiter gegeniiber dem »Volk«)
(vgl. ebd.: 40f.). Von Bedeutung ist dabei, dass diese innere und dufiere Sou-
verinitit des Staates z.B. nach John Locke als Ubertragung von Rechten durch
die Untertanen an den Staat konzipiert wurde, wodurch dieser den Frieden
erzwingen konnte und gleichfalls Recht und Gesetz entstanden (vgl. Locke
1690: 4-18; s. dazu Bubner 1996: 83-124).

Wahrend fiir »Vertragstheoretiker« wie Locke und auch Thomas Hobbes
(1588-1679) naturrechtliche Uberlegungen als Begriindungszusammenhang
von Herrschaft'* weiterhin von hoher Bedeutung waren, sollte die sogenann-

14 Siehe dazu zum Beispiel Lockes Ausfiihrungen zur »Entstehung politischer Gesell-
schaften«:»Die Menschen sind [...] von Natur alle frei, gleich und unabhéngig, und nie-

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Indigene Autonomie in Lateinamerika

te positivistische Rechtstheorie im spiten 19. und frithen 20. Jahrhundert
die exklusive rechtliche Souveranitit des Staates verabsolutieren (vgl. Anaya
2009b: 43). So bestanden die Zielsetzungen des Rechtspositivismus nun vor
allem darin, die Rechtsqualitit des »positiven«, vom Staat gesetzten Rechtes
zu begriinden. Nach Benda-Beckmann ist die Existenz von Recht dadurch
allerdings auf das alleinige Kriterium der Existenz einer staatlichen, tiber
ausreichende Sanktionsmacht verfiigenden Organisation verengt worden
(vgl. Benda-Beckmann, F. 2002: 55f.). Normen gelten demnach nur dann als
»Recht«, wenn sie durch eine rechtliche Institution erlassen und/oder sank-
tioniert werden. Als eine solche rechtliche Institution wird im Umkehrschluss
eben jene Institution definiert, welche rechtliche Normen erlisst/sanktio-
niert. Hier sieht Benda-Beckmann also einen Zirkelschluss vorliegen, welcher
dazu fithre, dass die dominante Rechtstheorie Fragen nach der Legitimitit
von Recht grundlegend ignoriere (vgl. ebd.: 57; ders. 1986: 106). Recht werde
damit »analytisch entpolitisiert« (Kuppe 2011: 4), d.h. es werde nicht im
Verhiltnis zu ungleichen gesellschaftlichen Machtverhiltnissen untersucht,
sondern in seiner Existenz als autonom und universal betrachtet (vgl. Santos
2012b: 12; siehe auch Benda-Beckmann, F. 2002: 57).1

Demgegeniiber hat sich insbesondere die Ethnologie mit gesellschaftli-
chen Funktionsweisen und Grundlagen von Recht und Autoritit in Gesell-

mand kann ohne seine Einwilligung aus diesem Zustand verstofien und der politischen
Gewalt eines anderen unterworfen werden. Die einzige Moglichkeit, diese natiirliche
Freiheit aufzugeben und die Fesseln der buirgerlichen Gesellschaft anzulegen ist die,
daR man mit anderen Menschen iibereinkommt, sich zusammenzuschliefien und in
eine Gemeinschaftzu vereinigen, mit dem Ziel, behaglich, sicher, und friedlich mitein-
ander zu leben« (Locke 1690: 73). »Sobald eine Anzahl von Menschen auf diese Weise
lbereingekommen ist, eine Gemeinschaft oder Regierung zu bilden, haben sie sich
ihr sogleich einverleibt, und sie bilden einen einzigen politischen Korper, in dem die
Mehrheit das Recht hat, zu handeln und die tibrigen Glieder mitzuverpflichten.« (Ebd.)
Fiir aktuelle Uberlegungen zum »Naturzustand« als rechtsphilosophischem Konzept,
welches der Bestimmung von birgerlichen Grundrechten und -pflichten dient, siehe
z.B.John Rawls, »Eine Theorie der Gerechtigkeit« (Rawles 1979).

15 Bedenkenswert ist diesbeziiglich auch das Verhiltnis von Recht und Kapitalismus, auf
welches Max Weber hingewiesen hat. Die Entwicklung »zum biirokratischen, nach ra-
tional gesatztem Recht und rational erdachten Reglements judizierenden und verwal-
tenden Staat« (Weber 1921: 826) folgte demnach auch den Erfordernissen der kapita-
listischen Wirtschaft nach festen und rational kalkulierbaren Normen und wurde da-
durch zugleich von den kapitalistischen Interessen mitgeformt (vgl. ebd.; s. dazu auch
Trubeck 1972).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

schaften beschiftigt, welche weitgehend ohne die eben beschriebenen Insti-
tutionen ausgekommen sind. So wurden, wie Benda-Beckmann resiimiert,
die frithen Rechtsethnologen zu Beginn des 20. Jahrhunderts in auflereu-
ropdischen, frither sogenannten »primitiven« Gesellschaften mit normativen
und institutionellen Systemen konfrontiert, die sich von den eigenen Rechts-
systemen in einer Reihe von Merkmalen deutlich unterschieden (vgl. Benda-
Beckmann, F. 2003: 186).

Diese Unterschiede kamen u.a. in den Legitimationsgrundlagen der
rechtlichen Ordnungen, welche mit Elementen wie Uberlieferung, dem
Willen der Ahnen, Gewohnheit und gottlichem Recht begriindet wurden,
zum Ausdruck. Anders als in funktional differenzierten Gesellschaften war
die normative Dimension dort zumeist nicht deutlich als eigenstindiges,
von politischen, wirtschaftlichen, kulturellen oder religissen Ordnungsele-
menten differenziertes System zu erkennen. Auch waren Rechtsregeln nur
wenig differenziert. So bestanden kaum Unterschiede wie etwa zwischen
Privatrecht und offentlichem Recht sowie zwischen strafrechtlichen und
zivilrechtlichen Verfahren. Entgegen der im »westlichen« Recht iblichen
Verschriftlichung der Regeln war dieses Recht miindlich iberliefert und
seine Kenntnis unterschied sich kaum von der Alltagskenntnis der Bevolke-
rung. Ferner charakterisierte diese normativen Ordnungen, dass Regeln dort
zumeist eher den Charakter von Prinzipien einnahmen, d.h. es existierten
unterschiedliche Gradierungen von Verbindlichkeit (vgl. Benda-Beckmann,
F. 2003: 186f.).

Wie Benda-Beckmann sieht auch Radcliffe-Brown als zentrales Merkmal
dieser Gesellschaften an, dass dort Konflikte ohne Riickgriff auf ein funktional
differenziertes Rechtssystem bearbeitet wurden. Ebenso verweist Radcliffe-
Brown am Fall der auf den Philippinen ansissigen Ifugao auf die Abwesenheit
von richterlicher Autoritit und Zwangsmitteln:

»There are no judicial authorities before whom disputes may be brought;
the negotiations are carried out by a go-between who belongs to neither of
the two opposed groups of kindred. Certain persons obtain renown for them-
selves as successful go-betweens, but such persons have no authority and are
not in any sense representatives of the community as a whole.« (Radcliffe-
Brown 1952: 217)

In diesen und weiteren ethnologischen Studien werden Vorsteher daher zu-
meist als Personen ohne Macht charakterisiert, so zum Beispiel in Evans-
Pritchards klassischer Studie zur gesellschaftlichen Organisation der Nuer

- amM14.02.2028, 18:51:31,

103


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Indigene Autonomie in Lateinamerika

im Sudan (Evans-Pritchard 1940). Wie Evans-Pritchard dort ausfiihrt, basier-
te die politische Organisation der Nuer im Wesentlichen auf kleinen, auf ge-
meinsamer Abstammung basierenden Dorfgemeinschaften, welche zueinan-
der hiufig in feindseliger Beziehung standen. Die Vorsteher dieser Dorfge-
meinden skizziert er als Personen, welche zwar iiber eine gewisse Autoritit,
jedoch tiber keine Befehlsgewalt verfiigten (vgl. Evans-Pritchard 1940: 150f.).
Ahnlich dufert sich Pierre Clastres zur Organisationsweise der Tupi Guarani
in Sitdamerika (Clastres 1974: 87-90), welche er als politisch weitgehend egali-
tir beschreibt und iiber deren Vorsteher er bemerkt: »[T]he chief has no aut-
hority at his disposal, no power of coercion, no means of giving an order. The
chief is not a commander, the people of the tribe are under no obligation to
obey.« (Clastres 1974: 206)

Diese Ausfithrungen sollen weder andeuten, dass derartige Gesellschaften
tiber keine eigenen rechtlichen Ordnungssysteme oder Mechanismen verfiig-
ten, noch dass sie frei von Hierarchien waren. Der entscheidende Punkt be-
steht darin, dass in diesen Beschreibungen ein bestimmter Typus der gesell-
schaftlichen Organisation zum Ausdruck kommt, welcher in der Ethnologie
als »Gesellschaften ohne Staat« (z.B. Kramer/Sigrist 1978) diskutiert wird und
der, wie Sigrist betont, in vielen Weltregionen weiterhin von hoher politischer
Aktualitat ist (vgl. Sigrist 1978: 40-42).

Derartige nicht-staatlich verfasste Gesellschaften sind heute innerhalb
bestehender Staaten ansissig, wo sie — hiufig vor dem Hintergrund schwa-
cher staatlicher Institutionen und ethnischer Diskriminierung - eigene
Organisationsweisen aufrechterhalten haben. Wichtige Merkmale, die sie in
mehr oder weniger starkem Mafle auszeichnen, bestehen in der genannten
segmentdren Organisationsweise mit relativ kleinen, auf Verwandtschaft
basierenden Gruppen, welche voneinander politisch weitgehend unabhingig
sind.’® Dies geht einher mit Rechten und Gleichheitsprinzipien, welche auf
der Gruppenzugehorigkeit basieren. So regeln und sichern diese Gruppen
tiberwiegend kollektiv die Lebensverhiltnisse ihrer Mitglieder. Zum Bei-
spiel wird dort der Boden, welchen diese landwirtschaftlich bebauen oder

16 Dazu fiihrt Clastres weiter aus: »And, in effect, what one observes [...] is an extraordi-
nary patchwork of snationss, tribes, and societies made up of local groups that take
great care to preserve their autonomy within the larger group of which they are a
part, although they may conclude temporary alliances with their nearby >fellow-coun-
trymeng, if the circumstances —especially those having to do with warfare —demand
it.«(Clastres 1974: 213)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

fur die Jagd nutzen, als kollektives Eigentum betrachtet. Hieran schliefen
bestimmte kollektive Rechte und Verpflichtungen sowie unterschiedliche
Regelungen zur Ubertragung von Nutzungsrechten an (vgl. Sigrist 1978:
30-33; Kramer 1983).

Nach Pierre Clastres sind solche Gesellschaften aufgrund des Fehlens ei-
ner staatsférmigen Organisation hiufig als »unvollstindig« oder nicht ausrei-
chend »zivilisiert« angesehen worden (vgl. Clastres 1974: 189f.)."” Ganz im Ge-
gensatz dazu pliddiert er aber dafiir, das Fehlen entsprechender Institutionen
nicht als Mangel, sondern als in die sozialen Strukturen eingelagerte Wider-
stinde zu verstehen, die sich gegen politische Zentralisierung richteten. Der
Schliissel zum Verstindnis dieser Widerstinde liege demnach in politisch und
okonomisch weitgehend egalitiren Gesellschaftsstrukturen begriindet, deren
konstitutives Merkmal wiederum Verhiltnisse der Gegenseitigkeit darstellten
(vgl. ebd: 216).

Gemeint ist damit, dass das Uberleben in derartigen Gesellschaften we-
sentlich auf der Kooperation und dem Austausch von Leistungen basiert, was
dort zu starken wechselseitigen Abhingigkeiten fithrt. Aus diesem Grund hat
Malinowski diesbeziiglich auch von einer »Kette der Gegenseitigkeiten« (Ma-
linowski 1926: 143) gesprochen, welche das Leben diese Gesellschaften durch-
ziehe und ohne welche sie nicht bestehen kénnten (vgl. ebd.: 136).'® Wie Ma-
linowski weiter betont, seien alle Handlungen in dieses System eingebunden
und verpflichteten den Widerpart zur Gegenleistung. Dies belegt er anhand

17 Demnach stelle sich diese vermeintliche Unvollstindigkeit folgendermafien dar:
»Consequently, those societies are incomplete; they are not quite true societies —they
are not civilized —their existence continues to suffer they painful experience of a
lack—the lack of a State.« (Clastres 1974: 189) Clastres sieht diese Perspektive in der
Uberzeugung angelegt, »that history is a one-way-progression, that every society is
condemned to enter into that history and pass through the stages which lead from
savagery to civilization. [..] But the assertion of an obvious evolution cannot justify a
doctrine which, arbitrarily tying the state of civilization to the civilization of the State,
designates the latter as the necessary end result assigned to all societies.« (Ebd.: 190)

18 Harris spricht daher pointiert auch von der Gegenseitigkeit als »Sparkasse« (Harris
1996: 328) kleiner Gemeinschaften: »Die Menschen gaben in der Erwartung, daf sie
dafiir nehmen konnten, und sie nahmen im Bewufitsein, daf sie dafiir geben muf3-
ten. Da die Ausbeute beim Jagen und Sammeln und der Ertrag bei den rudimentaren
Formen von Ackerbau stark vom Zufall abhing, brauchte, wer an einem Tag Gliick hat-
te, vielleicht schon am nichsten Tag die Unterstiitzung der anderen. Um gegen die
unvermeidlichen schlechten Tage gewappnet zu sein, war es deshalb das beste, Grof3-
ziigigkeit zu beweisen.« (Ebd.)

- amM14.02.2028, 18:51:31,

105


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Indigene Autonomie in Lateinamerika

zahlreicher Beispiele aus seiner Forschung auf den Trobriand-Inseln (Mela-
nesien), so z.B. anhand des Fischfangs (vgl. ebd.: 135f.) oder auch am Beispiel
des Eherechts, welches er als »System von Geschenken, Pflichten und gegen-
seitigem Nutzen zwischen dem Gatten einerseits und Gattin, Kindern und
Briiddern der Gattin andererseits« (ebd.: 144) bezeichnet. Auf dhnliche Weise
hat sich Marcel Mauss mit dem bindenden Charakter von Leistungen und Ge-
genleistungen innerhalb der lokalen Gruppe sowie auch dariiber hinaus mit
ihrer stabilisierenden Funktion fiir Verhiltnisse zwischen Familien, Clanen
und Stimmen beschiftigt. Obgleich hiufig auf scheinbar freiwillige Weise in
Form von Geschenken und Gaben vollzogen (s. auch Wagner-Hasel 2000: 27-
73), bewertet Mauss diese Praxis doch als hiufig »streng obligatorisch [...], bei
Strafe des privaten oder ffentlichen Krieges« (Mauss 1924: 22)."

Wie diese Befunde aber zugleich nahelegen, sind Zwang und Verpflich-
tung immer nur als eine Seite der Medaille anzusehen. Deren andere Seite
besteht eben auch darin, dass sie dem Eigeninteresse und den sozialen Am-
bitionen der Menschen entgegenkommen. So sind eigene Ziele nur in Koope-
ration mit anderen zu erreichen, und GroRziigigkeit mehrt das Prestige und
die Achtung der Person (vgl. Malinowski 1926: 138f.).

Auch Autoritit ist folglich in dieses System der Leistungen und Gegen-
leistungen eingebettet, was dazu fihrt, dass sie nicht als Herrschaft ausge-
iibt werden kann, sondern vor allem in der Form von Einfluss sichtbar wird
(vgl. Clastres 1974: 206). Dies manifestiert sich hiufig darin, dass Quellen von
Autoritit erheblich auf bestimmten Fihigkeiten basieren, welche der Grup-
pe dienstbar gemacht werden kénnen, z.B. in der Jagd oder als Anfiihrer im
Krieg. Auch die als wichtige Eigenschaft von Vorstehern beschriebene Grof3-
ziigigkeit weist auf die Einbettung und Begrenzung von Autoritit durch Ver-
hiltnisse von Gegenseitigkeit hin. So kann z.B. die Ausrichtung von Festen
oder die Ausgabe von Nahrungsmitteln in Zeiten des Mangels als Leistung an
die Gruppe bewertet werden, welche im Gegenzug das soziale Prestige mehrt.
Zwinge zur Grofziigigkeit beugen andererseits auch einer Zunahme von ko-
nomischen und politischen Ungleichheiten vor. So birgt das starke Anwach-

19 Wie Mauss dazu ausfiihrt: »[D]as, was ausgetauscht wird, [sind] nicht ausschliefilich
Guter und Reichtiimer, bewegliche und unbewegliche Habe, wirtschaftlich nitzliche
Dinge. Es sind vor allem Hoflichkeiten, Festessen, Rituale, Militardienste, Frauen, Kin-
der, Tanze, Feste, Mirkte, bei denen der Handel nur ein Moment und der Umlauf der
Reichtiimer nur eine Seite eines weit allgemeineren und weit bestindigeren Vertrags
ist.« (Mauss 1924: 22)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

sen derartiger Ungleichheiten die Gefahr, wechselseitige Abhingigkeiten hin
zu einseitigen Abhingigkeiten zu transformieren und dadurch Grundlagen
fiir das Entstehen und die Verfestigung von Macht und Herrschaft zu legen
(s. dazu Mauss 1924: 170f.; Harris 1996: 335-340 U. 355-358; Clastres 1974: 2.7-
48, 203).

Neben ihrer Bedeutung fiir die Konstitution, Legitimation und Ausitbung
von politischer Autoritit bilden Verhiltnisse von Gegenseitigkeit ebenso
wichtige soziale Grundlagen fir die Bearbeitung von Konflikten. Auf diese
Bedeutung von Gegenseitigkeit hat erneut besonders Malinowski hingewie-
sen. So fithrt er dazu aus, dass »das gleiche Prinzip der Gegenseitigkeit auch
die Sanktion fir jede Regel liefert« (Malinowski 1926: 137). Er bemerkt dazu
weiterhin: »Ein Mann, der sich in seinen wirtschaftlichen Handlungen hart-
nickig den Rechtsnormen entziehen wiirde, sihe sich sehr schnell auflerhalb
der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Ordnung gestellt — und er weif’
das.« (Malinowski 1926: 144)

Wahrend also durch die Teilnahme am System der Gegenseitigkeit wich-
tige Rechte innerhalb und gegeniiber der Gemeinschaft erworben werden,
wird dadurch im Gegenzug zugleich die Moglichkeit geschaffen, Handlungen
effektiv zu sanktionieren, z.B. durch Meidung, Ausschluss und den Verlust
des gesellschaftlichen Prestiges.? Gegenseitigkeit bildet damit eine wichtige
Grundlage, auf deren Basis Kontrolle und Zwang auch ohne tiber Befehlsge-
walt verfiigende Richter oder Vorsteher ausgeiibt werden kénnen (vgl. Fel-
stiner 1974: 72). Roberts hat diese Rechtspraxis daher auch als »directly em-
bedded in everyday life« (Roberts 1979: 27) charakterisiert. Dazu stellt er her-
aus, dass in ihrem Rahmen sowohl die Gruppe als auch die direkt in einen
Fall involvierten Personen wesentlichen Einfluss auf die Konfliktbearbeitung
ausitben. Gerade hier sieht er also einen starken Gegensatz zur Rechtspra-
xis staatlich verfasster Gesellschaften, in welchen Recht ein spezialisiertes
und funktional differenziertes gesellschaftliches Teilsystem ist und verhan-

20 Dies illustrieren zum Beispiel die bei de la Pefia zitierten Aussagen eines indigenen
Vorstehers im mexikanischen Bundesstaat Jalisco: »Being a Wixarika means fulfilling
the obligations imposed by the Council of Elders and the Community Assembly. Those
who do not are punished; those who accept and carry out their duties receive the ben-
efits of being a Huichol, such as using communal lands, living in the communities’ vil-
lages and hamlets, and receiving help from those government and private associations
which work with us.« (de la Pefia 2002: 135)

- amM14.02.2028, 18:51:31,

107


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Indigene Autonomie in Lateinamerika

delte Sachverhalte den betroffenen Parteien weitestgehend entzogen bleiben
(vgl. ebd.: 20f.).

Dies trigt ferner dazu bei, dass in solchen Kontexten viele Probleme und
Konflikte durch Vermittlung und Schlichtung bearbeitet werden. So handelt
es sich dabei nach Koch um Vorgehensweisen, welche auf einen Ausgleich
zwischen den Konfliktparteien abzielen und diesen ein hohes Maf} an Kon-
trolle iiber das Verfahren erméglichen (vgl. Koch 1979: 4-7). Zugleich wer-
den diese Verfahren dadurch charakterisiert, dass die Bedeutung spezifischer
rechtlicher Normen fiir die Bearbeitung und das Resultat eines Konflikts in
der Regel in dem Mafle abnimmt, in welchem das Interesse aller Beteiligten
an einer gemeinsamen Einigung steigt (vgl. ebd.). Daher erfordert es dieses
Vorgehen auf der anderen Seite auch, dass die involvierten Parteien an Aus-
gleich und Verséhnung als relevanten Zielsetzungen des Verfahrens interes-
siert sein miissen. Bedingungen dafiir sind gerade in den hier betrachteten
gesellschaftlichen Kontexten gegeben, in welchen Personen sich iiber spezi-
fische Konflikte hinaus zumeist eng in soziale, von Verhaltnissen der Gegen-
seitigkeit charakterisierte Netzwerke eingebunden finden (vgl. Felstiner 1974:
67-69; s. auch Gluckman 1963: 186; ders. 1966: 1-26).

Ausgleich und Verséhnung als Zielsetzungen der Rechtsprechung sollten
jedoch nicht auf unkritische Weise mit der Wiederherstellung von sozialer
Harmonie und Konsens gleichgesetzt werden (vgl. Gabbert 2004: 194). Trotz
ihrer strukturellen Unterschiede zu staatlich verfassten Gesellschaften sind
auch Gesellschaften ohne Staat keine immer harmonischen Kollektive. So hat
Malinowski Rivalititen, Streitereien und Geltungssucht auch innerhalb engs-
ter Verwandtschaftsgruppen beobachtet (vgl. Malinowski 1926: 148). Ebenfalls
sind Formen von Ungleichheit feststellbar, welche auf Alter, Geschlecht oder
Familienangehorigkeit beruhen (vgl. Gabbert 2011a: 283f.; ders. 2011b: 266f.).
Obgleich es sich hierbei nicht um Formen einer ausgeprigten sozialen Schich-
tung handelt, wirken Statusunterschiede in vielen Fillen auf Ungleichheiten
beim Zugang zu Recht hin. Dies kann sich z.B. darin manifestieren, dass be-
stimmte Personen oder Gruppen grofReren Einfluss als andere auf die Bear-
beitung von Konflikten nehmen. Privilegierungen sind z.B. auch beim Zugang
zu Fithrungspositionen und lokalen Ressourcen moglich (vgl. Combés 2008:
266f.; Villar/Bossert 2008: 275).

Auch Geschlechterverhiltnisse sind hierbei zu beriicksichtigen. Mit Blick
darauf hebt Juliana Strobele-Gregor patriarchalische Prigungen hervor, wel-
che Teile der indigenen Bevdlkerung Lateinamerikas charakterisierten (z.B.
im Andenraum sowie in Mexiko; vgl. Strobele-Gregor 2013: 161f.; s. auch Ara-

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

0s 2008: 60; Guachalla 2008: 129). Wie Maria Teresa Sierra betont, manifes-
tierten sich diese hiufig darin, dass Frauen mit der Vorstellung sozialisiert
wiirden, keine eigenen Entscheidungen treffen zu diirfen und dem Mann so-
wie den Wiinschen der Familie unterworfen zu sein (vgl. Sierra 2009). In der
Rechtsprechung indigener Gruppen wiirden derartige Asymmetrien hiufig
vor allem dadurch reproduziert, dass die Konfliktbearbeitung tiberwiegend
in den Hinden ilterer Minner liege und Personen mit einem geringeren so-
zialen Status von gleichberechtigter Partizipation ausgeschlossen blieben (s.
dazu Gabbert 2011: 266f.; Strobele-Gregor 2013: 167). Zu dhnlichen Ergebnis-
sen kommt eine grofiere empirische Studie, welche die Rechtspraxis der in-
digenen Bevolkerung in einigen Regionen Perus und Ecuadors durch die Aus-
wertung dorflicher »Gerichtsakten« untersucht hat. Wie dort u.a. ausgefithrt
wird, bearbeite die dorfliche Rechtsprechung Fille von Gewalt gegen Frauen
und Kinder durch Sanktionen. Jedoch witrden die ihr zur Verfigung stehen-
den Sanktionsmechanismen hiufig weniger konsequent eingesetzt, als dies
in anderen Sachverhalten der Fall sei (vgl. Brandt/Franco Valdivia 2006: 221f.).

Wie diese letzten Ausfithrungen zeigen, kann also auch indigenes Recht
als eine Form der Aushandlung und Organisation sozialer Ungleichheiten und
gesellschaftlicher Interessen angesehen und untersucht werden (vgl. Gab-
bert 2004: 194). Zu beachten sind allerdings auch die Verschrankungen die-
ses Rechts mit einer spezifischen gesellschaftlichen Organisationsweise, wel-
che der Vertiefung sozialen Ungleichheiten entgegenwirkt, auf der Basis von
Gegenseitigkeit wichtige Grundlagen fiir die Moglichkeit zur Konfliktbear-
beitung legt und dadurch ebenso Priferenzen gegeniiber bestimmten Vor-
gehensweisen fordert. Diese sozialen Grundlagen sind entscheidend fiir we-
sentliche Unterschiede, welche zur Rechtspraxis staatlich verfasster Gesell-
schaften bestehen.

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.3 Rechtspluralismus und die gesellschaftliche Bedeutung
von Recht

Die Frage, ob nicht-staatliche Rechtsordnungen® eher als Brauchtum oder
doch als Recht angesehen werden sollten, hat die ethnologische Forschung
in auflereuropiischen Gesellschaften von Beginn an begleitet. So fand die-
se Forschung hiufig in kolonialen Kontexten statt, welche von der Koexis-
tenz staatlicher und nicht-staatlicher Rechtsordnungen charakterisiert waren
(vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 23). Rechtspluralismus, d.h. die Koexistenz
unterschiedlicher Rechtsordnungen, war dort zwar schon zuvor bedeutsam,
jedoch kam durch die Kolonialisierung das europdische Recht der Kolonial-
herren mit seinem tibergeordneten Geltungsanspruch hinzu. Dies bedeutete
jedoch nicht, dass einheimisches Recht immer und automatisch fiir nichtig
erklirt wurde. Falls es die politischen und wirtschaftlichen Vorhaben nicht
storte bzw. diesen in Form indirekter Herrschaft dienlich sein konnte, erlaub-
ten staatliche Rechtsordnungen unter bestimmten Bedingungen die Weiter-
geltung nicht-staatlichen Rechts (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 23; siehe
auch Sigrist 1978: 30f.; Chanock 1992).%2

Dies fithrte folglich zur Frage der Rechtsqualitit einheimischer Prakti-
ken, z.B. zum Zweck ihrer Beriicksichtigung in Gerichtsverfahren, wofiir
besonders ethnologische Untersuchungen erforderliches Wissen zur Ver-
figung stellen sollten. Wie Benda-Beckmann betont, produzierten solche
Untersuchungen gleichwohl nicht immer nur Herrschaftswissen, sondern
ihre Ergebnisse wurden immer wieder auch gegen staatliche Repression ins

21 Dazuist anzumerken, dass Begriffe wie »Rechtssysteme« bzw. »Rechtsordnungen«in
diesem Kontext von einigen Autoren zurlickgewiesen werden, da sie eine bestimmte
»Kohidrenz« und »Systematisierung« implizierten, welche nicht-staatlichen Rechtssys-
temen in Regel nicht zu eigen sei. Wie Woodman dazu bemerkt, ist dies allerdings
haufig und entgegen der eigenen normativen Anspriiche auch bei staatlichen Rechts-
systemen der Fall (vgl. Woodmann 1999: 12; s. auch Benda-Beckmann, F. 2002: 63f.).
Benda-Beckmann fiihrt zu dieser Frage ferner aus: »Speaking of systems [...] can refer
to a body of law which is represented as a bounded symbolic universe.« (Ebd.)

22 Hiersind hochst unterschiedliche Entwicklungen je nach regionalen und historischen
Kontexten feststellbar. Wahrend rechtpluralistische Konfigurationen in Lateinameri-
ka bereits im ausgehenden 18. Jahrhundert offiziell abgeschafft wurden (s. dazu 2.1),
stiitzte sich die spatere koloniale Expansion Europas nach Afrika und Asien noch im
20.Jahrhundert auf die Weitergeltung lokaler rechtlicher Praktiken oder war sogar an
der Veranderung und Neuschaffung lokalen Rechts beteiligt (vgl. Benda-Beckmann, F.
2007a).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Feld gefiihrt (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 33). Zudem identifizierte die
Ethnologie schon frith das Recht der eigenen Herkunftsgesellschaft als eine
empirische Rechtsform unter vielen (vgl. ebd.: 28). Eine Distanzierung von
der in den Rechtswissenschaften verankerten positivistischen Rechtsdoktrin
(vgl. 3.2) war der Ethnologie daher eher maglich als anderen, in erster Linie
auf die »eigenen« Gesellschaften fokussierten Sozialwissenschaften (vgl.
ders. 2007¢:188).23

Im Umbkehrschluss bedeutete dies jedoch nicht, dass den Rechtsprakti-
ken der untersuchten Gesellschaften damit auch ein voller rechtlicher Cha-
rakter zugesprochen wurde. So betonten z.B. Evans-Pritchard und Radcliffe-
Brown, dass in den untersuchten Gesellschaften wirksame Ordnungsmecha-
nismen existierten. Jedoch ordneten sie diese aufgrund der Abwesenheit von
politischer Organisation und Sanktionsgewalt weiterhin als Brauchtum ein
(vgl. Evans-Pritchard 1940: 162f.; Radcliffe-Brown 1952: 217). Radcliffe-Brown
nahm zudem explizit eine evolutionistische Perspektive ein, indem er diese
Ordnungsmechanismen als Vorstufe zu modernen Rechtssystemen charakte-
risierte (vgl. Radcliffe-Brown 1952: 217).>#

Dagegen versuchte z.B. Pospisil, »Recht« unabhingig von einer staatszen-
trierten Perspektive zu definieren. Dafiir bestimmte er vier allgemeine und
als kulturiibergreifend verstandene Attribute von Recht: »authority, true ob-
ligatio, intention of universal application and sanction« (Pospisil 1967: 26f.).
Diese Attribute seien als in sich variabel zu verstehen, was bedeute, dass sie
sich empirisch in unterschiedlichen Formen manifestieren konnten. Autoritit
konne so z.B. eher informeller oder formeller, begrenzter oder auch absolu-
ter Natur sein (vgl. ebd.: 30f.). Das Attribut der Sanktion sei dann gegeben,
wenn gesellschaftliche Mechanismen zur Herstellung effektiver sozialer Kon-
trolle existierten (vgl. ebd.: 37): »We can define a legal sanction as either the
negative behavior of withdrawing some rewards or favors that otherwise (if

23 Sosind nach Benda-Beckmann z.B. die Fragestellungen der Rechtssoziologie starker
auf Widerspriiche zwischen »ldeal« und »Praxis« fokussiert, das heif$t auf die Wi-
derspriiche zwischen regelabweichendem Verhalten und einer nicht immer ausrei-
chend hinsichtlich ihrer Legitimitat hinterfragten gesellschaftlichen Rechtsordnung
(vgl. Benda-Beckmann, F. 2007c: 188).

24  Radcliffe-Brown fiihrt dazu aus: »An important step is taken towards the formation of
alegal system where there are recognised arbitrators orjudges who hear evidence, de-
cide upon responsibility and assess damages; only the existence of some authority with
power to enforce the judgement delivered by the judges then is lacking.« (Radcliffe-
Brown 1952: 217)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Indigene Autonomie in Lateinamerika

the law had not been violated) would have been granted, or the positive be-
havior of inflicting some painful experience, be it physical or psychological«
(Pospisil 1967: 38). Diese Attribute von Recht*> erginzt Pospisil ferner durch
die Bestimmung, dass sich Recht in den Entscheidungen einer Autoritit zu
manifestieren habe (vgl. ebd.: 33).

Pospisils Uberlegungen zu den empirischen Variationen von Recht haben
zweifellos wichtige Elemente in die rechtsethnologische Debatte eingebracht.
Wie Franz von Benda-Beckmann betont, bleibt sein Rechtsbegriff durch At-
tribute wie »Autoritit« und »Sanktion« aber weiterhin an die Existenz einer
politisch organisierten Gesellschaft gekniipft, welche das funktionale Aqui-
valent einer staatlichen Organisationsweise darzustellen scheint (vgl. Benda-
Beckmann, F. 2002:53). Im Anschluss daran hat Benda-Beckmann selbst wie-
derholt die Notwendigkeit betont, ein analytisches, von staatlicher und poli-
tischer Organisation unabhingiges Konzept von Recht zu erarbeiten (s. dazu
Benda-Beckmann, F.: 2002; 2003; 2007a; 2007b u. 2007¢).

Als Indikator fir die Entwicklung eines derartigen Konzeptes sieht er zu-
nichst »das Mafd [an], in dem sich Forscher von der in der untersuchten Ge-
sellschaft dominierenden Rechtsideologie distanzieren bzw. sich ihr unter-
werfen« (Benda-Beckmann, F. 2007c: 177). So sollte es ein analytisches, Ver-
gleichszwecken dienendes Konzept von Recht erlauben, auch das Recht der
eigenen Gesellschaft »lediglich als eine Variation einer weiteren, mehr um-
fassenden Kategorie« (ebd.: 189) zu verstehen. Die damit verbundene Aufgabe
fast er daher folgendermafien zusammen:

»[O]lne needs an analytical framework that can encompass a variety of em-
pirical legal phenomena, different legal folk (or emic) systems and/of folk
theories about these folksystems. In an analytical sense, such diverse phe-
nomena aressimilar<in as much as their empirical manifestations match the
properties of the category, however different they may be in other respects.«
(Benda-Beckmann, F. 2002: 42)

25  Das Attribut der »intention of universal application« bezieht sich auf die Absicht, ei-
ne bestimmte Entscheidung kiinftig auf identische Situationen anzuwenden. Durch
dieses Attribut soll Recht zudem vom Bereich politischer Entscheidungen abgegrenzt
werden (vgl. Pospisil 1967: 33). Das Attribut der »obligatio« bedeutet nach Pospisil,
dass die Entscheidung einer Autoritit gleichzeitig die Rechte der einen Partei sowie
die Pflichten der anderen Partei bestimmt (vgl. ebd.: 35).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Zu diesem Zweck bestimmt Benda-Beckmann »Recht« bzw. »rechtliche Phi-
nomenex als »kognitive und normative Konzeptionen« (Benda-Beckmann, F.
2002: 48).%6 Denn durch diese Konzeptionen wiirden die Elemente der so-
zialen und natiirlichen Welt (Personen, Organisationen, natiirliche Ressour-
cen, Verhalten, Ereignisse) als bedeutungstragende Kategorien konstruiert,
bewertet und als relevant (d.h. mit bestimmten Konsequenzen versehen) ein-
gestuft. Folglich kénnten sich rechtliche Konzeptionen sowohl in Form allge-
meiner Regeln und Prinzipien als auch als konkretisiertes Recht manifestie-
ren (vgl. ebd.: 49).

Davon ausgehend schligt Benda-Beckmann sieben Dimensionen vor,
innerhalb deren die empirischen Manifestationen von Recht in Bezug auf
Struktur, Form, Inhalt sowie Bedeutung im sozialen Leben variierten. Die
erste Dimension beriihrt die Institutionalisierung und Systematisierung von
Recht, z.B. beziiglich interner Unterscheidungen nach rechtlichen Subsys-
temen (u.a. nach Zivilrecht oder Strafrecht). Eine zweite Dimension betrifft
das Ausmaf3, in dem rechtliches Wissen vom Alltagswissen differenziert sei,
z.B. durch Professionalisierung und Theoretisierung. Die dritte Dimension
umfasst die Legitimation rechtlicher Systeme, z.B. als sozialer Vertrag, als
politisch organisierter Wille des Volkes, géttliche Offenbarung oder auch
Tradition. Die vierte Dimension befasst sich mit dem Ausmafs, in welchem
Regeln als obligatorisch bestimmt wiirden. Weitere Dimensionen bestim-
men die Praxis der Weitergabe rechtlicher Regeln (miindlich, schriftlich
bzw. das Ausmafd der Verschriftlichung) sowie die soziale und/oder geo-
graphische Reichweite, fiir welche ihnen Validitit zugesprochen werde (vgl.
Benda-Beckmann, F. 2002: 50).

Damit bilde dieser analytische Ansatz eine wichtige »Grundlage fiir die
Beschreibung und Analyse von empirischen Erscheinungsformen von Legiti-
mitit, Verbindlichkeitsdogmata, prozessuellen und materiellen Regelungen
[...] — ohne, daf man fiir Beschreibung und Analyse auf das normative und
ideologisch geladene Vokabular zuriickfallen miifite.« (Benda-Beckmann, F.
2007¢: 192) Wie Benda-Beckmann aber gleichfalls betont, beinhaltet dieser
Ansatz keine Aussagen zur Frage, inwiefern und unter welchen Umstinden

26  Diese Konzeptionen bestimmt Benda-Beckmann folgendermafien. »Cognitive con-
ceptions state how things are and why they are what they are; normative conceptions
state how things oughtto be, must be or may be. | use the term>conceptions<as a collec-
tive term that encompasses rules, principles, categories, concepts, standards, notions,
schemes of meaning« (Benda-Beckmann, F. 2002: 48).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Indigene Autonomie in Lateinamerika

empirische Manifestationen von Recht tatsichlich effektive Funktionen der
sozialen Kontrolle erfiillen kénnen (vgl. ders. 2002: 50f.).

Hierin liegt tatsichlich eine gewisse Schwiche dieses Ansatzes, z.B. im
Hinblick auf die Frage, wo Grenzen zwischen »Recht« und »Nicht-Recht« ver-
ortet werden sollen. Allerdings ist bei der Betrachtung von Gesellschaften
ohne Staat sicherlich auf die bereits ausgefiithrten sozialen Grundlagen von
Recht zuriickzukommen. Ein zweiter Teil der Antwort auf diese Frage muss
sich notwendigerweise mit den Funktionsweisen von Recht in rechtspluralis-
tischen Konstellationen beschiftigen.

Das sowohl in den Sozial- als auch in den Rechtswissenschaften debattier-
te Konzept des Rechtspluralismus bezieht sich grundsitzlich darauf, dass in-
nerhalb der meisten Gesellschaften neben dem staatlichen Rechtssystem eine
Vielzahl von normativen Konzeptionen und Ordnungsmechanismen existiert
(vgl. Benda-Beckmann, F. 2002: 38). Ein spezifischer Fall von Rechtspluralis-
mus ist dort gegeben, wo ein vollstindiges rechtliches System auf einen an-
deren kulturellen und politischen Kontext transferiert wurde. Dieser Befund
trifft besonders auf ehemals unter kolonialer Herrschaft stehende Staaten zu,
wo der Gegensatz von staatlichem und nicht-staatlichem Recht hiufig wei-
terhin stark ausgeprigt ist (vgl. Griffiths 1986: 6).%7

Vor diesem Hintergrund wird in der Debatte um Rechtspluralismus hiu-
fig zwischen einem »state law pluralism« und einem »deep law pluralism«
unterschieden (vgl. Woodmann 1999: 5). Wahrend unter Letzterem im Allge-
meinen Situation verstanden werden, in welchen nicht-staatliche Rechtsord-
nungen weitgehend unabhingig von einer staatlichen Anerkennung mit der
staatlichen Rechtsordnung koexistieren (s. auch Hoekema 1997: 9), bezieht
sich »state law pluralism« auf die vom Staat anerkannte Koexistenz unter-
schiedlicher Rechtsordnungen (vgl. Woodmann 1999: 4). So zum Beispiel in
ehemals unter britischer Kolonialherrschaft stehenden afrikanischen Staa-
ten, wo in der staatlichen Gerichtsbarkeit neben dem britischen Recht auch
afrikanische gewohnheitsrechtliche und religiose Normen angewendet und
interpretiert werden (vgl. ebd.: 8).2% Hiufig wird diesem »state law plura-

27  Siehe dazu zum Beispiel die Beitrage im Sammelband »The Governance of Legal Plu-
ralism. Empirical Studies from Africa and Beyond« (Zips/Weilenmann 2011) sowie die
Fachzeitschrift »Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law«.

28  Wibhrend ein derartiger Rechtspluralismus in einigen Staaten anerkannt ist und dort
also auch Normen aus anderen Rechtsquellen in bestimmten Bereichen offizielle Gel-
tung erhalten, herrscht in anderen Féllen ein antagonistisches Verhiltnis zwischen
konkurrierenden rechtlichen Ordnungen vor. Als Extrembeispiele dafiir nennt Vander-

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

lism« eine ausgepragte Unterordnung der nicht-staatlichen Rechtsordnungen
unter das staatliche Recht attestiert (vgl. Vanderlinden 1989: 153). Hoekema
bezeichnet diese Form des Rechtspluralismus daher auch als »unitaristisch«
und grenzt sie konzeptuell von einer weiteren Form ab, die er als »egalitir«
bezeichnet. Fiir diesen egalitiren staatlichen Rechtspluralismus sieht er als
zentrales Merkmal an, dass dort keine Hierarchie zwischen den einzelnen
Rechtsordnungen etabliert wird (vgl. Hoekema 1997: 10).

Als Konzept umfasst Rechtspluralismus somit ein sehr breites Feld rechtli-
cher Phinomene. Diese konstituieren unterschiedliche Formen legitimen so-
zialen, wirtschaftlichen und politischen Handelns (und damit auch legitime
Formen von Macht) und beinhalten auch bestimmte Vorstellungen und Vor-
gehensweisen fiir die Bearbeitung von Konflikten (vgl. Benda-Beckmann, F.
2002: 38). Dabei ist es fiir rechtspluralistische Ordnungen charakteristisch,
dass dort gleiche Situationen hiufig unterschiedliche Bewertungen erfah-
ren. Zum Beispiel kénnen Annahmen tber Kausalititen und die Beweisbar-
keit von »Tétung« stark variieren. Ein bestimmter Fall mag in gewohnheits-
rechtlichen Systemen als Folge von Hexerei und Magie angesehen werden,
wohingegen das gleiche Geschehen in einem anderen Rechtssystem als Un-
falltod eingestuft wird (vgl. ebd.: 60). Auch Verwandtschaftsverpflichtungen
kénnen von rechtlicher Ordnung zu rechtlicher Ordnung z.B. in dem Mafe
variieren, in welchem dort »Verwandtschaft« definiert wird (vgl. ebd.). Gleich-
wohl ist aber nicht ausgeschlossen, dass bestimmte Sachverhalte nicht auch
auf gleiche Weise bestimmt und bewertet werden. So kénnen unterschied-
liche Rechtsordnungen grundsitzlich auch zu dhnlichen oder gleichen Be-
wertungen kommen (vgl. ebd.: 61). Eine solche Ubereinstimmung mag em-
pirisch in mehr oder weniger starkem Mafle der Fall sein. Wichtig ist aber,
dass durchgingige inhaltliche Differenz kein alleiniges Kriterium fiir rechts-
pluralistische Situationen sein kann. Der entscheidende Punkt ist also, das
Verstindnis von Rechtspluralismus nicht einfach auf eine Parallelitit unter-
schiedlicher normativer Konzeptionen zu reduzieren, sondern als Koexistenz

linden das Verhaltnis von Mafia und Staat sowie jenes von Widerstandskampfern und
Okkupationsarmee (vgl. Vanderlinden 1989: 156f.). Hierzu betont Vanderlinden ferner:
»In each case the individual is subjected to different legal orders, each with its own
set of values and, in these instances, quite antagonistic ones. His acts will be quite
differently assessed by each regulatory order he is facing and he will accordingly be
categorized by each of them as either a rebel or a hero.« (Ebd.: 157)

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Indigene Autonomie in Lateinamerika

unterschiedlicher, auf unterschiedlichen Legitimationsgrundlagen beruhen-
der Rechtsquellen zu fassen.

Wie ferner bei Griffiths deutlich wird, ist es zudem die Koexistenz die-
ser »Rechtsquellen« im gleichen »sozialen Feld«, welche den verschiedenen
rechtlichen Ordnungsmustern eine spezifische Qualitit verleiht, d.h.: »It is
when in a social field more than one source of >law¢, more than one legal
sorders, is observable, that the social order of that field can be said to exhi-
bit legal pluralism.« (Griffiths 1986: 38) Obgleich die Geltungsanspriiche der
unterschiedlichen Rechtsquellen in der Regel unterschiedlich ausgeprigte so-
ziopolitische und geographische Ausmafle annehmen (vgl. Benda-Beckmann,
F. 2002: 38), besteht ein weiteres Merkmal rechtspluralistischer Kontexte also
darin, dass Menschen in vielen Fillen von mehr als einer einzigen rechtlichen
Ordnung betroffen sind. Oder auch in den Worten von Woodmann: Rechts-
pluralismus ist in Situationen gegeben, »in which a population observes more
than one body of law« (Woodman 1999: 3; s. auch Griffiths 1986: 2; Vanderlin-
den 1989: 151f.).

Benda-Beckmann folgend werde dieser Aspekt in Studien zumeist ge-
rade dann tbersehen, wenn dort ein gegen die ideologischen Anspriiche
staatsorientierter und rechtszentralistischer Rechtskonzepte gerichteter
Impetus itberwiege (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007c: 193). So gehe dieser Im-
petus hiufig mit einer Ubertragung der rechtszentralistischen Perspektive
auf nicht-staatliche Rechtssysteme einher, z.B. in Form einer postulierten
Nicht-Geltung des staatlichen Rechts, welcher ein mit dem lokalen Recht
tibereinstimmendes Verhalten der einzelnen Personen gegeniibergestellt
werde (vgl. ebd.: 195). Derartige Zugangsweisen kénnten auch dazu fith-
ren, rechtspluralistische Verhiltnisse innerhalb gewohnheitsrechtlicher und
religiéser Rechtssysteme zu iibersehen (vgl. ebd.: 194).

Demgegeniilber hat die rechtsethnologische Forschung auf die relative
Wirksamkeit bzw. Bedeutung von Recht in rechtspluralistischen Kontexten
aufmerksam gemacht (vgl. Benda-Beckmann, F./Benda-Beckmann, K. 2007b:
15). Besonders nachdriicklich kommt dies im Konzept der »semi-autonomen
sozialen Felder« von Sally Moore (1973) zum Ausdruck. Definiert sind diese
Felder einerseits iiber ihre »prozessuale Eigenschaft«, Regeln zu generieren
und ihre Einhaltung zu erzwingen oder herbeizufithren« (vgl. Moore 1973:
722). Thre »semi-autonome« Qualitit kommt andererseits dadurch zustande,
dass sie Teile einer umfassenderen gesellschaftlichen Struktur sind, welche
in sie hineinwirkt und - bisweilen »auf Einladung« —dort in mehr oder
minder starkem Mafe auch aktiv eingreift. In den Worten von Moore stellt

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

sich dies folgendermafen dar: »The semi-autonomous social field has rule-
making capacities, and the means to induce or coerce compliance; but it is
simultaneously set in a larger social matrix which can, and does, affect and
invade it, sometimes at the invitation of persons inside it, sometimes at its
own instance.« (Moore 1973: 720)*°

Dies fithrt zu einem weiteren Aspekt der semi-autonomen Qualitit von
Recht. So wird die Legitimitdt von Recht in den rechtlichen Teilordnungen
durch die Existenz der weiteren Teilordnungen relativiert. Dadurch steht
den Akteuren aber gewissermafien auch ein grofieres Repertoire an unter-
schiedlichen Normen zur Verfiigung (vgl. Benda-Beckmann, F. 2008: 65).
Uber konfligierende Interessen oder Verweise auf soziale Ungerechtigkei-
ten hinaus konnen viele soziale, wirtschaftliche und politische Konflikte
in solchen Kontexten daher auch als Konflikte zwischen unterschiedlichen
Rechtsordnungen zum Ausdruck gebracht werden (vgl. Benda-Beckmann,
F./Benda-Beckmann, K. 2007b: 10f.). Ein Beispiel dafir ist sicherlich die
Bedeutung, welche gewohnheitsrechtliche Praktiken in der jiingsten Men-
schenrechtsentwicklung der Vereinten Nationen einnehmen, um kollektive
Landrechte indigener Gruppen auch gegen staatliche Besitzanspriiche
geltend zu machen (z.B. Anaya 2004: 35-48; s. auch 2.2).

Zu dem Zweck, spezifischer darauf aufmerksam zu machen, dass Akteure
auf der lokalen Ebene immer wieder strategisch auf Normen aus unterschied-
lichen Rechtsordnungen zugreifen, hat Keebet von Benda-Beckmann den Be-
griff »forum shopping« (Benda-Beckmann, K. 1984: 55) geprigt. Instruktiv ist
diesbeziiglich eine Studie von Wolfgang Gabbert (2004), welche das Verhiltnis
zwischen nationalen Rechtssystemen und indigenen gewohnheitsrechtlichen
Praktiken am Fall des mexikanischen Bundesstaates Chiapas diskutiert. So
beobachtet diese Studie Verinderungen in der gewohnheitsrechtlichen Praxis
dort ansissiger indigener Dorfgemeinden, welche von einer verbesserten Er-
reichbarkeit staatlicher Institutionen ausgingen. Wie Gabbert ausfiihrt, wa-
ren regionale Zentren in Chiapas fiir viele dieser Gemeinden aufgrund der
schlechten oder fehlenden Anbindung an das Strafiennetz lange Zeit nur un-
ter grofem Aufwand erreichbar. Als sich diese Situation infolge des Ausbaus

29  Moore diskutiert diesen Befund fiir unterschiedliche »semi-autonome soziale Felder«,
z.B. am Fall der Produktion von Textilien in New York (Moore 1973: 723-729) sowie
der rechtlichen und politischen Organisationsweise der am Kilimandscharo ansissi-
gen Chagga (vgl. ebd.: 729-742).

- amM14.02.2028, 18:51:31,

n7


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Indigene Autonomie in Lateinamerika

des regionalen Verkehrsnetzes verbesserte, fithrte dies daher auch zu einer
Erleichterung des Zugangs zum nationalen Rechtssystem.

Dies bedeutete zwar nicht, dass sich die Akteure nun beliebig frei bei
verschiedenen rechtlichen Ordnungssystemen bedienen konnten. So wurden
ihre Handlungsspielriume weiterhin davon beeinflusst, dass sie vorrangig
innerhalb eines bestimmten sozialen Feldes mit kontextspezifischen Normen
und Hierarchieverhiltnissen agierten. Grundsitzlich verfugten Personen,
welche unzufrieden mit den Entscheidungen lokaler Instanzen waren, nun
aber iiber eine effektivere Moglichkeit, Beschwerden an den Staat zu richten
(vgl. Gabbert 2004: 192£.).3° Hieraus entsprang dann aber weniger eine Art
der offenen Konfrontation zwischen den Rechtsordnungen. Stattdessen
ging, wie Gabbert feststellt, von der grofieren Nihe des Staates ein spezi-
fischer Druck auf die lokalen Institutionen aus, Entscheidungen bei stark
widerspriichlichen Normen an das nationale Recht anzupassen (vgl. ebd.).
Zugleich kam es aber auch zu einer gewissen Stirkung dorflicher Instanzen,
u.a. dort, wo diesen von staatlicher Seite aus Zustindigkeiten zuerkannt
wurden, oder auch in Fillen, deren Verhandlung durch staatliche Institutio-
nen die involvierten Parteien als wesentlich kostspieliger (z.B. im Hinblick
auf Transportkosten oder das zu erwartende Strafmafd) erachteten als eine
Bearbeitung vor Ort (vgl. ebd.: 193). Ferner griffen Streitparteien ebenso auf
die lokalen Mechanismen zuriick, wenn ihnen daran gelegen war, im Rah-
men der Konfliktbearbeitung soziale Beziehungen wiederherzustellen (vgl.
ebd.: 192). Auf das nationale Recht rekurrierten sie hingegen oftmals gerade
dann, wenn sie darin einen besonderen persénlichen Vorteil fiir sich sahen
und/oder sich eine empfindsamere Bestrafung der gegeniiberstehenden
Streitpartei erhofften (vgl. ebd.: 194).

Fir die Analyse rechtspluralistischer Situationen sind diese Beobach-
tungen von hoher Relevanz, weil sie erneut darauf aufmerksam machen,
dass empirisch eben keine festen, z.B. entlang ethnischer Zugehorigkeit zu
ziehenden Grenzen zwischen voneinander unabhingigen Rechtsordnungen
dominieren. Nicht-staatliche Rechtsordnungen sind in weitere gesellschaft-
liche Zusammenhinge eingebettet, mit welchen sie — ebenso wie »ethnische

30 Eine selektive Nutzung des Zugangs zum staatlichen Rechtssystem zeigte sich daher
gerade darin, dass Einzelne nun versuchten, sich dem Zugriff lokaler, von ihnen als
ungerecht erachteter Praktiken zu entziehen. Als Beispiel dafiir verweist Gabbert u.a.
auf lokale Praktiken wie das wihrend der Verlobungszeit vorgesehene Erbringen von
Arbeitsleistungen und Geschenken an die Eltern der Braut (vgl. Gabbert 2004:193-196).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Gemeinschaften« und ihre Angehérigen auch — auf unterschiedliche Weisen
interagieren. So kann dies zum Beispiel darin zum Ausdruck kommen, dass
staatliche Normen (z.B. in Form von Gerichtsurteilen) in gewohnheitsrecht-
lichen Kontexten rezipiert und kontextspezifisch angepasst werden (vgl.
Benda-Beckmann, F./Benda-Beckmann, K. 2007b: 17). Fir Fragen der An-
erkennung des indigenen Gewohnbheitsrechts bedeuten die Befunde dieses
Abschnittes ferner, dass sich diese Anerkennung empirisch weniger auf
spezifische lokale Normen und Institutionen, sondern auf die Gruppe als
legitime Quelle von Recht richtet.

3.4 Ausblick: Indigene Autonomie, Recht und Kultur

Die bisherigen Ausfithrungen haben gezeigt, dass Vorsicht bei Interpretatio-
nen angebracht ist, welche die Debatte um indigene Autonomie auf dichoto-
me Konflikte zwischen vermeintlich klar bestimmbaren ethnischen Gruppen
und dem Staat oder auch zwischen einer voneinander getrennten »indige-
nen« und einer »nicht-indigenen Kultur« verengen. So stehen zum Beispiel
Konzepten wie »indigenen Volkern und Nationen« in Lateinamerika in aller
Regel keine als entsprechende soziale und politische Gemeinschaften verfass-
ten indigenen bzw. ethnischen Gruppen gegeniiber. Dessen ungeachtet soll-
te die Implementierung indigener Autonomierechte als ein zum Staat kon-
kurrierender und zugleich intern umkimpfter Anspruch indigener Gruppen,
die Rechte und Pflichten der in Autonomiegebieten ansissigen Personen zu
bestimmen, untersucht werden. Ein spezifisches Merkmal dieses Prozesses
besteht aber darin, dass in seinem Rahmen nicht-staatliche Organisations-
weisen auf staatszentrierte Konzepte von rechtlicher und politischer Organi-
sation treffen. Dieses Spannungsverhiltnis soll im Folgenden unter Zuhilfe-
nahme der Begriffe »Ethnisierung« und »Verstaatlichung« diskutiert werden.

Mit »Ethnisierung« indigener Selbstbestimmung ist hier ein weithin ge-
teiltes Verstindnis gemeint, welches die politischen und rechtlichen Prakti-
ken indigener Gruppen primir als Ausdruck indigener Identitit und Kultur
interpretiert. Deutlich wird diese Perspektive besonders im Zuge von Debat-
ten um indigene Kollektivrechte (z.B. Kiss/Heins 2011).3! So hat die verbrei-

31 Wihrend Individualrechte als zentraler Kern moderner Menschenrechtsvorstellungen
besagen, dass alle Menschen unabhingig von ihren gesellschaftlichen und kulturellen
Kontexten gleichermafRen bestimmte grundlegende Rechte besitzen (vgl. Menke/Poll-

- amM14.02.2028, 18:51:31,

19


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Indigene Autonomie in Lateinamerika

tete Uberzeugung, dass die Subjekte indigener Kollektivrechte als »kulturell
andersartige Vilker« (Kuppe 2011: 8; Hervorh. 1.0rg.) zu verstehen seien, sich
spezifisch auf Debatten um die Vereinbarkeit von allgemeinen Individual-
rechten mit indigenen Kollektivrechten ausgewirkt.

Demgemif betonen viele Kritiker der aktuellen Prozesse die Existenz
kaum tberwindbarer Widerspriiche zwischen indigenen Normen und mo-
dernen Menschenrechten. Indigene Gemeinschaften unterdriickten demnach
hiufig internen Dissens und nihmen das Individuum vor allem in seiner
Funktion fiir die Gemeinschaft wahr. Das Leben der einzelnen Personen besit-
ze dort also nicht den iibergeordneten normativen Wert, der ihm von »westli-
chen Gesellschaften« zugewiesen werde (z.B. Mansilla 2008: 65). 3* Eine zwei-
te, vor allem von radikaleren indigenen Aktivisten geprigte Position macht
hingegen gerade die »westliche Perspektive« fiir die »Illegalitit, Unsichtbar-
keit und Ausbeutung« (Fernandez 2008: 394) der »indigenen Vélker« verant-
wortlich.3* Sie bestimmt kollektive Rechte daher als iibergeordnet und for-
dert die »uneingeschrinkte vollstindige Anerkennung der eigenen kulturellen
Werte und Normen« (Feldt/Strébele-Gregor 2011: 15). Fragen entstehen aber
auch dort, wo eine grundsitzliche Kompatibilitit von Individual- und Kol-
lektivrechten postuliert wird. Wie zum Beispiel Anaya ausfithrt, etablierten
internationale Ubereinkommen wie die »Erklirung der Rechte indigener V&l-
ker« (Vereinte Nationen 2007) tatsichlich keine neuen Rechte, sondern »kon-
textualisierten« bereits bestehende Menschenrechtsnormen, d.h. sie passten
sie an die spezifischen Identititen »indigener Volker« an. Universelle Men-
schenrechte seien folglich im Lichte indigener Kultur zu interpretieren bzw.
von den spezifischen kulturellen Charakteristika »indigener Volker« abzulei-
ten (vgl. Anaya 2010: 202-204) .34

man 2011: 13), stellen Kollektivrechte die Gruppe als Rechtssubjekt in den Vorder-
grund. Die Begriindung dafiir ist, dass die Anerkennung von Individualrechten haufig
nichtals ausreichend dafiirangesehen werden kann, die Marginalisierung bestimmter
sozialer Gruppen effektiv zu bekampfen (vgl. Santos 2012a).

32 Allerdings sieht der bolivianische Politikwissenschaftler Mansilla eine »paternalisti-
sche, kollektivistische und illiberale Geisteshaltung« (Mansilla 2004: 47) nicht nur fiir
indigene Gruppen, sondern auch fiir bolivianische Gesellschaft insgesamt als charak-
teristisch an (vgl. ebd.: 47-63).

33 Diese Argumentation ist natiirlich insofern korrekt, als solche Zugange in Lateiname-
rika fir die Interessen gesellschaftlicher Eliten und die Unterordnung der indigenen
Bevolkerung hochst funktional gewesen sind (vgl. 2.1)

34  Eindhnlicher Standpunkt findet sich bei Xavier Albé, welcher ausfiihrt, dass den poli-
tischen, sozialen und wirtschaftlichen Menschenrechten in »nicht-westlichen« kultu-

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

Ob sie Debatten um indigene Selbstbestimmung auf vermeintlich un-
iberwindbare Gegensitze zwischen universellen Individual- und als kultu-
rell bestimmten indigenen Kollektivrechten reduzieren oder auch fiir Verein-
barkeit und kulturelle Interpretation plidieren. Gemeinsame Merkmale die-
ser Argumentationsweisen bestehen doch darin, dass sie indigene Bevolke-
rungsgruppen mehr oder weniger explizit als homogene, von der weiteren
Gesellschaft relativ klar abgrenzbare Einheiten prisentieren. In vielen Fillen
steht dahinter das Bestreben, einen effektiven Schutzmechanismus fiir indi-
gene Bevolkerungsgruppen zu finden. Zum Teil liegen Hintergriinde dafir,
wie Adam Kuper betont, auch in romantisierenden Zugingen zu »indige-
ner Kultur« und »ethnischer Gemeinschaft« (vgl. Kuper 2003: 395). Als Pro-
blem zeigt sich jedoch, dass derartige Zuginge sowohl den »kulturellen Wan-
del, die Durchdringung lokaler Kulturen mit externen Normen und Werten«
(Feldt/Strobele-Gregor 2011: 15) als auch Fragen nach der Legitimitit und der
Herkunft von Traditionen und Normen weitgehend ausblenden (vgl. Nagen-
gast 1997; Kalny 2008: 211-219).

Dies fordert oder verstirkt ein spezifisches Spannungsverhiltnis, wel-
ches viele der auf Anerkennung kultureller und ethnischer Differenzen be-
zogenen politischen Prozesse charakterisiert und von Kymlicka als Wider-
spruch zwischen »internal restrictions« und »external protections« charak-
terisiert worden ist (Kymlicka 1995: 35). So sollen Letztere (z.B. in Form des
Selbstbestimmungsrechts) die Identitit und Existenz ethnischer und natio-
naler Minderheiten vor dufieren Einfliissen und Entscheidungen schiitzen.
Zugleich beinhalten sie dadurch aber auch die Gefahr, dass dort Argumente
wie das der »Gruppensolidaritit« oder auch der »kulturellen Reinheit« dazu
verwendet werden, die Individualrechte von Gruppenmitgliedern zu unter-
driicken (vgl. ebd.: 35-39). Nicht immer geht es dabei allerdings um die viel
diskutierte Problematik moglicher drastischer Menschenrechtsverletzungen
(s. unten). Haufiger wirken Anerkennungsprozesse unter dem Argument der
kulturellen Differenz und gruppeninterne Ungleichheiten auf subtilere Wei-
sen zusammen. Dies ist z.B. dann der Fall, wenn partikulare Standpunkte,

rellen Kontexten entsprechend der jeweiligen kulturellen Identitdten Sinn und Aus-
druck zukommen solle. Dort finden eigene und kulturell addquate Interpretationen
von Menschenrechten statt. Diese konnten in »indigenen Volkern« daher anders aus-
gestaltet werden und somit von »westlichen« Vorstellungen abweichen, wiirden diese
aber auf andere Weisen respektieren. Abweichungen seien daher in der Regel nicht
weniger human als ihre s modernen« Pendants (vgl. Albé 2006: 46f.).

- amM14.02.2028, 18:51:31,

21


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Indigene Autonomie in Lateinamerika

z.B. iiber Zugangskriterien zu politischen Amtern, als Ausdruck vermeintlich
authentischer Praktiken und Strukturen missverstanden werden (vgl. Gab-
bert 2011: 285).

Auf der anderen Seite konnen ethnisierende Zuginge, welche Menschen-
rechtsverletzungen als kulturell authentisch interpretieren, auch dazu bei-
tragen, die Reichweite der Anerkennung des indigenen Gewohnbheitsrechts
drastisch zu reduzieren. So werden 6ffentliche und politische Diskussionen
um die »indigene Justiz« in Lateinamerika besonders haufig im Verhiltnis zu
Fillen von Lynchjustiz (z.B. die Totung oder kérperliche Bestrafung von auf
frischer Tat ertappten Gewalttitern an Ort und Stelle) gefithrt und bekrifti-
gen dadurch zugleich gesellschaftlich weit verbreitete Stereotype gegeniiber
einer »archaischen« indigenen Rechtspraxis. Auffilligerweise ereignen sich
derartige Vorfille aber hiufig auflerhalb indigener Dorfgemeinden, z.B. auf
offentlichen Mirkten und in marginalen Vierteln von Grof3stidten. Dort kon-
nen sie in vielen Fillen als eine Reaktion der Bevolkerung auf die unzurei-
chende Prisenz des Staates interpretiert werden. Auf dhnliche Weise haben
Untersuchungen zur Rechtspraxis indigener Dorfgemeinden hervorgehoben,
dass ein fehlender Zugang zur staatlichen Justiz eine wichtige Ursache fiir
Menschenrechtsverletzungen sein kann, d.h. wenn drastische Probleme nicht
durch eigene Verfahren bearbeitet werden konnen, der Staat nicht erreichbar
ist und Personen das Recht »in die eigenen Hinde« nehmen (s. dazu Feldis
2005b: 78-82; Brandt/Franco Valdivia 2006: xxiv; Robin 2009: 98; Albé 2012b:
234-237).%° Natiirlich geht es hier nicht darum, solche Vorfille auf irgendei-
ne Weise zu rechtfertigen, sondern zu zeigen, dass die Diskussion um die
Anerkennung des indigenen Gewohnheitsrechts hiufig von Extremfillen be-
stimmt wird, fiir welche eine Interpretation als »indigene Justiz« in der Regel
keine ausreichende Erklirung darstellt.

Zudem hat die Analyse der bolivianischen Gesetzgebung zur indigenen
Gerichtsbarkeit auch deutlich gemacht, dass Restriktionen indigener Rechts-

35  Besonders eindriicklich hat Robin diesen Zusammenhang an einem Fall von Lynch-
justiz in einer indigenen Dorfgemeinde bei Cuzco (Peru) dargestellt. Wie sie aufzeigt,
stand der untersuchte Vorfall (die Totung einer wiederholt des Diebstahls beschul-
digten Person) dort am Ende einer Kette von erfolglosen lokalen Bearbeitungsversu-
chen und dem ebenso erfolglosen Bemithen um Unterstiitzung bei staatlichen Insti-
tutionen. Diese Punkte wurden jedoch im anschliefSenden, vor einem staatlichen Ge-
richt verhandelten Strafprozess nahezu vollstindig zugunsten einer rassistisch konno-
tierten Interpretation des Vorfalls als Ausdruck indigener Justiz ignoriert (vgl. Robin
2009).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

kompetenzen nicht alleine von der Sorge um Menschenrechtsverletzungen
gelenkt scheinen, sondern offensichtlich auch an der Reproduktion von Hier-
archie und Kontrolle im Verhiltnis zum staatlichen Rechtssystem orientiert
sind. So wurde u.a. gezeigt, dass das »Gesetz zur Abgrenzung der Gerichts-
barkeiten« (Bolivien 2010b) zunichst umfangreiche indigene Zustindigkei-
ten fur die »Angehorigen des jeweiligen indigenen Volkes« erklirt, diese dann
aber durch einen detaillierten, durch Gesetzesvorbehalt potentiell erweiterba-
ren Katalog von Einschrinkungen begrenzt und der nationalen Gerichtsbar-
keit breite Eingriftsméglichkeiten in die internen Belange indigener Gruppen
sichert (siehe dazu 2.3.2).

Der zweite oben genannte Begriff der »Verstaatlichung« zielt auf die star-
ke Ausrichtung der 6ffentlichen, politischen und hiufig auch der wissen-
schaftlichen Diskussion um indigene Selbstbestimmung und Autonomie an
(national)staatlichen Konzepten von ethnischer und politischer Gemeinschaft
ab, wodurch wichtige »nicht-staatliche« Eigenschaften der sozialen, rechtli-
chen und politischen Organisation indigener Bevolkerungsgruppen aus dem
Blick geraten.

Wahrend indigene Selbstbestimmung hiufig mit Begriffen wie »ethnische
Gemeinschaft« bzw. »indigene Vélker und Nationen, »historische Kontinui-
tit« oder auch »traditionelle Lebensweisen« diskutiert wird, legen die Be-
funde dieses Kapitels nahe, dass indigene Selbstregierungsrechte unter dem
Aspekt der Verinderung und Neukonstruktion untersucht werden sollten.
Damit ist im Besonderen gemeint, dass die Institutionen, welche oberhalb
der bestehenden politischen Strukturen indigener Gruppen fiir die Ausiibung
indigener Autonomierechte vorgesehen werden, in der Regel neugeschaffen
werden miissten (vgl. Gabbert 2011). Ferner verweist »Verstaatlichung« dar-
auf, dass sich nicht-staatliche Organisationsweisen in vielfacher Hinsicht wi-
derspriichlich zu solchen Prozessen verhalten (siehe dazu 3.2). So kann die
an staatlichen Leitbildern orientierte Schaffung politischer Institutionen zum
Beispiel als Prozess der »Entbettung« von Recht und Autoritit aus bestehen-
den nicht-staatlichen (z.B. dorflichen) Strukturen analysiert werden.

Dabei iiberlagern sich fraglos unterschiedliche Dynamiken. Innerhalb
der als Rechtssubjekte bestimmten Gruppen betreffen diese zum Beispiel das
Spannungsfeld von Selbstbestimmung nach auflen und der Herausbildung
neuer politischer Hierarchien im Rahmen gemeinsamer Autonomiever-

- amM14.02.2028, 18:51:31,

123


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Indigene Autonomie in Lateinamerika

waltungen, welche in nicht-staatlich verfassten Gesellschaften speziell das
Problem der Konstruktion von Herrschaft beinhalten.®

Diese Prozesse implizieren fiir indigene Autonomiegebiete bedeutsame
Konflikte um die Ausiibung von politischer Autoritit und die Verortung
von Macht, z.B. im Hinblick auf die Neuorganisation und Kontrolle der
politischen Entscheidungsprozesse. Erste ambivalente Folgen von »Ver-
staatlichung« sind in Lateinamerika in diesem Sinne bereits am Beispiel
»indigener Funktionire« beschrieben worden, welche u.a. in den allerorten
gegriindeten indigenen Verbinden als Vermittler oder Kontaktpersonen
fiir externe Akteure’” agieren und dadurch wesentlichen Einfluss auf Ver-
handlungen und dort getroffene Entscheidungen ausiiben konnen. Diesen
Wandel von Organisationsformen und der Verinderung von Fithrung fasst
Hoekema folgendermafien zusammen: »[Tlhis all promotes a special kind
of leadership: the relatively young, well and often formally educated, good
Spanish speaking people, with their mestizo or white assistants, are the ones
that of necessity dominate decision-making inside the territories, as well as
in relation with the surrounding actors.« (Hoekema 1996: 5)

Im Verhiltnis zu Staaten und Regierungen bestehen wichtige Dynami-
ken hingegen im Widerspruch zwischen indigener Selbstbestimmung und
dort bestehenden Bestrebungen, die Ausiitbung dieser Selbstbestimmung
moglichst in bereits vorhandene Strukturen und Hierarchien einzubetten
und somit einem dufleren regulatorischen Zugriff zu unterwerfen.

Auch hier ist die bolivianische Gesetzgebung zur indigenen Gerichtsbar-
keit illustrativ. Neben der Begrenzung indigener Zustindigkeiten auf »his-
torisch und traditionell« (Bolivien 2010b: Art. 10 I) verhandelte Sachverhalte
ist auffillig, dass dieser Gerichtsbarkeit offenbar fundamentale Kompetenzen
entzogen werden, welche sich auf die Kontrolle indigener Autonomieadmi-
nistrationen richten. Zum Beispiel ldsst es der Entzug von Delikten wie dem
der »Korruption oder jeglichem anderen Delikt, dessen Opfer der Staat ist«
(ebd.:Art101I a), fraglich werden, ob fiir entsprechende Vorfille innerhalb der

36  Dieser Punkterinnertan eine Einschatzung Max Webers, welcher bemerkt: »Jede Herr-
schaft duflert sich und funktioniert als Verwaltung. Jede Verwaltung bedarf irgendwie
der Herrschaft, denn immer missen zu ihrer Fiihrung irgendwelche Befehlsgewalten
in irgend jemandes Hand gelegt sein.« (Weber 1921: 545)

37  Hierbei geht es u.a. um staatliche Akteure sowie um Akteure aus der Entwicklungs-
zusammenarbeit und der Wirtschaft. Siehe dazu Minzel (1985: 15f.); Gabbert (2008:
23f.); Bremen (2013: 232-236).

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ethnizitat, Recht und Autonomie

eigenen Autonomieverwaltungen indigene Rechtszustindigkeiten existieren.
Diese Frage wird auch am Entzug der zivilrechtlichen Kompetenzen »in allen
Fillen, in welche der Staat iiber seine zentrale, dezentralisierte [...] autonome
Verwaltung« involviert ist, deutlich (ebd.: Art. 10 II b). So sind gemif Verfas-
sung eben auch indigene autonome Verwaltungen integrale Bestandteile der
»plurinationalen« Staatlichkeit (vgl. Tamburini 2012: 272). Der weitere Ent-
zug »aller Bereiche des Eigentumsrechtes« (ebd.: Art. 10 II b) legt zudem die
von Leonardo Tamburini sarkastisch formulierte Frage nahe: »Um was sollen
sich die indigenen Autorititen kiimmern, wenn nicht um die Eigentumsrech-
te der Personen, welche innerhalb ihres Gerichtsbezirkes leben?« (Tamburini
2012: 273).

Abschliefiend ist auf weitere Merkmale der »Verstaatlichung« indigener
Autonomie hinzuweisen, welche sich ebenfalls gut am Fall Boliviens aufzeigen
lassen. So wiederholen dort die Verfassung und die Autonomiegesetzgebung
den bekannten Wortlaut internationaler Ubereinkommen zu indigenen Rech-
ten, welche indigene Autonomie als Selbstregierung »indigener Vélker« auf
Basis der »eigenen Kultur« sowie »eigener Institutionen« bestimmen (s. dazu
2.2.und 2.3.2). Im Anschluss daran wird aber deutlich gemacht, dass die Um-
setzung indigene Autonomie sich idealerweise auf die Reproduktion bereits
bestehender Muster der politischen Verwaltung richtet, welche sich méglichst
passgenau in die gesamtstaatliche Verwaltungsstruktur einfiigen lassen. Zu
diesem Zweck legt das Autonomierahmengesetz (Bolivien 2010a) die erforder-
lichen Voraussetzungen fiir die Ausitbung der Autonomie fest. Insbesondere
die detaillierten Vorgaben fiir die Inhalte der Autonomiestatuten sind dafiir
instruktiv. So werden dort u.a. Darstellungen der »Organisationsweise des
legislativen oder deliberativen Organs« sowie des »Organs der Gerichtsbar-
keit« gefordert. Vorausgesetzt wird auch eine Ausfithrung der »Funktionen
und Kompetenzen der politischen Amter, um die Erfiillung der exekutiven,
legislativen und deliberativen Funktionen sicherzustellen« (vgl. ebd.: Art. 62
I Nr. 4 u. 5, Art. 62 II). Obgleich verschiedentlich konstatiert worden ist, dass
die bolivianische Verfassung indigenen Autonomiegebieten eine sehr weitge-
hende Ausiibung und Gestaltung indigener Selbstbestimmung gestattet (vgl.
Romero/Alb6 2009: 73, Gonzilez 2015: 17), werden damit doch zugleich zen-
trale Inhalte und Organisationsstrukturen a priori gesetzlich festgelegt. Zu
beachten ist, dass diese Strukturen an der Teilung staatlicher Gewalten ori-
entiert sind, welche fiir den modernen liberalen Staat charakteristisch ist (vgl.
Tamburini 2012: 268; s. auch Jiménez Pimentel 2013).

- amM14.02.2028, 18:51:31,

125


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Indigene Autonomie in Lateinamerika

Unabhingig von kontextspezifischen Faktoren ruft die Umsetzung indi-
gener Autonomierechte in Bolivien aber ebenfalls in Erinnerung, dass nicht
aller Wandel, welcher indigene Selbstregierung von »traditionellen« indige-
nen Organisationsdynamiken unterscheidet, alleine auf staatliche Eingriffe
zuriickzufithren ist. Der Punkt, um den es hier geht, besteht darin, dass die
Ausiibung indigener Autonomie in Bolivien zum Beispiel nach sprachlichen
Kriterien zwar unterhalb der Ebene bestimmter »indigener Vélker« angesie-
delt ist, aber jene Gebiete, welche fiir die Ausiitbung indigener Autonomie in
Frage kommen, in der Regel trotzdem betrichtliche Ausmafie einnehmen (s.
dazu 4.2). Hierbei handelt es sich prinzipiell um bereits bestehende territo-
riale Einheiten wie municipios sowie im Rahmen der Agrarreform anerkann-
tes indigenes Landeigentum (tierras comunitarias de origen, TCO), welchen bei
Erfilllung bestimmter demographischer Voraussetzungen und dem erklir-
ten Willen ihrer Bevdlkerung der Weg zur indigenen Autonomie offensteht
(vgl. 3.2.3).

Wie auch die folgenden Kapitel zeigen, ist es fur die politisch stark frag-
mentierten indigenen Bevolkerungsgruppen in den lateinamerikanischen
Tieflandgebieten kaum moglich, derartige Flichen auf Basis iitberkommener
Strukturen und Prinzipien zu verwalten. Dazu kommt, dass diese Gebiete
auch bei einer mehrheitlichen indigenen Bevilkerung in der Regel trotzdem
ethnisch und kulturell sehr heterogen sind. Auch auf dieser Grundlage
scheint indigene Selbstregierung also gewisse Anpassungen an staatliche
Formen der politischen Organisation und Verwaltung zu erfordern. Zu unter-
suchen ist allerdings, in welchem Ausmaf} die hier beschriebenen Tendenzen
der »Verstaatlichung« indigene Selbstbestimmung férdern oder mit alten
und neuen Formen der Kontrolle durch den Staat einhergehen.

- amM14.02.2028, 18:51:31,


https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

