
3. Ethnizität, Recht und Autonomie

Nachdem die lateinamerikanischen Staaten noch in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts große Anstrengungen dazu unternahmen, die indigene Be-

völkerung kulturell in die Nation zu assimilieren, bestimmen seit den 1980er

Jahren Konzepte wie »ethnische Gemeinschaft«, »indigene Völker« sowie »Au-

tonomie« und »Selbstbestimmung« die Diskussion um die Zukunft dieser

Gruppen. In diesemKontext haben viele Staaten Verfassungsreformen durch-

geführt, welche in unterschiedlich starkem Maße indigene Sonderrechte an-

erkennen. Obgleich die meisten Regierungen kein großes Interesse an ei-

ner umfassenden Implementierung dieser Rechte gezeigt haben, sind indi-

genen Gruppen durch die Veränderungen der rechtlichen Rahmenbedingun-

gen doch in vielen Fällen neue Wege dazu eröffnet worden, die eigene Le-

benssituation zu verbessern und das Verhältnis zu externen Akteuren neu zu

justieren.

Wie die folgenden Abschnitte zeigen, können »indigene Völker« zu die-

sem Zweck jedoch nur teilweise auf gemeinsame Perspektiven und Praktiken

zurückgreifen, da es sich häufig um Gruppen handelt, die bislang nicht über

gemeinschaftliche Strukturen und Identitäten verfügen. Es wäre allerdings

zu kurz gegriffen, einen derartigen Befund lediglich als Ausdruck eines ver-

meintlichen Mangels zu diskutieren. Entscheidender ist die Einsicht, dass

die Diskussion um Selbstbestimmung und Autonomie stark an klassischen

nationalstaatlichen Konzepten von ethnischer und politischer Gemeinschaft

orientiert ist, wodurch wichtige »nicht-staatliche« Eigenschaften der recht-

lichen und politischen Organisation vieler indigener Gruppen ignoriert wer-

den. Gerade aus diesem Grund sollten Autonomierechte nicht als Anerken-

nung bestehender ethnischer und politischer Gemeinschaften, sondern un-

ter dem Aspekt der Veränderung und Neukonstruktion von Organisations-

weisen im Spannungsfeld von Selbstbestimmung und staatlicher Kontrolle

untersucht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.1 Ethnizität und ethnische Gemeinschaft

Debatten um Indigenität und indigene Rechte werden in der Regel entlang

der Konzepte »Völker«, »Territorium« und »Autonomie/Selbstbestimmung«

geführt. Beispielhaft kommt dies in der bekannten Definition des ersten UN-

Sonderberichterstatters zurmenschenrechtlichen Situation indigener Völker,

José Martínez Cobo, aus dem Jahre 1986 zum Ausdruck:

»Indigenous communities, peoples and nations are those which, having a

historical continuity with pre-invasion and pre-colonial societies that devel-

oped on their territories, consider themselves distinct from other sectors of

the societies now prevailing in those territories, or parts of them. They form

at present non-dominant sectors of society and are determined to preserve,

develop and transmit to future generations their ancestral territories, and

their ethnic identity, as the basis of their continued existence as peoples,

in accordance with their own cultural patterns, social institutions and legal

systems« (Martínez Cobo 1986: 87).

Die Subjekte indigener Rechte sind somit nicht mehr nur als »ethnische Min-

derheiten« zu verstehen, sondern sie werden als »Gemeinschaften, Völker und

Nationen« bestimmt, welche in direkter historischer Kontinuität zu vorko-

lonialen, d.h. durch Kolonialismus unterworfenen und zuvor unabhängigen

Gesellschaften stehen. In vielen Fällen haben diese »Völker« demnach ihre

ethnischen Identitäten, Lebensweisen und sozialen Institutionen ganz oder

teilweise erhalten und sie betrachten sich daher als unterschiedlich zu den

anderen gesellschaftlichen Gruppen, welche sich infolge der kolonialen Er-

oberung in ihren Territorien etabliert haben. Dies ist der zweite zentrale As-

pekt der Definition »indigener Völker«, d.h. das Weiterbestehen kolonialer

Machtverhältnisse über die Zeit, manifestiert in Formen der sozialen, kul-

turellen, politischen und wirtschaftlichen Diskriminierung entlang ethnisch-

kultureller Unterschiede und mit diesen verknüpfter Lebensweisen.

Diese starke Betonung auf dem Verhältnis von historisch perpetuierten

ethnisch-kulturellen Unterschieden und dem gesellschaftlichen Ausschluss

indigener Gruppen hat dazu beigetragen, indigene Selbstbestimmung im glo-

balen Diskurs um indigene Rechte eng mit dem Recht auf die eigene Kultur

zu verknüpfen. So bestimmt z.B. auch Boaventura de Sousa Santos die Aus-

übung indigener Autonomie als Ausdruck der kulturellen Identität indigener

Gemeinschaften (vgl. Santos 2007: 32). Carlos Romero macht diese Verbin-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 89

dung von Indigenität, Kultur, sozialer und politischer Organisation am Fall

der »plurinationalen Verfassung« Boliviens deutlich:

»So erkennt der [plurinationale; M.F.] Staat seine multikulturelle Natur an,

nämlich die Existenz vonNationen, unter denen Bolivien die größereNation

darstellt, in welcher die indigenen Nationen zusammenfinden, die jeweils

auf der Grundlage ihrer kulturellen Identität organisiert sind […]. Folglich

werden ihnen kollektive Rechte zuerkannt.« (Romero 2010: 22)

In diesem Rahmen sind ferner allgemeine Elemente einer gemeinsamen »in-

digenen Kultur« herausgestellt worden, so z.B. Reziprozität, Verantwortung

und Umverteilung (s. dazu Kuper 2003: 390; Gabbert 2008: 24). Eine beson-

dere Rolle nimmt dafür seit den 1990er Jahren die Debatte um das Konzept

des »Guten Lebens« ein. So sehen dessen Verfechter indigenes Wissen und

indigene Kultur als eine Quelle von Alternativen zummodernen »westlichen«

Wachstums- und Fortschrittsdenken mit seinen zerstörerischen Konsequen-

zen für Mensch und Umwelt an (z.B. Acosta 2012: 17; Acosta/Brand 2017: 122-

141). Die Verfassungen Ecuadors (2008) und Boliviens (2009) bringen dies da-

durch zumAusdruck, dass sie indigene Perspektiven undWerte als Grundlage

einer Neuausrichtung des staatlichen Entwicklungsleitbildes hervorheben. In

Bolivien wurden zu diesem Zweck verschiedene »indigene ethische und mo-

ralische Prinzipien« (z.B. »suma qamaña«, »ñandereko«, »teko kavi«) als Basis für

ein »gutes Leben« (»vivir bien«) in den Verfassungstext aufgenommen (Bolivi-

en 2009a: Art. 8).

Dessen weitgehend ungeachtet haben beide Staaten seitdem unter dem

Argument der sozialen Entwicklung den Abbau von Rohstoffen wie Erdöl und

Erdgas sowie den Ausbau ihrer Infrastruktur in ökologisch sensiblen Regio-

nen vertieft (vgl. Lander 2014). In vielen Fällen ist dies mit einer Verletzung

gerade eben erst verfassungsrechtlich anerkannter indigener Rechte einher-

gegangen. So verabschiedete z.B. Ecuadors Regierung ohne jegliche Konsul-

tation betroffener Gruppen Gesetze zur Regulierung des Bergbau- und Was-

sersektors und versuchte, daran anschließende indigene Proteste zu delegi-

timieren und zu kriminalisieren (vgl. Sieder/Barrera Vivero 2017: 13). Große

internationale Beachtung erfuhr ferner Boliviens »TIPNIS-Konflikt« um den

Bau einer Fernstraße durch den als indigenes Territorium anerkannten Na-

tionalpark Isiboro Secure (TIPNIS). Dieser Konflikt führte u.a. zu einer Reihe

weithin rezipierter Protestmärsche dort ansässiger indigener Gruppen, wel-

che die Konsultationsmaßnahmen der Regierung infrage stellten, und löste

eine nationale Debatte über ein Gesetz zur Regulierung indigener Konsulta-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Indigene Autonomie in Lateinamerika

tionsrechte aus (s. dazu McNeish 2013; Schavelzon 2015: 58; Fontana/Grugel

2016).

Über die Frage der Implementierung von Rechten hinaus hat der TIPNIS-

Konflikt ferner daran erinnert, dass indigene Gruppen nicht notwendigerwei-

se die gleichen Interessen und Entwicklungsperspektiven vertreten. So wurde

der Straßenbau nicht nur von einer Regierung durchzusetzen versucht, wel-

che »Indigenität« als Grundlage ihrer Legitimität propagiert hat (vgl. Canes-

sa 2007: 198). Unter den wichtigsten Unterstützern fanden sich ferner auch

indigene Kleinbauern, welche seit den 1980er Jahren verstärkt aus dem west-

lichen Andenhochland in die vom Bauvorhaben betroffene Region eingewan-

dert sind. In diesem wie in anderen Fällen andiner Migration in die Tiefland-

gebiete handelt es sich bei ihnen um Personen, die ursprünglich aus »tradi-

tionellen« indigenen Gemeinden stammen, sich aber nur noch wenig mit der

Lebensweise und den kulturellen Werten ihrer Herkunftsorte identifizieren

(vgl. Canessa 2012: 20). Ein Großteil ihrer Einstellungen gegenüber derarti-

gen Bauvorhaben lässt sich daher aus veränderten ökonomischen Strategien

erklären. So konzentrieren sich viele dieser Migranten auf den Anbau von

cash crops und geraten mit ihrer auf der Ausweitung von Anbauflächen und

Marktzugang beruhenden Ökonomie in Konflikt mit den Wirtschaftsweisen

indigener Tieflandgruppen, welche stärker an Subsistenz und an der kollek-

tiven Nutzung von Land und Naturressourcen orientiert sind (s. dazu auch

Prada 2012b: 415-418).

Während derartige Konflikte also u.a. die Problematik vereinfachender

Betrachtungsweisen auf indigene Beziehungen zu Natur und Umwelt1 auf-

werfen (s. dazu Smith/Wishnie 2000; Hames 2007; Gabbert 2018b), haben sie

andererseits ebenso daran erinnert, dass »Indigenität« wie auch spezifischere

ethnische Kategorien nicht auf unkritische Weise mit der »Identität« von In-

dividuen oder auch Gruppen gleichgesetzt werden sollten. So tendieren ver-

breitete Diskurse um indigene Rechte dazu, indigene Ethnizität als eine ur-

sprüngliche, das Wesen der so kategorisierten Menschen prägende Identität

zu beschreiben. Individuenwerden dann imUmkehrschluss häufig als Reprä-

sentanten einer bestimmten »ethnischen Gemeinschaft«, deren vermeintlich

1 Gegen verfremdende Darstellungsweisen üben zum Teil auch indigene Aktivisten Kri-

tik: So hat z.B. Pedro Portugal der Regierung Morales in Bolivien vorgeworfen, in ih-

ren Diskursen das »Indigene« als »Synonym für eine Art von andererWeltanschauung,

als kulturell exotisches Universum, […] welches die Menschheit retten kann« (Portugal

2010: 97), zu überzeichnen.

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 91

typische Eigenschaften sie verkörpern, verstanden. Eine beispielhafte Ausar-

beitung einer solchen »essentialistischen« (oder auch als »primordialistisch«

bezeichneten) Position (vgl. Beer 2003; s. auch Radtke 2012) in der sozialwis-

senschaftlichen Debatte findet sich bei Harold R. Isaacs, welcher in seinem

Aufsatz zur »Basic Group Identity« die These vertritt, dass ethnische Zuge-

hörigkeiten die objektive Grundlage gesellschaftlicher Identitäten bildeten.

Wie Isaacs dazu formuliert: »[M]an’s essential tribalism is so deeply rooted

in the conditions of his existence that it will keep cropping out of whatever

is laid over it.« (Isaacs 1974: 16) Gegenüber einer solchen Argumentation be-

tont zum Beispiel Zavaleta in seinen Überlegungen zur »Übervereinfachung

von Identitäten« am Fall von Bolivien: »Sich gleichzeitig als Angehöriger eines

originären Volkes, als Bewohner einer Stadt, einer Region, einer spezifischen

Organisation, einer Gewerkschaft etc. zu identifizieren, ist die normale bo-

livianische Realität.« (Zavaleta 2008: 62) Eine Problematisierung der primor-

dialistischen Position unternimmt auch der bolivianische Historiker Carlos

Toranzo, welcher sich mit der Interpretation demographischer Erhebungen

auseinandergesetzt hat. So bemängelt Toranzo, dass dort verwendete Katego-

rien wie z.B. »weiß« oder »indigen« in öffentlichen oder politischen Debatten

zumeistmit vermeintlich klar voneinander differenzierten Gruppen gleichge-

setzt würden, wodurch er eine Auseinandersetzung mit der dahinterstehen-

den gesellschaftlichen Vielfalt, Ambivalenz und Komplexität verhindert sieht

(vgl. Toranzo 2008: 45f.).

Derartige Beobachtungen werden von einer umfangreicheren sozialwis-

senschaftlichen Debatte um Ethnizität gestützt (sie z.B. Beer 2003; Bös 2005;

Gabbert 2006; Goetze 2008). So ist dort betont worden, dass Ethnizität als

eine Form der sozialen Differenzierung verstanden werden sollte, welche auf

der Nutzung kultureller oder phänotypischer Merkmale beruht und von der

Existenz einer gemeinsamen (immer sozial konstruierten) Herkunft ausgeht.

Dazu hat Wolfgang Gabbert die folgende Definition vorgelegt:

»[E]thnicity refers to a phenomenon of social differentiation in which actors

use cultural or phenotypic markers or symbols to distinguish themselves

from others. It is a method of classifying people into categories that in-

clude individuals of both sexes and all age groups organized into several

kin groups using a (socially constructed) common origin as its primary

reference.« (Gabbert 2006: 90)

Als soziales Phänomen ist Ethnizität daher in spezifische gesellschaftliche

Kontexte eingebunden, bezieht sich auf deren Merkmale und Bedingungen

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Indigene Autonomie in Lateinamerika

undwird in konkreten sozialen Prozessen als gesellschaftlich bedeutsame Ka-

tegorie konstruiert (vgl. Gabbert 2006: 90; 2007b: 308f.; Goetze 2008: 259).

Auf diese Eigenschaften von Ethnizität hat bereits Max Weber aufmerksam

gemacht, welcher betont, dass dort, wo scharfe ethnische und kulturelle Un-

terschiede existieren oder als relevant angesehen werden, diese in erster Linie

»sozial bedingt« sind (Weber 1921: 235). Folglich unterscheidet Weber zwi-

schen tatsächlich existierenden Gemeinsamkeiten und Gegensätzlichkeiten

von Gruppen einerseits sowie dem Glauben an »Abstammungsgemeinsam-

keit« bzw. an »ethnische Gemeinsamkeit« andererseits (ebd.: 237). Wie er da-

zu weiter ausführt: »Fast jede Art von Gemeinsamkeit und Gegensätzlichkeit

des Habitus und der Gepflogenheiten kann Anlaß zu dem subjektiven Glau-

ben werden, daß zwischen den sich anziehenden oder abstoßenden Gruppen

Stammesverwandtschaft oder Stammesfremdheit bestehe.« (Weber 1921: 237)

Dabei sind für Weber die tatsächlich existierenden Gemeinsamkeiten oder

Differenzen jedoch nur von sekundärem Einfluss für das Entstehen des Glau-

bens an ethnische Gemeinsamkeit. Als entscheidend dafür betrachtet er viel-

mehr den subjektiven Glauben an ihre Bedeutung (vgl. ebd.: 236f.).

Auf ähnlicheWeise argumentiert der in der sozialwissenschaftlichen Eth-

nizitätsdebatte stark rezipierte Sozialanthropologe Fredrik Barth. So ist Eth-

nizität für Barth nicht – wie er für weite Teile der ihm vorhergehendenDebat-

te konstatiert – als Konsequenz der isolierten Lebensweise sozialer Gruppen

zu erachten.2 Vielmehr betrachtet er sie als soziales Phänomen der Abgren-

zung im Kontext sozialer Mobilität und Interaktionen, welche ethnische und

kulturelle Grenzen überschreiten (vgl. Barth 1969: 10-15). Aus diesem Grund

unterscheidet Barth zwischen kulturellen Merkmalen und ethnischen Grup-

pierungen. Kulturelle Merkmale dienen in erster Linie dazu, ethnische Ab-

grenzungen zu ermöglichen. Sie können sich daher wandeln oder modifi-

ziert werden, solange gewisse kulturelle Unterschiede aufrechterhalten blei-

ben bzw. explizit gemacht werden können (vgl. ebd.: 14-16). Wie Gabbert be-

tont, besteht eine Schwäche des Barthschen Ansatzes allerdings darin, dass

dort Fragen nach den Gründen für die Konstitution ethnischer Abgrenzungen

weitgehend unberücksichtigt bleiben, z.B. die in vielen Fällen bedeutsamen

2 »It is important to recognize that although ethnic categories take cultural differences

into account, we can assume no direct relationship between ethnic units and cultural

similarities and differences. The features that are taken into account are not the sum

of ›objective‹ differences, but only those which the actors themselves regard as signif-

icant.« (Barth 1969: 14)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 93

gesellschaftlichen Machtverhältnisse (vgl. Gabbert 1992: 28). Mit diesen hat

sich auch Max Weber ausführlich beschäftigt. So verweist Weber u.a. darauf,

dass häufig gesellschaftliche (Standes)Hierarchien in ethnische Beziehungen

umgedeutet werden (vgl. Weber 1921: 234f.; 239).3 Soziale Prozesse, welche

zur Bildung von Ethnizität bzw. dem Glauben an ethnische Gemeinsamkeit

beitragen, zielen vor diesem Hintergrund demnach in erster Linie auf die

»Monopolisierung von sozialer Macht und Ehre« ab (ebd.: 235).

Stark zum Ausdruck gebracht wird dieser Befund ebenso in den Schriften

des bekannten peruanischen Soziologen Aníbal Quijano, welcher ausgehend

von seinen Untersuchung zum iberischen Kolonialismus in Lateinamerika

den Begriff der »Kolonialität der Macht« (Quijano 2016) geprägt hat. So be-

steht nach Quijano ein wesentliches Merkmal des Kolonialismus darin, dass

er neue gesellschaftliche Identitäten hervorgebracht habe, um »den mit der

Eroberung durchgesetzten Herrschaftsverhältnissen Legitimität zu verlei-

hen« (ebd.: 28). In diesem Rahmen bildete spezifisch die Klassifizierung von

Menschen entlang ethnischer Kriterien bzw. durch die Idee der »Rasse« ein

effektives Mittel, durch welches Verhältnisse der Über- und Unterlegenheit

zwischen Herrschenden und Beherrschten »naturalisiert« werden konnten

(ebd.).4

Neben solchen Einsichten in gesellschaftliche Prozesse, in welchen kultu-

relle Unterschiede oder phänotypische Merkmale zu sozial bedeutsamen Dif-

ferenzierungsmerkmalen werden, hat sich die sozialwissenschaftliche Debat-

te auch mit dem Verhältnis ethnischer Kategorien zur Frage der »ethnischen

Gemeinschaft« befasst. Im Hinblick darauf ist zunächst an die Kritik zu den-

ken, welche Goetze an der unkritischen Verwendung des Gemeinschaftsbe-

griffs geäußert hat, d.h. eine solche »blendet […] genauere Erklärungen ge-

sellschaftlicher Realitäten aus und wird damit ein effektives Mittel, um gera-

3 Weber diskutiert diesen Befund u.a. am Konzept der »Rasse« bzw. der »Rassenzuge-

hörigkeit« (Weber 1921: 234). Dessen gesellschaftliche Wirksamkeit sieht er nicht als

Ausdruck tatsächlicher anthropologischer Unterschiede oder Gemeinsamkeiten in der

Abstammung von Menschen an, sondern als Resultat des sozial bedingten Glaubens

an ihre Bedeutung (vgl. ebd. 234f.).

4 Dazu führt Quijano weiter aus: »Im Verlauf der weltweiten Expansion kolonialer Herr-

schaft durch dieselbe herrschende raza – dieWeißen (oder ab dem 18. Jahrhundert die

Europäer), wurde das gleiche Kriterium gesellschaftlicher Klassifizierung der gesam-

tenWeltbevölkerung aufgezwungen. In der Folge wurden neue historische und gesell-

schaftliche Identitäten geschaffen: Gelbe und Olivfarbene kamen zu Weißen, Indios,

Schwarzen und Mestizen dazu« (Quijano 2016: 33).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Indigene Autonomie in Lateinamerika

dezu Analyse zu verhindern« (Goetze 1999: 14). Für ethnische Begrifflichkeiten

bedeutet dieser Einwand, dass sie in vielen Fällen zunächst als soziale Kate-

gorien interpretiert werden sollten, welche also Individuen nach bestimmten

Merkmalen kategorisieren, ohne jedoch notwendigerweise auf ein gemein-

sames ethnisches Bewusstsein der betreffenden Personen zu verweisen (vgl.

Weber 1921: 241; Gabbert 2006: 90f.). Dagegen sind »Gemeinschaften« oder

auch »Gruppen« nachWeber über ein »reales Gemeinschaftshandeln« (Weber

1921: 237) charakterisiert, was bedeutet, dass Individuen ihr Verhalten wech-

selseitig aneinander orientieren und sich als Schicksalsgemeinschaft begrei-

fen (vgl. ebd.: 237). Aus diesem Grund setzt Weber auch die Existenz ethni-

schen Gemeinsamkeitsglaubens (s. oben) noch nicht mit ethnischer Gemein-

schaft gleich, sondern bestimmt ihn lediglich als ein wichtiges, Vergemein-

schaftung erleichterndes Moment (vgl. ebd.).

Dies führt zu einem zweiten Problem, welches in Benedict Andersons be-

rühmt gewordener Formulierung von der »Nation als vorgestellter Gemein-

schaft« (Anderson 1983) zum Ausdruck kommt. So sind, wie Anderson aus-

führt, alle Gemeinschaften, deren Angehörige nicht über die Möglichkeit per-

sönlicher und alltäglicher Kontakte untereinander verfügen, notwendiger-

weise vorgestellt (vgl. ebd.: 6). Davon ausgehend untersucht Anderson de-

tailliert die historischen Prozesse und strukturellen Grundlagen für das Ent-

stehen des modernen Nationalbewusstseins. Zu den dafür entscheidenden

Faktoren zählt er die Verschriftlichung und Standardisierung der späteren

Nationalsprachen (vgl. ebd.: 67-83), die für den Nationalismus typische Re-

konstruktion einer nationalen Geschichte (vgl. ebd.: 187-203) sowie die Bil-

dung territorialer politischer Einheiten (vgl. ebd.: 113-140).

Besonders diesen letzten Aspekt hat auch Eric Hobsbawm am Fall der

Herausbildung des modernen territorialen Staates im Europa des 18. Jahr-

hunderts diskutiert.5 Gemäß Hobsbawm herrschte dieser Staat nun »über

ein territorial bestimmtes ›Volk‹ und tat dies als höchstes ›nationales‹ Or-

gan der Herrschaft über sein Territorium, wobei seine Stellvertreter mit der

5 Die »Modernität« oder »Neuheit« dieses Staates erläutert Hobsbawm folgenderma-

ßen: »Der typischemoderne Staat, der seine Gestalt im Zeitalter der Französischen Re-

volution angenommen hat, wenngleich in manchen Zügen vorweggenommen durch

Entwicklungen in den europäischen Fürstentümern des 16. und 17. Jahrhunderts, war

in mehrfacher Hinsicht etwas Neuartiges. Er war definiert als ein (vorzugsweise ein-

heitliches, zusammenhängendes) Territorium, über dessen gesamte Einwohnerschaft

er herrschte, durch klar festgelegte Landesgrenzen von anderen derartigen Territorien

getrennt.« (Hobsbawm 1990: 97)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 95

Zeit sämtliche Bürger bis hin zum bescheidensten Bewohner des kleinsten

seiner Dörfer erreichten.« (Hobsbawm 1990: 97f.) Dadurch wurde er für die

ansässige Bevölkerung zur einer zentralen Grundlage von Gemeinschaftsbe-

wusstsein (vgl. ebd.: 53f.)6 und setzte dieses auch als Mittel ein, um nach

der Schwächung oder Aufhebung der »traditionellen Garanten der Loyalität«

(z.B. dynastische Legitimität, göttlicher Auftrag, historisches Recht und Kon-

tinuität der Herrschaft) »neue Formen der staatsbürgerlichen Loyalität ein-

zuüben« (ebd.: 102 u. 103). »Völker und Nationen« wurden in diesem Kon-

text nun auch zunehmend als Gemeinschaften von rechtlich gleichgestell-

ten Staatsbürgern sowie als kulturell und sprachlich homogene Einheiten be-

stimmt (vgl. Hobsbawm 1990: 102f.; Gabbert 2007c: 117-119). Dabei wurde das

Konzept der Nation als einer Gemeinschaft von Staatsbürgern wesentlich von

der Französischen und der Amerikanischen Revolution geprägt, »der ethnisch

und sprachlich begründete Begriff einer Nation und einer auf Nationen be-

ruhenden Weltordnung [ist hingegen] ein Kind des späten 19. Jahrhunderts«

(Hobsbawm 1990: 8; s. auch Anderson 1983: 194f.).

Für Fragen von indigener Autonomie und Selbstbestimmung sind solche

Befunde insofern von großer Bedeutung, als sie darauf hinweisen, dass die

Organisation von Menschen auf der Basis von Ethnizität bzw. in Form eth-

nischer Gemeinschaften kein universelles historisches Prinzip ist (vgl. Gab-

bert 2006: 92). So bedürfen »ethnische Gemeinschaften«, deren Angehörige

sich auch tatsächlich als solche begreifen, in der Regel bestimmter sozialer

Grundlagen. Zudem sollte die Frage, welche Bedeutung spezifische ethnische

Kategorien in solchen Kontexten für Fragen von Identität und Zugehörigkeit

besitzen, erst einmal empirisch untersucht werden.

Bekanntermaßen beginnen diese Schwierigkeiten bereits mit Kategorien

wie »indio« oder »indigen«,welche ursprünglich von außen nach Lateinameri-

6 Auf ähnliche Weise schreibt Max Weber: So »pflegt überall in erster Linie die politi-

sche Gemeinschaft, auch in ihren noch so künstlichen Gliederungen, ethnischen Ge-

meinsamkeitsglauben zu wecken und auch nach ihrem Zerfall zu hinterlassen« (We-

ber 1921: 237). Siehe hierzu auch Hobsbawm, welcher diesbezüglich betont: »Nicht die

Nationen sind es, die StaatenundNationalismenhervorbringen, sondern umgekehrt.«

(Hobsbawm 1990: 21) Eine Gegenposition zu dieser Argumentation findet sich bei An-

thony D. Smith, welcher die Auffassung vertritt, dass ein Großteil der heutigen Na-

tionen auf der Basis vorher existierenden Ethnien entstanden sei. Als Voraussetzung

dafür sieht er allerdings einen »kulturellen Reinigungsprozess« (»purification of cultu-

re«) an, welcher bereits vorhandene Elemente von als »fremd« angesehenen Einflüs-

sen getrennt hätte (Smith 1996: 449-451).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Indigene Autonomie in Lateinamerika

ka eingeführt wurden7 und auf historisch wandelbare Weise in die Legitima-

tion gesellschaftlicher Ungleichheiten eingebunden worden sind. So trafen,

wie bereits beschrieben, die iberischen Eroberer dort auf unterschiedlichste

Gesellschaften (vgl. 2.1). An dieses Aufeinandertreffen schlossen sich Prozes-

se der kontinuierlichen Vermischung (span. mestizaje) an, welche den Konti-

nent bis heute prägen (vgl.Münzel 1985: 8; s. auch Pietschmann 1991: 17; König

2006: 69-71) und bereits während der Kolonialzeit Versuche erschwerten, über

Abstammung und Phänotyp eine eindeutige Zuordnung von rechtlichem und

sozialem Status vorzunehmen (vgl. Gabbert 2008: 19). Daher waren im ko-

lonialen Lateinamerika auch kulturelle Anpassung, Vermögen und Lebensstil

wichtige Faktoren für die Einordnung von Personen in Kategorienwie »indio«,

»mestizo« oder »español« (s. dazu Gabbert 2008: 19; Münzel 2007: 329).8

Indigene Ethnizität wurde dann vor allem nach der Kolonialzeit zu ei-

nem zentralen gesellschaftlichen und politischenThema. So orientierten sich

die bolivianischen Eliten z.B. im 19. Jahrhundert an zeitgenössischen rassis-

tischenTheorien über die »rassische Minderwertigkeit« der »indios« (vgl. Albó

2008a: 23). Im 20. Jahrhundert wurden dann Ansätze populär, welche auf die

»Integration und das letztliche Verschwinden der indigenen Völker als sozio-

kulturell wahrnehmbare Gruppen innerhalb des Nationalstaats« (Kuppe 2011:

6) abzielten. An diesem Ansatz war auch die bolivianische »Nationalrevoluti-

on« (1952) orientiert, welche u.a. dazu bestrebt war, die Agrarstrukturen zu

modernisieren und die indigene Bevölkerung zu diesem Zweck als Kleinbau-

ern (»campesinos«) in die Nation zu integrieren (s. dazu Dunkerley 1987: 66-114;

Gotkowitz 2007: 268-290; Albó 2008a: 25).9

7 Der Begriff »indio« geht auf die Fehleinschätzung von Christoph Kolumbus, einen See-

weg nach Indien entdeckt zu haben, zurück, wohingegen er tatsächlich auf den in Eu-

ropa zu dieser Zeit unbekannten amerikanischen Kontinent gestoßen war (vgl. Gab-

bert 1991: 23; Hartwig 1991; Noack 2013: 152). Gebräuchlicher ist in Lateinamerika (mit

Ausnahme Brasiliens) heute »indigen« bzw. span. »indígena«.

8 Zudem bedeutete eine Kategorisierung als »indio« bestimmte Rechte innerhalb indi-

gener Dorfgemeinschaften wie auch Steuer- und weitere Tributpflichten. Dies trug

während der Kolonialzeit zum Beispiel im Andenraum dazu bei, dass ganze Dorfge-

meinschaften diesen Status ablegten und es vorzogen, als »forasteros« (dt. Fremde oder

Außenstehende) mit geringeren Rechten, jedoch ohne entsprechende Pflichten in ih-

ren Dörfern zu bleiben oder auch als Landarbeiter auf Haciendas ansässig zu werden

(vgl. Klein 2011: 48f.).

9 Diese Revolution wurde durch einen Putschversuch der Partei MNR gegen das herr-

schende Militärregime ausgelöst und wandelte sich bald zu einem Volksaufstand, in

dessen Verlauf bewaffnete Arbeiter, Bauern und Minenarbeiter in La Paz und Oruro

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 97

Während Staaten somit einen grundlegenden Einfluss auf den dominie-

renden Diskurs über Ethnizität in einer Gesellschaft ausüben (vgl. Gabbert

2013: 4f.), zeigen die jüngeren »indianistischen« Diskurse, dass Prozesse

sozialer Ausschließung von den Betroffenen auch umgedeutet und zum

Ausgangspunkt spezifischer, auf der ihnen zugeschriebenen Differenz ba-

sierender Forderungen gemacht werden können (s. dazu 2.1). Dies führt

allerdings zu wichtigen Widersprüchlichkeiten. So hat z.B. Münzel davor

gewarnt, die indigene Bevölkerung Lateinamerikas nun unter einer »Ethni-

zitätsparole« (Münzel 1985: 8) zusammenzufassen, welche ihre »historisch

gewachsenen Einbindungen in nicht-indianische Zusammenhänge einer-

seits, ihre jahrtausendealten Differenzen untereinander andererseits« (ebd.)

vernachlässigt.10

Zweifellos hat sich gerade diese an »westlichen« Vorstellungen von Eth-

nizität und ethnischer Gemeinschaft anknüpfende »Parole« als »effektives

politisches Mittel für arme, marginalisierte und unterdrückte Bevölkerungs-

schichten auf der Suche nach Emanzipation« (Gabbert 2007b: 317) erwiesen.

Auf einige der Probleme, welchemit Konzepten wie »indigene Völker und Na-

tionen« einhergehen, ist indessen auch von zentralen Akteuren für die Sache

der indigenen Rechte hingewiesen worden. So betont zum Beispiel James S.

Anaya (u.a. UN-Sonderberichterstatter zu indigenen Rechten von 2008 bis

2014):

»The very idea of the nation-state would always make it difficult for non-

European aboriginal peoples to qualify as such. The concept of the nation-

state in the post-Westphalian sense is based on European models of po-

litical and social organization whose dominant defining characteristics are

das bolivianische Militär besiegten. In ihrer Folge wurden u.a. das allgemeine Wahl-

recht für volljährige Bürger eingeführt, die Minen verstaatlicht und eine für diesen

Zeitraum bedeutsame Agrarreform durchgeführt, deren Zielsetzung in der Umvertei-

lungdes extremungleich verteilten Landbesitzes andie indigeneBevölkerungbestand

(s. dazu Albó 2006: 17; Dunkerley 1987: 96-107). Das neue Regime nahm jedoch bald

selbst autoritäre Züge an und verlor in den 1960er Jahren seine Verbindung zur organi-

sierten Arbeiterklasse. Durch einen Putsch kehrte das Militär im Jahre 1964 wieder an

die Regierung zurück. Siehe dazu besonders die ausführlichen und detaillierten Dar-

stellungen von Dunkerley (1987: 66-114).

10 WieMünzel dazu u.a. ausführt, stellt sich doch die »Frage, was für einen Sinn es hat, so

grundverschiedene Probleme wie die der Amazonasindianer und der bolivianischen

Minenarbeiter unter dem gemeinsamen Dach der ›ethnischen Minderheitenproble-

matik‹ zu diskutieren.« (Münzel 1985: 8; Hervorh. i.Org.)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Indigene Autonomie in Lateinamerika

exclusivity of territorial domain and hierarchical, centralized authority. By

contrast, indigenous peoples of the Western Hemisphere and elsewhere, at

least prior to European contact, typically have been organized primarily by

tribal or kinship ties, have had decentralized political structures often linked

in confederations, and have enjoyed shared or overlapping spheres of terri-

torial control.« (Anaya 2009b: 42)

Diese Sichtweise kontrastiert jedoch mit jener, welche Anaya in der zeitlich

später verfassten Einleitung derselben Publikation darlegt: »[T]hey are peo-

ples in that they comprise distinct communities with a continuity of existence

and identity that links them to the communities, tribes or nations of their

ancestral past.« (Anaya 2009a: 1; Hervorh. i.Org.) Während das erste Zitat das

Konzept der »Nation« somit historisch verortet und seine Zusammenhänge

mit der Genese der Nationalstaaten deutlich macht, scheint das zweite Zitat

stärker an einer Übertragung klassischer nationalistischer Vorstellungen auf

ein neues Subjekt orientiert zu sein: die »indigenen Völker und Nationen«.

Unzweifelhaft hat der globale Diskurs um indigene Rechtemit seiner star-

ken Fokussierung auf »indigene Völker«, »Autonomie« und »Selbstbestim-

mung« inzwischen vielerorts Prozesse der ethnischen Vergemeinschaftung

ausgelöst. So beobachtet zum Beispiel Olaf Kaltmeier eine verbreitete »Re-

konstruktion der Identität« (Kaltmeier 2007: 201) als spezifische »Völker« bzw.

»Nationalitäten« (z.B. in Ecuador u. Chile).11 Im Anschluss an Benedict An-

dersons Überlegungen hat diesbezüglich besondersWolfgang Gabbert auf die

Bedeutung spezifischer struktureller Grundlagen für ethnische Vergemein-

schaftung verwiesen und diese Frage u.a. am Fall der indigenen Miskito-

Bevölkerung Nicaraguas untersucht (vgl. Gabbert 2007b). Besonders den von

Herrnhuter Missionaren im 19. Jahrhundert ausgeübten Einfluss sieht Gab-

bert als bedeutsam dafür an, dass sich unter den in mehrere Dialekte zerfal-

lenden und in unabhängigenDorfgemeinden lebendenMiskito ein ethnisches

11 Nach Kaltmeier zeichnet sich z.B. »[d]ie Mapuche-Bewegung der 1990er durch eine

profunde Re-Konstruktion von Identität aus, wobei Re-Konstruktion als hybride Mi-

schung von aktueller Konstruktion und teils bewusster teils unbewusster Erinnerung

undWiederverwendung früherer Formen verstanden werden kann.« (Kaltmeier 2007:

201f.) Zudem nennt er zwei weitere Typen indigener Vergemeinschaftung: die Aus-

weitung von »indigen« als symbolischen Bezugspunkt für die Kämpfe unterschiedli-

cher subalterner Bevölkerungssektoren im Kontext der neoliberalen Globalisierung

(vgl. ebd.: 201-205) und eine »transnationale indianistische Gemeinschaftskonstruk-

tion« (ebd.: 206).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 99

Gemeinsamkeitsbewusstsein herausbilden konnte. So schufen die Missiona-

re dort durch ihre Aktivitäten (u.a. Schulgründungen, Gemeindefestlichkei-

ten, Evangelisierungstreffen) die materielle Basis, welche es den Sprechern

des Miskito erlaubte, sich ihrer gemeinsamen Mitgliedschaft in dieser Kate-

gorie bewusst zu werden, d.h. »they established the foundations on which a

common ethnic Miskito consciousness could emerge from different kin and

dialect groups […] converting the categoryMiskito into an ethnic community«

(ebd: 312f.).

Wie Gabbert ferner betont, sollten die gegenwärtigen, auf »indigene Völ-

ker und Nationen« bezogenen Diskurse indigener Organisationen aber auch

im Verhältnis zur steigenden soziokulturellen Heterogenisierung und Diffe-

renzierung der indigenen Bevölkerung untersucht werden. Derartige Verän-

derungen manifestierten sich vielerorts insbesondere im Anwachsen sozia-

ler Ungleichheiten in bis dato zumeist sozial relativ undifferenzierten Be-

völkerungsgruppen. Demnach stelle die Rhetorik indigener Organisationen

auch aus dem Grund Themen wie die gemeinsame Sprache, Tradition, Kul-

tur und Solidarität heraus, da diese Aspekte Menschen mit unterschiedlichen

und manchmal widersprüchlichen sozialen Positionen vereinten (vgl. Gab-

bert 2007b: 316). Während Autonomierechte in diesem Kontext z.B. an die

für indigene Dorfgemeinden zentralen Fragen von Landrechten und Landzu-

gang anschlössen, entsprächen sie doch zugleich auch den Interessen indige-

ner Eliten auf Zugang zu Beschäftigung und politischen Positionen in den zu

schaffenden Autonomieverwaltungen (vgl. ebd.). Indigene Autonomie- und

Territorialrechte seien in diesem Kontext daher weniger als Bewahrung über-

kommener Traditionen zu verstehen, sondern in weitaus stärkerem Maße

als der Versuch, massive soziale und kulturelle Veränderungen zu bewältigen

(vgl. ebd.: 314-317).

In diesem Sinne sind es also in der Regel nicht ethnische und politische

Gemeinschaften bzw. »Völker«, von welchen aus Autonomieprojekte unter-

nommen werden. Es ist aber davon auszugehen, dass derartige Projekte un-

ter den dort involvierten Gruppen Prozesse der ethnischen Homogenisierung

und Vergemeinschaftung auslösen oder verstärken werden und damit, wie

Kößler und Schiel mit Blick auf ethnische Vergemeinschaftung betont haben,

»Menschen in eine Gemeinschaft einschließen, die es vorher so nicht gegeben

hat« (Kößler/Schiel 1995: 5).12

12 Derartige Prozess wären daher grundsätzlich auch im Hinblick auf die für den Na-

tionalismus typischen Umdeutungen geschichtlicher Verläufe zu untersuchen. Siehe

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.2 Recht und politische Autorität 
in nicht-staatlich verfassten Gesellschaften

Aus der juristischen Perspektive bestehen zentrale Merkmale von Recht in der

Existenz einer politischen Organisation (»der Staat«), welche über Sanktions-

macht verfügt. Dieser Zugang, der die »rechtliche Allmacht« (Kuppe 2011: 4)

des Staates betont, ist empirisch eng mit der Genese moderner Staatlichkeit

und ihrem charakteristischen Monopolanspruch auf legitime Gewaltsamkeit

verknüpft. Wie Max Weber in seiner bekannten Definition des Staates aus-

führt: »Der Staat ist […] ein auf das Mittel der legitimen (das heißt: als legitim

angesehenen Gewaltsamkeit) gestütztes Herrschaftsverhältnis vonMenschen

über Menschen.« (vgl. Weber 1921: 822)

Moderne Staatlichkeit beinhaltet damit insofern ein wichtiges Unter-

scheidungskriterium gegenüber z.B. den mittelalterlichen europäischen

Staaten, als diese dadurch charakterisiert waren, dass zwischen Herrschern

und Untertanen eine Vielzahl vermittelnder oder autonomer Instanzen stand

(vgl. Hobsbawm 1990: 100). Derartige Instanzen waren z.B. die Vasallen,

welche in den ihnen durch den Fürsten verlehnten Bezirken die Verwaltung

und Rechtspflege ausübten (vgl. Weber 1921: 824). Demgegenüber kam nach

Max Weber »die Entwicklung des modernen Staates dadurch in Fluß, dass

von Seiten des Fürsten die Enteignung der neben ihm stehenden selbst-

ständigen, ›privaten‹ Träger von Verwaltungsmacht […] in die Wege geleitet

[wurde]« (ebd.). Bereits von den frühen absolutistischen Monarchen Europas

begonnen, war dieser Enteignungsprozess durch den Anspruch charakte-

risiert, ein höchstes Organ mit unmittelbarer Herrschaft über die auf dem

Staatsgebiet befindlichen Personen zu etablieren (vgl. Hobsbawm 1990:

97).13 Ferner beinhaltete dieser Anspruch das Bestreben, »auf dem gesamten

hierzu auch den bereits klassischen, von Hobsbawm und Ranger herausgegebenen

Band »The Invention of Tradition« (Hobsbawm/Ranger 1983). Zur Umdeutung tradi-

tioneller Mythen, Praktiken und Symbole durch ethnische Gruppen zu gegenwärtigen

politischen Zwecken siehe z.B. Cohen 1969.

13 Nach Weber ist der modernen Staat somit ein »ein anstaltsmäßiger Herrschaftsver-

band […], der innerhalb eines Gebietes die legitime physische Gewaltsamkeit zu mo-

nopolisieren mit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck die sachlichen Betriebs-

mittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die sämtlichen eigenberechtigten ständi-

schen Funktionäre aber, die früher zu Eigenrecht darüber verfügten, enteignet und

sich selbst in seiner höchsten Spitze an deren Stelle gesetzt hat.« (Weber 1921: 824)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 101

Territorium dieselben institutionellen und administrativen Ordnungen und

Gesetze durchzusetzen« (ebd.).

Über politische Umwälzungen hinweg kennzeichneten diese Prozesse die

Konstruktion von Nationalstaatlichkeit in der europäischen Moderne und

passten sich den Veränderungen in der Legitimation von Herrschaft an. So

wurden Untertanen im Zeitalter der Aufklärung als politisch gleichberechtig-

te Bürger bestimmt und der »fürstliche Souverän durch den Volkssouverän

ersetzt, in dessen ausschließlichem Namen Gesetze erzeugt und Recht ge-

sprochen werden sollte« (Kuppe 2011: 4). Wie daher auch Bubner formuliert:

»[D]ie Auszeichnung der Souveränität [ging] von einer herausgehobenen

Person, dem Prince, […] auf das Volk im Ganzen [über]« (Bubner 1996: 119;

Hervorh. i.Org.). In diesem Kontext wurde der Staat zunehmend mit dem

Volk (bzw. der Nation) gleichgesetzt, welches von nun an einen zentralen

Begründungszusammenhang für die Legitimation von Herrschaft bildete.

Im Umkehrschluss erhielt »das Volk« damit auch jene Attribute, welche in

gängigen politikwissenschaftlichen Definitionen zum Ausdruck kommen,

d.h. es wird als eine Einheit definiert, welche über eine »gemeinsame insti-

tutionelle, allgemeinverbindliche Regeln für alle Mitglieder setzende Praxis«

(Cheneval 2015: 88) verfügt.

Diese Prozesse wurden von weiteren Veränderungen im rechtsphiloso-

phischen Denken begleitet. Hatten, wie Anaya ausführt, in der Tradition der

europäischen Naturrechtsphilosophie stehende Theoretiker wie z.B. Thomas

von Aquin (1225-1274) und Francisco de Vitoria (um 1483-1546) noch die Exis-

tenz einer den weltlichen Herrschern übergeordneten Autorität betont (vgl.

Anaya 2009b: 38-40), verankerte der staatsphilosophische Kontraktualismus

seit dem 17. Jahrhundert den Staat als höchste Quelle von Recht und Autori-

tät gegenüber den jeweiligen Untertanen (und später gegenüber dem »Volk«)

(vgl. ebd.: 40f.). Von Bedeutung ist dabei, dass diese innere und äußere Sou-

veränität des Staates z.B. nach John Locke als Übertragung von Rechten durch

die Untertanen an den Staat konzipiert wurde, wodurch dieser den Frieden

erzwingen konnte und gleichfalls Recht und Gesetz entstanden (vgl. Locke

1690: 4-18; s. dazu Bubner 1996: 83-124).

Während für »Vertragstheoretiker« wie Locke und auch Thomas Hobbes

(1588-1679) naturrechtliche Überlegungen als Begründungszusammenhang

von Herrschaft14 weiterhin von hoher Bedeutung waren, sollte die sogenann-

14 Siehe dazu zum Beispiel Lockes Ausführungen zur »Entstehung politischer Gesell-

schaften«: »DieMenschen sind […] vonNatur alle frei, gleich und unabhängig, und nie-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Indigene Autonomie in Lateinamerika

te positivistische Rechtstheorie im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert

die exklusive rechtliche Souveränität des Staates verabsolutieren (vgl. Anaya

2009b: 43). So bestanden die Zielsetzungen des Rechtspositivismus nun vor

allem darin, die Rechtsqualität des »positiven«, vom Staat gesetzten Rechtes

zu begründen. Nach Benda-Beckmann ist die Existenz von Recht dadurch

allerdings auf das alleinige Kriterium der Existenz einer staatlichen, über

ausreichende Sanktionsmacht verfügenden Organisation verengt worden

(vgl. Benda-Beckmann, F. 2002: 55f.). Normen gelten demnach nur dann als

»Recht«, wenn sie durch eine rechtliche Institution erlassen und/oder sank-

tioniert werden. Als eine solche rechtliche Institution wird imUmkehrschluss

eben jene Institution definiert, welche rechtliche Normen erlässt/sanktio-

niert. Hier sieht Benda-Beckmann also einen Zirkelschluss vorliegen, welcher

dazu führe, dass die dominante Rechtstheorie Fragen nach der Legitimität

von Recht grundlegend ignoriere (vgl. ebd.: 57; ders. 1986: 106). Recht werde

damit »analytisch entpolitisiert« (Kuppe 2011: 4), d.h. es werde nicht im

Verhältnis zu ungleichen gesellschaftlichen Machtverhältnissen untersucht,

sondern in seiner Existenz als autonom und universal betrachtet (vgl. Santos

2012b: 12; siehe auch Benda-Beckmann, F. 2002: 57).15

Demgegenüber hat sich insbesondere die Ethnologie mit gesellschaftli-

chen Funktionsweisen und Grundlagen von Recht und Autorität in Gesell-

mandkannohne seine Einwilligung aus diesemZustand verstoßenundder politischen

Gewalt eines anderen unterworfen werden. Die einzige Möglichkeit, diese natürliche

Freiheit aufzugeben und die Fesseln der bürgerlichen Gesellschaft anzulegen ist die,

daß man mit anderen Menschen übereinkommt, sich zusammenzuschließen und in

eineGemeinschaft zu vereinigen,mit demZiel, behaglich, sicher, und friedlichmitein-

ander zu leben« (Locke 1690: 73). »Sobald eine Anzahl von Menschen auf diese Weise

übereingekommen ist, eine Gemeinschaft oder Regierung zu bilden, haben sie sich

ihr sogleich einverleibt, und sie bilden einen einzigen politischen Körper, in dem die

Mehrheit das Recht hat, zu handeln und die übrigenGliedermitzuverpflichten.« (Ebd.)

Für aktuelle Überlegungen zum »Naturzustand« als rechtsphilosophischem Konzept,

welches der Bestimmung von bürgerlichen Grundrechten und -pflichten dient, siehe

z.B. John Rawls, »Eine Theorie der Gerechtigkeit« (Rawles 1979).

15 Bedenkenswert ist diesbezüglich auch das Verhältnis von Recht und Kapitalismus, auf

welches MaxWeber hingewiesen hat. Die Entwicklung »zum bürokratischen, nach ra-

tional gesatztemRecht und rational erdachten Reglements judizierenden und verwal-

tenden Staat« (Weber 1921: 826) folgte demnach auch den Erfordernissen der kapita-

listischen Wirtschaft nach festen und rational kalkulierbaren Normen und wurde da-

durch zugleich von den kapitalistischen Interessenmitgeformt (vgl. ebd.; s. dazu auch

Trubeck 1972).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 103

schaften beschäftigt, welche weitgehend ohne die eben beschriebenen Insti-

tutionen ausgekommen sind. So wurden, wie Benda-Beckmann resümiert,

die frühen Rechtsethnologen zu Beginn des 20. Jahrhunderts in außereu-

ropäischen, früher sogenannten »primitiven« Gesellschaften mit normativen

und institutionellen Systemen konfrontiert, die sich von den eigenen Rechts-

systemen in einer Reihe von Merkmalen deutlich unterschieden (vgl. Benda-

Beckmann, F. 2003: 186).

Diese Unterschiede kamen u.a. in den Legitimationsgrundlagen der

rechtlichen Ordnungen, welche mit Elementen wie Überlieferung, dem

Willen der Ahnen, Gewohnheit und göttlichem Recht begründet wurden,

zum Ausdruck. Anders als in funktional differenzierten Gesellschaften war

die normative Dimension dort zumeist nicht deutlich als eigenständiges,

von politischen, wirtschaftlichen, kulturellen oder religiösen Ordnungsele-

menten differenziertes System zu erkennen. Auch waren Rechtsregeln nur

wenig differenziert. So bestanden kaum Unterschiede wie etwa zwischen

Privatrecht und öffentlichem Recht sowie zwischen strafrechtlichen und

zivilrechtlichen Verfahren. Entgegen der im »westlichen« Recht üblichen

Verschriftlichung der Regeln war dieses Recht mündlich überliefert und

seine Kenntnis unterschied sich kaum von der Alltagskenntnis der Bevölke-

rung. Ferner charakterisierte diese normativen Ordnungen, dass Regeln dort

zumeist eher den Charakter von Prinzipien einnahmen, d.h. es existierten

unterschiedliche Gradierungen von Verbindlichkeit (vgl. Benda-Beckmann,

F. 2003: 186f.).

Wie Benda-Beckmann sieht auch Radcliffe-Brown als zentrales Merkmal

dieser Gesellschaften an, dass dort Konflikte ohne Rückgriff auf ein funktional

differenziertes Rechtssystem bearbeitet wurden. Ebenso verweist Radcliffe-

Brown am Fall der auf den Philippinen ansässigen Ifugao auf die Abwesenheit

von richterlicher Autorität und Zwangsmitteln:

»There are no judicial authorities before whom disputes may be brought;

the negotiations are carried out by a go-between who belongs to neither of

the twoopposedgroups of kindred. Certain persons obtain renown for them-

selves as successful go-betweens, but such persons have no authority and are

not in any sense representatives of the community as a whole.« (Radcliffe-

Brown 1952: 217)

In diesen und weiteren ethnologischen Studien werden Vorsteher daher zu-

meist als Personen ohne Macht charakterisiert, so zum Beispiel in Evans-

Pritchards klassischer Studie zur gesellschaftlichen Organisation der Nuer

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Indigene Autonomie in Lateinamerika

im Sudan (Evans-Pritchard 1940). Wie Evans-Pritchard dort ausführt, basier-

te die politische Organisation der Nuer im Wesentlichen auf kleinen, auf ge-

meinsamer Abstammung basierenden Dorfgemeinschaften, welche zueinan-

der häufig in feindseliger Beziehung standen. Die Vorsteher dieser Dorfge-

meinden skizziert er als Personen, welche zwar über eine gewisse Autorität,

jedoch über keine Befehlsgewalt verfügten (vgl. Evans-Pritchard 1940: 150f.).

Ähnlich äußert sich Pierre Clastres zur Organisationsweise der Tupi Guaraní

in Südamerika (Clastres 1974: 87-90), welche er als politisch weitgehend egali-

tär beschreibt und über deren Vorsteher er bemerkt: »[T]he chief has no aut-

hority at his disposal, no power of coercion, no means of giving an order.The

chief is not a commander, the people of the tribe are under no obligation to

obey.« (Clastres 1974: 206)

Diese Ausführungen sollenweder andeuten, dass derartige Gesellschaften

über keine eigenen rechtlichen Ordnungssysteme oder Mechanismen verfüg-

ten, noch dass sie frei von Hierarchien waren. Der entscheidende Punkt be-

steht darin, dass in diesen Beschreibungen ein bestimmter Typus der gesell-

schaftlichen Organisation zum Ausdruck kommt, welcher in der Ethnologie

als »Gesellschaften ohne Staat« (z.B. Kramer/Sigrist 1978) diskutiert wird und

der, wie Sigrist betont, in vielenWeltregionen weiterhin von hoher politischer

Aktualität ist (vgl. Sigrist 1978: 40-42).

Derartige nicht-staatlich verfasste Gesellschaften sind heute innerhalb

bestehender Staaten ansässig, wo sie – häufig vor dem Hintergrund schwa-

cher staatlicher Institutionen und ethnischer Diskriminierung – eigene

Organisationsweisen aufrechterhalten haben. Wichtige Merkmale, die sie in

mehr oder weniger starkem Maße auszeichnen, bestehen in der genannten

segmentären Organisationsweise mit relativ kleinen, auf Verwandtschaft

basierenden Gruppen, welche voneinander politisch weitgehend unabhängig

sind.16 Dies geht einher mit Rechten und Gleichheitsprinzipien, welche auf

der Gruppenzugehörigkeit basieren. So regeln und sichern diese Gruppen

überwiegend kollektiv die Lebensverhältnisse ihrer Mitglieder. Zum Bei-

spiel wird dort der Boden, welchen diese landwirtschaftlich bebauen oder

16 Dazu führt Clastres weiter aus: »And, in effect, what one observes […] is an extraordi-

nary patchwork of ›nations‹, tribes, and societies made up of local groups that take

great care to preserve their autonomy within the larger group of which they are a

part, although they may conclude temporary alliances with their nearby ›fellow-coun-

trymen‹, if the circumstances – especially those having to do with warfare – demand

it.«(Clastres 1974: 213)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 105

für die Jagd nutzen, als kollektives Eigentum betrachtet. Hieran schließen

bestimmte kollektive Rechte und Verpflichtungen sowie unterschiedliche

Regelungen zur Übertragung von Nutzungsrechten an (vgl. Sigrist 1978:

30-33; Kramer 1983).

Nach Pierre Clastres sind solche Gesellschaften aufgrund des Fehlens ei-

ner staatsförmigenOrganisation häufig als »unvollständig« oder nicht ausrei-

chend »zivilisiert« angesehen worden (vgl. Clastres 1974: 189f.).17 Ganz im Ge-

gensatz dazu plädiert er aber dafür, das Fehlen entsprechender Institutionen

nicht als Mangel, sondern als in die sozialen Strukturen eingelagerte Wider-

stände zu verstehen, die sich gegen politische Zentralisierung richteten. Der

Schlüssel zumVerständnis dieserWiderstände liege demnach in politisch und

ökonomisch weitgehend egalitären Gesellschaftsstrukturen begründet, deren

konstitutivesMerkmal wiederumVerhältnisse der Gegenseitigkeit darstellten

(vgl. ebd: 216).

Gemeint ist damit, dass das Überleben in derartigen Gesellschaften we-

sentlich auf der Kooperation und dem Austausch von Leistungen basiert, was

dort zu starken wechselseitigen Abhängigkeiten führt. Aus diesem Grund hat

Malinowski diesbezüglich auch von einer »Kette der Gegenseitigkeiten« (Ma-

linowski 1926: 143) gesprochen, welche das Leben diese Gesellschaften durch-

ziehe und ohne welche sie nicht bestehen könnten (vgl. ebd.: 136).18 Wie Ma-

linowski weiter betont, seien alle Handlungen in dieses System eingebunden

und verpflichteten den Widerpart zur Gegenleistung. Dies belegt er anhand

17 Demnach stelle sich diese vermeintliche Unvollständigkeit folgendermaßen dar:

»Consequently, those societies are incomplete; they are not quite true societies – they

are not civilized – their existence continues to suffer they painful experience of a

lack – the lack of a State.« (Clastres 1974: 189) Clastres sieht diese Perspektive in der

Überzeugung angelegt, »that history is a one-way-progression, that every society is

condemned to enter into that history and pass through the stages which lead from

savagery to civilization. […] But the assertion of an obvious evolution cannot justify a

doctrine which, arbitrarily tying the state of civilization to the civilization of the State,

designates the latter as the necessary end result assigned to all societies.« (Ebd.: 190)

18 Harris spricht daher pointiert auch von der Gegenseitigkeit als »Sparkasse« (Harris

1996: 328) kleiner Gemeinschaften: »Die Menschen gaben in der Erwartung, daß sie

dafür nehmen konnten, und sie nahmen im Bewußtsein, daß sie dafür geben muß-

ten. Da die Ausbeute beim Jagen und Sammeln und der Ertrag bei den rudimentären

Formen von Ackerbau stark vom Zufall abhing, brauchte, wer an einem Tag Glück hat-

te, vielleicht schon am nächsten Tag die Unterstützung der anderen. Um gegen die

unvermeidlichen schlechten Tage gewappnet zu sein, war es deshalb das beste, Groß-

zügigkeit zu beweisen.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Indigene Autonomie in Lateinamerika

zahlreicher Beispiele aus seiner Forschung auf den Trobriand-Inseln (Mela-

nesien), so z.B. anhand des Fischfangs (vgl. ebd.: 135f.) oder auch am Beispiel

des Eherechts, welches er als »System von Geschenken, Pflichten und gegen-

seitigem Nutzen zwischen dem Gatten einerseits und Gattin, Kindern und

Brüdern der Gattin andererseits« (ebd.: 144) bezeichnet. Auf ähnliche Weise

hat sichMarcel Mauss mit dem bindenden Charakter von Leistungen und Ge-

genleistungen innerhalb der lokalen Gruppe sowie auch darüber hinaus mit

ihrer stabilisierenden Funktion für Verhältnisse zwischen Familien, Clanen

und Stämmen beschäftigt. Obgleich häufig auf scheinbar freiwillige Weise in

Form von Geschenken und Gaben vollzogen (s. auch Wagner-Hasel 2000: 27-

73), bewertet Mauss diese Praxis doch als häufig »streng obligatorisch […], bei

Strafe des privaten oder öffentlichen Krieges« (Mauss 1924: 22).19

Wie diese Befunde aber zugleich nahelegen, sind Zwang und Verpflich-

tung immer nur als eine Seite der Medaille anzusehen. Deren andere Seite

besteht eben auch darin, dass sie dem Eigeninteresse und den sozialen Am-

bitionen der Menschen entgegenkommen. So sind eigene Ziele nur in Koope-

ration mit anderen zu erreichen, und Großzügigkeit mehrt das Prestige und

die Achtung der Person (vgl. Malinowski 1926: 138f.).

Auch Autorität ist folglich in dieses System der Leistungen und Gegen-

leistungen eingebettet, was dazu führt, dass sie nicht als Herrschaft ausge-

übt werden kann, sondern vor allem in der Form von Einfluss sichtbar wird

(vgl. Clastres 1974: 206). Dies manifestiert sich häufig darin, dass Quellen von

Autorität erheblich auf bestimmten Fähigkeiten basieren, welche der Grup-

pe dienstbar gemacht werden können, z.B. in der Jagd oder als Anführer im

Krieg. Auch die als wichtige Eigenschaft von Vorstehern beschriebene Groß-

zügigkeit weist auf die Einbettung und Begrenzung von Autorität durch Ver-

hältnisse von Gegenseitigkeit hin. So kann z.B. die Ausrichtung von Festen

oder die Ausgabe von Nahrungsmitteln in Zeiten des Mangels als Leistung an

die Gruppe bewertet werden,welche imGegenzug das soziale Prestigemehrt.

Zwänge zur Großzügigkeit beugen andererseits auch einer Zunahme von öko-

nomischen und politischen Ungleichheiten vor. So birgt das starke Anwach-

19 Wie Mauss dazu ausführt: »[D]as, was ausgetauscht wird, [sind] nicht ausschließlich

Güter und Reichtümer, bewegliche und unbewegliche Habe, wirtschaftlich nützliche

Dinge. Es sind vor allem Höflichkeiten, Festessen, Rituale, Militärdienste, Frauen, Kin-

der, Tänze, Feste, Märkte, bei denen der Handel nur ein Moment und der Umlauf der

Reichtümer nur eine Seite eines weit allgemeineren und weit beständigeren Vertrags

ist.« (Mauss 1924: 22)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 107

sen derartiger Ungleichheiten die Gefahr, wechselseitige Abhängigkeiten hin

zu einseitigen Abhängigkeiten zu transformieren und dadurch Grundlagen

für das Entstehen und die Verfestigung von Macht und Herrschaft zu legen

(s. dazu Mauss 1924: 170f.; Harris 1996: 335-340 u. 355-358; Clastres 1974: 27-

48, 203).

Neben ihrer Bedeutung für die Konstitution, Legitimation und Ausübung

von politischer Autorität bilden Verhältnisse von Gegenseitigkeit ebenso

wichtige soziale Grundlagen für die Bearbeitung von Konflikten. Auf diese

Bedeutung von Gegenseitigkeit hat erneut besonders Malinowski hingewie-

sen. So führt er dazu aus, dass »das gleiche Prinzip der Gegenseitigkeit auch

die Sanktion für jede Regel liefert« (Malinowski 1926: 137). Er bemerkt dazu

weiterhin: »Ein Mann, der sich in seinen wirtschaftlichen Handlungen hart-

näckig den Rechtsnormen entziehen würde, sähe sich sehr schnell außerhalb

der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Ordnung gestellt – und er weiß

das.« (Malinowski 1926: 144)

Während also durch die Teilnahme am System der Gegenseitigkeit wich-

tige Rechte innerhalb und gegenüber der Gemeinschaft erworben werden,

wird dadurch im Gegenzug zugleich die Möglichkeit geschaffen, Handlungen

effektiv zu sanktionieren, z.B. durch Meidung, Ausschluss und den Verlust

des gesellschaftlichen Prestiges.20 Gegenseitigkeit bildet damit eine wichtige

Grundlage, auf deren Basis Kontrolle und Zwang auch ohne über Befehlsge-

walt verfügende Richter oder Vorsteher ausgeübt werden können (vgl. Fel-

stiner 1974: 72). Roberts hat diese Rechtspraxis daher auch als »directly em-

bedded in everyday life« (Roberts 1979: 27) charakterisiert. Dazu stellt er her-

aus, dass in ihrem Rahmen sowohl die Gruppe als auch die direkt in einen

Fall involvierten Personen wesentlichen Einfluss auf die Konfliktbearbeitung

ausüben. Gerade hier sieht er also einen starken Gegensatz zur Rechtspra-

xis staatlich verfasster Gesellschaften, in welchen Recht ein spezialisiertes

und funktional differenziertes gesellschaftliches Teilsystem ist und verhan-

20 Dies illustrieren zum Beispiel die bei de la Peña zitierten Aussagen eines indigenen

Vorstehers im mexikanischen Bundesstaat Jalisco: »Being a Wixarika means fulfilling

the obligations imposed by the Council of Elders and the Community Assembly. Those

who do not are punished; those who accept and carry out their duties receive the ben-

efits of being a Huichol, such as using communal lands, living in the communities’ vil-

lages and hamlets, and receiving help from those government and private associations

which work with us.« (de la Peña 2002: 135)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Indigene Autonomie in Lateinamerika

delte Sachverhalte den betroffenen Parteien weitestgehend entzogen bleiben

(vgl. ebd.: 20f.).

Dies trägt ferner dazu bei, dass in solchen Kontexten viele Probleme und

Konflikte durch Vermittlung und Schlichtung bearbeitet werden. So handelt

es sich dabei nach Koch um Vorgehensweisen, welche auf einen Ausgleich

zwischen den Konfliktparteien abzielen und diesen ein hohes Maß an Kon-

trolle über das Verfahren ermöglichen (vgl. Koch 1979: 4-7). Zugleich wer-

den diese Verfahren dadurch charakterisiert, dass die Bedeutung spezifischer

rechtlicher Normen für die Bearbeitung und das Resultat eines Konflikts in

der Regel in dem Maße abnimmt, in welchem das Interesse aller Beteiligten

an einer gemeinsamen Einigung steigt (vgl. ebd.). Daher erfordert es dieses

Vorgehen auf der anderen Seite auch, dass die involvierten Parteien an Aus-

gleich und Versöhnung als relevanten Zielsetzungen des Verfahrens interes-

siert sein müssen. Bedingungen dafür sind gerade in den hier betrachteten

gesellschaftlichen Kontexten gegeben, in welchen Personen sich über spezi-

fische Konflikte hinaus zumeist eng in soziale, von Verhältnissen der Gegen-

seitigkeit charakterisierte Netzwerke eingebunden finden (vgl. Felstiner 1974:

67-69; s. auch Gluckman 1963: 186; ders. 1966: 1-26).

Ausgleich und Versöhnung als Zielsetzungen der Rechtsprechung sollten

jedoch nicht auf unkritische Weise mit der Wiederherstellung von sozialer

Harmonie und Konsens gleichgesetzt werden (vgl. Gabbert 2004: 194). Trotz

ihrer strukturellen Unterschiede zu staatlich verfassten Gesellschaften sind

auch Gesellschaften ohne Staat keine immer harmonischen Kollektive. So hat

Malinowski Rivalitäten, Streitereien und Geltungssucht auch innerhalb engs-

ter Verwandtschaftsgruppen beobachtet (vgl. Malinowski 1926: 148). Ebenfalls

sind Formen von Ungleichheit feststellbar, welche auf Alter, Geschlecht oder

Familienangehörigkeit beruhen (vgl. Gabbert 2011a: 283f.; ders. 2011b: 266f.).

Obgleich es sich hierbei nicht umFormen einer ausgeprägten sozialen Schich-

tung handelt, wirken Statusunterschiede in vielen Fällen auf Ungleichheiten

beim Zugang zu Recht hin. Dies kann sich z.B. darin manifestieren, dass be-

stimmte Personen oder Gruppen größeren Einfluss als andere auf die Bear-

beitung vonKonflikten nehmen.Privilegierungen sind z.B. auch beimZugang

zu Führungspositionen und lokalen Ressourcen möglich (vgl. Combès 2008:

266f.; Villar/Bossert 2008: 275).

Auch Geschlechterverhältnisse sind hierbei zu berücksichtigen. Mit Blick

darauf hebt Juliana Ströbele-Gregor patriarchalische Prägungen hervor, wel-

che Teile der indigenen Bevölkerung Lateinamerikas charakterisierten (z.B.

im Andenraum sowie in Mexiko; vgl. Ströbele-Gregor 2013: 161f.; s. auch Ara-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 109

os 2008: 60; Guachalla 2008: 129). Wie María Teresa Sierra betont, manifes-

tierten sich diese häufig darin, dass Frauen mit der Vorstellung sozialisiert

würden, keine eigenen Entscheidungen treffen zu dürfen und dem Mann so-

wie den Wünschen der Familie unterworfen zu sein (vgl. Sierra 2009). In der

Rechtsprechung indigener Gruppen würden derartige Asymmetrien häufig

vor allem dadurch reproduziert, dass die Konfliktbearbeitung überwiegend

in den Händen älterer Männer liege und Personen mit einem geringeren so-

zialen Status von gleichberechtigter Partizipation ausgeschlossen blieben (s.

dazu Gabbert 2011: 266f.; Ströbele-Gregor 2013: 167). Zu ähnlichen Ergebnis-

sen kommt eine größere empirische Studie, welche die Rechtspraxis der in-

digenen Bevölkerung in einigen Regionen Perus und Ecuadors durch die Aus-

wertung dörflicher »Gerichtsakten« untersucht hat. Wie dort u.a. ausgeführt

wird, bearbeite die dörfliche Rechtsprechung Fälle von Gewalt gegen Frauen

und Kinder durch Sanktionen. Jedoch würden die ihr zur Verfügung stehen-

den Sanktionsmechanismen häufig weniger konsequent eingesetzt, als dies

in anderen Sachverhalten der Fall sei (vgl. Brandt/Franco Valdivia 2006: 221f.).

Wie diese letzten Ausführungen zeigen, kann also auch indigenes Recht

als eine Formder Aushandlung undOrganisation sozialer Ungleichheiten und

gesellschaftlicher Interessen angesehen und untersucht werden (vgl. Gab-

bert 2004: 194). Zu beachten sind allerdings auch die Verschränkungen die-

ses Rechts mit einer spezifischen gesellschaftlichen Organisationsweise, wel-

che der Vertiefung sozialen Ungleichheiten entgegenwirkt, auf der Basis von

Gegenseitigkeit wichtige Grundlagen für die Möglichkeit zur Konfliktbear-

beitung legt und dadurch ebenso Präferenzen gegenüber bestimmten Vor-

gehensweisen fördert. Diese sozialen Grundlagen sind entscheidend für we-

sentliche Unterschiede, welche zur Rechtspraxis staatlich verfasster Gesell-

schaften bestehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Indigene Autonomie in Lateinamerika

3.3 Rechtspluralismus und die gesellschaftliche Bedeutung
von Recht

Die Frage, ob nicht-staatliche Rechtsordnungen21 eher als Brauchtum oder

doch als Recht angesehen werden sollten, hat die ethnologische Forschung

in außereuropäischen Gesellschaften von Beginn an begleitet. So fand die-

se Forschung häufig in kolonialen Kontexten statt, welche von der Koexis-

tenz staatlicher und nicht-staatlicher Rechtsordnungen charakterisiert waren

(vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 23). Rechtspluralismus, d.h. die Koexistenz

unterschiedlicher Rechtsordnungen, war dort zwar schon zuvor bedeutsam,

jedoch kam durch die Kolonialisierung das europäische Recht der Kolonial-

herren mit seinem übergeordneten Geltungsanspruch hinzu. Dies bedeutete

jedoch nicht, dass einheimisches Recht immer und automatisch für nichtig

erklärt wurde. Falls es die politischen und wirtschaftlichen Vorhaben nicht

störte bzw. diesen in Form indirekter Herrschaft dienlich sein konnte, erlaub-

ten staatliche Rechtsordnungen unter bestimmten Bedingungen die Weiter-

geltung nicht-staatlichen Rechts (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 23; siehe

auch Sigrist 1978: 30f.; Chanock 1992).22

Dies führte folglich zur Frage der Rechtsqualität einheimischer Prakti-

ken, z.B. zum Zweck ihrer Berücksichtigung in Gerichtsverfahren, wofür

besonders ethnologische Untersuchungen erforderliches Wissen zur Ver-

fügung stellen sollten. Wie Benda-Beckmann betont, produzierten solche

Untersuchungen gleichwohl nicht immer nur Herrschaftswissen, sondern

ihre Ergebnisse wurden immer wieder auch gegen staatliche Repression ins

21 Dazu ist anzumerken, dass Begriffe wie »Rechtssysteme« bzw. »Rechtsordnungen« in

diesem Kontext von einigen Autoren zurückgewiesen werden, da sie eine bestimmte

»Kohärenz« und »Systematisierung« implizierten, welche nicht-staatlichen Rechtssys-

temen in Regel nicht zu eigen sei. Wie Woodman dazu bemerkt, ist dies allerdings

häufig und entgegen der eigenen normativen Ansprüche auch bei staatlichen Rechts-

systemen der Fall (vgl. Woodmann 1999: 12; s. auch Benda-Beckmann, F. 2002: 63f.).

Benda-Beckmann führt zu dieser Frage ferner aus: »Speaking of systems […] can refer

to a body of law which is represented as a bounded symbolic universe.« (Ebd.)

22 Hier sind höchst unterschiedliche Entwicklungen je nach regionalen und historischen

Kontexten feststellbar. Während rechtpluralistische Konfigurationen in Lateinameri-

ka bereits im ausgehenden 18. Jahrhundert offiziell abgeschafft wurden (s. dazu 2.1),

stützte sich die spätere koloniale Expansion Europas nach Afrika und Asien noch im

20. Jahrhundert auf dieWeitergeltung lokaler rechtlicher Praktiken oder war sogar an

der Veränderung und Neuschaffung lokalen Rechts beteiligt (vgl. Benda-Beckmann, F.

2007a).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 111

Feld geführt (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007a: 33). Zudem identifizierte die

Ethnologie schon früh das Recht der eigenen Herkunftsgesellschaft als eine

empirische Rechtsform unter vielen (vgl. ebd.: 28). Eine Distanzierung von

der in den Rechtswissenschaften verankerten positivistischen Rechtsdoktrin

(vgl. 3.2) war der Ethnologie daher eher möglich als anderen, in erster Linie

auf die »eigenen« Gesellschaften fokussierten Sozialwissenschaften (vgl.

ders. 2007c: 188).23

Im Umkehrschluss bedeutete dies jedoch nicht, dass den Rechtsprakti-

ken der untersuchten Gesellschaften damit auch ein voller rechtlicher Cha-

rakter zugesprochen wurde. So betonten z.B. Evans-Pritchard und Radcliffe-

Brown, dass in den untersuchten Gesellschaften wirksame Ordnungsmecha-

nismen existierten. Jedoch ordneten sie diese aufgrund der Abwesenheit von

politischer Organisation und Sanktionsgewalt weiterhin als Brauchtum ein

(vgl. Evans-Pritchard 1940: 162f.; Radcliffe-Brown 1952: 217). Radcliffe-Brown

nahm zudem explizit eine evolutionistische Perspektive ein, indem er diese

Ordnungsmechanismen als Vorstufe zu modernen Rechtssystemen charakte-

risierte (vgl. Radcliffe-Brown 1952: 217).24

Dagegen versuchte z.B. Pospisil, »Recht« unabhängig von einer staatszen-

trierten Perspektive zu definieren. Dafür bestimmte er vier allgemeine und

als kulturübergreifend verstandene Attribute von Recht: »authority, true ob-

ligatio, intention of universal application and sanction« (Pospisil 1967: 26f.).

Diese Attribute seien als in sich variabel zu verstehen, was bedeute, dass sie

sich empirisch in unterschiedlichen Formenmanifestieren könnten. Autorität

könne so z.B. eher informeller oder formeller, begrenzter oder auch absolu-

ter Natur sein (vgl. ebd.: 30f.). Das Attribut der Sanktion sei dann gegeben,

wenn gesellschaftliche Mechanismen zur Herstellung effektiver sozialer Kon-

trolle existierten (vgl. ebd.: 37): »We can define a legal sanction as either the

negative behavior of withdrawing some rewards or favors that otherwise (if

23 So sind nach Benda-Beckmann z.B. die Fragestellungen der Rechtssoziologie stärker

auf Widersprüche zwischen »Ideal« und »Praxis« fokussiert, das heißt auf die Wi-

dersprüche zwischen regelabweichendem Verhalten und einer nicht immer ausrei-

chend hinsichtlich ihrer Legitimität hinterfragten gesellschaftlichen Rechtsordnung

(vgl. Benda-Beckmann, F. 2007c: 188).

24 Radcliffe-Brown führt dazu aus: »An important step is taken towards the formation of

a legal systemwhere there are recognised arbitrators or judgeswho hear evidence, de-

cideupon responsibility andassess damages; only the existence of someauthoritywith

power to enforce the judgement delivered by the judges then is lacking.« (Radcliffe-

Brown 1952: 217)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Indigene Autonomie in Lateinamerika

the law had not been violated) would have been granted, or the positive be-

havior of inflicting some painful experience, be it physical or psychological«

(Pospisil 1967: 38). Diese Attribute von Recht25 ergänzt Pospisil ferner durch

die Bestimmung, dass sich Recht in den Entscheidungen einer Autorität zu

manifestieren habe (vgl. ebd.: 33).

Pospisils Überlegungen zu den empirischen Variationen von Recht haben

zweifellos wichtige Elemente in die rechtsethnologische Debatte eingebracht.

Wie Franz von Benda-Beckmann betont, bleibt sein Rechtsbegriff durch At-

tribute wie »Autorität« und »Sanktion« aber weiterhin an die Existenz einer

politisch organisierten Gesellschaft geknüpft, welche das funktionale Äqui-

valent einer staatlichen Organisationsweise darzustellen scheint (vgl. Benda-

Beckmann, F. 2002: 53). Im Anschluss daran hat Benda-Beckmann selbst wie-

derholt die Notwendigkeit betont, ein analytisches, von staatlicher und poli-

tischer Organisation unabhängiges Konzept von Recht zu erarbeiten (s. dazu

Benda-Beckmann, F.: 2002; 2003; 2007a; 2007b u. 2007c).

Als Indikator für die Entwicklung eines derartigen Konzeptes sieht er zu-

nächst »das Maß [an], in dem sich Forscher von der in der untersuchten Ge-

sellschaft dominierenden Rechtsideologie distanzieren bzw. sich ihr unter-

werfen« (Benda-Beckmann, F. 2007c: 177). So sollte es ein analytisches, Ver-

gleichszwecken dienendes Konzept von Recht erlauben, auch das Recht der

eigenen Gesellschaft »lediglich als eine Variation einer weiteren, mehr um-

fassenden Kategorie« (ebd.: 189) zu verstehen. Die damit verbundene Aufgabe

fast er daher folgendermaßen zusammen:

»[O]ne needs an analytical framework that can encompass a variety of em-

pirical legal phenomena, different legal folk (or emic) systems and/of folk

theories about these folksystems. In an analytical sense, such diverse phe-

nomena are ›similar‹ in asmuch as their empirical manifestationsmatch the

properties of the category, however different theymay be in other respects.«

(Benda-Beckmann, F. 2002: 42)

25 Das Attribut der »intention of universal application« bezieht sich auf die Absicht, ei-

ne bestimmte Entscheidung künftig auf identische Situationen anzuwenden. Durch

dieses Attribut soll Recht zudem vom Bereich politischer Entscheidungen abgegrenzt

werden (vgl. Pospisil 1967: 33). Das Attribut der »obligatio« bedeutet nach Pospisil,

dass die Entscheidung einer Autorität gleichzeitig die Rechte der einen Partei sowie

die Pflichten der anderen Partei bestimmt (vgl. ebd.: 35).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 113

Zu diesem Zweck bestimmt Benda-Beckmann »Recht« bzw. »rechtliche Phä-

nomene« als »kognitive und normative Konzeptionen« (Benda-Beckmann, F.

2002: 48).26 Denn durch diese Konzeptionen würden die Elemente der so-

zialen und natürlichen Welt (Personen, Organisationen, natürliche Ressour-

cen, Verhalten, Ereignisse) als bedeutungstragende Kategorien konstruiert,

bewertet und als relevant (d.h. mit bestimmten Konsequenzen versehen) ein-

gestuft. Folglich könnten sich rechtliche Konzeptionen sowohl in Form allge-

meiner Regeln und Prinzipien als auch als konkretisiertes Recht manifestie-

ren (vgl. ebd.: 49).

Davon ausgehend schlägt Benda-Beckmann sieben Dimensionen vor,

innerhalb deren die empirischen Manifestationen von Recht in Bezug auf

Struktur, Form, Inhalt sowie Bedeutung im sozialen Leben variierten. Die

erste Dimension berührt die Institutionalisierung und Systematisierung von

Recht, z.B. bezüglich interner Unterscheidungen nach rechtlichen Subsys-

temen (u.a. nach Zivilrecht oder Strafrecht). Eine zweite Dimension betrifft

das Ausmaß, in dem rechtliches Wissen vom Alltagswissen differenziert sei,

z.B. durch Professionalisierung und Theoretisierung. Die dritte Dimension

umfasst die Legitimation rechtlicher Systeme, z.B. als sozialer Vertrag, als

politisch organisierter Wille des Volkes, göttliche Offenbarung oder auch

Tradition. Die vierte Dimension befasst sich mit dem Ausmaß, in welchem

Regeln als obligatorisch bestimmt würden. Weitere Dimensionen bestim-

men die Praxis der Weitergabe rechtlicher Regeln (mündlich, schriftlich

bzw. das Ausmaß der Verschriftlichung) sowie die soziale und/oder geo-

graphische Reichweite, für welche ihnen Validität zugesprochen werde (vgl.

Benda-Beckmann, F. 2002: 50).

Damit bilde dieser analytische Ansatz eine wichtige »Grundlage für die

Beschreibung und Analyse von empirischen Erscheinungsformen von Legiti-

mität, Verbindlichkeitsdogmata, prozessuellen und materiellen Regelungen

[…] – ohne, daß man für Beschreibung und Analyse auf das normative und

ideologisch geladene Vokabular zurückfallen müßte.« (Benda-Beckmann, F.

2007c: 192) Wie Benda-Beckmann aber gleichfalls betont, beinhaltet dieser

Ansatz keine Aussagen zur Frage, inwiefern und unter welchen Umständen

26 Diese Konzeptionen bestimmt Benda-Beckmann folgendermaßen. »Cognitive con-

ceptions state how things are and why they are what they are; normative conceptions

state how things ought tobe,must beormaybe. I use the term ›conceptions‹ as a collec-

tive term that encompasses rules, principles, categories, concepts, standards, notions,

schemes of meaning« (Benda-Beckmann, F. 2002: 48).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Indigene Autonomie in Lateinamerika

empirische Manifestationen von Recht tatsächlich effektive Funktionen der

sozialen Kontrolle erfüllen können (vgl. ders. 2002: 50f.).

Hierin liegt tatsächlich eine gewisse Schwäche dieses Ansatzes, z.B. im

Hinblick auf die Frage, wo Grenzen zwischen »Recht« und »Nicht-Recht« ver-

ortet werden sollen. Allerdings ist bei der Betrachtung von Gesellschaften

ohne Staat sicherlich auf die bereits ausgeführten sozialen Grundlagen von

Recht zurückzukommen. Ein zweiter Teil der Antwort auf diese Frage muss

sich notwendigerweise mit den Funktionsweisen von Recht in rechtspluralis-

tischen Konstellationen beschäftigen.

Das sowohl in den Sozial- als auch in den Rechtswissenschaften debattier-

te Konzept des Rechtspluralismus bezieht sich grundsätzlich darauf, dass in-

nerhalb der meisten Gesellschaften neben dem staatlichen Rechtssystem eine

Vielzahl von normativen Konzeptionen und Ordnungsmechanismen existiert

(vgl. Benda-Beckmann, F. 2002: 38). Ein spezifischer Fall von Rechtspluralis-

mus ist dort gegeben, wo ein vollständiges rechtliches System auf einen an-

deren kulturellen und politischen Kontext transferiert wurde. Dieser Befund

trifft besonders auf ehemals unter kolonialer Herrschaft stehende Staaten zu,

wo der Gegensatz von staatlichem und nicht-staatlichem Recht häufig wei-

terhin stark ausgeprägt ist (vgl. Griffiths 1986: 6).27

Vor diesem Hintergrund wird in der Debatte um Rechtspluralismus häu-

fig zwischen einem »state law pluralism« und einem »deep law pluralism«

unterschieden (vgl. Woodmann 1999: 5). Während unter Letzterem im Allge-

meinen Situation verstanden werden, in welchen nicht-staatliche Rechtsord-

nungen weitgehend unabhängig von einer staatlichen Anerkennung mit der

staatlichen Rechtsordnung koexistieren (s. auch Hoekema 1997: 9), bezieht

sich »state law pluralism« auf die vom Staat anerkannte Koexistenz unter-

schiedlicher Rechtsordnungen (vgl. Woodmann 1999: 4). So zum Beispiel in

ehemals unter britischer Kolonialherrschaft stehenden afrikanischen Staa-

ten, wo in der staatlichen Gerichtsbarkeit neben dem britischen Recht auch

afrikanische gewohnheitsrechtliche und religiöse Normen angewendet und

interpretiert werden (vgl. ebd.: 8).28 Häufig wird diesem »state law plura-

27 Siehe dazu zum Beispiel die Beiträge im Sammelband »The Governance of Legal Plu-

ralism. Empirical Studies from Africa and Beyond« (Zips/Weilenmann 2011) sowie die

Fachzeitschrift »Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law«.

28 Während ein derartiger Rechtspluralismus in einigen Staaten anerkannt ist und dort

also auch Normen aus anderen Rechtsquellen in bestimmten Bereichen offizielle Gel-

tung erhalten, herrscht in anderen Fällen ein antagonistisches Verhältnis zwischen

konkurrierenden rechtlichenOrdnungen vor. Als Extrembeispiele dafür nennt Vander-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 115

lism« eine ausgeprägteUnterordnung der nicht-staatlichen Rechtsordnungen

unter das staatliche Recht attestiert (vgl. Vanderlinden 1989: 153). Hoekema

bezeichnet diese Form des Rechtspluralismus daher auch als »unitaristisch«

und grenzt sie konzeptuell von einer weiteren Form ab, die er als »egalitär«

bezeichnet. Für diesen egalitären staatlichen Rechtspluralismus sieht er als

zentrales Merkmal an, dass dort keine Hierarchie zwischen den einzelnen

Rechtsordnungen etabliert wird (vgl. Hoekema 1997: 10).

Als Konzept umfasst Rechtspluralismus somit ein sehr breites Feld rechtli-

cher Phänomene. Diese konstituieren unterschiedliche Formen legitimen so-

zialen, wirtschaftlichen und politischen Handelns (und damit auch legitime

Formen von Macht) und beinhalten auch bestimmte Vorstellungen und Vor-

gehensweisen für die Bearbeitung von Konflikten (vgl. Benda-Beckmann, F.

2002: 38). Dabei ist es für rechtspluralistische Ordnungen charakteristisch,

dass dort gleiche Situationen häufig unterschiedliche Bewertungen erfah-

ren. Zum Beispiel können Annahmen über Kausalitäten und die Beweisbar-

keit von »Tötung« stark variieren. Ein bestimmter Fall mag in gewohnheits-

rechtlichen Systemen als Folge von Hexerei und Magie angesehen werden,

wohingegen das gleiche Geschehen in einem anderen Rechtssystem als Un-

falltod eingestuft wird (vgl. ebd.: 60). Auch Verwandtschaftsverpflichtungen

können von rechtlicher Ordnung zu rechtlicher Ordnung z.B. in dem Maße

variieren, inwelchemdort »Verwandtschaft« definiert wird (vgl. ebd.).Gleich-

wohl ist aber nicht ausgeschlossen, dass bestimmte Sachverhalte nicht auch

auf gleiche Weise bestimmt und bewertet werden. So können unterschied-

liche Rechtsordnungen grundsätzlich auch zu ähnlichen oder gleichen Be-

wertungen kommen (vgl. ebd.: 61). Eine solche Übereinstimmung mag em-

pirisch in mehr oder weniger starkem Maße der Fall sein. Wichtig ist aber,

dass durchgängige inhaltliche Differenz kein alleiniges Kriterium für rechts-

pluralistische Situationen sein kann. Der entscheidende Punkt ist also, das

Verständnis von Rechtspluralismus nicht einfach auf eine Parallelität unter-

schiedlicher normativer Konzeptionen zu reduzieren, sondern als Koexistenz

linden das Verhältnis von Mafia und Staat sowie jenes vonWiderstandskämpfern und

Okkupationsarmee (vgl. Vanderlinden 1989: 156f.). Hierzu betont Vanderlinden ferner:

»In each case the individual is subjected to different legal orders, each with its own

set of values and, in these instances, quite antagonistic ones. His acts will be quite

differently assessed by each regulatory order he is facing and he will accordingly be

categorized by each of them as either a rebel or a hero.« (Ebd.: 157)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Indigene Autonomie in Lateinamerika

unterschiedlicher, auf unterschiedlichen Legitimationsgrundlagen beruhen-

der Rechtsquellen zu fassen.

Wie ferner bei Griffiths deutlich wird, ist es zudem die Koexistenz die-

ser »Rechtsquellen« im gleichen »sozialen Feld«, welche den verschiedenen

rechtlichen Ordnungsmustern eine spezifische Qualität verleiht, d.h.: »It is

when in a social field more than one source of ›law‹, more than one legal

›order‹, is observable, that the social order of that field can be said to exhi-

bit legal pluralism.« (Griffiths 1986: 38) Obgleich die Geltungsansprüche der

unterschiedlichen Rechtsquellen in der Regel unterschiedlich ausgeprägte so-

ziopolitische und geographische Ausmaße annehmen (vgl. Benda-Beckmann,

F. 2002: 38), besteht ein weiteres Merkmal rechtspluralistischer Kontexte also

darin, dass Menschen in vielen Fällen von mehr als einer einzigen rechtlichen

Ordnung betroffen sind. Oder auch in den Worten von Woodmann: Rechts-

pluralismus ist in Situationen gegeben, »in which a population observes more

than one body of law« (Woodman 1999: 3; s. auch Griffiths 1986: 2; Vanderlin-

den 1989: 151f.).

Benda-Beckmann folgend werde dieser Aspekt in Studien zumeist ge-

rade dann übersehen, wenn dort ein gegen die ideologischen Ansprüche

staatsorientierter und rechtszentralistischer Rechtskonzepte gerichteter

Impetus überwiege (vgl. Benda-Beckmann, F. 2007c: 193). So gehe dieser Im-

petus häufig mit einer Übertragung der rechtszentralistischen Perspektive

auf nicht-staatliche Rechtssysteme einher, z.B. in Form einer postulierten

Nicht-Geltung des staatlichen Rechts, welcher ein mit dem lokalen Recht

übereinstimmendes Verhalten der einzelnen Personen gegenübergestellt

werde (vgl. ebd.: 195). Derartige Zugangsweisen könnten auch dazu füh-

ren, rechtspluralistische Verhältnisse innerhalb gewohnheitsrechtlicher und

religiöser Rechtssysteme zu übersehen (vgl. ebd.: 194).

Demgegenüber hat die rechtsethnologische Forschung auf die relative

Wirksamkeit bzw. Bedeutung von Recht in rechtspluralistischen Kontexten

aufmerksam gemacht (vgl. Benda-Beckmann, F./Benda-Beckmann, K. 2007b:

15). Besonders nachdrücklich kommt dies im Konzept der »semi-autonomen

sozialen Felder« von Sally Moore (1973) zum Ausdruck. Definiert sind diese

Felder einerseits über ihre »prozessuale Eigenschaft«, Regeln zu generieren

und ihre Einhaltung zu erzwingen oder herbeizuführen« (vgl. Moore 1973:

722). Ihre »semi-autonome« Qualität kommt andererseits dadurch zustande,

dass sie Teile einer umfassenderen gesellschaftlichen Struktur sind, welche

in sie hineinwirkt und – bisweilen »auf Einladung« – dort in mehr oder

minder starkem Maße auch aktiv eingreift. In den Worten von Moore stellt

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 117

sich dies folgendermaßen dar: »The semi-autonomous social field has rule-

making capacities, and the means to induce or coerce compliance; but it is

simultaneously set in a larger social matrix which can, and does, affect and

invade it, sometimes at the invitation of persons inside it, sometimes at its

own instance.« (Moore 1973: 720)29

Dies führt zu einem weiteren Aspekt der semi-autonomen Qualität von

Recht. So wird die Legitimität von Recht in den rechtlichen Teilordnungen

durch die Existenz der weiteren Teilordnungen relativiert. Dadurch steht

den Akteuren aber gewissermaßen auch ein größeres Repertoire an unter-

schiedlichen Normen zur Verfügung (vgl. Benda-Beckmann, F. 2008: 65).

Über konfligierende Interessen oder Verweise auf soziale Ungerechtigkei-

ten hinaus können viele soziale, wirtschaftliche und politische Konflikte

in solchen Kontexten daher auch als Konflikte zwischen unterschiedlichen

Rechtsordnungen zum Ausdruck gebracht werden (vgl. Benda-Beckmann,

F./Benda-Beckmann, K. 2007b: 10f.). Ein Beispiel dafür ist sicherlich die

Bedeutung, welche gewohnheitsrechtliche Praktiken in der jüngsten Men-

schenrechtsentwicklung der Vereinten Nationen einnehmen, um kollektive

Landrechte indigener Gruppen auch gegen staatliche Besitzansprüche

geltend zu machen (z.B. Anaya 2004: 35-48; s. auch 2.2).

Zu dem Zweck, spezifischer darauf aufmerksam zumachen, dass Akteure

auf der lokalen Ebene immerwieder strategisch auf Normen aus unterschied-

lichen Rechtsordnungen zugreifen, hat Keebet von Benda-Beckmann den Be-

griff »forum shopping« (Benda-Beckmann, K. 1984: 55) geprägt. Instruktiv ist

diesbezüglich eine Studie vonWolfgangGabbert (2004),welche das Verhältnis

zwischen nationalen Rechtssystemen und indigenen gewohnheitsrechtlichen

Praktiken am Fall des mexikanischen Bundesstaates Chiapas diskutiert. So

beobachtet diese Studie Veränderungen in der gewohnheitsrechtlichen Praxis

dort ansässiger indigener Dorfgemeinden, welche von einer verbesserten Er-

reichbarkeit staatlicher Institutionen ausgingen. Wie Gabbert ausführt, wa-

ren regionale Zentren in Chiapas für viele dieser Gemeinden aufgrund der

schlechten oder fehlenden Anbindung an das Straßennetz lange Zeit nur un-

ter großem Aufwand erreichbar. Als sich diese Situation infolge des Ausbaus

29 Moore diskutiert diesen Befund für unterschiedliche »semi-autonome soziale Felder«,

z.B. am Fall der Produktion von Textilien in New York (Moore 1973: 723-729) sowie

der rechtlichen und politischen Organisationsweise der am Kilimandscharo ansässi-

gen Chagga (vgl. ebd.: 729-742).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Indigene Autonomie in Lateinamerika

des regionalen Verkehrsnetzes verbesserte, führte dies daher auch zu einer

Erleichterung des Zugangs zum nationalen Rechtssystem.

Dies bedeutete zwar nicht, dass sich die Akteure nun beliebig frei bei

verschiedenen rechtlichen Ordnungssystemen bedienen konnten. So wurden

ihre Handlungsspielräume weiterhin davon beeinflusst, dass sie vorrangig

innerhalb eines bestimmten sozialen Feldes mit kontextspezifischen Normen

und Hierarchieverhältnissen agierten. Grundsätzlich verfügten Personen,

welche unzufrieden mit den Entscheidungen lokaler Instanzen waren, nun

aber über eine effektivere Möglichkeit, Beschwerden an den Staat zu richten

(vgl. Gabbert 2004: 192f.).30 Hieraus entsprang dann aber weniger eine Art

der offenen Konfrontation zwischen den Rechtsordnungen. Stattdessen

ging, wie Gabbert feststellt, von der größeren Nähe des Staates ein spezi-

fischer Druck auf die lokalen Institutionen aus, Entscheidungen bei stark

widersprüchlichen Normen an das nationale Recht anzupassen (vgl. ebd.).

Zugleich kam es aber auch zu einer gewissen Stärkung dörflicher Instanzen,

u.a. dort, wo diesen von staatlicher Seite aus Zuständigkeiten zuerkannt

wurden, oder auch in Fällen, deren Verhandlung durch staatliche Institutio-

nen die involvierten Parteien als wesentlich kostspieliger (z.B. im Hinblick

auf Transportkosten oder das zu erwartende Strafmaß) erachteten als eine

Bearbeitung vor Ort (vgl. ebd.: 193). Ferner griffen Streitparteien ebenso auf

die lokalen Mechanismen zurück, wenn ihnen daran gelegen war, im Rah-

men der Konfliktbearbeitung soziale Beziehungen wiederherzustellen (vgl.

ebd.: 192). Auf das nationale Recht rekurrierten sie hingegen oftmals gerade

dann, wenn sie darin einen besonderen persönlichen Vorteil für sich sahen

und/oder sich eine empfindsamere Bestrafung der gegenüberstehenden

Streitpartei erhofften (vgl. ebd.: 194).

Für die Analyse rechtspluralistischer Situationen sind diese Beobach-

tungen von hoher Relevanz, weil sie erneut darauf aufmerksam machen,

dass empirisch eben keine festen, z.B. entlang ethnischer Zugehörigkeit zu

ziehenden Grenzen zwischen voneinander unabhängigen Rechtsordnungen

dominieren. Nicht-staatliche Rechtsordnungen sind in weitere gesellschaft-

liche Zusammenhänge eingebettet, mit welchen sie – ebenso wie »ethnische

30 Eine selektive Nutzung des Zugangs zum staatlichen Rechtssystem zeigte sich daher

gerade darin, dass Einzelne nun versuchten, sich dem Zugriff lokaler, von ihnen als

ungerecht erachteter Praktiken zu entziehen. Als Beispiel dafür verweist Gabbert u.a.

auf lokale Praktiken wie das während der Verlobungszeit vorgesehene Erbringen von

ArbeitsleistungenundGeschenkenandie Elternder Braut (vgl. Gabbert 2004: 193-196).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 119

Gemeinschaften« und ihre Angehörigen auch – auf unterschiedliche Weisen

interagieren. So kann dies zum Beispiel darin zum Ausdruck kommen, dass

staatliche Normen (z.B. in Form von Gerichtsurteilen) in gewohnheitsrecht-

lichen Kontexten rezipiert und kontextspezifisch angepasst werden (vgl.

Benda-Beckmann, F./Benda-Beckmann, K. 2007b: 17). Für Fragen der An-

erkennung des indigenen Gewohnheitsrechts bedeuten die Befunde dieses

Abschnittes ferner, dass sich diese Anerkennung empirisch weniger auf

spezifische lokale Normen und Institutionen, sondern auf die Gruppe als

legitime Quelle von Recht richtet.

3.4 Ausblick: Indigene Autonomie, Recht und Kultur

Die bisherigen Ausführungen haben gezeigt, dass Vorsicht bei Interpretatio-

nen angebracht ist, welche die Debatte um indigene Autonomie auf dichoto-

me Konflikte zwischen vermeintlich klar bestimmbaren ethnischen Gruppen

und dem Staat oder auch zwischen einer voneinander getrennten »indige-

nen« und einer »nicht-indigenen Kultur« verengen. So stehen zum Beispiel

Konzepten wie »indigenen Völkern und Nationen« in Lateinamerika in aller

Regel keine als entsprechende soziale und politische Gemeinschaften verfass-

ten indigenen bzw. ethnischen Gruppen gegenüber. Dessen ungeachtet soll-

te die Implementierung indigener Autonomierechte als ein zum Staat kon-

kurrierender und zugleich intern umkämpfter Anspruch indigener Gruppen,

die Rechte und Pflichten der in Autonomiegebieten ansässigen Personen zu

bestimmen, untersucht werden. Ein spezifisches Merkmal dieses Prozesses

besteht aber darin, dass in seinem Rahmen nicht-staatliche Organisations-

weisen auf staatszentrierte Konzepte von rechtlicher und politischer Organi-

sation treffen. Dieses Spannungsverhältnis soll im Folgenden unter Zuhilfe-

nahme der Begriffe »Ethnisierung« und »Verstaatlichung« diskutiert werden.

Mit »Ethnisierung« indigener Selbstbestimmung ist hier ein weithin ge-

teiltes Verständnis gemeint, welches die politischen und rechtlichen Prakti-

ken indigener Gruppen primär als Ausdruck indigener Identität und Kultur

interpretiert. Deutlich wird diese Perspektive besonders im Zuge von Debat-

ten um indigene Kollektivrechte (z.B. Käss/Heins 2011).31 So hat die verbrei-

31 Während Individualrechte als zentraler KernmodernerMenschenrechtsvorstellungen

besagen, dass alleMenschen unabhängig von ihren gesellschaftlichen und kulturellen

Kontexten gleichermaßen bestimmte grundlegende Rechte besitzen (vgl.Menke/Poll-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Indigene Autonomie in Lateinamerika

tete Überzeugung, dass die Subjekte indigener Kollektivrechte als »kulturell

andersartige Völker« (Kuppe 2011: 8; Hervorh. i.Org.) zu verstehen seien, sich

spezifisch auf Debatten um die Vereinbarkeit von allgemeinen Individual-

rechten mit indigenen Kollektivrechten ausgewirkt.

Demgemäß betonen viele Kritiker der aktuellen Prozesse die Existenz

kaum überwindbarer Widersprüche zwischen indigenen Normen und mo-

dernenMenschenrechten. Indigene Gemeinschaften unterdrückten demnach

häufig internen Dissens und nähmen das Individuum vor allem in seiner

Funktion für die Gemeinschaft wahr.Das Leben der einzelnen Personen besit-

ze dort also nicht den übergeordneten normativenWert, der ihm von »westli-

chen Gesellschaften« zugewiesen werde (z.B.Mansilla 2008: 65). 32 Eine zwei-

te, vor allem von radikaleren indigenen Aktivisten geprägte Position macht

hingegen gerade die »westliche Perspektive« für die »Illegalität, Unsichtbar-

keit und Ausbeutung« (Fernández 2008: 394) der »indigenen Völker« verant-

wortlich.33 Sie bestimmt kollektive Rechte daher als übergeordnet und for-

dert die »uneingeschränkte vollständige Anerkennung der eigenen kulturellen

Werte und Normen« (Feldt/Ströbele-Gregor 2011: 15). Fragen entstehen aber

auch dort, wo eine grundsätzliche Kompatibilität von Individual- und Kol-

lektivrechten postuliert wird. Wie zum Beispiel Anaya ausführt, etablierten

internationale Übereinkommen wie die »Erklärung der Rechte indigener Völ-

ker« (Vereinte Nationen 2007) tatsächlich keine neuen Rechte, sondern »kon-

textualisierten« bereits bestehende Menschenrechtsnormen, d.h. sie passten

sie an die spezifischen Identitäten »indigener Völker« an. Universelle Men-

schenrechte seien folglich im Lichte indigener Kultur zu interpretieren bzw.

von den spezifischen kulturellen Charakteristika »indigener Völker« abzulei-

ten (vgl. Anaya 2010: 202-204).34

man 2011: 13), stellen Kollektivrechte die Gruppe als Rechtssubjekt in den Vorder-

grund. Die Begründung dafür ist, dass die Anerkennung von Individualrechten häufig

nicht als ausreichend dafür angesehenwerden kann, dieMarginalisierung bestimmter

sozialer Gruppen effektiv zu bekämpfen (vgl. Santos 2012a).

32 Allerdings sieht der bolivianische Politikwissenschaftler Mansilla eine »paternalisti-

sche, kollektivistische und illiberale Geisteshaltung« (Mansilla 2004: 47) nicht nur für

indigene Gruppen, sondern auch für bolivianische Gesellschaft insgesamt als charak-

teristisch an (vgl. ebd.: 47-63).

33 Diese Argumentation ist natürlich insofern korrekt, als solche Zugänge in Lateiname-

rika für die Interessen gesellschaftlicher Eliten und die Unterordnung der indigenen

Bevölkerung höchst funktional gewesen sind (vgl. 2.1)

34 Ein ähnlicher Standpunkt findet sich bei Xavier Albó, welcher ausführt, dass den poli-

tischen, sozialen und wirtschaftlichen Menschenrechten in »nicht-westlichen« kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 121

Ob sie Debatten um indigene Selbstbestimmung auf vermeintlich un-

überwindbare Gegensätze zwischen universellen Individual- und als kultu-

rell bestimmten indigenen Kollektivrechten reduzieren oder auch für Verein-

barkeit und kulturelle Interpretation plädieren. Gemeinsame Merkmale die-

ser Argumentationsweisen bestehen doch darin, dass sie indigene Bevölke-

rungsgruppen mehr oder weniger explizit als homogene, von der weiteren

Gesellschaft relativ klar abgrenzbare Einheiten präsentieren. In vielen Fällen

steht dahinter das Bestreben, einen effektiven Schutzmechanismus für indi-

gene Bevölkerungsgruppen zu finden. Zum Teil liegen Hintergründe dafür,

wie Adam Kuper betont, auch in romantisierenden Zugängen zu »indige-

ner Kultur« und »ethnischer Gemeinschaft« (vgl. Kuper 2003: 395). Als Pro-

blem zeigt sich jedoch, dass derartige Zugänge sowohl den »kulturellen Wan-

del, die Durchdringung lokaler Kulturen mit externen Normen und Werten«

(Feldt/Ströbele-Gregor 2011: 15) als auch Fragen nach der Legitimität und der

Herkunft von Traditionen und Normen weitgehend ausblenden (vgl. Nagen-

gast 1997; Kalny 2008: 211-219).

Dies fördert oder verstärkt ein spezifisches Spannungsverhältnis, wel-

ches viele der auf Anerkennung kultureller und ethnischer Differenzen be-

zogenen politischen Prozesse charakterisiert und von Kymlicka als Wider-

spruch zwischen »internal restrictions« und »external protections« charak-

terisiert worden ist (Kymlicka 1995: 35). So sollen Letztere (z.B. in Form des

Selbstbestimmungsrechts) die Identität und Existenz ethnischer und natio-

naler Minderheiten vor äußeren Einflüssen und Entscheidungen schützen.

Zugleich beinhalten sie dadurch aber auch die Gefahr, dass dort Argumente

wie das der »Gruppensolidarität« oder auch der »kulturellen Reinheit« dazu

verwendet werden, die Individualrechte von Gruppenmitgliedern zu unter-

drücken (vgl. ebd.: 35-39). Nicht immer geht es dabei allerdings um die viel

diskutierte Problematik möglicher drastischer Menschenrechtsverletzungen

(s. unten). Häufiger wirken Anerkennungsprozesse unter dem Argument der

kulturellen Differenz und gruppeninterne Ungleichheiten auf subtilere Wei-

sen zusammen. Dies ist z.B. dann der Fall, wenn partikulare Standpunkte,

rellen Kontexten entsprechend der jeweiligen kulturellen Identitäten Sinn und Aus-

druck zukommen solle. Dort fänden eigene und kulturell adäquate Interpretationen

von Menschenrechten statt. Diese könnten in »indigenen Völkern« daher anders aus-

gestaltet werden und somit von »westlichen« Vorstellungen abweichen, würden diese

aber auf andere Weisen respektieren. Abweichungen seien daher in der Regel nicht

weniger human als ihre »modernen« Pendants (vgl. Albó 2006: 46f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Indigene Autonomie in Lateinamerika

z.B. über Zugangskriterien zu politischen Ämtern, als Ausdruck vermeintlich

authentischer Praktiken und Strukturen missverstanden werden (vgl. Gab-

bert 2011: 285).

Auf der anderen Seite können ethnisierende Zugänge, welche Menschen-

rechtsverletzungen als kulturell authentisch interpretieren, auch dazu bei-

tragen, die Reichweite der Anerkennung des indigenen Gewohnheitsrechts

drastisch zu reduzieren. So werden öffentliche und politische Diskussionen

um die »indigene Justiz« in Lateinamerika besonders häufig im Verhältnis zu

Fällen von Lynchjustiz (z.B. die Tötung oder körperliche Bestrafung von auf

frischer Tat ertappten Gewalttätern an Ort und Stelle) geführt und bekräfti-

gen dadurch zugleich gesellschaftlich weit verbreitete Stereotype gegenüber

einer »archaischen« indigenen Rechtspraxis. Auffälligerweise ereignen sich

derartige Vorfälle aber häufig außerhalb indigener Dorfgemeinden, z.B. auf

öffentlichen Märkten und in marginalen Vierteln von Großstädten. Dort kön-

nen sie in vielen Fällen als eine Reaktion der Bevölkerung auf die unzurei-

chende Präsenz des Staates interpretiert werden. Auf ähnliche Weise haben

Untersuchungen zur Rechtspraxis indigener Dorfgemeinden hervorgehoben,

dass ein fehlender Zugang zur staatlichen Justiz eine wichtige Ursache für

Menschenrechtsverletzungen sein kann, d.h. wenn drastische Probleme nicht

durch eigene Verfahren bearbeitet werden können, der Staat nicht erreichbar

ist und Personen das Recht »in die eigenen Hände« nehmen (s. dazu Feldis

2005b: 78-82; Brandt/Franco Valdivia 2006: xxiv; Robin 2009: 98; Albó 2012b:

234-237).35 Natürlich geht es hier nicht darum, solche Vorfälle auf irgendei-

ne Weise zu rechtfertigen, sondern zu zeigen, dass die Diskussion um die

Anerkennung des indigenen Gewohnheitsrechts häufig von Extremfällen be-

stimmt wird, für welche eine Interpretation als »indigene Justiz« in der Regel

keine ausreichende Erklärung darstellt.

Zudem hat die Analyse der bolivianischen Gesetzgebung zur indigenen

Gerichtsbarkeit auch deutlich gemacht, dass Restriktionen indigener Rechts-

35 Besonders eindrücklich hat Robin diesen Zusammenhang an einem Fall von Lynch-

justiz in einer indigenen Dorfgemeinde bei Cuzco (Peru) dargestellt. Wie sie aufzeigt,

stand der untersuchte Vorfall (die Tötung einer wiederholt des Diebstahls beschul-

digten Person) dort am Ende einer Kette von erfolglosen lokalen Bearbeitungsversu-

chen und dem ebenso erfolglosen Bemühen um Unterstützung bei staatlichen Insti-

tutionen. Diese Punkte wurden jedoch im anschließenden, vor einem staatlichen Ge-

richt verhandelten Strafprozess nahezu vollständig zugunsten einer rassistisch konno-

tierten Interpretation des Vorfalls als Ausdruck indigener Justiz ignoriert (vgl. Robin

2009).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 123

kompetenzen nicht alleine von der Sorge um Menschenrechtsverletzungen

gelenkt scheinen, sondern offensichtlich auch an der Reproduktion von Hier-

archie und Kontrolle im Verhältnis zum staatlichen Rechtssystem orientiert

sind. So wurde u.a. gezeigt, dass das »Gesetz zur Abgrenzung der Gerichts-

barkeiten« (Bolivien 2010b) zunächst umfangreiche indigene Zuständigkei-

ten für die »Angehörigen des jeweiligen indigenen Volkes« erklärt, diese dann

aber durch einen detaillierten, durchGesetzesvorbehalt potentiell erweiterba-

ren Katalog von Einschränkungen begrenzt und der nationalen Gerichtsbar-

keit breite Eingriffsmöglichkeiten in die internen Belange indigener Gruppen

sichert (siehe dazu 2.3.2).

Der zweite oben genannte Begriff der »Verstaatlichung« zielt auf die star-

ke Ausrichtung der öffentlichen, politischen und häufig auch der wissen-

schaftlichen Diskussion um indigene Selbstbestimmung und Autonomie an

(national)staatlichen Konzepten von ethnischer und politischer Gemeinschaft

ab, wodurch wichtige »nicht-staatliche« Eigenschaften der sozialen, rechtli-

chen und politischen Organisation indigener Bevölkerungsgruppen aus dem

Blick geraten.

Während indigene Selbstbestimmung häufigmit Begriffenwie »ethnische

Gemeinschaft« bzw. »indigene Völker und Nationen«, »historische Kontinui-

tät« oder auch »traditionelle Lebensweisen« diskutiert wird, legen die Be-

funde dieses Kapitels nahe, dass indigene Selbstregierungsrechte unter dem

Aspekt der Veränderung und Neukonstruktion untersucht werden sollten.

Damit ist im Besonderen gemeint, dass die Institutionen, welche oberhalb

der bestehenden politischen Strukturen indigener Gruppen für die Ausübung

indigener Autonomierechte vorgesehen werden, in der Regel neugeschaffen

werden müssten (vgl. Gabbert 2011). Ferner verweist »Verstaatlichung« dar-

auf, dass sich nicht-staatliche Organisationsweisen in vielfacher Hinsicht wi-

dersprüchlich zu solchen Prozessen verhalten (siehe dazu 3.2). So kann die

an staatlichen Leitbildern orientierte Schaffung politischer Institutionen zum

Beispiel als Prozess der »Entbettung« von Recht und Autorität aus bestehen-

den nicht-staatlichen (z.B. dörflichen) Strukturen analysiert werden.

Dabei überlagern sich fraglos unterschiedliche Dynamiken. Innerhalb

der als Rechtssubjekte bestimmten Gruppen betreffen diese zum Beispiel das

Spannungsfeld von Selbstbestimmung nach außen und der Herausbildung

neuer politischer Hierarchien im Rahmen gemeinsamer Autonomiever-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Indigene Autonomie in Lateinamerika

waltungen, welche in nicht-staatlich verfassten Gesellschaften speziell das

Problem der Konstruktion von Herrschaft beinhalten.36

Diese Prozesse implizieren für indigene Autonomiegebiete bedeutsame

Konflikte um die Ausübung von politischer Autorität und die Verortung

von Macht, z.B. im Hinblick auf die Neuorganisation und Kontrolle der

politischen Entscheidungsprozesse. Erste ambivalente Folgen von »Ver-

staatlichung« sind in Lateinamerika in diesem Sinne bereits am Beispiel

»indigener Funktionäre« beschrieben worden, welche u.a. in den allerorten

gegründeten indigenen Verbänden als Vermittler oder Kontaktpersonen

für externe Akteure37 agieren und dadurch wesentlichen Einfluss auf Ver-

handlungen und dort getroffene Entscheidungen ausüben können. Diesen

Wandel von Organisationsformen und der Veränderung von Führung fasst

Hoekema folgendermaßen zusammen: »[T]his all promotes a special kind

of leadership: the relatively young, well and often formally educated, good

Spanish speaking people, with their mestizo or white assistants, are the ones

that of necessity dominate decision-making inside the territories, as well as

in relation with the surrounding actors.« (Hoekema 1996: 5)

Im Verhältnis zu Staaten und Regierungen bestehen wichtige Dynami-

ken hingegen im Widerspruch zwischen indigener Selbstbestimmung und

dort bestehenden Bestrebungen, die Ausübung dieser Selbstbestimmung

möglichst in bereits vorhandene Strukturen und Hierarchien einzubetten

und somit einem äußeren regulatorischen Zugriff zu unterwerfen.

Auch hier ist die bolivianische Gesetzgebung zur indigenen Gerichtsbar-

keit illustrativ. Neben der Begrenzung indigener Zuständigkeiten auf »his-

torisch und traditionell« (Bolivien 2010b: Art. 10 I) verhandelte Sachverhalte

ist auffällig, dass dieser Gerichtsbarkeit offenbar fundamentale Kompetenzen

entzogen werden, welche sich auf die Kontrolle indigener Autonomieadmi-

nistrationen richten. Zum Beispiel lässt es der Entzug von Delikten wie dem

der »Korruption oder jeglichem anderen Delikt, dessen Opfer der Staat ist«

(ebd.: Art 10 II a), fraglichwerden, ob für entsprechende Vorfälle innerhalb der

36 Dieser Punkt erinnert an eine EinschätzungMaxWebers,welcher bemerkt: »JedeHerr-

schaft äußert sich und funktioniert als Verwaltung. Jede Verwaltung bedarf irgendwie

der Herrschaft, denn immer müssen zu ihrer Führung irgendwelche Befehlsgewalten

in irgend jemandes Hand gelegt sein.« (Weber 1921: 545)

37 Hierbei geht es u.a. um staatliche Akteure sowie um Akteure aus der Entwicklungs-

zusammenarbeit und der Wirtschaft. Siehe dazu Münzel (1985: 15f.); Gabbert (2008:

23f.); Bremen (2013: 232-236).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Ethnizität, Recht und Autonomie 125

eigenen Autonomieverwaltungen indigene Rechtszuständigkeiten existieren.

Diese Frage wird auch am Entzug der zivilrechtlichen Kompetenzen »in allen

Fällen, in welche der Staat über seine zentrale, dezentralisierte […] autonome

Verwaltung« involviert ist, deutlich (ebd.: Art. 10 II b). So sind gemäß Verfas-

sung eben auch indigene autonome Verwaltungen integrale Bestandteile der

»plurinationalen« Staatlichkeit (vgl. Tamburini 2012: 272). Der weitere Ent-

zug »aller Bereiche des Eigentumsrechtes« (ebd.: Art. 10 II b) legt zudem die

von Leonardo Tamburini sarkastisch formulierte Frage nahe: »Um was sollen

sich die indigenen Autoritäten kümmern, wenn nicht um die Eigentumsrech-

te der Personen, welche innerhalb ihres Gerichtsbezirkes leben?« (Tamburini

2012: 273).

Abschließend ist auf weitere Merkmale der »Verstaatlichung« indigener

Autonomie hinzuweisen,welche sich ebenfalls gut amFall Boliviens aufzeigen

lassen. So wiederholen dort die Verfassung und die Autonomiegesetzgebung

den bekanntenWortlaut internationaler Übereinkommen zu indigenen Rech-

ten, welche indigene Autonomie als Selbstregierung »indigener Völker« auf

Basis der »eigenen Kultur« sowie »eigener Institutionen« bestimmen (s. dazu

2.2 und 2.3.2). Im Anschluss daran wird aber deutlich gemacht, dass die Um-

setzung indigene Autonomie sich idealerweise auf die Reproduktion bereits

bestehenderMuster der politischen Verwaltung richtet,welche sichmöglichst

passgenau in die gesamtstaatliche Verwaltungsstruktur einfügen lassen. Zu

diesemZweck legt das Autonomierahmengesetz (Bolivien 2010a) die erforder-

lichen Voraussetzungen für die Ausübung der Autonomie fest. Insbesondere

die detaillierten Vorgaben für die Inhalte der Autonomiestatuten sind dafür

instruktiv. So werden dort u.a. Darstellungen der »Organisationsweise des

legislativen oder deliberativen Organs« sowie des »Organs der Gerichtsbar-

keit« gefordert. Vorausgesetzt wird auch eine Ausführung der »Funktionen

und Kompetenzen der politischen Ämter, um die Erfüllung der exekutiven,

legislativen und deliberativen Funktionen sicherzustellen« (vgl. ebd.: Art. 62

I Nr. 4 u. 5, Art. 62 II). Obgleich verschiedentlich konstatiert worden ist, dass

die bolivianische Verfassung indigenen Autonomiegebieten eine sehr weitge-

hende Ausübung und Gestaltung indigener Selbstbestimmung gestattet (vgl.

Romero/Albó 2009: 73, González 2015: 17), werden damit doch zugleich zen-

trale Inhalte und Organisationsstrukturen a priori gesetzlich festgelegt. Zu

beachten ist, dass diese Strukturen an der Teilung staatlicher Gewalten ori-

entiert sind,welche für denmodernen liberalen Staat charakteristisch ist (vgl.

Tamburini 2012: 268; s. auch Jiménez Pimentel 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Indigene Autonomie in Lateinamerika

Unabhängig von kontextspezifischen Faktoren ruft die Umsetzung indi-

gener Autonomierechte in Bolivien aber ebenfalls in Erinnerung, dass nicht

aller Wandel, welcher indigene Selbstregierung von »traditionellen« indige-

nen Organisationsdynamiken unterscheidet, alleine auf staatliche Eingriffe

zurückzuführen ist. Der Punkt, um den es hier geht, besteht darin, dass die

Ausübung indigener Autonomie in Bolivien zum Beispiel nach sprachlichen

Kriterien zwar unterhalb der Ebene bestimmter »indigener Völker« angesie-

delt ist, aber jene Gebiete, welche für die Ausübung indigener Autonomie in

Frage kommen, in der Regel trotzdem beträchtliche Ausmaße einnehmen (s.

dazu 4.2). Hierbei handelt es sich prinzipiell um bereits bestehende territo-

riale Einheiten wie municipios sowie im Rahmen der Agrarreform anerkann-

tes indigenes Landeigentum (tierras comunitarias de orígen, TCO), welchen bei

Erfüllung bestimmter demographischer Voraussetzungen und dem erklär-

ten Willen ihrer Bevölkerung der Weg zur indigenen Autonomie offensteht

(vgl. 3.2.3).

Wie auch die folgenden Kapitel zeigen, ist es für die politisch stark frag-

mentierten indigenen Bevölkerungsgruppen in den lateinamerikanischen

Tieflandgebieten kaum möglich, derartige Flächen auf Basis überkommener

Strukturen und Prinzipien zu verwalten. Dazu kommt, dass diese Gebiete

auch bei einer mehrheitlichen indigenen Bevölkerung in der Regel trotzdem

ethnisch und kulturell sehr heterogen sind. Auch auf dieser Grundlage

scheint indigene Selbstregierung also gewisse Anpassungen an staatliche

Formen der politischen Organisation und Verwaltung zu erfordern. Zu unter-

suchen ist allerdings, in welchem Ausmaß die hier beschriebenen Tendenzen

der »Verstaatlichung« indigene Selbstbestimmung fördern oder mit alten

und neuen Formen der Kontrolle durch den Staat einhergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004 - am 14.02.2026, 18:51:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

