
Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit

und des Friedens

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

Lass ab vom Bösen und tue Gutes;

suche Frieden und jage ihm nach!

(Ps 34,15)

Als Christinnen und Christen, die sich im Gottesdienst und im Gebet in

den Frieden Gottes stellen, haben wir Anteil an der Friedensbewegung

Gottes in dieseWelt hinein. Sie bildet den Ausgangspunkt und den Kern

der Friedenstheologie und -ethik, die wir als christliche Kirchen in das

Ringen um den Frieden in der Welt einbringen.

Der Friede Gottes ist umfassend; unsere Umsetzungen sind par-

tikular. Gottes Frieden umfasst ein Leben in Würde, den Schutz vor

Gewalt, die Bewahrung unserer Lebensgrundlagen, den Abbau von Un-

gerechtigkeit und Not, die Stärkung von Recht, Freiheit und kulturel-

ler Vielfalt. Die grundlegende Differenz zwischen dem, was wir für den

Frieden tun, und dem Frieden Gottes führt uns von der Klage in das Lob

Gottes. Diese Differenz wehrt jeder Sakralisierung politischer Positio-

nen, auch unserer eigenen. Sie begrenzt unsere menschlichen Ausein-

andersetzungen heilsam. Sie fördert nüchterne Unterscheidungen und

ermöglicht Selbstkritik und Gelassenheit.

Der Friede Gottes überwindet Grenzen,Mächte und Gewalten. Gott

steht den Opfern bei. Das geschieht aber nicht durch eine Steigerung

der Gewalt, sondern durch Überwindung der Logik der Gewalt: indem

Gott Mensch wird und sich in Christus selbst verwundbar macht.

Der neue Himmel und die neue Erde, in der sich Gerechtigkeit und

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

Friede küssen, liegen uns noch voraus. Aber wir gestalten schon im

Hier und Jetzt mit Hoffnung und Ausdauer, mit Klarheit und Mut eine

Friedensordnung. Christus ist unser Friede (Eph 2,14). Christus richtet

uns durch seine Gerechtigkeit auf und nimmt uns mit auf seinen Weg.

Wir sind gerufen, uns aufrecht und mündig mit unseren Kompetenzen

und Ressourcen, auch mit unseren Schwächen, an Christi gewaltfreiem

Friedenshandeln auszurichten und Verantwortung für einen gerechten

Frieden zu übernehmen.

Vor 30 Jahren fand die friedliche Revolution in der DDR statt, mit

brennenden Kerzen in den Händen und Friedensgebeten in überfüll-

ten Kirchen – gewaltfrei. Das empfinden wir nach wie vor dankbar –

in Ost wie in West – als ein großes Geschenk. Die Mauer fiel, die deut-

sche und europäische Teilung konnte überwundenwerden,Demokratie

und Freiheit wurden dazugewonnen. Jedoch sind nicht alle Mauern in

Köpfen und Herzen überwunden worden, neue werden errichtet.

Der Überwindung der alten Blockkonfrontation ist eine internatio-

naleWeltordnung gefolgt, die bestimmt ist durch eineMultipolarität, in

der neben den Großmächten eine Vielzahl weiterer Akteure miteinan-

der konkurrieren. Neue Konfliktlinien entstanden, Kriege wurden ge-

führt und geschürt. Im Jahr 2007 hat sich die Evangelische Kirche in

Deutschland vor diesem Hintergrund in der Denkschrift »Aus Gottes

Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen« dem Leitbild des Ge-

rechten Friedens verpflichtet und sich für einen klaren Vorrang für ge-

waltfreie, zivile Instrumente der Konfliktbearbeitung ausgesprochen.

Sie betont den engen Zusammenhang von Frieden und Gerechtigkeit

und von Frieden und Recht. Den Einsatz militärischer Mittel hält sie

ausschließlich als »rechtserhaltende Gewalt«, die als äußerstes Mittel

(ultima ratio) erwogen werden darf, unter engen Kriterien für legitim.

Der Einsatz von Gewalt ist immer eine Niederlage und stellt uns vor

die Frage, ob wir im Vorfeld alles zur Prävention und gewaltfreien Kon-

fliktlösung getan haben.

 

Seit der Friedensdenkschrift der EKD aus dem Jahr 2007 hat sich die

Situation erneut geändert:

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens 67

• Der Klimawandel entzieht Menschen die Lebensgrundlagen. Das

führt zunehmend zu gewaltsamen innerstaatlichen und zwischen-

staatlichen Konflikten und Migrationsdruck.

• Die globalen sozialen und wirtschaftlichen Ungleichheiten vergrö-

ßern sich.

• Aus innerstaatlichen Konflikten entstehen zunehmend Kriege, in

die Großmächte und/oder Nachbarstaaten involviert sind.

• Der internationale Terrorismus verändert und verschärft die Kon-

flikte.

• Die Ausgaben für Rüstung und Militär steigen deutlich.

• Die Bilanz militärischer Einsätze, die zur Beendigung von Men-

schenrechtsverletzungen führen sollen, ist enttäuschend.

• Hybride Kriege, Kriegsführung im Cyberraum, Weiterverbreitung

von Massenvernichtungswaffen und automatisierte sowie teilauto-

nome Waffensysteme werfen grundlegende ethische Fragen auf.

• Die regelbasierte multilaterale Weltordnung ist in der Krise. Groß-

mächte kündigen internationale Verträge zur Rüstungskontrolle

und stellen internationale Abkommen in Frage.

• Der zunehmende Zerfall von Staatlichkeit in vielen Regionen der

Welt verändert die sicherheitspolitische Herausforderung.

• Das gesellschaftliche Klima wird rauer, Reden und Handeln werden

gewaltförmiger.

Eine gerechtere, ressourcen-schonendere und die Würde aller Men-

schen achtende Weltordnung ist der wichtigste Beitrag für mehr

globale Sicherheit und weniger Konflikte. Die wichtigen globalen Her-

ausforderungen lassen sich nicht militärisch lösen, sie bedürfen des

politischen Ausgleichs sowie der Berücksichtigung des Rechtes und des

Wohles aller Beteiligten. Vor allem aber bedürfen sie der Stärkung des

gegenseitigen Vertrauens. Die Gemeinschaft in der Ökumene hilft uns,

zum Aufbau des Vertrauens beizutragen. Deshalb sind wir gemeinsam

mit Kirchen aus aller Welt auf dem Pilgerweg der Gerechtigkeit und

des Friedens.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

1. Der Weg der Gewaltfreiheit

Die Erfahrung zeigt, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten in

der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen gesellschaft-

lichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise

zu bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafür, We-

ge aus Gewalt und Schuld zu finden, einander vor Gewalt zu schüt-

zen und Versöhnungsprozesse zu gestalten – in Friedenszeiten wie in

Krisen- und Kriegssituationen. Auf demWeg der Gerechtigkeit und des

Friedens hören wir Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit. Wir folgen Jesus,

der Gewalt weder mit passiver Gleichgültigkeit noch mit gewaltsamer

Aggression begegnet, sondern mit aktivem Gewaltverzicht. Dieser Weg

transformiert Feindschaft und überwindet Gewalt, und er achtet die

Würde aller Menschen, auch die von Gegnerinnen und Gegnern.

• Das Leitbild des Gerechten Friedens setzt die Gewaltfreiheit an die

erste Stelle. Das wollen wir im Gebet, im eigenen Friedenshandeln

und im gesellschaftlichen Dialog immer weiter einüben. Wir rufen

die politisch Verantwortlichen dazu auf, militärische Gewalt und

kriegerische Mittel zu überwinden. Vom Gerechten Frieden her zu

denken heißt, den Grundsatz zu befolgen: »Wenn du den Frieden

willst, bereite den Frieden vor.« Deshalb setzen wir uns mit ganzer

Kraft für die Vorbeugung und Eindämmung von Gewalt ein.

• Aufgrund der positiven Erfahrungen mit Prävention und ziviler

Konfliktbearbeitung stärken wir die Ausbildung und den Einsatz

von Friedensfachkräften und fordern den Ausbau der Friedens-

und Konfliktforschung und die verlässliche Bereitstellung der dafür

notwendigen finanziellen Ausstattung.

• Prävention ist die nachhaltigste Form der Friedenssicherung. Des-

halb fordern wir die Priorisierung von Haushaltsmitteln des Bun-

desetats – mindestens zwei Prozent des Bruttoinlandproduktes –

für entwicklungspolitische Maßnahmen, für die Bekämpfung von

Gewaltursachen, für Krisenprävention, für gewaltfreie Konfliktbe-

arbeitung und für Nachsorge und zivile Aufbauarbeit in Krisenre-

gionen.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens 69

2. Nachhaltige Entwicklung und Klimaschutz
für gerechten Frieden

Im Jahr 2015 haben die Vereinten Nationen die Agenda 2030 mit ihren

17 Zielen für Nachhaltige Entwicklung (Sustainable Development Goals,

SDGs) beschlossen. Der aktuelle Stand der Umsetzung gibt Anlass zur

Besorgnis: Wenn wir als Weltgemeinschaft so weitermachen wie bis-

her, werden von den 169 Unterzielen nur drei erreicht werden. Auch

vom Erreichen des Zieles Nr. 16 »Friede, Gerechtigkeit und starke In-

stitutionen« sind wir weit entfernt. Noch immer sind zwei Milliarden

Menschen nicht ausreichend ernährt, verbrauchen wir besonders im

Globalen Norden mehr Ressourcen als wir zur Verfügung haben, leben

wir auf Kosten des fernen Nächsten und kommender Generationen.

Die katastrophalen Auswirkungen des Klimawandels wirken als

Konfliktbeschleuniger, sie verstärken bestehende Problemlagen wie

Hunger oder extreme Wetterereignisse und treffen insbesondere die-

jenigen, die am wenigsten zur globalen Erwärmung beitragen. Wir

werden dem Anspruch der Agenda 2030, niemanden zurückzulassen

(»leave no one behind«), nicht gerecht. Weil wir die nachhaltigen

Entwicklungsziele nicht konsequent umsetzen, sind wir auf dem Weg

in eine noch unfriedlichere Welt. Ohne nachhaltige Entwicklung gibt

es keinen Frieden.

Die Kirchen können an vieles anknüpfen, wofür sie sich seit Jah-

ren im konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung

der Schöpfung engagieren.Wir sprechen uns für ein entschiedenes En-

gagement von Politik, Wirtschaft und Zivilgesellschaft zur Einhaltung

der ökologischen Grenzen unserer Erde aus. Wirksamer Klimaschutz

ist auch ein Beitrag zur Krisenprävention.

Für den Frieden in der Welt ist Klimagerechtigkeit eine unabding-

bare Voraussetzung. Es ist deshalb ein Ausdruck des christlichen Frie-

denszeugnisses, sich als Kirche sowohl für das Erreichen der von den

Vereinten Nationen 2015 in Paris beschlossenen Klimaziele einzusetzen

als auch das eigene kirchliche Klimaschutzhandeln konsequent weiter-

zuentwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

• Wir treten ein für eine Ethik, eine Ökonomie und einen Lebensstil

des Genug und für eine Verzahnung von Friedens- und Nachhaltig-

keitsdiskursen in Kirche und Gesellschaft.

• Wir unterstützen die weltweiten Partnerkirchen und -projekte dar-

in, die Folgen des Klimawandels zu bewältigen.

• Wir fordern die Bundesregierung auf, die im Koalitionsvertrag ge-

setzten Klimaschutzziele endlich entschieden umzusetzen. Die bis-

lang getroffenen Maßnahmen, verabschiedeten Gesetze wie auch

die DeutscheNachhaltigkeitsstrategie reichen bei weitemnicht aus.

• Wir unterstützen die Absicht der Bundesregierung, globalen Kli-

maschutz als Beitrag zur Krisenprävention zum Schwerpunkt ihrer

Zeit als nichtständiges Mitglied im UN-Sicherheitsrat zu machen.

Sie sollte dazu neue Allianzen suchen und innovative Formate der

multilateralen Kooperation nutzen.

• Weiterhin muss die Bundesregierung ihrer internationalen Verant-

wortung gerecht werden und dauerhaft ausreichende Mittel für die

internationale Klimafinanzierung, insbesondere für die Prävention

vor und die Kompensation von klimabedingten Schäden und Ver-

lusten, zur Verfügung stellen.

3. Gesellschaftlicher Frieden

Wir nehmen eine wachsende Schere zwischen Arm und Reich und so-

ziale Benachteiligung wahr. Lohndumping und die Verlagerung von Ar-

beitsplätzen, sowie Altersarmut und steigende Mieten wecken zuneh-

mend Ängste. Die Kirche hat hier die Aufgabe, sich mit diesen Pro-

blemen auseinanderzusetzen, um damit auch verkürzenden populisti-

schen Argumentationen, Extremismus und Gewaltbereitschaft vorzu-

beugen. Dafürmüssen Räume für konstruktive Lösungen geöffnet wer-

den. Zunehmend belasten auch Antisemitismus und Islamfeindlichkeit

sowie Rechtspopulismus und Rechtsextremismus das gesellschaftliche

Klima. Dem muss entgegnet werden: Rassismus und Ausgrenzung wi-

dersprechen dem christlichen Gebot der Nächstenliebe und der Würde

des Menschen. Verbale und physische Verrohung und Gewalt dürfen

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens 71

keine Mittel der politischen, weltanschaulichen und religiösen Ausein-

andersetzung sein. Religionen dürfen kein Anlass für Hass, Unfrieden

und Krieg sein, vielmehr sind die Friedenspotentiale der Religionen

auszuschöpfen, damit sie als Werkzeuge des Friedens dienen können.

Wir ermutigen Kirchengemeinden und andere kirchliche Einrich-

tungen, als Orte der Reflexion und des Dialogs zur Verfügung zu ste-

hen, Menschen zur friedfertigen Durchsetzung ihrer Interessen zu be-

fähigen undMöglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe, gerade auch

im ländlichen Raum, zu schaffen. Bündnisse zur Lösung relevanter so-

zialer Probleme und zur Überbrückung gesellschaftlicher Spaltung sind

zu fördern und eine Haltung zu entwickeln, die es ermöglicht, gegen

verbale und physische Gewalt einzutreten. Christliche Gemeinden, Ver-

bände und Initiativen können Impulsgeber und Freiräume sein für so-

ziale Gemeinschaft bildende Aktivitäten. Alle Aktivitäten, die es in die-

sem Sinne bereits gibt, verdienen mehr gesellschaftliche Aufmerksam-

keit. Sie sind die Bündnispartner zur Gestaltung des Gemeinwesens.

• Wir verpflichten uns, Initiativen imBereich der Friedenspädagogik,

zivilen Konfliktbearbeitung und der politischen Bildung zu unter-

stützen und dabei gerade dem politischen Engagement, den Kom-

petenzen und Anliegen junger Menschen Raum zu geben.

• Wir fordern einen Ausbau der Friedens- und Demokratiebildung in

Schulen und Bildungseinrichtungen.

• Wir empfehlen, die pädagogische Arbeit zur Stärkung der Kompe-

tenzen im Umgang mit Hate-Speech und Mobbing in der analogen

und digitalen Kommunikation zu intensivieren.

4. Die europäische Verantwortung für den Frieden

Die Europäische Union (EU) hat sich als Wertegemeinschaft der Ach-

tung der Menschenwürde und der Wahrung der Menschenrechte, der

Freiheit, Demokratie, Gleichheit und Rechtsstaatlichkeit verpflichtet

(Lissabon-Vertrag, 2007). Sie hat maßgeblich zu Frieden und Versöh-

nung zwischen ehemals verfeindeten Staaten in Europa beigetragen

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

und einen historisch einmaligen Stabilitätsraum geschaffen. Wir

unterstützen alle Kräfte, die der EU als Projekt des Friedens und

der Versöhnung verpflichtet sind. Wir sagen »Ja zu einem Europa in

weltweiter Solidarität, das Gleichgültigkeit und Eigeninteressen über-

windet, Frieden und Gerechtigkeit übt und sich für die Bewahrung

der Schöpfung einsetzt.« (Kundgebung der EKD-Synode 2016). Die

Stärke der EU sehen wir darin, mit zivilen, diplomatischen Mitteln

Krisen vorzubeugen, zur Beilegung von Gewaltkonflikten beizutragen

und kriegszerstörte Gesellschaften im Wiederaufbau zu unterstützen.

Dauerhafter Frieden ist nur zu erreichen, wenn auch die Sicherheit

anderer in den Blick genommen wird. Vertrauensbildende Maßnah-

men und eine internationale gültige Rechtsordnung spielen dabei eine

entscheidende Rolle.

• Gemeinsam mit den anderen Kirchen in Europa wollen wir eine

klar vernehmbare Stimme für den Frieden sein. Wir setzen uns in

den europäischen kirchlichen Vereinigungen wie Gemeinschaft Eu-

ropäischer Kirchen in Europa (GEKE) und Konferenz Europäischer

Kirchen (KEK) für diese Ziele ein, wie sie z.B. in der »Charta Oecu-

menica« (2001) beschrieben sind.

• Wir fordern, dass die EU vor allem die Institutionen unterstützt,

die der Friedensförderung dienen. In Abstimmung mit den Verein-

ten Nationen, der OSZE und dem Europarat sollte sie die Instru-

mente für Mediation, Gewaltprävention, zivile Konfliktbearbeitung

und Nachsorge sowie für den Friedensaufbau systematisch ausbau-

en und finanziell deutlich besser ausstatten.

• Wir fordern, dass die gesamte EU-Politik und insbesondere die EU-

Nachbarschaftspolitik (ENP) durch faire Handelsbeziehungen, eine

gerechte Agrarpolitik sowie glaubwürdige Klima- und Umweltpoli-

tik friedensverträglich und im Sinne globaler Solidarität ausgestal-

tet werden.

• Wir fordern die EU und ihre Mitgliedstaaten dazu auf, ihre

Schutzverantwortung für Flüchtlinge konsequent wahrzunehmen.

EU-Missionen zur Seenotrettung sind dringend erforderlich. Es

müssen sichere und legale Wege für Schutzsuchende in die EU

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens 73

sowie ein gemeinsames Asylsystem mit fairer Verteilung und

möglichst hohen Verfahrens- und Aufnahmestandards geschaffen

werden. Das in Artikel 18 der EU-Grundrechtecharta verankerte

Recht auf Asyl muss garantiert werden. Wir unterstützen die

Bundesregierung dabei, im europäischen Zusammenhang für den

Globalen UN-Migrationspakt als Rahmen für eine gemeinsame

Regelung migrationspolitischer Fragen zu werben.

• Wir fordern, dass die Regeln der EU zur Rüstungsexportkontrolle –

im Einklangmit dem »Gemeinsamen Standpunkt der EU« von 2008

– restriktiver umgesetzt werden und deren Einhaltung effektiver

überwacht wird. Hier sind alle Mitgliedstaaten gefordert, ihre na-

tionale Gesetzgebung und Kontrollinstanzen entsprechend auszu-

richten. Wir bitten die Bundesregierung, ein Rüstungsexportkon-

trollgesetz in Deutschland vorzulegen und im Rahmen ihrer EU-

Ratspräsidentschaft glaubwürdig dafür zu werben. Sowohl Exporte

in Krisenregionen als auch militärische Kooperationen mit Dritt-

staaten außerhalb der Nato, die Menschenrechte und Demokratie

missachten, untergraben die internationale Friedensordnung.

5. Herausforderungen durch Autonomisierung, Cyberraum
und Atomwaffen

Autonomisierung und Teilautonomisierung von Waffen

Eine neue friedensethische Herausforderung stellen automatisierte, teil-

autonome und unbemannte Waffensysteme dar, die auch zur Gefahrenab-

wehr und damit zum Schutz nicht nur von Soldatinnen und Solda-

ten, sondern auch von Zivilisten und Zivilistinnen eingesetzt werden.

Gleichzeitig gibt es vielfältige Risiken: ein Absinken der Hemmschwelle

zummilitärischen Einsatz, eine Entgrenzung des Krieges oder auch die

völlig ungelösten Fragen der Kontrolle und Verantwortung für die Fol-

gen einer militärischen Aktion.Mit steigendem Autonomisierungsgrad

werden diese Risiken größer und beträfen im Falle autonomer und teil-

autonomer Systeme auch elementare Fragen der Menschenwürde.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

• Bei autonomen Waffen, die der menschlichen Kontrolle entzogen

sind, treten wir für eine völkerrechtliche Ächtung ein und appellie-

ren an die Bundesregierung, sich für ein verbindliches Verbot von

autonomen Waffensystemen einzusetzen.

• Wir unterstützen die internationale Kampagne »Stop Killer Robots«

zur Ächtung sogenannter Killerroboter.

Cyberraum

Cyberangriffe unterscheiden sich fundamental von herkömmlichen

Formen der Kriegführung. Sie finden scheinbar »vollkommen blutlos«

im virtuellen Raum statt, können aber dramatische Wirkungen zei-

tigen, insbesondere wenn sie vitale Infrastrukturen wie Strom- oder

Wasserversorgung treffen. Viele Staaten, auch Deutschland, reagie-

ren darauf mit der Einrichtung von militärischen Cyberkommandos.

Ihre Bindung an rechtsstaatliche Verfahren, ihre Kontrolle durch

die staatlichen Organe und ihre Verbindung mit nichtmilitärischen

Einrichtungen der Aufklärung und Gefahrenabwehr ist zu sichern

und zu stärken. Entscheidend ist unter anderem die Resilienz, das

heißt die Schaffung sicherer und widerstandsfähiger Infrastrukturen

und Vorkehrungen für deren Wiederherstellung. Diese einzurichten

und weiterzuentwickeln, ist zuvorderst eine Aufgabe für Politik und

Wirtschaft.

• Wir sprechen uns dafür aus, bei der Cyber-Abwehr vor allem zivile

Strukturen und defensive Maßnahmen zu stärken.

• Wir sehen die Notwendigkeit, zur Vermeidung bzw. Regelung von

Konflikten im Cyberraum auf der Grundlage ethischer Kriterien ein

völkerrechtlich verbindliches Cyberrecht zu entwickeln und einzu-

führen. Die Bundesregierung sollte sich im Rahmen der UN dafür

einsetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens 75

Atomwaffen

Atomwaffen sind Massenvernichtungswaffen und eine existentiel-

le Bedrohung des gesamten menschlichen Lebensraums. Schon die

Friedensdenkschrift von 2007 betont, dass die »Drohung mit Nuklear-

waffen nicht mehr als Mittel legitimer Selbstverteidigung« betrachtet

werden kann. Politisches Ziel bleibt deshalb ein Global Zero: eine Welt

ohne Atomwaffen.Während dieses Ziel breiter Konsens ist, ist der Weg

dorthin umstritten. Dennoch erscheint uns heute angesichts einer

mangelnden Abrüstung, der Modernisierung und der Verbreitung der

Atomwaffen die Einsicht unausweichlich, dass nur die völkerrechtliche

Ächtung und das Verbot von Atomwaffen den notwendigen Druck

aufbaut, diese Waffen gänzlich aus der Welt zu verbannen. Der Bruch

des Budapester Memorandums zu Lasten der Ukraine ist ein mas-

siver Rückschlag im Bemühen um weitere atomare Abrüstung. Die

Aufkündigung des INF-Vertrages erhöht noch einmal das Risiko einer

nuklearen Aufrüstung. Je länger Atomwaffen produziert, modernisiert,

weiterentwickelt und einsatzbereit gehalten werden, desto größer ist

die Gefahr, dass es zu einem Einsatz von Atomwaffen oder zu einem

katastrophalen Unfall kommt. Es hat sich gezeigt, dass der Atomwaf-

fenbesitz vor Angriffen mit konventionellen Waffen nicht schützt. Dass

auch vom deutschen Boden (Büchel) atomare Bedrohung ausgeht, kann

uns nicht ruhig lassen. Die Tatsache, dass es noch immer ca. 16.000

Atomsprengköpfe auf der Welt gibt und in den vergangenen Jahren

keine Abrüstung im Rahmen des Nichtverbreitungsvertrages gelungen

ist, zeigt, dass der Atomwaffenverbotsvertrag überfällig ist, der 2017

aufgrund einer Resolution der UN-Generalversammlung ausgehandelt

wurde.

 

Wir fordern die Bundesregierung auf, konkrete Schritte einzuleiten

mit dem Ziel, den Atomwaffenverbotsvertrag zu unterzeichnen. Dies

setzt Gespräche und Verhandlungen mit den Partnern in NATO, EU

und OSZE voraus:

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

• über eine Weiterentwicklung des Atomwaffenverbotsvertrages –

besonders der Überprüfungsmechanismen,

• über ein weltweites Moratorium der Modernisierung der Atomwaf-

fen,

• über eine Initiative zu negativen Sicherheitsgarantien, d.h. Ver-

pflichtungen der Nuklearwaffenstaaten, keine Nuklearwaffen

gegen Nicht-Nuklearwaffenstaaten einzusetzen oder mit ihnen zu

drohen,

• über neue Bemühungen für Abrüstung und Rüstungskontrolle.

Vertrauen ist die Grundlage jeder Friedenspolitik und der Schlüssel zu

nuklearer Abrüstung.

Ökumenischer Pilgerweg der Gerechtigkeit und des Friedens

Dankbar erinnern wir uns an die Ökumenische Versammlung »Gerech-

tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung« 1989 in Dresden. Als

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) sind wir mit den Kirchen

weltweit verbunden. Auf dem Weg zur Vollversammlung des Ökume-

nischen Rates der Kirchen (ÖRK) 2021 in Karlsruhe folgen wir seinem

Aufruf, an dem Ökumenischen Pilgerweg der Gerechtigkeit und des

Friedens einschließlich des Ökumenischen Pilgerweges für Klimage-

rechtigkeit teilzunehmen. Als Teil der Friedensbewegung Gottes in die-

se Welt hinein verpflichten wir uns, in unseren eigenen Strukturen und

Veränderungsprozessen, in unserem täglichen Handeln sowie in den

gesellschaftlichen und politischen Herausforderungen um Gottes Frie-

den zu bitten, ihn beständig zu suchen und für Gerechtigkeit und Frie-

den einzutreten. Wir sind unterwegs in dem Vertrauen, dass Gott un-

sere Füße auf den Weg des Friedens richtet (Lk 1,79).

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004 - am 12.02.2026, 23:07:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

