Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit
und des Friedens

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

Lass ab vom Bosen und tue Gutes;
suche Frieden und jage ihm nach!
(Ps 34,15)

Als Christinnen und Christen, die sich im Gottesdienst und im Gebet in
den Frieden Gottes stellen, haben wir Anteil an der Friedensbewegung
Gottes in diese Welt hinein. Sie bildet den Ausgangspunkt und den Kern
der Friedenstheologie und -ethik, die wir als christliche Kirchen in das
Ringen um den Frieden in der Welt einbringen.

Der Friede Gottes ist umfassend; unsere Umsetzungen sind par-
tikular. Gottes Frieden umfasst ein Leben in Wiirde, den Schutz vor
Gewalt, die Bewahrung unserer Lebensgrundlagen, den Abbau von Un-
gerechtigkeit und Not, die Stirkung von Recht, Freiheit und kulturel-
ler Vielfalt. Die grundlegende Differenz zwischen dem, was wir fiir den
Frieden tun, und dem Frieden Gottes fithrt uns von der Klage in das Lob
Gottes. Diese Differenz wehrt jeder Sakralisierung politischer Positio-
nen, auch unserer eigenen. Sie begrenzt unsere menschlichen Ausein-
andersetzungen heilsam. Sie férdert niichterne Unterscheidungen und
ermoglicht Selbstkritik und Gelassenheit.

Der Friede Gottes iiberwindet Grenzen, Michte und Gewalten. Gott
steht den Opfern bei. Das geschieht aber nicht durch eine Steigerung
der Gewalt, sondern durch Uberwindung der Logik der Gewalt: indem
Gott Mensch wird und sich in Christus selbst verwundbar macht.
Der neue Himmel und die neue Erde, in der sich Gerechtigkeit und

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

Friede kiissen, liegen uns noch voraus. Aber wir gestalten schon im
Hier und Jetzt mit Hoffnung und Ausdauer, mit Klarheit und Mut eine
Friedensordnung. Christus ist unser Friede (Eph 2,14). Christus richtet
uns durch seine Gerechtigkeit auf und nimmt uns mit auf seinen Weg.
Wir sind gerufen, uns aufrecht und miindig mit unseren Kompetenzen
und Ressourcen, auch mit unseren Schwichen, an Christi gewaltfreiem
Friedenshandeln auszurichten und Verantwortung fiir einen gerechten
Frieden zu iibernehmen.

Vor 30 Jahren fand die friedliche Revolution in der DDR statt, mit
brennenden Kerzen in den Hinden und Friedensgebeten in iiberfull-
ten Kirchen - gewaltfrei. Das empfinden wir nach wie vor dankbar -
in Ost wie in West - als ein grofRes Geschenk. Die Mauer fiel, die deut-
sche und europiische Teilung konnte iberwunden werden, Demokratie
und Freiheit wurden dazugewonnen. Jedoch sind nicht alle Mauern in
Kopfen und Herzen iiberwunden worden, neue werden errichtet.

Der Uberwindung der alten Blockkonfrontation ist eine internatio-
nale Weltordnung gefolgt, die bestimmt ist durch eine Multipolaritit, in
der neben den Grofimichten eine Vielzahl weiterer Akteure miteinan-
der konkurrieren. Neue Konfliktlinien entstanden, Kriege wurden ge-
fihrt und geschiirt. Im Jahr 2007 hat sich die Evangelische Kirche in
Deutschland vor diesem Hintergrund in der Denkschrift »Aus Gottes
Frieden leben - fiir gerechten Frieden sorgen« dem Leitbild des Ge-
rechten Friedens verpflichtet und sich fiir einen klaren Vorrang fiir ge-
waltfreie, zivile Instrumente der Konfliktbearbeitung ausgesprochen.
Sie betont den engen Zusammenhang von Frieden und Gerechtigkeit
und von Frieden und Recht. Den Einsatz militdrischer Mittel hilt sie
ausschliefRlich als »rechtserhaltende Gewalt«, die als dufSerstes Mittel
(ultima ratio) erwogen werden darf, unter engen Kriterien fiir legitim.
Der Einsatz von Gewalt ist immer eine Niederlage und stellt uns vor
die Frage, ob wir im Vorfeld alles zur Privention und gewaltfreien Kon-
fliktlosung getan haben.

Seit der Friedensdenkschrift der EKD aus dem Jahr 2007 hat sich die
Situation erneut gedndert:

- am 12.02.2026, 23:07:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens

- Der Klimawandel entzieht Menschen die Lebensgrundlagen. Das
fithrt zunehmend zu gewaltsamen innerstaatlichen und zwischen-
staatlichen Konflikten und Migrationsdruck.

- Die globalen sozialen und wirtschaftlichen Ungleichheiten vergro-
3ern sich.

« Aus innerstaatlichen Konflikten entstehen zunehmend Kriege, in
die GrofRmichte und/oder Nachbarstaaten involviert sind.

« Der internationale Terrorismus verdndert und verschirft die Kon-
flikte.

- Die Ausgaben fiir Riistung und Militir steigen deutlich.

« Die Bilanz militirischer Einsitze, die zur Beendigung von Men-
schenrechtsverletzungen fithren sollen, ist enttiuschend.

- Hybride Kriege, Kriegsfithrung im Cyberraum, Weiterverbreitung
von Massenvernichtungswaffen und automatisierte sowie teilauto-
nome Waffensysteme werfen grundlegende ethische Fragen auf.

- Die regelbasierte multilaterale Weltordnung ist in der Krise. Grof3-
michte kiindigen internationale Vertrige zur Ristungskontrolle
und stellen internationale Abkommen in Frage.

- Der zunehmende Zerfall von Staatlichkeit in vielen Regionen der
Welt verandert die sicherheitspolitische Herausforderung.

« Das gesellschaftliche Klima wird rauer, Reden und Handeln werden
gewaltformiger.

Eine gerechtere, ressourcen-schonendere und die Wiirde aller Men-
schen achtende Weltordnung ist der wichtigste Beitrag fir mehr
globale Sicherheit und weniger Konflikte. Die wichtigen globalen Her-
ausforderungen lassen sich nicht militirisch 16sen, sie bedirfen des
politischen Ausgleichs sowie der Beriicksichtigung des Rechtes und des
Wohles aller Beteiligten. Vor allem aber bediirfen sie der Stirkung des
gegenseitigen Vertrauens. Die Gemeinschaft in der Okumene hilft uns,
zum Aufbau des Vertrauens beizutragen. Deshalb sind wir gemeinsam
mit Kirchen aus aller Welt auf dem Pilgerweg der Gerechtigkeit und
des Friedens.

- am 12.02.2026, 23:07:53.

67


https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

1. Der Weg der Gewaltfreiheit

Die Erfahrung zeigt, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten in
der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen gesellschaft-
lichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise
zu bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafiir, We-
ge aus Gewalt und Schuld zu finden, einander vor Gewalt zu schiit-
zen und Versbhnungsprozesse zu gestalten — in Friedenszeiten wie in
Krisen- und Kriegssituationen. Auf dem Weg der Gerechtigkeit und des
Friedens horen wir Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit. Wir folgen Jesus,
der Gewalt weder mit passiver Gleichgiiltigkeit noch mit gewaltsamer
Aggression begegnet, sondern mit aktivem Gewaltverzicht. Dieser Weg
transformiert Feindschaft und iiberwindet Gewalt, und er achtet die
Wiirde aller Menschen, auch die von Gegnerinnen und Gegnern.

- Das Leitbild des Gerechten Friedens setzt die Gewaltfreiheit an die
erste Stelle. Das wollen wir im Gebet, im eigenen Friedenshandeln
und im gesellschaftlichen Dialog immer weiter einiiben. Wir rufen
die politisch Verantwortlichen dazu auf, militirische Gewalt und
kriegerische Mittel zu itberwinden. Vom Gerechten Frieden her zu
denken heif3t, den Grundsatz zu befolgen: »Wenn du den Frieden
willst, bereite den Frieden vor.« Deshalb setzen wir uns mit ganzer
Kraft fir die Vorbeugung und Eindimmung von Gewalt ein.

- Aufgrund der positiven Erfahrungen mit Privention und ziviler
Konfliktbearbeitung stirken wir die Ausbildung und den Einsatz
von Friedensfachkriften und fordern den Ausbau der Friedens-
und Konfliktforschung und die verlissliche Bereitstellung der dafiir
notwendigen finanziellen Ausstattung.

« Privention ist die nachhaltigste Form der Friedenssicherung. Des-
halb fordern wir die Priorisierung von Haushaltsmitteln des Bun-
desetats — mindestens zwei Prozent des Bruttoinlandproduktes —
fir entwicklungspolitische Mafnahmen, fiir die Bekimpfung von
Gewaltursachen, fir Krisenprivention, fir gewaltfreie Konfliktbe-
arbeitung und fiir Nachsorge und zivile Aufbauarbeit in Krisenre-
gionen.

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens

2. Nachhaltige Entwicklung und Klimaschutz
fiir gerechten Frieden

Im Jahr 2015 haben die Vereinten Nationen die Agenda 2030 mit ihren
17 Zielen fir Nachhaltige Entwicklung (Sustainable Development Goals,
SDGs) beschlossen. Der aktuelle Stand der Umsetzung gibt Anlass zur
Besorgnis: Wenn wir als Weltgemeinschaft so weitermachen wie bis-
her, werden von den 169 Unterzielen nur drei erreicht werden. Auch
vom Erreichen des Zieles Nr. 16 »Friede, Gerechtigkeit und starke In-
stitutionen« sind wir weit entfernt. Noch immer sind zwei Milliarden
Menschen nicht ausreichend ernihrt, verbrauchen wir besonders im
Globalen Norden mehr Ressourcen als wir zur Verfiigung haben, leben
wir auf Kosten des fernen Nichsten und kommender Generationen.

Die katastrophalen Auswirkungen des Klimawandels wirken als
Konfliktbeschleuniger, sie verstirken bestehende Problemlagen wie
Hunger oder extreme Wetterereignisse und treffen insbesondere die-
jenigen, die am wenigsten zur globalen Erwirmung beitragen. Wir
werden dem Anspruch der Agenda 2030, niemanden zuriickzulassen
(»leave no one behind«), nicht gerecht. Weil wir die nachhaltigen
Entwicklungsziele nicht konsequent umsetzen, sind wir auf dem Weg
in eine noch unfriedlichere Welt. Ohne nachhaltige Entwicklung gibt
es keinen Frieden.

Die Kirchen kdnnen an vieles ankniipfen, wofiir sie sich seit Jah-
ren im konziliaren Prozess fuir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schépfung engagieren. Wir sprechen uns fiir ein entschiedenes En-
gagement von Politik, Wirtschaft und Zivilgesellschaft zur Einhaltung
der okologischen Grenzen unserer Erde aus. Wirksamer Klimaschutz
ist auch ein Beitrag zur Krisenpravention.

Fiir den Frieden in der Welt ist Klimagerechtigkeit eine unabding-
bare Voraussetzung. Es ist deshalb ein Ausdruck des christlichen Frie-
denszeugnisses, sich als Kirche sowohl fiir das Erreichen der von den
Vereinten Nationen 2015 in Paris beschlossenen Klimaziele einzusetzen
als auch das eigene kirchliche Klimaschutzhandeln konsequent weiter-
zuentwickeln.

- am 12.02.2026, 23:07:53.

69


https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

. Wir treten ein fiir eine Ethik, eine Okonomie und einen Lebensstil
des Genug und fiir eine Verzahnung von Friedens- und Nachhaltig-
keitsdiskursen in Kirche und Gesellschaft.

- Wir unterstiitzen die weltweiten Partnerkirchen und -projekte dar-
in, die Folgen des Klimawandels zu bewiltigen.

- Wir fordern die Bundesregierung auf, die im Koalitionsvertrag ge-
setzten Klimaschutzziele endlich entschieden umzusetzen. Die bis-
lang getroffenen Mafinahmen, verabschiedeten Gesetze wie auch
die Deutsche Nachhaltigkeitsstrategie reichen bei weitem nicht aus.

- Wir unterstiitzen die Absicht der Bundesregierung, globalen Kli-
maschutz als Beitrag zur Krisenprivention zum Schwerpunkt ihrer
Zeit als nichtstindiges Mitglied im UN-Sicherheitsrat zu machen.
Sie sollte dazu neue Allianzen suchen und innovative Formate der
multilateralen Kooperation nutzen.

«  Weiterhin muss die Bundesregierung ihrer internationalen Verant-
wortung gerecht werden und dauerhaft ausreichende Mittel fiir die
internationale Klimafinanzierung, insbesondere fiir die Pravention
vor und die Kompensation von klimabedingten Schiden und Ver-
lusten, zur Verfiigung stellen.

3. Gesellschaftlicher Frieden

Wir nehmen eine wachsende Schere zwischen Arm und Reich und so-
ziale Benachteiligung wahr. Lohndumping und die Verlagerung von Ar-
beitsplitzen, sowie Altersarmut und steigende Mieten wecken zuneh-
mend Angste. Die Kirche hat hier die Aufgabe, sich mit diesen Pro-
blemen auseinanderzusetzen, um damit auch verkiirzenden populisti-
schen Argumentationen, Extremismus und Gewaltbereitschaft vorzu-
beugen. Dafiir miissen Riume fiir konstruktive Losungen gedffnet wer-
den. Zunehmend belasten auch Antisemitismus und Islamfeindlichkeit
sowie Rechtspopulismus und Rechtsextremismus das gesellschaftliche
Klima. Dem muss entgegnet werden: Rassismus und Ausgrenzung wi-
dersprechen dem christlichen Gebot der Nichstenliebe und der Wiirde
des Menschen. Verbale und physische Verrohung und Gewalt diirfen

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens

keine Mittel der politischen, weltanschaulichen und religiosen Ausein-
andersetzung sein. Religionen diirfen kein Anlass fiir Hass, Unfrieden
und Krieg sein, vielmehr sind die Friedenspotentiale der Religionen
auszuschopfen, damit sie als Werkzeuge des Friedens dienen koénnen.
Wir ermutigen Kirchengemeinden und andere kirchliche Einrich-
tungen, als Orte der Reflexion und des Dialogs zur Verfiigung zu ste-
hen, Menschen zur friedfertigen Durchsetzung ihrer Interessen zu be-
fahigen und Moglichkeiten zur gesellschaftlichen Teilhabe, gerade auch
im landlichen Raum, zu schaffen. Biindnisse zur Losung relevanter so-
zialer Probleme und zur Uberbriickung gesellschaftlicher Spaltung sind
zu fordern und eine Haltung zu entwickeln, die es ermoglicht, gegen
verbale und physische Gewalt einzutreten. Christliche Gemeinden, Ver-
binde und Initiativen kénnen Impulsgeber und Freiriume sein fiir so-
ziale Gemeinschaft bildende Aktivititen. Alle Aktivititen, die es in die-
sem Sinne bereits gibt, verdienen mehr gesellschaftliche Aufmerksam-
keit. Sie sind die Biindnispartner zur Gestaltung des Gemeinwesens.

«  Wirverpflichten uns, Initiativen im Bereich der Friedenspadagogik,
zivilen Konfliktbearbeitung und der politischen Bildung zu unter-
stiitzen und dabei gerade dem politischen Engagement, den Kom-
petenzen und Anliegen junger Menschen Raum zu geben.

- Wir fordern einen Ausbau der Friedens- und Demokratiebildung in
Schulen und Bildungseinrichtungen.

- Wir empfehlen, die pidagogische Arbeit zur Stirkung der Kompe-
tenzen im Umgang mit Hate-Speech und Mobbing in der analogen
und digitalen Kommunikation zu intensivieren.

4. Die europaische Verantwortung fiir den Frieden

Die Europiische Union (EU) hat sich als Wertegemeinschaft der Ach-
tung der Menschenwiirde und der Wahrung der Menschenrechte, der
Freiheit, Demokratie, Gleichheit und Rechtsstaatlichkeit verpflichtet
(Lissabon-Vertrag, 2007). Sie hat maf3geblich zu Frieden und Versoh-
nung zwischen ehemals verfeindeten Staaten in Europa beigetragen

- am 12.02.2026, 23:07:53.

n


https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

und einen historisch einmaligen Stabilititsraum geschaffen. Wir
unterstiitzen alle Krifte, die der EU als Projekt des Friedens und
der Versohnung verpflichtet sind. Wir sagen »Ja zu einem Europa in
weltweiter Solidaritit, das Gleichgiiltigkeit und Eigeninteressen iiber-
windet, Frieden und Gerechtigkeit @bt und sich fir die Bewahrung
der Schopfung einsetzt.« (Kundgebung der EKD-Synode 2016). Die
Stirke der EU sehen wir darin, mit zivilen, diplomatischen Mitteln
Krisen vorzubeugen, zur Beilegung von Gewaltkonflikten beizutragen
und kriegszerstorte Gesellschaften im Wiederaufbau zu unterstiitzen.
Dauerhafter Frieden ist nur zu erreichen, wenn auch die Sicherheit
anderer in den Blick genommen wird. Vertrauensbildende Mafnah-
men und eine internationale gilltige Rechtsordnung spielen dabei eine
entscheidende Rolle.

« Gemeinsam mit den anderen Kirchen in Europa wollen wir eine
klar vernehmbare Stimme fiir den Frieden sein. Wir setzen uns in
den europdischen kirchlichen Vereinigungen wie Gemeinschaft Eu-
ropdischer Kirchen in Europa (GEKE) und Konferenz Europiischer
Kirchen (KEK) fiir diese Ziele ein, wie sie z.B. in der »Charta Oecu-
menica« (2001) beschrieben sind.

. Wir fordern, dass die EU vor allem die Institutionen unterstiitzt,
die der Friedensférderung dienen. In Abstimmung mit den Verein-
ten Nationen, der OSZE und dem Europarat sollte sie die Instru-
mente fiir Mediation, Gewaltprivention, zivile Konfliktbearbeitung
und Nachsorge sowie fiir den Friedensaufbau systematisch ausbau-
en und finanziell deutlich besser ausstatten.

- Wir fordern, dass die gesamte EU-Politik und insbesondere die EU-
Nachbarschaftspolitik (ENP) durch faire Handelsbeziehungen, eine
gerechte Agrarpolitik sowie glaubwiirdige Klima- und Umweltpoli-
tik friedensvertriglich und im Sinne globaler Solidaritit ausgestal-
tet werden.

« Wir fordern die EU und ihre Mitgliedstaaten dazu auf, ihre
Schutzverantwortung fir Flichtlinge konsequent wahrzunehmen.
EU-Missionen zur Seenotrettung sind dringend erforderlich. Es
miissen sichere und legale Wege fiir Schutzsuchende in die EU

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens

sowie ein gemeinsames Asylsystem mit fairer Verteilung und
moglichst hohen Verfahrens- und Aufnahmestandards geschaffen
werden. Das in Artikel 18 der EU-Grundrechtecharta verankerte
Recht auf Asyl muss garantiert werden. Wir unterstiitzen die
Bundesregierung dabei, im europiischen Zusammenhang fiir den
Globalen UN-Migrationspakt als Rahmen fiir eine gemeinsame
Regelung migrationspolitischer Fragen zu werben.

«  Wir fordern, dass die Regeln der EU zur Riistungsexportkontrolle —
im Einklang mit dem »Gemeinsamen Standpunkt der EU« von 2008
— restriktiver umgesetzt werden und deren Einhaltung effektiver
iberwacht wird. Hier sind alle Mitgliedstaaten gefordert, ihre na-
tionale Gesetzgebung und Kontrollinstanzen entsprechend auszu-
richten. Wir bitten die Bundesregierung, ein Riistungsexportkon-
trollgesetz in Deutschland vorzulegen und im Rahmen ihrer EU-
Ratsprisidentschaft glaubwiirdig dafiir zu werben. Sowohl Exporte
in Krisenregionen als auch militirische Kooperationen mit Dritt-
staaten auflerhalb der Nato, die Menschenrechte und Demokratie
missachten, untergraben die internationale Friedensordnung.

5. Herausforderungen durch Autonomisierung, Cyberraum
und Atomwaffen

Autonomisierung und Teilautonomisierung von Waffen

Eine neue friedensethische Herausforderung stellen automatisierte, teil-
autonome und unbemannte Waffensysteme dar, die auch zur Gefahrenab-
wehr und damit zum Schutz nicht nur von Soldatinnen und Solda-
ten, sondern auch von Zivilisten und Zivilistinnen eingesetzt werden.
Gleichzeitig gibt es vielfiltige Risiken: ein Absinken der Hemmschwelle
zum militirischen Einsatz, eine Entgrenzung des Krieges oder auch die
vollig ungelosten Fragen der Kontrolle und Verantwortung fir die Fol-
gen einer militirischen Aktion. Mit steigendem Autonomisierungsgrad
werden diese Risiken grofRer und betrifen im Falle autonomer und teil-
autonomer Systeme auch elementare Fragen der Menschenwiirde.

- am 12.02.2026, 23:07:53.

13


https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

- Bei autonomen Waffen, die der menschlichen Kontrolle entzogen
sind, treten wir fiir eine vélkerrechtliche Achtung ein und appellie-
ren an die Bundesregierung, sich fiir ein verbindliches Verbot von
autonomen Waffensystemen einzusetzen.

«  Wir unterstiitzen die internationale Kampagne »Stop Killer Robots«
zur Achtung sogenannter Killerroboter.

Cyberraum

Cyberangriffe unterscheiden sich fundamental von herkémmlichen
Formen der Kriegfithrung. Sie finden scheinbar »vollkommen blutlos«
im virtuellen Raum statt, kénnen aber dramatische Wirkungen zei-
tigen, insbesondere wenn sie vitale Infrastrukturen wie Strom- oder
Wasserversorgung treffen. Viele Staaten, auch Deutschland, reagie-
ren darauf mit der Einrichtung von militirischen Cyberkommandos.
Ihre Bindung an rechtsstaatliche Verfahren, ihre Kontrolle durch
die staatlichen Organe und ihre Verbindung mit nichtmilitirischen
Einrichtungen der Aufklirung und Gefahrenabwehr ist zu sichern
und zu stirken. Entscheidend ist unter anderem die Resilienz, das
heilt die Schaffung sicherer und widerstandsfihiger Infrastrukturen
und Vorkehrungen fiir deren Wiederherstellung. Diese einzurichten
und weiterzuentwickeln, ist zuvorderst eine Aufgabe fiir Politik und
Wirtschaft.

- Wir sprechen uns dafiir aus, bei der Cyber-Abwehr vor allem zivile
Strukturen und defensive Mafinahmen zu starken.

«  Wir sehen die Notwendigkeit, zur Vermeidung bzw. Regelung von
Konflikten im Cyberraum auf der Grundlage ethischer Kriterien ein
volkerrechtlich verbindliches Cyberrecht zu entwickeln und einzu-
fithren. Die Bundesregierung sollte sich im Rahmen der UN dafiir
einsetzen.

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens

Atomwaffen

Atomwaffen sind Massenvernichtungswaffen und eine existentiel-
le Bedrohung des gesamten menschlichen Lebensraums. Schon die
Friedensdenkschrift von 2007 betont, dass die »Drohung mit Nuklear-
waffen nicht mehr als Mittel legitimer Selbstverteidigung« betrachtet
werden kann. Politisches Ziel bleibt deshalb ein Global Zero: eine Welt
ohne Atomwaffen. Wahrend dieses Ziel breiter Konsens ist, ist der Weg
dorthin umstritten. Dennoch erscheint uns heute angesichts einer
mangelnden Abriistung, der Modernisierung und der Verbreitung der
Atomwaffen die Einsicht unausweichlich, dass nur die vélkerrechtliche
Achtung und das Verbot von Atomwaffen den notwendigen Druck
aufbaut, diese Waffen ginzlich aus der Welt zu verbannen. Der Bruch
des Budapester Memorandums zu Lasten der Ukraine ist ein mas-
siver Riickschlag im Bemithen um weitere atomare Abriistung. Die
Aufkiindigung des INF-Vertrages erhoht noch einmal das Risiko einer
nuklearen Aufriistung. Je linger Atomwaffen produziert, modernisiert,
weiterentwickelt und einsatzbereit gehalten werden, desto gréfer ist
die Gefahr, dass es zu einem Einsatz von Atomwaffen oder zu einem
katastrophalen Unfall kommt. Es hat sich gezeigt, dass der Atomwaf-
fenbesitz vor Angriffen mit konventionellen Waffen nicht schiitzt. Dass
auch vom deutschen Boden (Biichel) atomare Bedrohung ausgeht, kann
uns nicht ruhig lassen. Die Tatsache, dass es noch immer ca. 16.000
Atomsprengkopfe auf der Welt gibt und in den vergangenen Jahren
keine Abriistung im Rahmen des Nichtverbreitungsvertrages gelungen
ist, zeigt, dass der Atomwaffenverbotsvertrag uiberfillig ist, der 2017
aufgrund einer Resolution der UN-Generalversammlung ausgehandelt
wurde.

Wir fordern die Bundesregierung auf, konkrete Schritte einzuleiten
mit dem Ziel, den Atomwaffenverbotsvertrag zu unterzeichnen. Dies
setzt Gespriche und Verhandlungen mit den Partnern in NATO, EU
und OSZE voraus:

- am 12.02.2026, 23:07:53.

75


https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

- iber eine Weiterentwicklung des Atomwaffenverbotsvertrages —
besonders der Uberpriifungsmechanismen,

- iber ein weltweites Moratorium der Modernisierung der Atomwaf-
fen,

. iber eine Initiative zu negativen Sicherheitsgarantien, d.h. Ver-
pflichtungen der Nuklearwaffenstaaten, keine Nuklearwaffen
gegen Nicht-Nuklearwaffenstaaten einzusetzen oder mit ihnen zu
drohen,

« iber neue Bemithungen fir Abriistung und Ristungskontrolle.

Vertrauen ist die Grundlage jeder Friedenspolitik und der Schliissel zu
nuklearer Abriistung.

Okumenischer Pilgerweg der Gerechtigkeit und des Friedens

Dankbar erinnern wir uns an die Okumenische Versammlung »Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung« 1989 in Dresden. Als
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) sind wir mit den Kirchen
weleweit verbunden. Auf dem Weg zur Vollversammlung des Okume-
nischen Rates der Kirchen (ORK) 2021 in Karlsruhe folgen wir seinem
Aufruf, an dem Okumenischen Pilgerweg der Gerechtigkeit und des
Friedens einschlieflich des Okumenischen Pilgerweges fiir Klimage-
rechtigkeit teilzunehmen. Als Teil der Friedensbewegung Gottes in die-
se Welt hinein verpflichten wir uns, in unseren eigenen Strukturen und
Veranderungsprozessen, in unserem tiglichen Handeln sowie in den
gesellschaftlichen und politischen Herausforderungen um Gottes Frie-
den zu bitten, ihn bestindig zu suchen und fiir Gerechtigkeit und Frie-
den einzutreten. Wir sind unterwegs in dem Vertrauen, dass Gott un-
sere Fiifde auf den Weg des Friedens richtet (Lk 1,79).

- am 12.02.2026, 23:07:53.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

