4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

sagen etwas Uber das Verhaltnis des menschlichen Subjekts zu seinem (un-
befriedigenden) Sprachsein, iber ein unbekanntes Wissen sowie tGber die
(begrenzte) Vorstellung eines wirklich erfilllenden GeniefSens aus, sei es
nun z. B. Giber die Form eines naiv anmutenden Bildes zur sexuellen Auf-
klarung von Kindern (Bienen und Blumen) oder eines wissenschaftlichen
Versuchsobjektes (Ratte, Hund). Die von Lacan in den Borromaischen
Knoten eingetragenen Formen des Genieflens konnen erkliren, wie Men-
schen sich auf unterschiedliche Weise auf Tiere beziehen, um letztlich mit
folgendem Umstand umzugehen: Sprache ist ,blod“ und ,real®, weil sie
keine vollkommen erfilllende Beziehung herstellt und mehrdeutig ist. Im
folgenden Abschnitt wird es um die Frage gehen, inwiefern man diesem
Sinn-auferhalb auch mit Humor begegnen kann und ob dies irgendeine
Relevanz fir eine tierethische Diskussion hat.

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

Tiere sind fiir das Subjekt Teil eines Sprachseins, das nicht erfillend ist,
dies aber iber die Dimension des Imaginiren immer wieder suggeriert:
ein Genieen, das befriedigend wire. Das Bild der Bienen und Blumen
parodiert die Vorstellung dieses gelungenen GenieSens und bewirkt viel-
leicht seinerseits ein Lachen (Jacques Lacan 21991b, 29; siche Kap. 4.3).
Das Unbewusste auflert sich im anscheinend Irrationalen: ,Der Traum
ist widersinnig, der Lapsus lacherlich und lachhaft der Witz*, der uns
man weif§ nicht warum lachen macht® (Jacques Lacan 2008c, 116-117).
Auch Tiere bieten ein Potential fiir Komik, merkt Sigmund Freud (2000j,
176) in ,Der Witz und seine Beziechung zum Unbewussten“ an, doch um
den Grund hierfiir zu verstehen, miisse man zuallererst die Bedingungen
kennen, unter denen Personen komisch wirken. Fur den weiteren Verlauf
dieser Arbeit ist dies deshalb relevant, weil sich in der Beziehung zu Tie-
ren, z. B. in der Interaktion zwischen Menschen und ihren Heimtieren,
auch komische Situationen ergeben kénnen. Aus tierethischer Sicht stellt
sich die Frage, ob das Lustigfinden eines Tieres moralisch problematisch
sein kann, z. B. wenn man sich zugleich iber das Tier lustig macht. Die
Funktion des Komischen ist in dieser Hinsicht von Interesse fiir die Tier-
ethik, doch die komischen Aspekte, die man vielleicht an Tieren findet,
betreffen in all diesen Fillen ebenso das Subjekt selbst, nimlich dessen
eigene Komik.

Lacan (2003) stutzt sich in seiner Definition des Komischen und des
Witzes auf Freud. Letzterer unterscheidet das Komische vom Witz und

257

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

vom Humor, schlieSt aber auf eine Gemeinsamkeit: Die Entwicklung der
seelischen Tatigkeit im Menschen fiihrt zu einem Verlust einer kindlichen
Stimmung, doch im Witz, in der Komik und im Humor gewinnt dieselbe
Tatigkeit die verlorene Lust in anderer Form zuriick (Sigmund Freud
2000j, 219). Die Unbeschwertheit des Kindes, die mit einem vergleichswei-
se geringen psychischen Aufwand verbunden ist, duffert sich nunmehr im
befreiten Lachen des Erwachsenen. Das Lachen resultiert aus der Abfuhr
bzw. Ersparnis eines psychischen Aufwandes (ebd., 138-139).

Das Komische verdanke sich gemiff Freud einem Vergleich, d. h. der
beobachteten Differenz z. B. in der Bewegung oder in der geistigen Leis-
tung von Personen (oder Objekten; ebd.). Dieser Vergleich wird vom
Vorbewussten getitigt und ist dem Bewusstsein daher potentiell zugang-
lich (im Unterschied zu den Mechanismen des Unbewussten). Die wahr-
genommene Differenz, die das Lachen bedingt, kann zwischen mir und
einer anderen Person liegen oder auch nur diese andere Person oder mich
betreffen. Die komische Wirkung besteht bei der Situationskomik z. B.
darin, dass eine respektable Person plotzlich ihre geistig anspruchsvolle
Aktivitat unterbrechen muss, weil ein ,exkrementelles Bediirfnis“ (ebd.,
183) auftritt. Der hohe geistige Aufwand wird von einem geistig wenig
anspruchsvollen Darmproblem konterkariert. Komisch wirken etwa auch
korperliche Bewegungen von Personen, die mit einem aus unserer Sicht
unzweckmifigen und tberflassigen Aufwand einhergehen, wie im Falle
von Clowns oder beim Schneiden von Grimassen. Diesem Prinzip folge
auch die komische Wirkung von Tieren, deren Bewegungen wir nicht
nachvollziehen oder nachmachen kénnen (ebd., 177). Das Komische liegt
in der Differenz zwischen der wahrgenommenen und der erwarteten Be-
wegung. Freud bringt hier zwei Begriffe des Aufwands ein: erstens den
wahrgenommenen Bewegungsaufwand (z. B. Grimasse schneiden) und
zweitens den psychischen Aufwand des Beobachters, der erforderlich ist,
um die Bewegung zu verstehen (ebd., 177-182). Bei einem komplizierten,
»grofen® Bewegungsablauf (Grimasse) wire der Vermutung nach eigent-
lich ein entsprechend grofSer psychischer Mehraufwand fiir das Verstind-
nis der Bewegung erforderlich. Doch im Falle der Komik erspart sich die
beobachtende Person den Mehraufwand, weil die Bewegungen (wie in
der Grimasse) bereits als Gberflissig erkannt wurden (ebd., 181). Diese
Ersparnis erzeugt die komische Lust.

Auf ahnliche, allerdings zielgerichtete Weise funktioniert das Komische
im Mittel der Parodie, denn diese zerstort z. B. die Einheitlichkeit zwi-
schen dem Charakter uns bekannter Personen und dem, was sie sagen
oder tun (ebd., 187). Ahnlich wie in der Situationskomik der ehrwiirdige

258

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

Denker gleichzeitig zum einfachen ,Klogeher® wird, nimmt die Parodie
der parodierten Sache die Einheitlichkeit. Weil die Parodie eine Methode
ist, um erhabene, respektable Personen oder Objekte komisch zu machen
und herabzusetzen (ebd., 186), befreit sie uns vom ,Mehraufwand des
feierlichen Zwanges“ (ebd., 187) gegeniiber dem Erhabenen.

Im Unterschied zu der Lust am Komischen, die dem Vergleich mit
dem beobachteten Aufwand durch das Vorbewusste entstammt, speist sich
die Lust am Witz hingegen aus dem Unbewussten (ebd., 193). Die Witz-
bildung figt der Komik ein unbewusstes Moment bei: ,Ein vorbewufSter
Gedanke wird fiir esnen Moment der unbewufSten Bearbeitung iiberlassen und
deren Ergebnis alsbald von der bewufSten Wabrnehmung erfafSt“ (ebd., 155;
Hervorhebung im Original). Der Witz erfordert zudem einen Erzihler,
eine zweite Person, die z. B. Ziel des Witzes ist, sowie eine dritte Person
als Zuhorer; im Komischen sind hingegen nur zwei Personen notwendig,
namlich der Beobachter und die Person, die eine komische Wirkung hat
(wobei auch Objekte komisch sein kdnnen; ebd., 169; vgl. Jacques Lacan
2003, 350).

In seiner Schrift iber den Humor, die mehr als zwanzig Jahre nach
Erscheinen der Arbeit tiber den Witz verfasst wurde, sagt Sigmund Freud
(2000k, 281) unter Berticksichtigung seines zweiten topischen Modells Fol-
gendes: Wahrend der Witz ein Beitrag des Unbewussten zur Komik ist, ist
der Humor ein vom Uber-Ich vermittelter Beitrag zur Komik. Die strenge
Moralinstanz, das Uber-Ich, fungiert hier als ein elterngleicher Troster,
der das von der Realitit eingeschiichterte Ich vor Leiden bewahren will
und dabei Lust erzeugt — wiewohl die humoristische Lust eine weniger
intensive Lust als die Komik oder der Witz bereitet (ebd., 281-282). Im
Humor nimmt eine Person eine bestimmte ausweglose oder mit Leiden
verkniipfte Situation (betreffend die eigene oder eine andere Person) nicht
einfach nur resignierend an, sondern sie erhebt sich auf trotzige Weise
dariiber und gewinnt darin sogar Lust (ebd., 278-279). Das Ich nimmt sich
nicht zu ernst. Als grobstes Beispiel fiir den Humor nennt Freud daher den
Galgenhumor eines Straftiters, der auf dem Weg zu seiner Hinrichtung
an einem Montagmorgen den Satz duffert, dass die Woche ja gut anfange
(ebd., 277).

Lacan versteht Freuds Theorien als Hinweis auf die sprachliche Bedingt-
heit des Unbewussten. Offenbar fithrt besonders das Sprechen des Kin-
des, das sich manchmal im Grenzbereich zwischen dem Komischen und
dem Witz befindet, auf spielerische Weise die Zweideutigkeit und den
Widersinn vor Augen, zu welchen der Gebrauch der Signifikanten fithren
kann bzw. aus denen er hervortritt (Jacques Lacan 2003, 348-350). Das

259

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

Kind stellt in seinen zuweilen komischen Bemerkungen seine Welt in
Frage, und zwar auf eine weniger naive Weise, als Erwachsene vielleicht
annehmen. Der kindliche Witz bzw. dessen komische Leistung ist sogar
zuweilen von einer tendenzidsen, parodistischen Art, weil sich das Kind
hier gegen den von ihm implizierten symbolischen Anderen oder seine
Vertreter richtet.

Die Annahme eines kindlichen Spiels mit dem Unsinn beinhaltet bei
Freud und Lacan immer wieder Verweise auf Tiere. Das Tier zeugt offen-
bar von der Moglichkeit, im mehrdeutigen oder unsinnigen Sprachsein
selbst eine gewisse Lust zu finden. Lacan (2003) hebt in Anschluss an
Freud das parodistische Element im Sprechen von Kindern hervor, die mit
den Signifikanten der Eltern geradezu spielen. Lacan bezieht sich z. B. auf
Sigmund Freuds (2000n) berthmtes Fallbeispiel des kleinen Hans, einer
kindlichen Phobie, deren Objekt das u. a. fiir den Vater stehende Pferd
ist. Freuds Analyse stiitzt sich auf die detaillierten Aufzeichnungen von
Hans Vater, der auch die Dialoge mit seinem Sohn schriftlich festhilt.
Einige Episoden haben den Storch zum Thema - ein Mythos tber das Kin-
derkriegen, den man Hans kurz vor der Geburt seiner Schwester erzihlt.
Wihrend der Niederkunft seiner Mutter im Nebenraum schliefSt der drei-
einhalbjahrige Hans anhand bestimmter Indizien (Stéhnen der Mutter,
die Tasche des Arztes im Vorraum, Gefaf§ voll blutigem Wasser) offenbar
auf die Ankunft des Storches, der ihm seine unerwtinschte Schwester Han-
na bringt (ebd., 16-17). Auch knapp eineinhalb Jahre spiter ist Hannas
Geburt noch ein wichtiges Thema. In Reaktion auf die ausgiebigen Fragen
des Vaters fabuliert der knapp funfjahrige Hans tber die Umstiande ihrer
Ankunft mit dem Storch, etwa um welche Uhrzeit der Storch angeklingelt
habe, dass er seinen Schlissel im Schnabel versteckt habe etc. (ebd., 62—
71).

Wie sich dabei spater zeigt, glaubt Hans gar nicht wirklich an den
Storch oder manche andere Dinge, die er gegeniiber dem Vater von sich
gibt. Laut Freud parodiert Hans mit seinen unsinnigen Geschichten seinen
Vater, dessen Marchen tiber den kinderbringenden Storch er auch nur
zum Schein geglaubt hatte (ebd., 64). Dieser Punkt ist im Hinblick auf den
skleinen Spaflvogel® (Jacques Lacan 2003, 351) wichtig: Hans parodiert
in seinen reichhaltig ausgeschmiickten, humoristischen Anspielungen auf
den Storch den Versuch des Vaters (und Freuds), sein Verhalten zu deu-
ten; der Junge macht sich anscheinend geradezu tber die Erwachsenen
lustig, wahrend sie versuchen, ihm ihre Deutungen aufzuzwingen (ebd.,
340, 354). Der Vater ist in seiner Funktion als Sinnstifter fur Hans nicht
glaubwiirdig genug und ebenso wenig schafft er es, das Kind aus der engen

260

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

dualen Beziehung mit der Mutter zu befreien (siche Kap. 3.2.5). Hans
Phobie ist ein Ausdruck dieser mangelnden Fihigkeit des Vaters, ,kastrie-
rende® Grenzen zu setzen (,,im Namen-des-Vaters“). Das phobische Objekt
,Pferd“ symbolisiert daher nicht den Vater, sondern ist ein Signifikant, der
als dessen Substitut fungiert (Celeste Pietrusza/Jess Dunn 2018, 47).

Dieses Beispiel gibt Lacan zufolge z. B. einen Hinweis iber die Sym-
ptombildung innerhalb eines von Signifikanten strukturierten Unbewuss-
ten, namlich dass es hier nicht um eine imaginare Symbolik geht, in der
ein Signifikant einen eindeutigen Sinn hatte oder das Pendant eines einzel-
nen Signifikats ware (Jacques Lacan 2003, 338). In der Symptombildung
(z. B. Pferdephobie) wie in der kindlichen Rede (z. B. vom Storch) zeigt
sich stattdessen ein Spiel mit den Signifikanten, das jeweils mehrere Be-
deutungen produzieren kann (ebd., 343). In der intersubjektiven Ordnung
des Symbolischen, die auch der Schauplatz des Unbewussten — und somit
der Wahrheit — ist, bleibt der eindeutige Sinn aufgeschoben. Die Wahrheit
kann nur halb gesagt werden (z. B. Jacques Lacan 2007, 36; 2017, 23). Das
scheint auch der kleine Hans zu wissen, denn seine Parodie ist nicht nur
von naivem Unsinn gepragt, sondern er spielt vielmehr mit der Spannung
von Sinn und Unsinn.

Lacan entwirft bei anderer Gelegenheit ein komisches Bild tber das
Verhiltnis des Subjekts zu seiner Wahrheit, indem er eine Anekdote tiber
ein halbes Hihnchen erzahlt. In Seminar XVII erwahnt er einen Text,
den er als Kind in einem Lesebuch vorfand und dessen Titel lautet: ,Die
Geschichte vom halben Hihnchen® (franz. Histoire d’une moitié de poulet;
Jacques Lacan 2007, 55-57). Lacan verbindet mit dieser Geschichte ein
Sprichwort, das besagt, man fange Vogel, indem man ihnen Salz auf den
Schwanz streut. Wie er augenzwinkernd hinzufiigt, sind Vogel auf diese
Weise nicht leicht zu fangen, und zwar auch dann nicht, wenn es sich
nur um halbe Vogel handelt. Er will damit darauf hinaus, dass seine
eigene psychoanalytische Lehre eigentlich den Titel tragen miisste: ,,Die
Geschichte vom halben Subjekt® (ebd., 55), denn die Wahrheit des geteil-
ten Subjekts (8) wird von den Signifikanten getragen und ist nur ,halb
sagbar*.

In einfachen Worten: Die eigene Wahrheit kann z. B. deshalb nur halb
gesagt werden, weil sie im Unbewussten liegt und dem Bewusstsein nicht
in ihrer Ginze zur Verfiigung steht. Etwas ,arbeitet” im Unbewussten in
uns weiter, auch wenn wir uns nicht daran erinnern (Alenka Zupandi¢
2020, 172). Die Signifikanten, die unsere symbolische Wirklichkeit und
unser soziales Leben charakterisieren, bilden auf unbewusster Ebene zu-
gleich ein Netzwerk von Regeln und Bedeutungen (Slavoj Zizek 2008,

261

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

19). Manche dieser unbewussten Regeln und Bedeutungen kénnen wir
uns teilweise bewusst machen (z. B. Regeln der Grammatik, denen wir
beim Reden normalerweise ,,blind“ folgen), andere bleiben aber ginzlich
unbewusst und wieder andere sind so beschaffen, dass wir sie nicht offent-
lich mitteilen wollen (ebd.). Denkt man mehr in Richtung eines nicht
nach Regeln geordneten, realen Unbewussten, so ldsst sich auch sagen:
Die Wahrheit wird vom Realen (als Sinn-aufferhalb) begrenzt, mit dem sie
zusammenhangt: Uber das Reale lasst sich kaum Wahres sagen, auf8er dass
es keinen Sinn hat (Jacques Lacan 2017, 125-126).

Das Subjekt ist sozusagen aufgrund der Teilung durch die Signifikanten
ein halbes Hithnchen. Doch dieser Vergleich kann auch in eine andere
Richtung interpretiert werden, die nicht nur auf die Funktionsweise der
differenziellen Struktur der Signifikanten bezogen ist, sondern auch auf
die Frage der ,Mensch-Tier-Differenz. Lacans Rede von einem halben
Hiihnchen ist zugleich ein Hinweis auf die Annahme, dass Menschen Tie-
re sind, aber eben nur ,halbe Tiere“. Die Sprache scheint dem Subjekt die
Moéglichkeit eines wirklich erfilllenden Genieflens zu rauben und erzeugt
zugleich die vage Phantasie einer Erfillung aufferhalb der Sprache. Ein
Tier scheint nicht unter dem aufgezwungenen phallischen Genieffen zu
leiden, das die Kastration und den Mangel des menschlichen Subjekts
bestatigt, es sei denn, man berticksichtigt dabei die Art und Weise, wie
Menschen mit Tieren umgehen. Tiere werden durchaus den Zwingen
dessen unterstellt, was fiir das menschliche Leben ,signifikant ist, z. B.
Erkenntnisse, die aus Tierversuchen gewonnen werden.

Die Rede vom menschlichen Subjekt als einem halben Hihnchen er-
schopft sich allerdings nicht in der Vorstellung eines reinen Mangelwe-
sens. Ein wichtiger Punkt, den Alenka Zupanci¢ (2020, 82-86) in einem
dhnlichen Kontext hervorhebt, bezieht sich darauf, dass Signifikanten
nicht nur einen Mangel (oder den Verlust eines erfillenden Geniefens)
erzeugen, sondern dass mit ihnen zugleich das Reale und das Mehr-Genie-
Ben auf den Plan treten. Das Reale steht ihr zufolge mit den Widerspra-
chen und Mehrdeutigkeiten innerhalb der durch die Signifikanten struk-
turierten symbolischen Ordnung und der Sprache in Zusammenhang. Das
Geniefen, das zum Realen gehort, hat dementsprechend Einfluss auf die
tiberraschenden und nicht bewusst intendierten Bedeutungseffekte, die
Signifikantenketten immer wieder produzieren, wie z. B. im Rahmen von
Versprechern, Witzen und Triumen (ebd., 125). Zupandi¢ legt zudem
dar, dass sich das Genieffen ausgehend von einer nattrlichen Bediirfnisbe-
friedigung zu etwas Eigenstindigem formt, das nicht dem vermeintlich
Normalen und Natiirlichen folgt (ebd., 178-181). Das Genieflen muss

262

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

nicht zweckmafig oder natzlich erscheinen, denn es tGberrascht uns und
findet sich mitunter in (un-)lustvollen Spannungszustinden, die bis ins
Schmerzhafte reichen.

Ein tberschiissiges Moment zeigt sich ebenso beim Blick in den Spie-
gel, dem ,,Ort“, an dem sich das Subjekt als einheitliches Ich und Herr
seiner selbst wahrnimmt oder wahrnehmen will (zum Spiegelstadium
siche Kap. 3.2.4). ,Spiegeln® kann sich das Subjekt auf diese Weise nicht
nur im Wandspiegel oder anderen reflektierenden Oberflichen, sondern
z. B. auch in Personen, die seine Identitit durch ihren Zuspruch oder
ihre Wertschatzung bestitigen. Der Uberschuss (das Objekt @ oder Mehr-
Geniefen) ist hier als etwas zu verstehen, das im Spiegelbild fehlt und
wie ,herausgeschnitten® anmutet, also von der imaginaren Kastration (-¢)
angezeigt wird (Jacques Lacan 2010, 54-55). Angesichts der Kastration ist
das Verhaltnis zum Bildhaften von einem gewissen Druck bzw. einem
Wunsch oder einer Erwartung gekennzeichnet, die eigene Teilung durch
die Signifikanten zu Gberwinden oder zu verschleiern. Die vom Imagi-
niren bestimmte Logik des Spiegels hat den Sinn, das Ich in diesem
vermeintlich ganzheitlichen Bild nicht sehen zu lassen, was es in der signi-
fikanten Teilung verliert (Jacques Lacan 2010, 315).

An dieser Stelle kommt die Komik ins Spiel, denn die komische Wir-
kung entsteht, wie man in Seminar V erfihrt, wenn etwas ,vom Zwang
des Bildes befreit wird“ (Jacques Lacan 2006¢, 153) oder wenn sich ,das
Bild ganz allein auf Wanderschaft® (ebd.) begibt. Das ,herausgeschnitte-
ne“ tberschissige Element fehlt im Bild oder findet darin keinen Platz
und wirkt vom Subjekt losgeldst, wie ein Fremdkorper, der dennoch mit
dem Subjekt verbunden ist und dieses affiziert (ebd., 10-13). Egal, was
das Subjekt im Angesicht seines Ideals auf Vollstindigkeit und Eins-Sein
verliert, hier findet etwas dennoch seinen Weg, ist komisch und macht
sogar ein klein wenig Lust. Man kann auch sagen: Das innere Objekt 4
existiert irgendwo im Auflerhalb und treibt das Begehren des Subjekts
weiter an. Das Begehren und der Trieb sind unaufhaltsam. Lacan nennt
als Beispiel fiir das Komische eine Person mit affektiertem Gang, die etwas
trigt, dabei aber stolpert und hinfillt, denn was hier zum Lachen fiihrt, ist
nicht nur das Hinfallen, sondern dass diese Person ihren affektierten Gang
fortsetzt, obwohl sie z. B. etwas verschiittet hat (ebd., 153). Die Komik
in der Beobachtung dieser Situation liegt darin, dass das affektierte Ego,
anstatt seinem erwarteten Selbstbild zu entsprechen, nur ein licherlicher
Abklatsch dieses idealen Bildes ist. Der vermeintlich direkte und einfache
Weg von Punkt A zu Punkt B nimmt eine unerwartete Wendung und
wird zum Hindernisparcours. Den Reiz macht aber aus, dass die Person

263

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

in ihrem Scheitern einfach weitermacht und so ihr Ziel am Ende doch
erreicht, wenn auch nicht auf die intendierte Weise. Wiirde die oder der
Verunglickte nach dem Sturz regungslos liegen bleiben, verlore das Bild
seine Komik.

Eine enthauptete Ente dient Lacan als weiteres Beispiel fiir das Komi-
sche, wenngleich dieses Beispiel zugleich erschreckend ist: ,So hat auch
die Ente etwas Komisches, der Sie den Kopf abgeschnitten haben und
die auf dem Huhnerhof noch einige Schritte macht* (ebd., 153). Das
Bild der Ente besagt: Trotz eines offensichtlichen Verlustes (der Einheit
des Korpers) lauft hier etwas weiter; der Gang setzt sich unbeirrt fort.
Auch die Komoédie arbeitet mit dem Prinzip des Komischen, denn fiir das
komische Subjeke gilt: ,Alles, was wiahrend der Komodie passiert ist, ist
auf es niedergegangen wie das Wasser auf die Federn einer Ente“ (ebd.,
159). In der Komodie geht das Subjekt unbeschadet aus einer bestimmten
Krise hervor, denn das Es (des Subjekts) glaubt weiterhin an sein Objekt
(ebd.). Das Subjekt braucht nicht einmal seinen Kopf (das bewusste Ich),
damit das Begehren oder der Trieb ihren Weg fortsetzen bzw. dass sich
hier etwas geniefft. Das strauchelnde Méinnchen und die kopflose Ente
geben aus Lacans Sicht offenbar ein komisches Bild dafiir ab, dass das Sub-
jekt in seinem Handeln seinem Begehren nicht hinterherkommt, dass es
stiirzt und manchmal ,seinen Kopf verliert“, aber trotzdem weitermacht,
als sei nichts geschehen. Dies bringt in der Komik zugleich eine gewisse
Befriedigung und erzeugt ein Lachen.

Einige Bemerkungen in Seminar VII weisen den Signifikanten Phallus,
der das Begehren des Subjekes trigt, als das zentrale Element der Komik
aus (Jacques Lacan 1996b, 374). Alenka Zupanci¢ (2014, 254) unterschei-
det beim Phallus drei Formen: einen symbolischen Signifikanten des Man-
gels, ein Bild imaginarer Fulle und ein reales Partialobjekt. Der Phallus als
Signifikant oder als Funktion im Unbewussten kann mit dem Faktum der
Bedeutungsgenerierung — und damit mit Entzug — assoziiert werden. Der
sprachliche Apparat und die Generierung von Bedeutung sind phallisch
(vgl. Michael Turnheim 2009, 68). Auf imaginirer Ebene dient der Phallus
einem ,Ablenkungsmandver®, um tGber den Umstand hinwegzutiuschen,
dass es in der Sprache keine Erfiillung gibt. Das stolze Méinnchen und die
aufgeplusterte Ente verhalten sich gewissermaflen so, als ob sie wirklich
sind, was sie vorgeben zu sein, oder als ob sie genau wissten, was sie
tun. Komisch wird es da, wo der Bruch in diesem Schauspiel offensicht-
lich wird — wenn das affektierte Mdnnchen stolpert —, aber das gescheiter-
te Subjekt dennoch munter mit dem Schauspiel weitermacht. Die nach
ihrem Tod weiterlaufende Ente demonstriert etwas iiber das Subjekt selbst,

264

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

namlich dass sich hier etwas nicht ,in einem Stiick“ oder als ,Ganzes“ ge-
niefSt, sondern dass sich das Genieflen auf eine tiberschiissige Weise selbst-
standig macht. Der Phallus scheint dem Sprechwesen ein tberschussiges,
parasitires Genieffen zu bescheren, das von ihm losgel6st ist, sich aber den-
noch seiner bemachtigt. Etwas im Bild der Fille geht auf Wanderschaft,
wie Lacan ausfithrt, und taucht als reales phallisches Partialobjekt auf,
das moglicherweise nicht als dem eigenen Ich zugehorig erlebt wird (vgl.
Alenka Zupanc¢ic¢ 2014). Das Ich weif§ nicht, was es geniefSst oder warum es
genief3t, sogar nicht einmal, dass es geniefSt. Das eigene GeniefSen erscheint
manchmal unlustvoll. Eine ,Kopflosigkeit®, die erschreckend, aber auch
komisch wirken kann. Auch die kopflose Ente auf ihrer Wanderschaft wi-
derspricht jeder Erwartung, spottet anscheinend dem Kreislauf des Lebens,
der normalerweise das unvermeidliche Ende jedes Individuums mit sich
bringt.

Slavoj Zizek (1991, 72-79; 2014c, 334) vergleicht die komische Figur,
vor allem im Comic (Cartoon), mit den gepeinigten Opfern, die der Mar-
quis de Sade (1740-1814), der Namenspatron des Sadismus, in seinem
obszonen literarischen Werk beschreibt. Tierische Zeichentrickfiguren wie
Wile E. Coyote (bei dessen Jagd auf den Road Runner) oder Tom und
Jerry tberstehen jede todliche Verletzung, weil die komischen Helden
gelernt haben, mit dem Tod zu leben, wie Patricia Gherovici und Manya
Steinkoler (2016, 8-9) meinen. Diese Figuren sterben und kehren zurtick,
um wieder zu sterben und wieder zu leben (Simon Critchley 2016, 240).
Ahnliches gilt offenbar fiir die Sade’schen Opfer, die alle moglichen Grau-
samkeiten seitens der Henker tber sich ergehen lassen miissen. Der Korper
ist fir Sade eine Ansammlung von Objekten, also etwas, das sich ,,zersti-
ckeln® lasst und dessen Teile man geniefen kann (Jacques Lacan 1996b,
244-245). Doch das eigentliche Phantasma von Sade besteht dabei laut
Lacan in einem ewigen Leiden der Opfer, die trotz aller Torturen ihre An-
mut bewahren und letztlich unzerstorbar sind (ebd., 245, 313-314). Damit
bringe Sade u. a. zum Ausdruck, dass der Tod nicht auf das Unbelebte
abzielt (Jacques Lacan 2007, 66). Sade zieht sein Genieflen nicht aus dem
Tod der Opfer.

Dementsprechend sind auch Wile E. Coyote und der Kater Tom nur
dann lustig (oder machen nur dann Lust aufs Zusehen), wenn die Verlet-
zungen und Ungliicke keine dauerhaften Spuren an ihnen hinterlassen.
Das Scheitern der komischen Heldenfiguren vermittelt die Verganglich-
keit, doch es fihrt nicht in den endgiiltigen Tod, sondern bestitigt am
Ende erfolgreich das Leben. Die Komddie erlaubt uns das Leben als
gebunden an den Tod zu denken, aber gleichzeitig dariiber zu lachen

265

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

(Patricia Gherovici/Manya Steinkoler 2016, 8). Die Komddie und der Co-
mic sind dadurch zwar ,unrealistisch®, erfassen aber zugleich etwas von
der menschlichen Subjektivitat, naimlich den ,Vitalismus des Todestriebs“
(Alenka Zupanci¢ 2009, 72). Der Todestrieb beschreibt etwas Selbststandi-
ges, das in uns lebt bzw. ,von alleine lebt“ (ebd., 73; Hervorhebung im
Original). Zupan¢i¢ hebt einen entscheidenden Punkt hervor: Das Subjekt
strebt den Tod und die Zerstorung nicht direkt an, nimmt sie aber viel-
leicht in Kauf, um sein Ziel zu erreichen (wie Wile E. Coyote oder Tom,
die alles daransetzen, um den Road Runner bzw. Jerry zu fangen). Im Un-
terschied zu Freud muss der Todestrieb also nicht so verstanden werden,
dass er Menschen im Grunde in einen erregungslosen Zustand des Unbe-
lebten fihrt (vgl. Jacques Lacan 1996b, 256-258). Der Todestrieb kann
stattdessen mit dem GeniefSen in Verbindung gebracht werden, das sich
in einer bestimmten Erregung bzw. Spannung produziert (Jacques Lacan
2013, 28). So gesehen verbindet der Todestrieb in diesem Spannungsbogen
Leben und Tod sowie Lust und Unlust.

Die Schmerzen und die Verletzungen, die komische Figuren erleiden,
ohne dabei zu sterben, zeigen aus psychoanalytischer Sicht auch eine Ver-
bindung zum Masochismus. Inwiefern sind Bestrafungsszenarien oder das
Bediirfnis nach Strafe mit dem Empfinden von Lust oder einer Form von
Befriedigung verbunden? In Seminar XVII gibt es eine Bemerkung, die be-
sagt, dass eine masochistische Person Humor beweist, weil sich diese tber
den Schmerz totlache (Jacques Lacan 2007, 66-67) — der Schmerz ist nim-
lich nicht das Wesentliche am Masochismus (Jacques Lacan 2010, 221).
Dies erinnert an eine Arbeit von Gilles Deleuze (1997, 81-90), in der dieser
den Humor als strukturelles Element des Masochismus beschreibt bzw.
die Ahnlichkeit von Masochismus und Humor betont. Im Masochismus
triumphiert das Ego tiber das Uber-Ich, was auch bedeutet, dass Freuds
Annahme tber den Humor korrigiert bzw. erganzt werden muss, weil der
Humor vom Ego ausgeht und der Gewinn fir das Ego primir ist (ebd.,
125-126).

Der masochistische Humor liegt laut Deleuze in Folgendem: Ein Gesetz,
das unter der Androhung einer Bestrafung eine bestimmte Befriedigung
verbietet, wird in ein (masochistisches) Gesetz umgewandelt, das zuerst
die Bestrafung bringt, um im Anschluss zur Befriedigung zu fithren (ebd.,
88-89). Da die Bestrafung bestatigt, dass es eine (verbotene) Lust geben
muss, entscheidet sich das Subjeke gleich fiir die Strafe und den damit ein-
hergehenden Schmerz. Der Schmerz ist die Bedingung fir das Erreichen
der Lust — nicht der Schmerz selbst ist lustvoll (ebd., 89). Slavoj Zizek
(31999, 52-53) stimmt Deleuze zu und stellt fest, dass das masochistische

266

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

Subjekt dadurch Lust gewinnt, die Strafe des Uber-Ichs bereits im Voraus
zu akzeptieren, indem es eben ein Theater der Erniedrigung auffihrt. Das
Subjekt selbst versetzt sich in seiner Phantasie in die schmerzvolle Lage des
passiven Opfers (ebd., 56-57), doch dadurch triumphiert es letztlich Gber
das strenge Uber-Ich bzw. das ,Gesetz“ und kann sozusagen tber den ihm
zugefiigten Schmerz lachen. Diese ,Inszenierung® ist nicht nur Teil eines
klinischen Masochismus, sondern offenbar auch in dem von Sigmund
Freud (20001, 339-354) beschriebenen primaren Masochismus inbegriffen,
den er mit dem Todestrieb in Zusammenhang bringt. Ein beispielhafter
Fall des primédren Masochismus scheint das von Freud beschriebene kindli-
che Fort-da-Spiel zu sein, in dem ein Eineinhalbjahriger die schmerzliche
Erfahrung der wiederholten Abwesenheit der Mutter verarbeitet: Der Jun-
ge wirft sein an einem langen Faden befestigtes Spielzeug immer wieder
weg, um es dadurch zum Verschwinden zu bringen, aber gegebenenfalls
wieder auftauchen zu lassen (Sigmund Freud 2000h, 224-226). Der Ge-
winn liegt darin, sich aktiv in die passive Rolle des verlassenen Kindes zu
bringen, um so zu signalisieren, dass er seine Mutter mit eigenen Handen
wegschicke (ebd., 226; Jacques Lacan 21990a, 220-222; siche Kap. 3.2.6).
Wahrend der Masochismus eine Nihe zum Humor aufweist, ist ein
Merkmal des Sadismus laut Gilles Deleuze (1997) die Ironie. Die Ironie
zeigt sich im Hinblick auf die von Sade beschriebenen Abscheulichkeiten
und die offenkundige Maflosigkeit, die damit einhergeht (Jacques Lacan
1996b, 241), denn er malt sich ein Gesetz des GeniefSens als Grundlage ei-
nes neuen Gesellschaftssystems aus (ebd., 244), das doch dadurch gekenn-
zeichnet wire, jedes Gesetz zu tberschreiten bzw. zu unterwandern. Der
»~Mensch der Lust“, wie Lacan sagt, bekennt sich offentlich zu den Extre-
men, die seine Lust mit sich bringt (ebd., 241). Lacan versteht Sade als die
Karikatur von Kants Moralphilosophie. Sade zeige die unfreiwillige Komik
des kategorischen Imperativs auf (ebd., 99). Sade bringe zum Vorschein,
wohin Kant fithren kann, wenn die Maxime des Handelns das Genieflen
ist und allgemeines Gesetz sein soll: Die Mafigabe des reinen Willens
besteht darin, den Kérper des Anderen auf jede erdenkliche Weise zu
genieflen, also jedwede Grenze zu ubertreten (Jacques Lacan 2015d, 293;
1996b, 98-99). Kant stimme mit Sade darin Gberein, dass das Gefuihl des
Schmerzes das Korrelativ zum Moralgesetz sei (Jacques Lacan 1996b, 100).
Immanuel Kant (1974b, 192-193) spricht an einer Stelle in der Kritzk der
praktischen Vernunft tatsichlich vom Schmerz als dem einzigen Gefiihl, das
mit der Erkenntnis der reinen praktischen Vernunft im Verhiltnis stehe.
Die Bestimmung des sittlichen Gesetzes durch den Willen erfordere zwar
einen Abbruch aller Neigungen und Gefiihle, doch dieser Abbruch bewir-

267

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

ke seinerseits das Gefiihl des Schmerzes. Gemafl Lacan ist anscheinend der
durch diesen Verzicht bedingte Schmerz (beim Handeln aus Pflicht) das
Pendant zum Schmerz des gequilten Opfers bei Sade, das niemandem das
Recht darauf verwehren darf, ihren oder seinen Korper zu genieffen.

Sades Phantasma (z. B. Uber die Leiden der letztlich unzerstorbaren
Opfer, wie Lacan meint) verweist auf die Idee eines Verbrechens, das den
natirlichen Lebenskreislauf durchbricht, doch diese Idee kann letztlich
nur bei einer Person entstehen, die bereits vom Symbolischen gezeichnet
ist bzw. die bereits durch ein Netz an Signifikanten strukturiert ist (Slavoj
Zizek 1991, 75-76). Die Symbolisierung hinterlisst nimlich eine Liicke
bzw. einen realen Rest, der sich nicht symbolisieren lasst — das Objekt a
als Gberschiissige Verkorperung eines traumatischen Geniefens (ebd., 76—
77). Dieses Genieflen bezeichnet mitunter ein Ubel in uns selbst und in
den uns umgebenden Menschen — ,dem Nichsten® als Ding —, vor dem
wir zurlckschrecken (Jacques Lacan 1996b, 223-226). Lacan bezieht sich
in Seminar VII auf ,Das Unbehagen in der Kultur® von Sigmund Freud
(2000q, 247-248): Darin fihrt Freud an, dass Menschen nicht gerne mit
der Idee konfrontiert werden, dass es vielleicht eine angeborene Neigung
zum Bosen, zur Grausamkeit, zur Destruktion und zur Aggression gibt.
Ein unbehaglicher Gedanke scheint auch zu sein, dass uns dieses Bose ein
Vergniigen bereitet, auf das wir nur verzichten, um bestimmte Konsequen-
zen (Liebesentzug, Bestrafung) zu vermeiden (ebd., 251). Das christliche
Gebot der Nichstenliebe findet Freud daher wenig tberzeugend, u. a.
deshalb, weil fraglich ist, ob diese ,,Weltliebe“ alle Lebewesen betreffen
kann (z. B. auch Insekten oder Regenwiirmer), und weil Fremde hiufig
nicht liebenswert sind, sondern sogar eher unsere Feindseligkeit provozie-
ren (ebd., 238-240). Kann ich meinen Nachsten wirklich lieben wie mich
selbst, wenn dieser Nachste mich schadigt oder Lust daraus zieht, Macht
tber mich auszuiben? (ebd., 239). Laut Lacan klingt Freud an dieser
Stelle wie Sade, denn Menschen sind nicht nur sanfte Wesen, sagt Freud,
sondern sie unterliegen gleichzeitig der Versuchung, ihre Aggressionen
an anderen Menschen zu befriedigen, sie auszuniitzen, sie zu demiitigen,
thnen Schmerz zuzufiigen, zu martern und ,sexuell zu gebrauchen® (ebd.,
240).

Die Opfer Sades sind auf Basis dieses in Szene gesetzten Bosen auf reine
Objekte des GeniefSens reduziert. Dass wir dies als anstofig ansehen, hat
auch damit zu tun, dass alle Menschen etwas Ahnliches erfahren, wenn
sie mit dem ritselhaften Begehren und dem GeniefSen anderer Menschen
konfrontiert sind. Es gibt einen realen Rest im Anderen (und im eigenen
Sein), der nicht symbolisiert werden kann und der sich nicht in das eige-

268

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

ne Bedeutungsuniversum figt. Selbst geliebte Menschen sind manchmal
undurchschaubar bzw. tun Dinge, die wir zwar vielleicht akzeptieren kon-
nen, die aber fir uns selbst nicht nachvollziehbar sind. Im schlimmsten
Fall 16sen andere Menschen Angst aus, wenn wir nicht wissen, welches
Objekt wir fiir ihr Begehren darstellen (Jacques Lacan 2010, 410). Das von
Sade in seinem Werk inszenierte ,,Extrem der Lust® (Jacques Lacan 1996b,
100), das sich im Schmerz der Opfer verwirklicht, ist daher nicht ertragbar,
sofern es einen Zugang zu diesem Anderen als Ding erzwingt (ebd.).

Dies alles besagt, einfach formuliert, dass man den Korper des Anderen
nur teilweise (,in Teilen®) geniefen und nicht eins mit ihm werden kann,
was eigentlich damit zusammenhangt, dass es kein GeniefSen des Anderen
(GK) gibt. Das ganzheitliche Genielen des (Korpers des) Anderen ist
dem Subjekt nicht moglich — etwas, das auch Sade auf lacherliche und
abstoSende Weise veranschaulicht (Jacques Lacan 21991b, 27; 1996b, 244—
245). Der Versuch, das Geniefsen ginzlich unter Kontrolle zu bringen
(es als ,,Gesetz“ zu formulieren), scheitert. Alles was man hat, ist ein der
symbolischen Bedeutungsgenerierung folgendes phallisches Genieflen, das
sidiotisch“ ist (Jacques Lacan 21991b, 88). Es bleibt letztlich — wie die
Sprache — fremd oder wirkt kiinstlich und aufgezwungen. Der Signifikant
bzw. die Sprache wird im phallischen GeniefSen zuweilen real und steht
dafiir, dass das Reale keine Lust bereitet (Jacques Lacan 2017, 82). Sprache
(lalangue) ist eine tote Sprache (Rolf Nemitz 2020, 106; vgl. Colette Soler
2018, 27-28). Daher wird das Sprachsein auch als parasitir empfunden
(vgl. Jacques Lacan 2017, 60).

Diesem Gedanken folgend bietet sich eine Interpretation zur Ente: Die
kopflose Ente veranschaulicht die Wirkung einer ,toten Sprache® im Un-
bewussten, die keine imaginare Einheit herstellt und dadurch die Lust
oder ein volles Genieffen verunmoglicht. Sprache wird erst lebendig, in-
dem man spricht oder indem man ihr einen Sinn verleiht (Jacques Lacan
2017, 148). Einen Weg im Umgang mit dem ,unmoglichen® Genieffen
bietet auch der Humor, in dem man dies alles offenbar mit weniger Ernst
betrachtet. Vielleicht ist der Humor sogar eine lustvolle Abwehr gegen das
Genieflen (Carol Owens 2016, 114-115). Der von Deleuze beschriebene
Triumph des humorvollen Egos tiber das befehlende Uber-Ich lasst sich
daher so deuten, dass man hier nur insofern auf die ,vorgeschriebene®
Weise geniefSt, als man den Sinn des Geniefens lustvoll auf seinen Unsinn
zurickfihrt. Gerade indem man nicht ,als (etwas) Ganzes“ genieen will,
gelangt man zu einem kleinen Maf an Befriedigung und Lust. Dies bedeu-
tet: Dass man ,kopflos“ umherirrt und nicht zu sich selbst findet, also
eins mit sich selbst oder dem Anderen wird, kann man auch von der

269

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

komischen Seite sehen. Indem man sich lacherlich findet, betrachtet man
sich nicht als ein tiefgriindiges Selbst (Simon Critchley 2016, 240). Es geht
nicht um die vermeintliche Authentizitat des eigenen unvergleichlichen
und grandiosen Selbst, sondern darum, sich ins Verhiltnis zum Fremden
zu setzen und die Signifikanten, die man ,,tragt“, nicht allzu ernst zu neh-
men. Das Vergniigen am Verkleiden als einem karnevalesken Spiel weist
z. B. ein Element der Blodheit auf, dem man mit Humor begegnet, weil
es hier nicht darum geht, ganz selbst zu sein (Robert Pfaller 2012, 39-41).
Wie es daher in Seminar XI heif3t, ist der Humor ,eine Anerkennung des
Komischen® (Jacques Lacan 41996c¢, 12).

Diese Uberlegungen geben bereits eine Vorschau auf das folgende Kapi-
tel, auch im Hinblick auf ihre tierethische Relevanz, da das phallische Ge-
nieffen im Unterschied zum Genieflen des Sinns potentiell als unlustvoll
erlebt wird (wiewohl beide Formen im Borromaischen Knoten zusammen-
hangen). Das Subjekt muss ein Geniefen finden, das auf die Beschrinkun-
gen des aufgezwungenen phallischen Genieffens antwortet. Es geht darum,
dem eigenen Sprachsein auch eine gewisse Lust abzugewinnen. Was wire
nun ein Beispiel fir solch ein aufgezwungenes Genieflen? Das phallische
Genieflen kann etwa mit der Tatsache assoziiert werden, dass Menschen
gutes Essen — z. B. ein ,gutes Stiick Fleisch® — genieffen. Allerdings handelt
es sich nicht um die herkémmliche Bedeutung des Wortes ,genieffen®
im Sinne eines guten Geschmacks. Das Fleisch von Nutztieren ist nicht
nur ein Genussmittel oder ein biologischer Nihrstoff, sondern wird von
manchen Menschen als Objekt der Fille gesehen, das ihrem narzisstischen
Ego ,Nahrung“ gibt (Stirke, Vitalitit, Potenz etc.), um die eigene Iden-
titit zu bestdtigen und dabei zugleich einen grundlegenden Mangel zu
verschleiern. Dies trifft etwa im Falle stark betonter méinnlicher Identitit
zu, die aber nicht nur das einzelne Individuum betrifft, sondern zeigt,
dass das Individuum Teil einer definierten Gemeinschaft bzw. Gruppe ist.
In bestimmten gesellschaftlichen Kontexten wird Ménnlichkeit (ein ,rich-
tiger Mann® zu sein) namlich mit dem Konsum von Fleisch assoziiert (vgl.
Hank Rothgerber 2013; Carol J. Adams 2010). Doch diese Label konnen
auch als kanstlich aufgesetzt erscheinen und werden vielleicht ,,unverdau-
lich®, weil sie den phallischen Charakter jedweder Bedeutungsgenerierung
auf besonders deutliche Weise akzentuieren. Dahinter liegt ein GeniefSen,
das ,idiotisch ist, weil es an kein Begehren, kein Sehnen gekniipft ist
(Nina Ort 2014, 120). Das Fleisch oder der tote Korper des Tieres ist daher
manchmal ein Stdrelement (ein tberschiissiges Partialobjekt oder ein real
gewordener Signifikant), das die eigene imaginire Einheit sabotiert bzw.
die Kontingenz und den Mangel spirbar macht, die hinter der Festlegung

270

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

der Bedeutung des eigenen Selbst stehen. Das geschlachtete Tier oder seine
korperlichen Einzelteile versagen als Sinnbild fiir die Selbstwahrnehmung
als ein konsistentes Ich (siche Kap. 4.5.3). Die Sprache der Fleischindustrie
ist im wahrsten Sinne des Wortes eine ,tote Sprache®, aber nicht nur
deshalb, weil z. B. die Bilder von Massenschlachtungen nicht zum Lachen
sind.

Eine komische oder witzige Wirkung erzielen Tiere demgegentber nur
dann, wenn es das Subjekt schafft, seinem GeniefSen vor dem Hintergrund
des Nicht-Sinns oder Unsinns einen Sinn zu geben oder, umgekehrt, wenn
die eigene Erwartung an das Sinnvolle von einem befreienden Moment
des Unsinns durchbrochen wird. Wiewohl prinzipiell jedes Tier die Komik
der Subjektivitit zum Vorschein bringen kann, lasst sich das GeniefSen des
Sinns besonders gut in der Beziechung zu Heimtieren beobachten (siche
Kap. 4.5.2). Die Einheit von Mensch und Heimtier als Familie wird durch
das Moment des tierlichen Andersseins manchmal auf mehr oder weniger
lustige Weise aufgebrochen — und zwar ohne dass sich diese familidren
Bande dadurch zwangslaufig auflosen. Lustig erscheint ein Tier z. B., wenn
man es auf ein Merkmal reduziert, das zu sagen scheint: ,Ich gehore
zur Familie“ oder ,Ich bin ein Mensch“ — wiewohl man dem Tier dieses
Merkmal eher mit einem zugedriickten Auge aufsetzt. Abgesehen davon,
dass dies vielleicht tierethische Fragen tber den respektvollen Umgang mit
Tieren aufwirft, mag ein verkleideter Hund im Clownkostiim komisch
wirken, gerade weil hier ein albernes Schauspiel offenbar wird (siehe Kap.
4.5.2.5). Das Merkmal (Kostim), das den Hund zum menschlichen Clown
macht und dabei seine tiefgriindige tierliche Natur zu verleugnen scheint,
wirkt auf licherliche Weise deplatziert und reduktionistisch — macht aber
vielleicht genau deshalb Spaf. Es handelt sich um eine humorvolle Remi-
niszenz an den aufgesetzten Charakter der eigenen symbolischen Identitit
oder dricke eine gewisse Ironie im Verhaltnis zur Sprache und zum Sym-
bolischen aus. Unsere Identitit ist je schon eine Maskerade — auch wenn
das nicht bedeutet, dass man jede Benennung, jede Rollenzuschreibung
und jede gesellschaftliche ,,Verkleidung® aufgeben sollte.

Dieses Geniefsen des Sinns im Unsinn parodiert einerseits die vermeint-
liche Einheitlichkeit des symbolischen Bedeutungsuniversums (in dem
Fall verstanden als imaginares Eins-Sein). Nahezu jeder Unsinn kann Sinn
ergeben oder Bedeutung haben. Der kleine Spaflvogel Hans, der seinem
Vater einen Biren Uber seinen Glauben an den Storch aufbindet, ist ein
Beispiel fir diese Parodie. Andererseits gibt die (erschreckend) komische
Wirkung, die Tiere auf ein Subjekt haben kénnen — wie die Ente, die auch
ohne Kopf lduft -, einen zusitzlichen Hinweis auf die mitunter licherlich

271

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

wirkende Uneinheitlichkeit in der ambivalenten imagindren Bezichung
zum (losgel6sten) spiegelbildlichen Objekt. Hinter dem Komischen und
Witzigen steht das Spiel mit den Signifikanten in der Spannung zwischen
Sinn und Unsinn, zwischen Lust und Unlust (bzw. Schmerz).

Die komische Spannung zwischen Sinn und Unsinn betrifft Lacans Per-
son bzw. die Praxis der Psychoanalyse selbst. Er spricht von der Wirkung
des Wortes auf andere Menschen: Gabe es nicht das Wort, das GeniefSen
erzeugt, so sagt er, wirden z. B. seine Klientinnen und Klienten nicht
immer wieder zu ihm kommen, um sich auf geradezu jubilierende Weise
dariiber zu amusieren (Jacques Lacan 2006b, 80-81). Dies trifft wohl auch
auf Lacans Wirkung auf sein Publikum zu. Seine schwierige Sprache, die
dennoch unzahlige Horerinnen und Hoérer bzw. Leserinnen und Leser
fasziniert, ist die Demonstration folgenden Umstandes: Das Wort erzeugt
das Genieflen, und zwar auch oder gerade, wenn es fir das Subjekt nur ein
Minimum an Sinn enthalt. Lacans auf den ersten Blick ,blode“ Anekdoten
tber Tiere in seinen spateren Seminaren — z. B. iber den Hund, der Aas
anbetet, den in Picassos Kleidung verliebten Vogel oder den Hummer, der
nicht masturbiert — machen aus den Tieren Signifikanten, die den Prozess
des Verstehens und Nachvollziehens unterbrechen (vgl. Peter Buse 2017).
Aus diesem Blabla heraus bietet sich aber eine andere Befriedigung und
die Moglichkeit auf einen neuen Sinn, der zugleich an den Blodsinn der
Sprache sowie an die Mehrdeutigkeit der lalangue erinnert (siche Kap. 4.3).

Der sprichwortliche Vogel, dem man Salz auf den Schwanz zu streuen
versucht, um ihn zu fangen, ist von daher betrachtet nichts anderes als das
Wort. Das Wort hat gewissermaflen keinen Schwanz, auf den man Salz
streuen konnte, um seinen vollen Sinn jemals einzufangen (Jacques Lacan
2007, 57). Bildlich gesprochen: Das sinnvolle Wort (die ganze Wahrheit)
flieht vor dem Subjekt wie die gekopfte Ente vor ihrem Henker. Wenn
man den Vogel tatsichlich fingt — also Sinn im Sprechen generiert —,
erweist er sich bestenfalls als halbes Hithnchen. Der Sinn ist kein eindeuti-
ger und er macht keine Einheit bzw. kein Ganzes aus dem Subjekt, aber
das Spiel mit dem Wort in all seiner Mehrdeutigkeit und Ratselhaftigkeit
bedingt ein Genieen, das besagt: Jeder Unsinn kann irgendwie Sinn erge-
ben. Die naive Geschichte der Bienen und Blumen produziert auf ihre
Weise ebenso Sinn wie das Mirchen vom Storch, der die Kinder bringt.
Die Freude am Erzahlen oder Horen einer solchen Geschichte impliziert
nicht, dass man wirklich im vollen Sinne daran glaubt. Auch der kleine
Hans genieft den Sinn vielleicht vielmehr darin, die Ernsthaftigkeit zu
parodieren, die der Deutung seines Sprechens durch seinen Vater und
Freud zugrunde liegt. Das Subjekt parodiert tber die Beziehung zum Tier

272

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Von balben Hiihnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

moglicherweise seine eigene unbewusste Vorstellung der Erfillung im
Genielen des (Korpers des) Anderen. Das Genielsen (des Sinns) ist die
Parodie der imaginiren Einheit, die es sich vor dem Hintergrund seiner
signifikanten Teilung, dem Realen der lalangue oder dem sprachlichen
Blabla vorstellt.

Auch ein auffilliges Merkmal an einem Tier oder die Reduktion eines
Tieres auf ein solches Merkmal kann komisch auf Menschen wirken, weil
es den Anspruch auf Authentizitat, Tiefe und Identitit parodiert und statt-
dessen uberflissig und aufgesetzt ist. Dass die Sache der Tiere hingegen
sehr ernst ist, beweisen u. a. die Bestrebungen der Tierschutzethik und des
Tierrechts, die auf die grausamen Praktiken im Umgang mit Tieren auf-
merksam machen. Dennoch scheint das ,komische Tier* oder das komisch
gemachte Tier mit dem wertvollen tierlichen Individuum des moralischen
Individualismus in der Tierethik eine Sache gemeinsam zu haben: Beide
Bezugnahmen sind Teil einer Reduktion, wenn auch mit jeweils anderen
Ansprichen. Zudem betrifft die Reduktion im moralischen Individualis-
mus mehr die Begrindungsebene des Arguments, weniger die angenom-
mene Vielschichtigkeit des tierlichen Denkens und Empfindens. Das ethi-
sche Argument fiir die moralische Beriicksichtigung eines Tieres basiert
hier - in seiner grundlegenden Form — auf der angenommenen Relevanz
nur einzelner Merkmale (z. B. Empfindungsfahigkeit), die zu sinnstiften-
den Signifikanten werden. Der Wert oder die Wiirde des Tieres an sich
gelten zuweilen als unantastbar bzw. nicht verhandelbar (so im Tierrecht).
Das Argument zugunsten der Tiere versteht sich als das Resultat einer
rationalen Reflexion oder einer wahren gerechtfertigten Uberzeugung. Die
Frage, was an Tieren komisch ist oder was im Umgang mit diesen ganz
und gar nicht zum Lachen ist, hat aber in ihrer Wirkung genau so viel mit
dem menschlichen Subjekt zu tun wie mit dem vermeintlichen Tier ,an
sich®.

Auch aus Lacan’scher Perspektive sind der Schmerz, das Leid und der
Tod der Tiere nicht komisch (z. B. in der industrialisierten Tierzucht oder
in Tierversuchen). Erschreckend ist aber ebenso der Anspruch des Subjekts
(Ichs) auf eine imaginare Vervollkommnung, der anscheinend eine gewis-
se Humorlosigkeit oder einen mangelnden Sinn fiir Ironie zum Ausdruck
bringt. Das Subjekt meint es ernst, weil das eigene (Sprach-)Sein und das
eigene Genieflen davon abhiangen. Beispiel hierfiir ist der Fleischkonsum,
wenn er nur dazu dient, das vermeintlich grandiose Ego zu stirken und so
die eigene Kastration zu verschleiern. Das Essen von Fleisch soll z. B. als
Statussymbol bzw. Symbol der Minnlichkeit einen Mangel fiillen (siche
Kap. 4.5.3.6). Ahnliches trifft umgekehrt auch auf die Sorge um das Wohl

273

hitps://dol.org/10.5771/9783748831880-257 - am 13.01.2026, 11:50:40. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

