CHRISTOPH AUFFARTH
Kontrollverlust — Antike Bewegungskultur
und antike Religion:

Euripides beobachtet ein Dionysos-Ritual

»Sport als Religionsersatz« —
Einige Uberlegungen (iber das Verhéltnis von Sport und Religion/
Sportwissenschaft und Religionswissenschaft

1. Das Verhiltnis von Religion und Sport ist durch den Vorgang der
Sakularisierung belastet: Die wachsende Ausdifferenzierung der Ge-
sellschaft mit der Entwicklung eigener, teilweise als >eigengesetzlich<
der offentlichen Kontrolle entzogener Sinnprovinzen wurde von den
Kirchen im 19. Jahrhundert als Enteignung ihrer Ressourcen empfun-
den.

2. Die Semantik des entstehenden Sports hat sich zwar anfangs noch
auch christlicher Symbole bedient. Die vier F des deutschen Turner-
bundes sind in Kreuzform angeordnet, die Jahns Wahlspruch ver-
schliisseln: Frisch - Fromm - Frohlich - Frei. Das »Fromm« ist aber
nicht eine Verkniipfung mit christlich-kirchlicher Religiositt.

3. Die Semantik hat sich eher Symbole der antiken Religion gewéhlt,
kirchlich gesehen: des Heidentums. Die korperliche Anstrengung, das
Agonale (vgl. Meuli 1926), die &sthetisch-erotische Korperlichkeit, die
Volkerverstindigung werden zu Werten stilisiert und geweiht (und
damit ihre AnstoBigkeit dem rationalen Diskurs entzogen) durch die
Ankniipfung an die Olympischen Spiele der Antike. Dort ist Religion
und Sport miteinander verbunden, wie Baron de Coubertin hervorhob.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | CHRISTOPH AUFFARTH

Der nationalsozialistische Korperkult bezog sich explizit auf die antike
Nacktheit im Sport.1

4. Eine Bezeichnung zeigt, wie auch wieder Gemeinsamkeit in der
Wahrnehmung zu beobachten ist: Fanatismus gilt allen als unserer
Kultur nicht angemessen. Es ist ein Begriff der Antike: Fanum heifit das
Heiligtum, der Tempel. Fanatici waren diejenigen, die nach der Chri-
stianisierung des Rémischen Reiches weiterhin an ihren Tempeln blie-
ben und auch gegen Repressionen ihre traditionellen Riten durchfiihr-
ten.

5. Die Eroffnungsfeiern der FufSball-WM in Frankreich und der Olym-
pischen Spiele in Australien/Sydney verbanden kultische Feier mit
Sport: In Paris personifizierten tibermenschlich monumentale Figuren
der vier >Fufiballkulturen« der Welt, die sich als Roboter selbst bewegen
konnten, um den ins Riesige tiberhohten Weltpokal.2 In Sydney vollzo-
gen Aborigines kultische Rituale vor den Augen eines Publikums aus
aller Welt.

6. Man kann aber, wenn man sich nicht in die theologische Sinnbildung
und Polemik/Apologetik einwickeln 1dfst, beschreibend die Gemein-
samkeiten und Differenzen von Sport und Religion nebeneinander
stellen unter der Perspektive von Gemeinschaftsbildung, Regelhaftig-
keit, Spiel, Ritual, Korperempfinden, Emotionen (Bromberger 1995:
295).

Der »Prozel3 der Zivilisation«
und das Christentum als eine bewegungslose Religion

1. Das Christentum ist eine Religion, die Bewegungen fiir heidnisch er-
klart, weil sie vom Wesentlichen ablenke. Der Tanz um das Goldene
Kalb (Exodus [2. Mose] 32) ist in doppeltem Sinne ein Bild von der
falsch betriebenen Religion. Zum einen ist es das Bild einer Gottheit,
das dem Prinzip der Bildlosigkeit der judischen wie der christlichen
Religion widerspricht. Zum andern ist es aber auch das Tanzen, das die
christliche Religion zu bestimmten Zeiten als das Kennzeichen der
Heiden bekampfte.3

1 Vgl. Alkemeyer 1996. — Das Thema fehlt im Artikel Kérperkultur im Re-
zeptionsband des DNP (vgl. Groppe 2000). Wichtige Informationen tiber
die in Griechenland im 19. Jahrhundert organisierten Olympien bei Geor-
giadis 2000; Sinn 2001.

2 Vgl. Abbildungen dazu in MLR 3 (2002): 417 (WM Frankreich 1998); MLR
4 (2002): Umschlagbild und Legende dazu S. iv (Olympische Spiele 2000).

3 Zur Rezeption des antiken Tanzes v.a. im 20. Jh. vgl. Brandstetter 1995;
Schulze 2003; Winter 1998.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 125

.\\.\\duw =

,‘,.,.,._.,._\‘

A
[

KAl
ol
¥

Abb. 1: Holzschnitt Nr. 61 aus dem Narrenschiff von Sebastian Brant 1494
Das Bild zeigt, dafs die, die um das Stierbild herumtanzen, Narren sind, Wi-

dersacher der christlichen Religion.



https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | CHRISTOPH AUFFARTH

2. Vor allem in der Reformation* und danach noch einmal verschérft in
der (protestantischen) Aufkldarung® werden Bewegungen noch einmal
schérfer bewertet: Sie lenkten ab vom Entscheidenden der Religion.
Protestanten kritisieren die spéatmittelalterliche Festkultur. Religion
wird reduziert auf das Horen und das Vernehmlichmachen des Wortes
Gottes. Trennung von Messe und Messe/Jahrmarkt, von Weihnachts-
evangelium und Karpfen-Essen, von Weihnachtsmann und Christkind.
Religion soll nur Spiritualitit sein, die Kontexte ausgeblendet. Dagegen
hat sich die Religionswissenschaft seit etwa 1900 (damals noch die Wis-
senschaft von den anderen Religionen, unter weitgehender Aussparung
der eigenen) auf Bewegungen unter dem Begriff des Rituals konzen-
triert (vgl. Bremmer 1998). Bewegungen seien das, was immer wieder-
holt werde, die Worte und Erkldrungen dagegen wechselten.

3. Bewegungen findet man wieder auf den Kirchentagen. Im normalen
Protestantischen Gottesdienst dagegen steht man nur - gemessen - auf
in Ehrfurcht vor Gott (Gebet, Verlesung des Wortes Gottes). Reduktion
der Bewegung, der Atmung soll der Konzentration dienen, Augen und
Ohren schlieflen sich ab gegen Aufieneindriicke und Wahrnehmungen.
4. Damit steht Religion/Christentum aber nicht allein da in der Euro-
péischen Religionsgeschichte. Norbert Elias hat das - im Angesicht der
Barbarei als kontrafaktische Utopie? - als eine langfristige zielgerichtete
Evolution beschrieben: »Der Prozef3 der Zivilisation« (Elias 1939) redu-
ziere die Bewegungsamplituden, die nattirlichen Instinkte. Man kann
das in der Regulierungswut der FIFA erkennen. Der Fufiball soll zivili-
siert werden: so das Verbot der Blutgrédtsche, der Rudelbildung, Ent-
bloffung des Oberkorpers, Zunge herausstrecken (vgl. Elias/Dunning
1984; 2003). Neue wilde Varianten bilden sich wie American Football
oder Rugby.

5. Erst in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts gab es wieder eine
Wahrnehmung der Korperlichkeit gottesdienstlicher Rituale im Prote-
stantismus; und alternative Formen, die Bewegung gerade férdern. Im
Christentum sind ekstatische Formen der Religion, die in den frithen
Gemeinden noch tiblich waren, systematisch unterdrtickt, so das Zun-
genreden oder Zuckungen. Wenige christliche Konfessionen haben sie
systematisch eingefithrt so etwa die Pfingstler und Shaker. Aber der
gegenwadrtig riesige Erfolg der Pfingstler/Pentecostals beruht nicht nur
auf ihrer aggressiven und mit massiven Spendengeldern mdoglichen
Missionsmethoden,® sondern auch weil sie indigene Religionsformen

4 Vor allem die Reformierten (Ziircher um Zwingli und Genfer um Calvin)

reduzieren die Liturgie auf die Ubermittlung von Gottes Wort.

Klassisch die Darstellung von Graff 1921/1938.

6 Am Beispiel Stidamerika Martin 1990. Ein Pfingstler zu Korperlichkeit im
Christentum: Hollenweger 1979.

a1

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 127

besser integrieren konnen. Hier werden Ekstasetechniken geradezu ge-
fordert als Eintritt in den inneren Kreis der Gemeindeglieder.

Bewegungen und Ritual

1. Die folgende kleine Studie beobachtet an einem antiken griechischen

Drama, den Bakchen des Euripides, wie dieser Dramatiker an einem

kultischen Ritual die Bewegungen als sportliches Handeln versteht und

in ihrer Dramatik fiir die Handlung seines Dramas einsetzt.

2. Bewegungen lassen sich zundchst analytisch unterscheiden (vgl.

Mohr 2004)

e in solche, die etwas bewegen wollen, also funktionale Bewegungen.
Sie bringen den Menschen an einen anderen Ort, bewegen einen
Gegenstand an einen anderen Ort, wehren etwas ab, werfen etwas,
aber auch Ruhezustinde gehoren zu den Bewegungen, wie das Sit-
zen, Stehen, Liegen.

¢ Davon zu unterscheiden sind Bewegungen, die etwas mitteilen. Ri-
tuale, das haben bereits die Verhaltensforscher (wie Konrad Lorenz)
herausgearbeitet, sind weniger auf das Bewegen von etwas aus ge-
richtet, wollen vielmehr eine Mitteilung an ein Gegentiber tibermit-
teln.

3. Eine Ubertragung der Verhaltensforschung auf die Verhaltensweisen

der Menschen, insbesondere in dem Handlungs- und Verhaltensre-

pertoire religioser Rituale steht in der Gefahr, Rituale als Reste ur-

spriinglich funktionaler Handlungen zu interpretieren (Burkert 1979;

1996). Wenn funktionale Bewegungen auch implizite Botschaften

iibermitteln konnen, so sind umgekehrt kommunizierende Bewegun-

gen als Codes mit vereinbarter Bedeutung nicht biologistisch, sondern
kulturell zu deuten.

4. Im Blick auf Aggression und Steuerungsverlust haben die Griechen

die Zivilisierungsthese verfolgt: Sich wild und aggressiv zu verhalten,

entspreche nicht-griechischem, nicht-zivilisiertem Verhalten: So ver-
halten sich Barbaren! In der Zivilisierung ihrer selbst, dafs auch Grie-
chen sich so barbarisch verhalten kénnen, erzihlen sie Geschichten, in
denen durch das Fehlverhalten der Barbaren der zivilisierte Code grie-
chischer Kultur durch das Gegenbild barbarischer Kultur beschrieben
wird. Klassische Repridsentanten der Wildheit sind die im Norden

Griechenlands lebenden Thraker.

5. Einer der Mythen, die griechische Kultur und thrakische Unkultur

gegeneinander setzen, ist der Mythos von Orpheus, der von thraki-

schen Frauen zerrissen wird. Der Sanger und Trédger griechischer Kul-
tur, der mit seinem Gesang auch die Gotter der Unterwelt erweichen
konnte, weigert sich nach seinem Tod wieder zu heiraten und liebt

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | CHRISTOPH AUFFARTH

stattdessen lieber junge Burschen. Dafiir erschlagen ihn die thrakischen
Frauen als Mdnaden.

6. Aby Warburg hielt - in einem Vortrag tiber Diirers Bild zu diesem
Mythos - das Motiv der Liebesrache und des orgiastischen Mordens
fur einen »antiken Superlativ der Gebdrdensprache«. Gebdrdensprache
sei den Menschen eingepragt, nicht ein kultureller Code. Der Tod des
Orpheus ist ein Musterbeispiel fiir die »Pathosformel« (Gombrich
1970). In die Mappe legt Warburg spéter einen kurzen Bericht tiber ei-
nen Mord in Ruffland, bei dem »vom Blut trunkene« Kosaken eine jun-
ge Lehrerin mit Himmern totschlagen und anschlieffend mit der Leiche
»Fangball spielen«. Unter die Zeitungsnotiz setzt Warburg hand-
schriftlich hinzu: »Der Tod des Orpheus. Die Riickkehr der ewig glei-
chen Bestie, gen. homo sapiens«.”

7. Dionysos, der Gott,® an dessen Fest einmal die Méanner im Rausch,
ein anderes Mal die Frauen in Ekstase die Zivilisation aufgeben und
zerstoren, um nach dem Fest wieder in die Zivilisation zuriickzukeh-
ren, wird als ein Fremder »aus Thrakien« oder »aus Asien« erst nach
heftigem Widerstand in den griechischen Stddten aufgenommen (Auf-
farth 1991: 336-344). Das ist Mythos, nicht der historische Weg der
Gottheit in die griechische Religion.? Dort ist Dionysos seit der Bronze-
zeit festes Mitglied. Mit >Dionysos« ist eine Projektionsfldche gegeben,
auf die Griechen die ihnen vertraute und doch fremde Ambivalenz von
Zivilisierung und Enthemmung imaginieren konnen und in Festen der
Umbkehr (rituals of licence) spielen konnen (vgl. Auffarth 1991: 1-37).

Marathonlauf und Jagd:
Das Ménadenritual als antiker Biathlon

1. Frauensport!? im antiken Griechenland hat es besonders bei den Spar-
tanerinnen gegeben (vgl. Spath/Wagner-Hasel 2000; Des Bouvrie 1995).
Aber es sind doch im wesentlichen genderspezifische Bewegungskul-
turen: Bodybuilding und gebrdunte Haut als Schonheitsideal fiir
mannliche Korper, helle Haut fiir Frauen. Fiir Frauen gilt ein Verbot

7 Schoell-Glass (1998: 89); die Zeichnung Diirers 1494 (Kunsthalle Hamburg)
ist dort S. 84 abgebildet.

8 Otto (1933) entwickelt eine »Theologie« des Dionysos, der fiir ihn Nietz-
sches Lebensphilosophie verkérpert. Den Mythos von der Ankunft hebt er
in dem Kapitel Der kommende Gott hervor.

9 Wie dies etwa der Klassiker Rohde (1894-95) darstellte. Fiir einen Uber-
blick verweise ich auf Henrichs (1987).

10 Monika Fikus und Volker Schiirmann machen mich darauf aufmerksam,
dafs Begriffe wie Marathonlauf, Sport, Training etc. vor der Ausdifferen-
zierung des Sports im 19. Jahrhundert allenfalls metaphorisch verwendet
werden konnen.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 129

der Teilnahme, ja des Zuschauens bei Olympischen Spiele, aber statt

dessen wird eine eigene Frauenolympiade veranstaltet.

2. Frauen werden gerne in der Ambivalenz gesehen von Hausfrau und

Mainade: Die athenischen Frauen, so hat man sie beschrieben, sind im

Alltag eher »eingesperrt in den Harem«. Aber bei den Festen (vgl. Auf-

farth 1998; 1999) kommt es zur Auflosung der Rollen in spezifischen

Frauenfesten. Eines davon ist das Minadenfest, das alle zwei Jahre

(trieterisch) gefeiert wurde (vgl. Deubner 1936; Burkert 1977; Bremmer

1996).

3. Das Bild der Ménade: die Zivilisation wird aufgegeben. mainds von

mainomai: >verriickt sein, besessen sein< - ohne den Unterton: von ei-

nem bdsen Geist. Sie bringen die Ordnung der Polis, die politische

Ordnung (die méannliche Offentlichkeit) durcheinander und verlassen

sie, lassen die Manner im Stich. Dionysos als die Personifikation des die

Zivilisation Durchbrechenden wird in drei ganz verschiedenen Kult-

formen und Kultteilnehmern représentiert:

e Nur Minner lassen sich von Dionysos, dem Weingott, erfiillen, bei-
spielsweise in einem Wettsaufen am Anthesterienfest, wo derjenige
gewinnt, der einen Dreiliterkrug (Chous, daher heifit der Tag Cho-
enfest) am schnellsten ausgetrunken hat (vgl. Auffarth 1991: 202-
276). Am Vortag wird Dionysos als Gleukos - Likrwein genossen.

e Nur Frauen sind zugelassen fiir das alle zwei Jahre stattfindende
Maénadenritual. Die Frauen laufen einen Marathonlauf auf einen
Berg (Kithairon) hinauf. Sie versammeln sich dort, um anschlieflend
gemeinsam auf Jagd nach kleinen Tieren (Hasen, Rehkitz) zu gehen.
Die gefangenen Tiere zerreifien die Frauen dann gemeinsam und
essen das Fleisch roh. Die Kultur Verlassen und Durchbrechen als
Code des Rituals. Die Teilnahme am Fest bedeutet aber nicht, daf3
die Frauen anschliefend gedchtet worden wéren. Altere Erklarun-
gen verglichen das Ritual mit der >Tanzwut< im spéten Mittelalter,
also als krankhaftes und chronisches Fehlverhalten, das epidemisch
auftritt (Veitstanz). Aber die Médnaden treten kalendarisch und nicht
epidemisch auf; Frauen werden hoch geehrt, bis dahin, dafy eine
romische Kaiserin sich rithmt, Mdnade gewesen zu sein (vgl. Hen-
richs 1978; Schlesier 1993).

e Der Theater-Gott Dionysos dagegen vereinigt die ganze Stadt, Méan-
ner, Frauen und Kinder im Dionysos-Theater zu einem dreitdgigen
Wettbewerb um das beste Stiick (vgl. Winkler/Zeitlin 1990; Graf
1998; Bierl 2002).

4. Euripides gestaltet in einer Tragodie das Fest der Manaden Bakchai

auf der Bithne in Athen. Athen hat 405 die materiellen Grundlagen sei-

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | CHRISTOPH AUFFARTH

ner Kultur verloren, hat seinen Stolz verloren als Verlierer eines Krie-

ges, der sich bald 30 Jahre hinzog.11

5. Ich beschridnke mich auf eine Interpretation des Stiickes unter dem

Gesichtspunkt der Bewegung.12 Das Sttick wird immer noch als ein rat-

selhafter Riickfall des als grofien Aufkldrer gewerteten Euripides in die

Irrationalitdt verstanden.’® Als Ekstasetechnik dagegen hat das bereits

Jan Bremmer (1984) interpretiert.

(1) Outfit: Die Frisur wird gelost und die Haare offen getragen (695); als
Sportkleidung tragen sie iiber den Peploi podereis (833), also beinfrei-
en Long-shirts, ein Fell eines kleinen Rehs; als Sportgerdt einen
Thyrsos (Stab mit einer Krone aus Efeu-/ Weinblattern).

(2) Schnelligkeit und Ausdauer — Laufen bis zur Erschépfung: Dionysos
sagt, er habe die Frauen aus Theben gereizt zum Wahnsinn. Das
griechische Wort fiir >gereizt« ist die Vorsilbe, die in der Moderne
von Medizinern fiir das Sexualhormon Ostro-gen eingesetzt wurde,
und bedeutet »anstacheln¢, >die Lust reizen<: Hormone werden aus-
geschiittet.* Auf dem Theater werden sie in Bewegung umgesetzt,
indem der Chor in kurzen Rhythmen staccato tanzt. Die Musik dazu
beschreibt der Dichter (159-163): »Phrygische Rufe und Schreie«
schreit erst die eine Gruppe, dann im Wechsel die andere (576-603),
begleitet von einer scharfen Pikkoloflote, Rhythmus wird mit der
Handpauke geschlagen (513). Der Gott wird in wildem Lauf voraus
rennen, ohne seine Krifte hauszuhalten, bis er schlielich auf dem
Berggipfel umfillt (135-138), aber immer noch auf der Jagd nach ei-
nem kleinen Ziegenbock, dessen Blut er trinken will (138 — Red
bull?). Die Frauen hinter ihm hiipfen wie ein Fohlen in flinkem Laufen
(165-167). Die Strecke fithrt durch Walder den steilen Berg hinauf.
Sogar der Blinde und der Uralte, der Seher und der greise Konig
wollen mit tanzrennen (170-214; 248-262). Der aktuell regierende
Konig Pentheus (der »Leidende«) will das unterbinden, indem er
Dionysos ins Gefdngnis einsperrt. Seine Leute haben den Auftrag,
Dionysos mit Stangen von einem Baum herunterzuhebeln (343-357;
434-450). Die Chorfiihrerin versucht vergeblich, den Konig von -

11 Euripides verlie Athen kurz vor seinem Tod 407/06 v.Chr. und arbeitete
die letzten Monate seines Lebens am Hof des Makedonischen Koénigs Ar-
chelaos, u.a. an dieser Tragodie. Sein Sohn brachte sie nach seinem Tod in
Athen zur (Ur-)Auffithrung, daher das traditionelle Datum »an den Dio-
nysien« d.J. 405 (vgl. Seaford 1996: 25).

12 Die Interpretation des Stiickes gibt viele komplexe Fragen auf. Verwiesen
sei auf die Kommentare (s. Grundlegende Literatur), sowie Hose (1995: 161-
168).

13 Vgl. Lesky (1971); Schmidt (1989); Hose (1995: 161-169). Zum angeblichen
Atheismus des Euripides vgl. Riedweg (1990).

14 Ba 32f.: ostrés” ego maniais. Wieder 665 u.6.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 131

wie sie sagt - seinem Wahnsinn zu heilen; er sei krank, nicht die
Minaden oder die beiden alten Manner (326f.). Die Bilder sind dau-
ernd ambivalent, Pentheus will Leid zufiigen und mufs doch selber
leiden (367; 508); er jagt die Frauen und wird schliefilich von ihnen
gejagt; er will die Verrtickten zu Ordnung und Vernunft zwingen
und ist doch selbst verriickt (326f.) und zerstort die Ordnung. Die
Wut macht ihn blind (628-630). Das Ritual wird zur Nacht hin aus-
gedehnt (486). Lichtblitze erscheinen den Sportlern im Erschop-
fungszustand (594-599).

(3) Konzentration und Timing — Die Jagd: Entgegen der Vermutung des
Konigs - so berichtet der Augenzeuge - haben sich die Madnaden
nicht berauscht mit Wein, sie treiben keinen Sex mit den >armenc
Mainnern. Die drei Mann(Frau-)schaften haben sich auf dem Berg
getroffen und schlafen nun im Freien (685-688). Da erhebt eine der
Mannschaftsfithrerinnen, Agaue (die Mutter des Pentheus), einen
spitzen Schrei (689).> Die Mdnaden machen sich auf die Jagd und
toten, was sie fangen, indem sie es mit den Hénden zerreifien. Ein
Tier mit Haut zu zerreiflen, das noch mit Muskeln fest verbunden
ist am Korper, ist kaum moglich; allein schon die Sehnen halten zih
und stark: Dazu bedarf es einer erheblichen Muskelkraft. Konig
Pentheus ergreift die unwiderstehliche Lust, beim Fest der Frauen
zuzusehen; da Manner das nicht diirfen, kleidet er sich in den auf-
félligen Manaden-Sportdress. Damit aber macht der, der die Ména-
den jagen wollte, sich selber zum Gejagten (847-861).

(4) Kraft und schwerathletische Disziplinen: Als Pentheus von den Ména-
den nicht gentigend sehen kann, biegt Dionysos eine Fichte so her-
unter (1064-1075, »wie einen Sportbogen« toxon), dafs Pentheus auf
die Baumspitze aufsteigen kann und dann nach oben geliftet wird.
Damit wird aber der, der die anderen sehen wollte, selbst sichtbar
fur die Ménaden. Der Spédher wird erspdht. Dionysos gibt das
Kommando zur Jagd. Nach kurzem absolutem Schweigen (wie es
vor jedem Opferritual vom Priester geboten wird!?) stiirmen die
Frauen los: Sie werfen Steine gegen den Pentheus oben auf der
Baumspitze, Aste verwenden sie zum Speerwurf (1097f.). Dann un-
tergraben sie die Wurzeln und hebeln den Baum aus seiner Ver-
wurzelung. Endlich gelingt auch ihnen die tibermenschliche An-
strengung, den Baum nach unten zu beugen. Ubermenschlich: Nur

15 Die ololygé (Ba 689). Das ist der Schrei, den zu erheben beim Schlachten/-
Opfern eines Tieres Aufgabe der Frauen ist, wenn das Tier verrdchelt.

16 Zum antiken Sportbogen/Kompositbogen vgl. Auffarth (1991: 502-523).

17 Die >nattirliche« Interpretation (so etwa Tschiedel [1977: 73]: »Es ist wie ein
letztes tiefes Atemholen der Natur vor dem furchtbaren Ausbruch.«) ist
ein modernes Verstidndnis.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | CHRISTOPH AUFFARTH

der Gott hatte den Baum so nach unten beugen konnen, jetzt, den
Gott in sich, vermogen es auch die >schwachen«< Frauen (1206f.).
Pentheus fllt zu Boden. Seine Mutter fllt tiber ihn her. Sie erkennt
ihren Sohn nicht. Schaum tritt aus ihrem Mund: Sie hat ihr Wach-
bewufltsein verloren (1122f.). Sie reifit seinen Arm aus; die Kraft hat
sie nicht aus sich selbst, sondern »von Dionysos«. Seine eigene
Mutter, Agaue, spiefit den Kopf des Sohnes auf ihren Thyrsos und
rennt damit hinunter in die Stadt. Wutanfall, Kontrollverlust haben
zur Folge eine Einengung des Gesichtsfeldes und die Erkenntnisfa-
higkeit wird durch das tbermachtige limbische System {iber-
schwemmt. In der Stadt wird sie jubelnd empfangen und gefeiert:
»Selige Agauel« (1179; 1242 ein Makarismés) rufen die anderen M-
naden ihr zu. Der Chor kommentiert »Ungliickliche!«. Die Jdgerin-
nen sind nicht griechisch zivilisiert, wenn sie aufgerufen werden als
»Asiatische Ménaden« (1167).

(5) Erschopfung und Abklingen des Enthusiasmds: Im Gesprach mit ihrem
alten Vater kommt die wahnsinnige Agaue allm&hlich wieder zu
Verstand und erkennt nun, was sie wirklich getan hat: den eigenen
Sohn umgebracht. Der Gott in ihr (theos en [aute] - davon griech.
enthousiasmés Gottergriffenheit) schwindet und es kehrt zuriick der
Verstand, sie ist statt éntheos jetzt ennous (Ba 1270). Sie kann jetzt erst
wieder sehen: Was sie die ganze Zeit fiir das Haupt eines Lowen
hielt, den sie erjagt, ist in Wirklichkeit der Kopf ihres Sohnes. Sie
kann sich an nichts erinnern; erst durch die Anamnese mit ihrem
Vater kehrt die Erinnerung zurtick (1271ff.). Sie beginnt ihren Sohn
rituell fiir die Bestattung vorzubereiten und erkennt ihre Wahnsinns-
tat. Der Gott Dionysos - der doch die Tat letztlich verursacht hatte -
spricht schliefllich das Urteil iiber die ganze Familie (1330-1367): Der
Sohn ist tot, die Mutter muf3 ins Exil, selbst der alte Vater Kadmos
muf$ noch trotz seines Alters - und getrennt von seiner Tochter -
auswandern zu einem Barbarenvolk.

Schilul3

1. Das Beispiel des Mdnadenkultes wurde von dem fiir seine einfiihl-
same, ja geradezu intime Beobachtung gerithmten Tragodiendichter
Euripides in seinem letzten Stiick Bakchai kurz vor seinem Tod (407/06
v.Chr.) beschrieben. Die >Verrticktheit« (griech. mainomai, daher Maina-
des/Maénaden mainddes), nach der heutigen Terminologie >Verdnderter
Bewufstseinszustand« oder raltered state of consciousness¢,!® fiihrt in

18 Darunter sind zu zdhlen: Schlaf, Traum, Hypnose, Halluzination, Trance,
Besessenheit, Meditation, Mystik, drogeninduzierte BewufStseinserweite-
rung u.d. Eine knappe Zusammenfassung in LexPsy 141-146, bes. 143.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 133

seinem Stiick bis zum Mord der Mutter an ihrem Sohn und zur Kata-
strophe der rational regierten Stadt.

2. Der Kult (im Unterschied zu dem literarisch zur Katastrophe drama-
tisierten Kult) des Méanaden-Rituals 1463t sich als eine Ekstasetechnik
beschreiben, um durch Bewegung den verdnderten Bewuftseinszu-
stand zu erreichen:!® Dabei ist wichtig, daf8 solche Zustidnde nicht mehr
als abnorm oder pathologisch gewertet werden, weil der Verstand die
Herrschaft iiber die Triebe verlieren wiirde, sondern das Korperbe-
wufltsein und die Verausgabung der Krifte in der Form dieses >Bia-
thlons< vermag die Alltagsmuster und die gewohnten Synapsenwege
von Wahrnehmung, Codierung, Handeln verdndern. Bewegung, At-
mung, Gefdllerweiterung, korpereigene Opiate (Endorphine) usf. spie-
len dabei eine zentrale Rolle; sie konnen eingeleitet und verstarkt wer-
den durch rhythmische Bewegungen und Musik, auch durch Intoxika-
tion (»Rauschmittel«).20 Griechisch (vgl. Padel 1992) wiren Begriffe wie
ekstasis (aus sich heraustreten), enthousiasmds (Gott in mir; Begeiste-
rung), theolepsie/epilepsie (Gott beféllt mich), mysteria (eine Bedeutung;:
Augen schliefSen), harpageis (entfiihrt).2!

3. Die Frauen ohne die Bindungen ihrer unter ménnlich dominierter
Stadtoffentlichkeit eingeengten Bewegungsmoglichkeit in lockerer Be-
kleidung und aufgelostem Haar beginnen mit einem Marathonlauf
unter den erschwerten Bedingungen diinner Bergluft. Die Bewegung
wird durch Handpauken und scharfe, spitze Flotentone begleitet und
wird tiber den Punkt der Erschopfung hinaus fortgefiihrt. Die Schlaf-
phase in kiihler Nacht im Freien auf dem Berge ldfst die erweiterten Ge-
fafle wieder einengen, die Herzfrequenz reduzieren, das Blut aus der
Peripherie sich im Zentrum zusammenziehen. Es folgt die Phase hoher
Konzentration, in der die Frauen Tiere anschleichen, also Atmung re-
duzieren, Adrenalin erhthen, um dann in Sekundenbruchteilen in ex-
tremer Schnelligkeit des Laufens losstiirmen zu konnen: Aggressivitét
explodiert. Die ndchste Phase erfordert enorme Kraft, um die Jagdbeute
zerreiflen zu konnen. Euripides verstirkt besonders diese Phase durch
den Vergleich mit dem Spannen eines Bogens, das Aushebeln von tief
eingewurzelten Bdumen. Die nidchste Phase ist der Triumph, der
Wunsch, Gemeinschaft zu fiihlen, alle zu umarmen, sich feiern lassen.
Emotional ist das nach der Endorphinausschiittung der Verlust des Ich-

19 Sehr genau beschrieben von Welte (1990); davor Crapanzano (1973).

20 Eine Tiibinger Ringvorlesung hatte die Einfithrung human- und kultur-
wissenschaftlicher Erkenntnisse und Methoden in die Religionswissen-
schaft signalisiert: Cancik (1978); besonders der Beitrag von Gladigow
(1978).

21 Paulus beschreibt die nicht durch eigenen Willen herbeizufiihrende mysti-
sche Erfahrung als »Entfithrung« (2. Korinther 12); lat. raptus.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | CHRISTOPH AUFFARTH

bewufitseins und der emotionalen Innendynamik. Schliellich schwin-
det das Gliicksbewufitsein wieder und hinterldfst ein emotionales Tal.
Dieser Phase folgend kehrt jetzt der Zustand der Erschopfung, des
Ausgepumptseins ein, der doppelt so stark empfunden wird, weil er
bereits vorher aufgetreten und da schon die kérperlichen und emotio-
nalen Reserven tiber das Menschenmdogliche ausgeschopft hatte.

4. Der griechische Dichter Euripides (485/480-406) erweist sich als ein
dulBerst feinfiihlig beobachtender Psychologe.

5. Die vergleichende Beobachtung aus einer anderen Bewegungskultur
kann wechselseitig zu Fragen und Priifung von Modellen fiihren, die
sich in einer Bewegungskultur wie der europdischen unter dem Einfluf3
christlicher Codierung ganz anders entwickelt hat.

Literatur

Ba Euripides, Bakchai (Vers).

DNP  Der Neue Pauly. 16 Binde, 1996-2003.

LexPsy Thomas Stédtler (1998): Lexikon der Psychologie. Stuttgart: Kroner.

MLR  Christoph Auffarth/Jutta Bernard/Hubert Mohr (Hrsg.): Metzler Le-
xikon Religion. Gegenwart, Alltag, Medien. 4 Binde, Stuttgart/ Weimar:
Metzler 1999-2002.

Zitierte Literatur

Alkemeyer, Thomas (1996): Kérper, Kult und Politik. Von der >Muskelreligion«
Pierre de Coubertins zur Inszenierung von Macht in den Olympischen Spielen
von 1936, Frankfurt/M.: Campus.

Auffarth, Christoph (1991): Der drohende Untergang. >Schipfung« in Mythos und
Ritual im Antiken Orient und in Griechenland am Beispiel der Odyssee und des
Ezechielbuches, Berlin/New York: de Gruyter.

Auffarth, Christoph (1998), »Fest, Festkultur«. In: DNP 4, S. 486-493.

Auffarth, Christoph (1999), »Feste als Medium antiker Religionen: Methodi-
sche Konzeptionen zur Erforschung komplexer Rituale«. In: Christophe
Batsch/Ulrike Egelhaaf-Gaiser/Ruth Stepper (Hrsg.), Zwischen Krise und
Alltag. Antike Religionen im Mittelmeerraum/Conflit et normalité. Religions an-
ciennes dans I'espace méditeranéen, Stuttgart: Steiner.

Auffarth, Christoph/Mohr, Hubert (2000): »Religion«. In: MLR 3, S. 160-172.

Bierl, Anton F. (2002): Der Chor in der Alten Komddie. Ritualitit und Performati-
vitit, Leipzig/Miinchen: Saur.

Brandstetter, Gabriele (1995): Tanz-Lektiiren. Korperbilder und Raumfiguren der
Avantgarde, Frankfurt/M.: Fischer.

Bremmer, Jan N. (1984): »Greek Maenadism reconsidered«. In: Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik 55, S. 267-286.

Bremmer, Jan N. (1996): Gotter, Mythen und Heiligtiimer im antiken Griechen-
land, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 135

Bremmer, Jan N. (1998): »Religions, >Ritual< and the Opposition >Sacred vs.
Profane«: Notes Towards a Terminological >Genealogy««. In: Fritz Graf
(Hg.): Ansichten griechischer Rituale. Festschrift fiir Walter Burkert, Stutt-
gart/Leipzig: Teubner, S. 9-32.

Bromberger, Christian (1995/1998): »Fufiball als Weltsicht und als Ritual«. In:
Andrea Bélliger/David J. Krieger (Hg.), Ritualtheorien, Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 285-301.

Burkert, Walter (1977): Griechische Religion der archaischen und klassischen Epo-
che, Stuttgart: Kohlhammer.

Burkert, Walter (1979): Structure and History in Greek Mythology and Ritual
(Sather Classical Lectures 47) Berkeley/Los Angeles: UP.

Burkert, Walter (1996/1998): Religionen des Altertums, Miinchen: Beck.

Cancik, Hubert (Hg.) (1978): Rausch - Ekstase - Mystik, Diisseldorf: Kosel.

Crapanzano, Vincent (1973/1981): Die Hamadsa. Eine ethnopsychiatrische Unter-
suchung in Marokko, Stuttgart: Klett-Cotta.

Des Bouvrie, Synngve (1995): »Gender and the Games at Olympia«. In: Brita
Berggreen/Nano Marinatos (Hg.), Greece and Gender, Bergen, S. 55-74.

Deubner, Ludwig (1936/1966): Attische Feste, Berlin: Akademie.

Elias, Norbert (1939/2002): Uber den Prozess der Zivilisation. 2 Binde, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Elias, Norbert/Dunning, Eric (1984): Sport im Zivilisationsprozess. Studien zur
Figurationssoziologie, Miinster: Lit.

Elias, Norbert/ Dunning, Eric (2003): Sport und Spannung im Prozef der Zivilisa-
tion (Elias, Gesammelte Schriften, Band 7), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Georgiadis, Konstantinos (2000): Die ideengeschichtliche Grundlage der Olympi-
schen Spiele im 19. Jh. in Griechenland und ihre Umsetzung 1896 in Athen,
Kassel: Agon.

Gladigow, Burkhard (1978): »Ekstase und Enthusiasmos. Zur Anthropologie
und Soziologie ekstatischer Phanomene«. In: Cancik 1978, S. 23-40.

Gombrich, Ernst H. (1970/1981): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie,
Frankfurt/M.: Européische Verlagsanstalt.

Graf, Fritz (1998): »Die kultischen Wurzeln des antiken Schauspiels«. In: Ger-
hard Binder/Bernd Effe (Hg.), Das antike Theater. Aspekte seiner Geschichte,
Rezeption und Aktualitit, Trier: wvt, S. 11-32.

Graff, Paul (1921/1938): Geschichte und Auflosung der alten Gottesdienstlichen
Formen in der Evangelischen Kirche Deutschlands bis zum Eintritt der Aufkli-
rung und des Rationalismus. 2 Binde, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Groppe, Carola (2000): »Korperkultur«. In: DNP 14, S. 1042-1054.

Henrichs, Albert (1978): »Greek Maenadism from Olympias to Messalina«. In:
Harvard Studies in Classical Philology 82, S. 121-160.

Henrichs, Albert (1987): Die Gotter Griechenlands, Bamberg: Buchner.

Hollenweger, Walter J. (1979/1990): Erfahrungen der Leiblichkeit, Miinchen:
Kaiser.

Hose, Martin (1995): Drama und Gesellschaft. Studien zur dramatischen Produkti-
on in Athen am Ende des 5. Jahrhunderts, Stuttgart: Metzler&Poeschel.

Lesky, Albin (1971): Geschichte der Griechischen Literatur, Bern: Francke.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | CHRISTOPH AUFFARTH

Martin, David (1990): Tongues of Fire. The Explosion of Protestantism in Latin
America, Oxford: UP.

Meuli, Karl (1926/1976): Der griechische Agon. Kampf und Kampfspiel im Toten-
brauch, Totentanz, Totenklage und Totenlob, Basel: Schwabe.

Mohr, Hubert (2004): »Religion in Bewegung. Religionsasthetische Uberle-
gungen zur Aktivierung und Nutzung menschlicher Motorik«. In:
Miinchner Theologische Hefte, i.Dr.

Otto, Walter F. (1933): Dionysos, Frankfurt: Klostermann.

Padel, Ruth (1992): In and Out of the Mind, Princeton: UP.

Reeder, Ellen D. (1995/1996): Pandora. Frauen im Klassischen Griechenland
(Ausstellung Baltimore 1995; dt. Ausgabe fiir Basel 1996), Mainz: von
Zabern.

Riedweg, Christoph (1990): »The >Atheistic< Fragment from Euripides’ Beller-
ophontes (286 N?)«. In: Illinios Classical Studies 15, S. 39-53.

Rohde, Erwin (1894-95/1898): Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube. 2
Binde, Freiburg: Mohr.

Schlesier, Renate (1993): »Mixtures of Masks. Maenads als Tragic Models«. In:
Thomas Carpenter/Christopher Faraone (Hg.), Masks of Dionysus, Cor-
nell: UP, S. 89-114.

Schmidt, Jochen (1989): »Der Triumph des Dionysos. Aufkldrung und neure-
ligioser Irrationalismus in den Bakchen des Euripides«. In: ders. (Hg.),
Aufklirung und Gegenaufklirung in der europdischen Literatur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 56-71.

Schoell-Glass, Charlotte (1998): Aby Warburg und der Antisemitismus. Kulturpo-
litik und Geistespolitik, Frankfurt/M.: Fischer.

Schulze, Janine (2003): »Tanz«. In: DNP 15/3, S. 358-364.

Sinn, Ulrich (2001): »Olympiac. In: DNP 15/1, S. 1166-1174.

Spéth, Thomas/Wagner-Hasel, Beate (Hg.) (2000): Frauenwelten in der Antike,
Stuttgart: Metzler.

Tschiedel, Jurgen (1977): »Natur und Mensch in den >Bakchen< des Euripi-
des«. In: Antike und Abendland 23, S. 64-76.

Welte, Frank Maurice (1990): Der Gnawa-Kult. Trancespiele, Geisterbeschwirung
und Besessenheit in Marokko, Frankfurt/M. u.a.: Lang.

Winkler, John ]./Zeitlin, Froma 1. (Hg.) (1990): Nothing to do with Dionysos?
Athenian Drama in its Social Context, Princeton, N.J: UP.

Winter, Engelbert (1998): »Die Stellung der frithen Christen zur Agonistik«.
In: Stadion 24, 1, S. 13-29.

Grundlegende Literatur

Zivilisationsprozess:

Duerr, Hans Peter (1988-2003), Der Mythos vom Zivilisationsprozef. 5 Binde,
Frankfurt: Suhrkamp.

Elias 1939.

Elias/Dunning 2000.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 137

Muchembled, Robert (1988/1990): Die Erfindung des modernen Menschen. Ge-
fiihlsdifferenzierung und kollektive Verhaltensweisen im Zeitalter des Absolu-
tismus, Reinbek: Rowohlt.

Bewegungen in der Antike:

Bremmer, Jan N. (1991): »Walking, Standing, and Sitting in Ancient Greek
Culture«. In: Jan N. Bremmer/Herman Roodenburg (Hg.), A Cultural His-
tory of Gesture. From Antiquity to the Present Day, Cambridge: Polity, S. 15-
35.

Fehr, Burkhard (1979): Bewegungsweisen und Verhaltensideal. Bad Bramstedt:
Moreland.

Herter, Hans (1959): »effeminatus«. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum
4,S. 619-650.

Sittl, Carl (1890/1970): Die Gebirden der Griechen und Roémer, Hildesheim:
Olms.

Gender in der Antike:

Eggers, Brigitte (2000): »Gender Studies«. In: DNP 14, S. 111-121.
Reeder 1995/1996.

Spéth/Wagner-Hasel 2000.

Sport in der Antike:

Weiler, Ingomar: Quellendokumentation (zweisprachig) zur Gymnastik und
Agonistik/zur Schwerathletik. Texte tibersetzt und kommentiert von Ge-
org Doblhofer/Peter Mauritsch; sporthistorischer Kommentar von Moni-
ka Lavrenic (Band 1-3). Weimar: Bohlau.

Band 1: Diskos (Wien/Koln 1991); Band 2: Weitsprung (1993); Band 3:
Speerwurf (1993); Band 4: Boxen (1995); Band 5: Pankration (1996); Band 6:
Ringen (1998); Band 7: Laufen (von Therese Aigner 2002).

Finley, Moses 1./Pleket, Harry W. (1976): Die Olympischen Spiele in der Antike,
Tuibingen: Wunderlich.

Golden, Mark (1998): Sport and Society in Ancient Greece. Cambridge UP.

Herrmann, Hans Volkmar (1972): Olympia. Heiligtum und Wettkampfstitte,
Miinchen: Hirmer.

Meier, Mischa (1996): »Apopudobalia. Vorform des neuzeitlichen Fufball-

spiels«. In: DNP 1: S. 895.
(Die Aufsehen erregende Entdeckung einer Vorform ist (schade!) ein
nicht ganz ernst zu nehmender Ulk. Im gleichen Lexikon aber viele Arti-
kel bes. von Wolfgang Decker, die sehr ernst und auf neuestem Stand das
Material darstellen.)

Miller, Stephen G. (1991): Arete: Greek Sports from Ancient Sources, Berkeley
UP.

Sinn, Ulrich (2002): Olympia. Kult, Sport und Fest in der Antike, Miinchen: Beck.

Sinn, Ulrich (2004): Das antike Olympia. Gétter, Spiel und Kunst, Miinchen:
Beck.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | CHRISTOPH AUFFARTH

Dionysos und Euripides’ Bakchai:

Ausgaben, Ubersetzungen, Kommentare zu Euripides’ Drama:

Diggle, James (1994) (Hg.): Euripides, Fabulae. Vol. 3, Oxford: UP, S. 287-356.

Euripides, Simtliche Tragodien und Fragmente (ibers. von Ernst Buschor, hg.
von Gustav Adolf Seeck), Band 5, Miinchen: Heimeran 1977, S. 255-353.

Euripides’ Bacchae, with ... Commentary by Eric Robertson Dodds, Oxford 1951/
21960.

Euripides’ Bacchae, with ... Commentary by Richard Seaford, Warminster 1996.

Rezeption:

Alkemeyer 1996.

Gummert, Peter (2003): »Sport«. In: DNP 15/3, S. 208-219.

Miiller, Norbert (1997): »Coubertin und die Antike«. In: Nikephoros 10, S.
289-302.

Weiler, Ingomar (2001): »Zur Rezeption des griechischen Sports im National-
sozialismus: Kontinuitit oder Diskontinuitit in der deutschen Ideenge-
schichte?«. In: Beat Néf (Hg.), Antike und Altertumswissenschaft in der Zeit
von Faschismus und Nationalsozialismus, Mandelbachtal /Cambridge. UP, S.
267-284.

Ekstase:

Gladigow 1978.

Mohr, Hubert (2000): »Vision/ Audition«. In: MLR 3, S. 570-577.

Mohr, Hubert (2000): »Wahrnehmung/Sinnessystem«. In: MLR 3, S. 620-633.
Welte, Frank Maurice (2000): »Trance(-techniken)«. In: MLR 3, S. 521-525.

Sport in der romischen Kaiserzeit:

Ebert, Jochim (2000): »Zur neuen Bronzeplatte mit Siegerinschriften aus
Olympia Inv. 1148«. In: Stadion 24, 1, S. 217-234.

Fortuin, Rigobert W. (1996): Der Sport im augusteischen Rom. Philologische und
sporthistorische Untersuchungen; mit einer Sammlung, Ubersetzung und Kom-
mentierung der antiken Zeugnisse zum Sport in Rom. Stuttgart: Steiner.

Orth, Wolfgang (1998): »Kaiserzeitliche Agonistik und althistorische For-
schung«. In: Stadion 24, 1, S. 1-12.

14.02.2026, 13:47:1; op


https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

