
CHRISTOPH AUFFARTH

Kontrollverlust  Antike Bewegungskultur

und antike Religion:

Euripides beobachtet ein Dionysos-Ritual

›Sport als Religionsersatz‹ –
Einige Überlegungen über das Verhältnis von Sport und Religion/
Sportwissenschaft und Religionswissenschaft

1. Das Verhältnis von Religion und Sport ist durch den Vorgang der
Säkularisierung belastet: Die wachsende Ausdifferenzierung der Ge-
sellschaft mit der Entwicklung eigener, teilweise als ›eigengesetzlich‹
der öffentlichen Kontrolle entzogener Sinnprovinzen wurde von den
Kirchen im 19. Jahrhundert als Enteignung ihrer Ressourcen empfun-
den.
2. Die Semantik des entstehenden Sports hat sich zwar anfangs noch
auch christlicher Symbole bedient. Die vier F des deutschen Turner-
bundes sind in Kreuzform angeordnet, die Jahns Wahlspruch ver-
schlüsseln: Frisch – Fromm – Fröhlich – Frei. Das »Fromm« ist aber
nicht eine Verknüpfung mit christlich-kirchlicher Religiosität.
3. Die Semantik hat sich eher Symbole der antiken Religion gewählt,
kirchlich gesehen: des Heidentums. Die körperliche Anstrengung, das
Agonale (vgl. Meuli 1926), die ästhetisch-erotische Körperlichkeit, die
Völkerverständigung werden zu Werten stilisiert und geweiht (und
damit ihre Anstößigkeit dem rationalen Diskurs entzogen) durch die
Anknüpfung an die Olympischen Spiele der Antike. Dort ist Religion
und Sport miteinander verbunden, wie Baron de Coubertin hervorhob.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | CHRISTOPH AUFFARTH

Der nationalsozialistische Körperkult bezog sich explizit auf die antike
Nacktheit im Sport.1

4. Eine Bezeichnung zeigt, wie auch wieder Gemeinsamkeit in der
Wahrnehmung zu beobachten ist: Fanatismus gilt allen als unserer
Kultur nicht angemessen. Es ist ein Begriff der Antike: Fanum heißt das
Heiligtum, der Tempel. Fanatici waren diejenigen, die nach der Chri-
stianisierung des Römischen Reiches weiterhin an ihren Tempeln blie-
ben und auch gegen Repressionen ihre traditionellen Riten durchführ-
ten.
5. Die Eröffnungsfeiern der Fußball-WM in Frankreich und der Olym-
pischen Spiele in Australien/Sydney verbanden kultische Feier mit
Sport: In Paris personifizierten übermenschlich monumentale Figuren
der vier ›Fußballkulturen‹ der Welt, die sich als Roboter selbst bewegen
konnten, um den ins Riesige überhöhten Weltpokal.2 In Sydney vollzo-
gen Aborigines kultische Rituale vor den Augen eines Publikums aus
aller Welt.
6. Man kann aber, wenn man sich nicht in die theologische Sinnbildung
und Polemik/Apologetik einwickeln läßt, beschreibend die Gemein-
samkeiten und Differenzen von Sport und Religion nebeneinander
stellen unter der Perspektive von Gemeinschaftsbildung, Regelhaftig-
keit, Spiel, Ritual, Körperempfinden, Emotionen (Bromberger 1995:
295).

Der ›Prozeß der Zivilisation‹
und das Christentum als eine bewegungslose Religion

1. Das Christentum ist eine Religion, die Bewegungen für heidnisch er-
klärt, weil sie vom Wesentlichen ablenke. Der Tanz um das Goldene
Kalb (Exodus [2. Mose] 32) ist in doppeltem Sinne ein Bild von der
falsch betriebenen Religion. Zum einen ist es das Bild einer Gottheit,
das dem Prinzip der Bildlosigkeit der jüdischen wie der christlichen
Religion widerspricht. Zum andern ist es aber auch das Tanzen, das die
christliche Religion zu bestimmten Zeiten als das Kennzeichen der
Heiden bekämpfte.3

                                             

1 Vgl. Alkemeyer 1996.  Das Thema fehlt im Artikel Körperkultur im Re-
zeptionsband des DNP (vgl. Groppe 2000). Wichtige Informationen über
die in Griechenland im 19. Jahrhundert organisierten Olympien bei Geor-
giadis 2000; Sinn 2001.

2 Vgl. Abbildungen dazu in MLR 3 (2002): 417 (WM Frankreich 1998); MLR
4 (2002): Umschlagbild und Legende dazu S. iv (Olympische Spiele 2000).

3 Zur Rezeption des antiken Tanzes v.a. im 20. Jh. vgl. Brandstetter 1995;
Schulze 2003; Winter 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 125

Abb. 1: Holzschnitt Nr. 61 aus dem Narrenschiff von Sebastian Brant 1494
Das Bild zeigt, daß die, die um das Stierbild herumtanzen, Narren sind, Wi-

dersacher der christlichen Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | CHRISTOPH AUFFARTH

2. Vor allem in der Reformation4 und danach noch einmal verschärft in
der (protestantischen) Aufklärung5 werden Bewegungen noch einmal
schärfer bewertet: Sie lenkten ab vom Entscheidenden der Religion.
Protestanten kritisieren die spätmittelalterliche Festkultur. Religion
wird reduziert auf das Hören und das Vernehmlichmachen des Wortes
Gottes. Trennung von Messe und Messe/Jahrmarkt, von Weihnachts-
evangelium und Karpfen-Essen, von Weihnachtsmann und Christkind.
Religion soll nur Spiritualität sein, die Kontexte ausgeblendet. Dagegen
hat sich die Religionswissenschaft seit etwa 1900 (damals noch die Wis-
senschaft von den anderen Religionen, unter weitgehender Aussparung
der eigenen) auf Bewegungen unter dem Begriff des Rituals konzen-
triert (vgl. Bremmer 1998). Bewegungen seien das, was immer wieder-
holt werde, die Worte und Erklärungen dagegen wechselten.
3. Bewegungen findet man wieder auf den Kirchentagen. Im normalen
Protestantischen Gottesdienst dagegen steht man nur – gemessen – auf
in Ehrfurcht vor Gott (Gebet, Verlesung des Wortes Gottes). Reduktion
der Bewegung, der Atmung soll der Konzentration dienen, Augen und
Ohren schließen sich ab gegen Außeneindrücke und Wahrnehmungen.
4. Damit steht Religion/Christentum aber nicht allein da in der Euro-
päischen Religionsgeschichte. Norbert Elias hat das – im Angesicht der
Barbarei als kontrafaktische Utopie? – als eine langfristige zielgerichtete
Evolution beschrieben: »Der Prozeß der Zivilisation« (Elias 1939) redu-
ziere die Bewegungsamplituden, die natürlichen Instinkte. Man kann
das in der Regulierungswut der FIFA erkennen. Der Fußball soll zivili-
siert werden: so das Verbot der Blutgrätsche, der Rudelbildung, Ent-
blößung des Oberkörpers, Zunge herausstrecken (vgl. Elias/Dunning
1984; 2003). Neue wilde Varianten bilden sich wie American Football
oder Rugby.
5. Erst in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts gab es wieder eine
Wahrnehmung der Körperlichkeit gottesdienstlicher Rituale im Prote-
stantismus; und alternative Formen, die Bewegung gerade fördern. Im
Christentum sind ekstatische Formen der Religion, die in den frühen
Gemeinden noch üblich waren, systematisch unterdrückt, so das Zun-
genreden oder Zuckungen. Wenige christliche Konfessionen haben sie
systematisch eingeführt so etwa die Pfingstler und Shaker. Aber der
gegenwärtig riesige Erfolg der Pfingstler/Pentecostals beruht nicht nur
auf ihrer aggressiven und mit massiven Spendengeldern möglichen
Missionsmethoden,6 sondern auch weil sie indigene Religionsformen

                                             

4 Vor allem die Reformierten (Zürcher um Zwingli und Genfer um Calvin)
reduzieren die Liturgie auf die Übermittlung von Gottes Wort.

5 Klassisch die Darstellung von Graff 1921/1938.
6 Am Beispiel Südamerika Martin 1990. Ein Pfingstler zu Körperlichkeit im

Christentum: Hollenweger 1979.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 127

besser integrieren können. Hier werden Ekstasetechniken geradezu ge-
fordert als Eintritt in den inneren Kreis der Gemeindeglieder.

Bewegungen und Ritual

1. Die folgende kleine Studie beobachtet an einem antiken griechischen
Drama, den Bakchen des Euripides, wie dieser Dramatiker an einem
kultischen Ritual die Bewegungen als sportliches Handeln versteht und
in ihrer Dramatik für die Handlung seines Dramas einsetzt.
2. Bewegungen lassen sich zunächst analytisch unterscheiden (vgl.
Mohr 2004)

in solche, die etwas bewegen wollen, also funktionale Bewegungen.
Sie bringen den Menschen an einen anderen Ort, bewegen einen
Gegenstand an einen anderen Ort, wehren etwas ab, werfen etwas,
aber auch Ruhezustände gehören zu den Bewegungen, wie das Sit-
zen, Stehen, Liegen.
Davon zu unterscheiden sind Bewegungen, die etwas mitteilen. Ri-
tuale, das haben bereits die Verhaltensforscher (wie Konrad Lorenz)
herausgearbeitet, sind weniger auf das Bewegen von etwas aus ge-
richtet, wollen vielmehr eine Mitteilung an ein Gegenüber übermit-
teln.

3. Eine Übertragung der Verhaltensforschung auf die Verhaltensweisen
der Menschen, insbesondere in dem Handlungs- und Verhaltensre-
pertoire religiöser Rituale steht in der Gefahr, Rituale als Reste ur-
sprünglich funktionaler Handlungen zu interpretieren (Burkert 1979;
1996). Wenn funktionale Bewegungen auch implizite Botschaften
übermitteln können, so sind umgekehrt kommunizierende Bewegun-
gen als Codes mit vereinbarter Bedeutung nicht biologistisch, sondern
kulturell zu deuten.
4. Im Blick auf Aggression und Steuerungsverlust haben die Griechen
die Zivilisierungsthese verfolgt: Sich wild und aggressiv zu verhalten,
entspreche nicht-griechischem, nicht-zivilisiertem Verhalten: So ver-
halten sich Barbaren! In der Zivilisierung ihrer selbst, daß auch Grie-
chen sich so barbarisch verhalten können, erzählen sie Geschichten, in
denen durch das Fehlverhalten der Barbaren der zivilisierte Code grie-
chischer Kultur durch das Gegenbild barbarischer Kultur beschrieben
wird. Klassische Repräsentanten der Wildheit sind die im Norden
Griechenlands lebenden Thraker.
5. Einer der Mythen, die griechische Kultur und thrakische Unkultur
gegeneinander setzen, ist der Mythos von Orpheus, der von thraki-
schen Frauen zerrissen wird. Der Sänger und Träger griechischer Kul-
tur, der mit seinem Gesang auch die Götter der Unterwelt erweichen
konnte, weigert sich nach seinem Tod wieder zu heiraten und liebt

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | CHRISTOPH AUFFARTH

stattdessen lieber junge Burschen. Dafür erschlagen ihn die thrakischen
Frauen als Mänaden.
6. Aby Warburg hielt – in einem Vortrag über Dürers Bild zu diesem
Mythos – das Motiv der Liebesrache und des orgiastischen Mordens
für einen »antiken Superlativ der Gebärdensprache«. Gebärdensprache
sei den Menschen eingeprägt, nicht ein kultureller Code. Der Tod des
Orpheus ist ein Musterbeispiel für die »Pathosformel« (Gombrich
1970). In die Mappe legt Warburg später einen kurzen Bericht über ei-
nen Mord in Rußland, bei dem »vom Blut trunkene« Kosaken eine jun-
ge Lehrerin mit Hämmern totschlagen und anschließend mit der Leiche
»Fangball spielen«. Unter die Zeitungsnotiz setzt Warburg hand-
schriftlich hinzu: »Der Tod des Orpheus. Die Rückkehr der ewig glei-
chen Bestie, gen. homo sapiens«.7

7. Dionysos, der Gott,8 an dessen Fest einmal die Männer im Rausch,
ein anderes Mal die Frauen in Ekstase die Zivilisation aufgeben und
zerstören, um nach dem Fest wieder in die Zivilisation zurückzukeh-
ren, wird als ein Fremder »aus Thrakien« oder »aus Asien« erst nach
heftigem Widerstand in den griechischen Städten aufgenommen (Auf-
farth 1991: 336-344). Das ist Mythos, nicht der historische Weg der
Gottheit in die griechische Religion.9 Dort ist Dionysos seit der Bronze-
zeit festes Mitglied. Mit ›Dionysos‹ ist eine Projektionsfläche gegeben,
auf die Griechen die ihnen vertraute und doch fremde Ambivalenz von
Zivilisierung und Enthemmung imaginieren können und in Festen der
Umkehr (rituals of licence) spielen können (vgl. Auffarth 1991: 1-37).

Marathonlauf und Jagd:
Das Mänadenritual als antiker Biathlon

1. Frauensport10 im antiken Griechenland hat es besonders bei den Spar-
tanerinnen gegeben (vgl. Späth/Wagner-Hasel 2000; Des Bouvrie 1995).
Aber es sind doch im wesentlichen genderspezifische Bewegungskul-
turen: Bodybuilding und gebräunte Haut als Schönheitsideal für
männliche Körper, helle Haut für Frauen. Für Frauen gilt ein Verbot

                                             

7 Schoell-Glass (1998: 89); die Zeichnung Dürers 1494 (Kunsthalle Hamburg)
ist dort S. 84 abgebildet.

8 Otto (1933) entwickelt eine »Theologie« des Dionysos, der für ihn Nietz-
sches Lebensphilosophie verkörpert. Den Mythos von der Ankunft hebt er
in dem Kapitel Der kommende Gott hervor.

9 Wie dies etwa der Klassiker Rohde (1894-95) darstellte. Für einen Über-
blick verweise ich auf Henrichs (1987).

10 Monika Fikus und Volker Schürmann machen mich darauf aufmerksam,
daß Begriffe wie Marathonlauf, Sport, Training etc. vor der Ausdifferen-
zierung des Sports im 19. Jahrhundert allenfalls metaphorisch verwendet
werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 129

der Teilnahme, ja des Zuschauens bei Olympischen Spiele, aber statt
dessen wird eine eigene Frauenolympiade veranstaltet.
2. Frauen werden gerne in der Ambivalenz gesehen von Hausfrau und
Mänade: Die athenischen Frauen, so hat man sie beschrieben, sind im
Alltag eher »eingesperrt in den Harem«. Aber bei den Festen (vgl. Auf-
farth 1998; 1999) kommt es zur Auflösung der Rollen in spezifischen
Frauenfesten. Eines davon ist das Mänadenfest, das alle zwei Jahre
(trieterisch) gefeiert wurde (vgl. Deubner 1936; Burkert 1977; Bremmer
1996).
3. Das Bild der Mänade: die Zivilisation wird aufgegeben. mainás von
mainomai: ›verrückt sein, besessen sein‹ – ohne den Unterton: von ei-
nem bösen Geist. Sie bringen die Ordnung der Polis, die politische
Ordnung (die männliche Öffentlichkeit) durcheinander und verlassen
sie, lassen die Männer im Stich. Dionysos als die Personifikation des die
Zivilisation Durchbrechenden wird in drei ganz verschiedenen Kult-
formen und Kultteilnehmern repräsentiert:

Nur Männer lassen sich von Dionysos, dem Weingott, erfüllen, bei-
spielsweise in einem Wettsaufen am Anthesterienfest, wo derjenige
gewinnt, der einen Dreiliterkrug (Chous, daher heißt der Tag Cho-
enfest) am schnellsten ausgetrunken hat (vgl. Auffarth 1991: 202-
276). Am Vortag wird Dionysos als Gleukos – Likörwein genossen.
Nur Frauen sind zugelassen für das alle zwei Jahre stattfindende
Mänadenritual. Die Frauen laufen einen Marathonlauf auf einen
Berg (Kithairon) hinauf. Sie versammeln sich dort, um anschließend
gemeinsam auf Jagd nach kleinen Tieren (Hasen, Rehkitz) zu gehen.
Die gefangenen Tiere zerreißen die Frauen dann gemeinsam und
essen das Fleisch roh. Die Kultur Verlassen und Durchbrechen als
Code des Rituals. Die Teilnahme am Fest bedeutet aber nicht, daß
die Frauen anschließend geächtet worden wären. Ältere Erklärun-
gen verglichen das Ritual mit der ›Tanzwut‹ im späten Mittelalter,
also als krankhaftes und chronisches Fehlverhalten, das epidemisch
auftritt (Veitstanz). Aber die Mänaden treten kalendarisch und nicht
epidemisch auf; Frauen werden hoch geehrt, bis dahin, daß eine
römische Kaiserin sich rühmt, Mänade gewesen zu sein (vgl. Hen-
richs 1978; Schlesier 1993).
Der Theater-Gott Dionysos dagegen vereinigt die ganze Stadt, Män-
ner, Frauen und Kinder im Dionysos-Theater zu einem dreitägigen
Wettbewerb um das beste Stück (vgl. Winkler/Zeitlin 1990; Graf
1998; Bierl 2002).

4. Euripides gestaltet in einer Tragödie das Fest der Mänaden Bakchai
auf der Bühne in Athen. Athen hat 405 die materiellen Grundlagen sei-

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | CHRISTOPH AUFFARTH

ner Kultur verloren, hat seinen Stolz verloren als Verlierer eines Krie-
ges, der sich bald 30 Jahre hinzog.11

5. Ich beschränke mich auf eine Interpretation des Stückes unter dem
Gesichtspunkt der Bewegung.12 Das Stück wird immer noch als ein rät-
selhafter Rückfall des als großen Aufklärer gewerteten Euripides in die
Irrationalität verstanden.13 Als Ekstasetechnik dagegen hat das bereits
Jan Bremmer (1984) interpretiert.
(1) Outfit: Die Frisur wird gelöst und die Haare offen getragen (695); als

Sportkleidung tragen sie über den Peploi podereis (833), also beinfrei-
en Long-shirts, ein Fell eines kleinen Rehs; als Sportgerät einen
Thyrsos (Stab mit einer Krone aus Efeu-/Weinblättern).

(2) Schnelligkeit und Ausdauer  Laufen bis zur Erschöpfung: Dionysos
sagt, er habe die Frauen aus Theben gereizt zum Wahnsinn. Das
griechische Wort für ›gereizt‹ ist die Vorsilbe, die in der Moderne
von Medizinern für das Sexualhormon Östro-gen eingesetzt wurde,
und bedeutet ›anstacheln‹, ›die Lust reizen‹: Hormone werden aus-
geschüttet.14 Auf dem Theater werden sie in Bewegung umgesetzt,
indem der Chor in kurzen Rhythmen staccato tanzt. Die Musik dazu
beschreibt der Dichter (159-163): »Phrygische Rufe und Schreie«
schreit erst die eine Gruppe, dann im Wechsel die andere (576-603),
begleitet von einer scharfen Pikkoloflöte, Rhythmus wird mit der
Handpauke geschlagen (513). Der Gott wird in wildem Lauf voraus
rennen, ohne seine Kräfte hauszuhalten, bis er schließlich auf dem
Berggipfel umfällt (135-138), aber immer noch auf der Jagd nach ei-
nem kleinen Ziegenbock, dessen Blut er trinken will (138  Red
bull?). Die Frauen hinter ihm hüpfen wie ein Fohlen in flinkem Laufen
(165-167). Die Strecke führt durch Wälder den steilen Berg hinauf.
Sogar der Blinde und der Uralte, der Seher und der greise König
wollen mit tanzrennen (170-214; 248-262). Der aktuell regierende
König Pentheus (der »Leidende«) will das unterbinden, indem er
Dionysos ins Gefängnis einsperrt. Seine Leute haben den Auftrag,
Dionysos mit Stangen von einem Baum herunterzuhebeln (343-357;
434-450). Die Chorführerin versucht vergeblich, den König von –

                                             

11 Euripides verließ Athen kurz vor seinem Tod 407/06 v.Chr. und arbeitete
die letzten Monate seines Lebens am Hof des Makedonischen Königs Ar-
chelaos, u.a. an dieser Tragödie. Sein Sohn brachte sie nach seinem Tod in
Athen zur (Ur-)Aufführung, daher das traditionelle Datum »an den Dio-
nysien« d.J. 405 (vgl. Seaford 1996: 25).

12 Die Interpretation des Stückes gibt viele komplexe Fragen auf. Verwiesen
sei auf die Kommentare (s. Grundlegende Literatur), sowie Hose (1995: 161-
168).

13 Vgl. Lesky (1971); Schmidt (1989); Hose (1995: 161-169). Zum angeblichen
Atheismus des Euripides vgl. Riedweg (1990).

14 Ba 32f.: str s’ ego maníais. Wieder 665 u.ö.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 131

wie sie sagt – seinem Wahnsinn zu heilen; er sei krank, nicht die
Mänaden oder die beiden alten Männer (326f.). Die Bilder sind dau-
ernd ambivalent, Pentheus will Leid zufügen und muß doch selber
leiden (367; 508); er jagt die Frauen und wird schließlich von ihnen
gejagt; er will die Verrückten zu Ordnung und Vernunft zwingen
und ist doch selbst verrückt (326f.) und zerstört die Ordnung. Die
Wut macht ihn blind (628-630). Das Ritual wird zur Nacht hin aus-
gedehnt (486). Lichtblitze erscheinen den Sportlern im Erschöp-
fungszustand (594-599).

(3) Konzentration und Timing  Die Jagd: Entgegen der Vermutung des
Königs – so berichtet der Augenzeuge – haben sich die Mänaden
nicht berauscht mit Wein, sie treiben keinen Sex mit den ›armen‹
Männern. Die drei Mann(Frau-)schaften haben sich auf dem Berg
getroffen und schlafen nun im Freien (685-688). Da erhebt eine der
Mannschaftsführerinnen, Agaue (die Mutter des Pentheus), einen
spitzen Schrei (689).15 Die Mänaden machen sich auf die Jagd und
töten, was sie fangen, indem sie es mit den Händen zerreißen. Ein
Tier mit Haut zu zerreißen, das noch mit Muskeln fest verbunden
ist am Körper, ist kaum möglich; allein schon die Sehnen halten zäh
und stark: Dazu bedarf es einer erheblichen Muskelkraft. König
Pentheus ergreift die unwiderstehliche Lust, beim Fest der Frauen
zuzusehen; da Männer das nicht dürfen, kleidet er sich in den auf-
fälligen Mänaden-Sportdress. Damit aber macht der, der die Mäna-
den jagen wollte, sich selber zum Gejagten (847-861).

(4) Kraft und schwerathletische Disziplinen: Als Pentheus von den Mäna-
den nicht genügend sehen kann, biegt Dionysos eine Fichte so her-
unter (1064-1075, »wie einen Sportbogen« tóxon),16 daß Pentheus auf
die Baumspitze aufsteigen kann und dann nach oben geliftet wird.
Damit wird aber der, der die anderen sehen wollte, selbst sichtbar
für die Mänaden. Der Späher wird erspäht. Dionysos gibt das
Kommando zur Jagd. Nach kurzem absolutem Schweigen (wie es
vor jedem Opferritual vom Priester geboten wird17) stürmen die
Frauen los: Sie werfen Steine gegen den Pentheus oben auf der
Baumspitze, Äste verwenden sie zum Speerwurf (1097f.). Dann un-
tergraben sie die Wurzeln und hebeln den Baum aus seiner Ver-
wurzelung. Endlich gelingt auch ihnen die übermenschliche An-
strengung, den Baum nach unten zu beugen. Übermenschlich: Nur

                                             

15 Die ololygè (Ba 689). Das ist der Schrei, den zu erheben beim Schlachten/-
Opfern eines Tieres Aufgabe der Frauen ist, wenn das Tier verröchelt.

16 Zum antiken Sportbogen/Kompositbogen vgl. Auffarth (1991: 502-523).
17 Die ›natürliche‹ Interpretation (so etwa Tschiedel [1977: 73]: »Es ist wie ein

letztes tiefes Atemholen der Natur vor dem furchtbaren Ausbruch.«) ist
ein modernes Verständnis.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | CHRISTOPH AUFFARTH

der Gott hatte den Baum so nach unten beugen können, jetzt, den
Gott in sich, vermögen es auch die ›schwachen‹ Frauen (1206f.).
Pentheus fällt zu Boden. Seine Mutter fällt über ihn her. Sie erkennt
ihren Sohn nicht. Schaum tritt aus ihrem Mund: Sie hat ihr Wach-
bewußtsein verloren (1122f.). Sie reißt seinen Arm aus; die Kraft hat
sie nicht aus sich selbst, sondern »von Dionysos«. Seine eigene
Mutter, Agaue, spießt den Kopf des Sohnes auf ihren Thyrsos und
rennt damit hinunter in die Stadt. Wutanfall, Kontrollverlust haben
zur Folge eine Einengung des Gesichtsfeldes und die Erkenntnisfä-
higkeit wird durch das übermächtige limbische System über-
schwemmt. In der Stadt wird sie jubelnd empfangen und gefeiert:
»Selige Agaue!« (1179; 1242 ein Makarismós) rufen die anderen Mä-
naden ihr zu. Der Chor kommentiert »Unglückliche!«. Die Jägerin-
nen sind nicht griechisch zivilisiert, wenn sie aufgerufen werden als
»Asiatische Mänaden« (1167).

(5) Erschöpfung und Abklingen des Enthusiasmós: Im Gespräch mit ihrem
alten Vater kommt die wahnsinnige Agaue allmählich wieder zu
Verstand und erkennt nun, was sie wirklich getan hat: den eigenen
Sohn umgebracht. Der Gott in ihr (theòs en [autè] – davon griech.
enthousiasmós Gottergriffenheit) schwindet und es kehrt zurück der
Verstand, sie ist statt éntheos jetzt ennous (Ba 1270). Sie kann jetzt erst
wieder sehen: Was sie die ganze Zeit für das Haupt eines Löwen
hielt, den sie erjagt, ist in Wirklichkeit der Kopf ihres Sohnes. Sie
kann sich an nichts erinnern; erst durch die Anamnese mit ihrem
Vater kehrt die Erinnerung zurück (1271ff.). Sie beginnt ihren Sohn
rituell für die Bestattung vorzubereiten und erkennt ihre Wahnsinns-
tat. Der Gott Dionysos – der doch die Tat letztlich verursacht hatte –
spricht schließlich das Urteil über die ganze Familie (1330-1367): Der
Sohn ist tot, die Mutter muß ins Exil, selbst der alte Vater Kadmos
muß noch trotz seines Alters – und getrennt von seiner Tochter –
auswandern zu einem Barbarenvolk.

Schluß

1. Das Beispiel des Mänadenkultes wurde von dem für seine einfühl-
same, ja geradezu intime Beobachtung gerühmten Tragödiendichter
Euripides in seinem letzten Stück Bakchai kurz vor seinem Tod (407/06
v.Chr.) beschrieben. Die ›Verrücktheit‹ (griech. mainomai, daher Maina-
des/Mänaden mainádes), nach der heutigen Terminologie ›Veränderter
Bewußtseinszustand‹ oder ›altered state of consciousness‹,18 führt in

                                             

18 Darunter sind zu zählen: Schlaf, Traum, Hypnose, Halluzination, Trance,
Besessenheit, Meditation, Mystik, drogeninduzierte Bewußtseinserweite-
rung u.ä. Eine knappe Zusammenfassung in LexPsy 141-146, bes. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 133

seinem Stück bis zum Mord der Mutter an ihrem Sohn und zur Kata-
strophe der rational regierten Stadt.
2. Der Kult (im Unterschied zu dem literarisch zur Katastrophe drama-
tisierten Kult) des Mänaden-Rituals läßt sich als eine Ekstasetechnik
beschreiben, um durch Bewegung den veränderten Bewußtseinszu-
stand zu erreichen:19 Dabei ist wichtig, daß solche Zustände nicht mehr
als abnorm oder pathologisch gewertet werden, weil der Verstand die
Herrschaft über die Triebe verlieren würde, sondern das Körperbe-
wußtsein und die Verausgabung der Kräfte in der Form dieses ›Bia-
thlons‹ vermag die Alltagsmuster und die gewohnten Synapsenwege
von Wahrnehmung, Codierung, Handeln verändern. Bewegung, At-
mung, Gefäßerweiterung, körpereigene Opiate (Endorphine) usf. spie-
len dabei eine zentrale Rolle; sie können eingeleitet und verstärkt wer-
den durch rhythmische Bewegungen und Musik, auch durch Intoxika-
tion (»Rauschmittel«).20 Griechisch (vgl. Padel 1992) wären Begriffe wie
ekstasis (aus sich heraustreten), enthousiasmós (Gott in mir; Begeiste-
rung), theolepsie/epilepsie (Gott befällt mich), mysteria (eine Bedeutung:
Augen schließen), harpageîs (entführt).21

3. Die Frauen ohne die Bindungen ihrer unter männlich dominierter
Stadtöffentlichkeit eingeengten Bewegungsmöglichkeit in lockerer Be-
kleidung und aufgelöstem Haar beginnen mit einem Marathonlauf
unter den erschwerten Bedingungen dünner Bergluft. Die Bewegung
wird durch Handpauken und scharfe, spitze Flötentöne begleitet und
wird über den Punkt der Erschöpfung hinaus fortgeführt. Die Schlaf-
phase in kühler Nacht im Freien auf dem Berge läßt die erweiterten Ge-
fäße wieder einengen, die Herzfrequenz reduzieren, das Blut aus der
Peripherie sich im Zentrum zusammenziehen. Es folgt die Phase hoher
Konzentration, in der die Frauen Tiere anschleichen, also Atmung re-
duzieren, Adrenalin erhöhen, um dann in Sekundenbruchteilen in ex-
tremer Schnelligkeit des Laufens losstürmen zu können: Aggressivität
explodiert. Die nächste Phase erfordert enorme Kraft, um die Jagdbeute
zerreißen zu können. Euripides verstärkt besonders diese Phase durch
den Vergleich mit dem Spannen eines Bogens, das Aushebeln von tief
eingewurzelten Bäumen. Die nächste Phase ist der Triumph, der
Wunsch, Gemeinschaft zu fühlen, alle zu umarmen, sich feiern lassen.
Emotional ist das nach der Endorphinausschüttung der Verlust des Ich-

                                             

19 Sehr genau beschrieben von Welte (1990); davor Crapanzano (1973).
20 Eine Tübinger Ringvorlesung hatte die Einführung human- und kultur-

wissenschaftlicher Erkenntnisse und Methoden in die Religionswissen-
schaft signalisiert: Cancik (1978); besonders der Beitrag von Gladigow
(1978).

21 Paulus beschreibt die nicht durch eigenen Willen herbeizuführende mysti-
sche Erfahrung als »Entführung« (2. Korinther 12); lat. raptus.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | CHRISTOPH AUFFARTH

bewußtseins und der emotionalen Innendynamik. Schließlich schwin-
det das Glücksbewußtsein wieder und hinterläßt ein emotionales Tal.
Dieser Phase folgend kehrt jetzt der Zustand der Erschöpfung, des
Ausgepumptseins ein, der doppelt so stark empfunden wird, weil er
bereits vorher aufgetreten und da schon die körperlichen und emotio-
nalen Reserven über das Menschenmögliche ausgeschöpft hatte.
4. Der griechische Dichter Euripides (485/480-406) erweist sich als ein
äußerst feinfühlig beobachtender Psychologe.
5. Die vergleichende Beobachtung aus einer anderen Bewegungskultur
kann wechselseitig zu Fragen und Prüfung von Modellen führen, die
sich in einer Bewegungskultur wie der europäischen unter dem Einfluß
christlicher Codierung ganz anders entwickelt hat.

Literatur

Ba Euripides, Bakchai (Vers).
DNP Der Neue Pauly. 16 Bände, 1996-2003.
LexPsy Thomas Städtler (1998): Lexikon der Psychologie. Stuttgart: Kröner.
MLR Christoph Auffarth/Jutta Bernard/Hubert Mohr (Hrsg.): Metzler Le-

xikon Religion. Gegenwart, Alltag, Medien. 4 Bände, Stuttgart/Weimar:
Metzler 1999-2002.

Zitierte Literatur

Alkemeyer, Thomas (1996): Körper, Kult und Politik. Von der ›Muskelreligion‹
Pierre de Coubertins zur Inszenierung von Macht in den Olympischen Spielen
von 1936, Frankfurt/M.: Campus.

Auffarth, Christoph (1991): Der drohende Untergang. ›Schöpfung‹ in Mythos und
Ritual im Antiken Orient und in Griechenland am Beispiel der Odyssee und des
Ezechielbuches, Berlin/New York: de Gruyter.

Auffarth, Christoph (1998), »Fest, Festkultur«. In: DNP 4, S. 486-493.
Auffarth, Christoph (1999), »Feste als Medium antiker Religionen: Methodi-

sche Konzeptionen zur Erforschung komplexer Rituale«. In: Christophe
Batsch/Ulrike Egelhaaf-Gaiser/Ruth Stepper (Hrsg.), Zwischen Krise und
Alltag. Antike Religionen im Mittelmeerraum/Conflit et normalité. Religions an-
ciennes dans l'espace méditeranéen, Stuttgart: Steiner.

Auffarth, Christoph/Mohr, Hubert (2000): »Religion«. In: MLR 3, S. 160-172.
Bierl, Anton F. (2002): Der Chor in der Alten Komödie. Ritualität und Performati-

vität, Leipzig/München: Saur.
Brandstetter, Gabriele (1995): Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfiguren der

Avantgarde, Frankfurt/M.: Fischer.
Bremmer, Jan N. (1984): »Greek Maenadism reconsidered«. In: Zeitschrift für

Papyrologie und Epigraphik 55, S. 267-286.
Bremmer, Jan N. (1996): Götter, Mythen und Heiligtümer im antiken Griechen-

land, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 135

Bremmer, Jan N. (1998): »›Religion‹, ›Ritual‹ and the Opposition ›Sacred vs.
Profane‹: Notes Towards a Terminological ›Genealogy‹«. In: Fritz Graf
(Hg.): Ansichten griechischer Rituale. Festschrift für Walter Burkert, Stutt-
gart/Leipzig: Teubner, S. 9-32.

Bromberger, Christian (1995/1998): »Fußball als Weltsicht und als Ritual«. In:
Andrea Bélliger/David J. Krieger (Hg.), Ritualtheorien, Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 285-301.

Burkert, Walter (1977): Griechische Religion der archaischen und klassischen Epo-
che, Stuttgart: Kohlhammer.

Burkert, Walter (1979): Structure and History in Greek Mythology and Ritual
(Sather Classical Lectures 47) Berkeley/Los Angeles: UP.

Burkert, Walter (1996/1998): Religionen des Altertums, München: Beck.
Cancik, Hubert (Hg.) (1978): Rausch – Ekstase – Mystik, Düsseldorf: Kösel.
Crapanzano, Vincent (1973/1981): Die Hamadša. Eine ethnopsychiatrische Unter-

suchung in Marokko, Stuttgart: Klett-Cotta.
Des Bouvrie, Synnøve (1995): »Gender and the Games at Olympia«. In: Brita

Berggreen/Nano Marinatos (Hg.), Greece and Gender, Bergen, S. 55-74.
Deubner, Ludwig (1936/1966): Attische Feste, Berlin: Akademie.
Elias, Norbert (1939/2002): Über den Prozess der Zivilisation. 2 Bände, Frank-

furt/M.: Suhrkamp.
Elias, Norbert/Dunning, Eric (1984): Sport im Zivilisationsprozess. Studien zur

Figurationssoziologie, Münster: Lit.
Elias, Norbert/Dunning, Eric (2003): Sport und Spannung im Prozeß der Zivilisa-

tion (Elias, Gesammelte Schriften, Band 7), Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Georgiadis, Konstantinos (2000): Die ideengeschichtliche Grundlage der Olympi-

schen Spiele im 19. Jh. in Griechenland und ihre Umsetzung 1896 in Athen,
Kassel: Agon.

Gladigow, Burkhard (1978): »Ekstase und Enthusiasmos. Zur Anthropologie
und Soziologie ekstatischer Phänomene«. In: Cancik 1978, S. 23-40.

Gombrich, Ernst H. (1970/1981): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie,
Frankfurt/M.: Europäische Verlagsanstalt.

Graf, Fritz (1998): »Die kultischen Wurzeln des antiken Schauspiels«. In: Ger-
hard Binder/Bernd Effe (Hg.), Das antike Theater. Aspekte seiner Geschichte,
Rezeption und Aktualität, Trier: wvt, S. 11-32.

Graff, Paul (1921/1938): Geschichte und Auflösung der alten Gottesdienstlichen
Formen in der Evangelischen Kirche Deutschlands bis zum Eintritt der Aufklä-
rung und des Rationalismus. 2 Bände, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Groppe, Carola (2000): »Körperkultur«. In: DNP 14, S. 1042-1054.
Henrichs, Albert (1978): »Greek Maenadism from Olympias to Messalina«. In:

Harvard Studies in Classical Philology 82, S. 121-160.
Henrichs, Albert (1987): Die Götter Griechenlands, Bamberg: Buchner.
Hollenweger, Walter J. (1979/1990): Erfahrungen der Leiblichkeit, München:

Kaiser.
Hose, Martin (1995): Drama und Gesellschaft. Studien zur dramatischen Produkti-

on in Athen am Ende des 5. Jahrhunderts, Stuttgart: Metzler&Poeschel.
Lesky, Albin (1971): Geschichte der Griechischen Literatur, Bern: Francke.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | CHRISTOPH AUFFARTH

Martin, David (1990): Tongues of Fire. The Explosion of Protestantism in Latin
America, Oxford: UP.

Meuli, Karl (1926/1976): Der griechische Agon. Kampf und Kampfspiel im Toten-
brauch, Totentanz, Totenklage und Totenlob, Basel: Schwabe.

Mohr, Hubert (2004): »Religion in Bewegung. Religionsästhetische Überle-
gungen zur Aktivierung und Nutzung menschlicher Motorik«. In:
Münchner Theologische Hefte, i.Dr.

Otto, Walter F. (1933): Dionysos, Frankfurt: Klostermann.
Padel, Ruth (1992): In and Out of the Mind, Princeton: UP.
Reeder, Ellen D. (1995/1996): Pandora. Frauen im Klassischen Griechenland

(Ausstellung Baltimore 1995; dt. Ausgabe für Basel 1996), Mainz: von
Zabern.

Riedweg, Christoph (1990): »The ›Atheistic‹ Fragment from Euripides’ Beller-
ophontes (286 N²)«. In: Illinios Classical Studies 15, S. 39-53.

Rohde, Erwin (1894-95/1898): Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube. 2
Bände, Freiburg: Mohr.

Schlesier, Renate (1993): »Mixtures of Masks. Maenads als Tragic Models«. In:
Thomas Carpenter/Christopher Faraone (Hg.), Masks of Dionysus, Cor-
nell: UP, S. 89-114.

Schmidt, Jochen (1989): »Der Triumph des Dionysos. Aufklärung und neure-
ligiöser Irrationalismus in den Bakchen des Euripides«. In: ders. (Hg.),
Aufklärung und Gegenaufklärung in der europäischen Literatur, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 56-71.

Schoell-Glass, Charlotte (1998): Aby Warburg und der Antisemitismus. Kulturpo-
litik und Geistespolitik, Frankfurt/M.: Fischer.

Schulze, Janine (2003): »Tanz«. In: DNP 15/3, S. 358-364.
Sinn, Ulrich (2001): »Olympia«. In: DNP 15/1, S. 1166-1174.
Späth, Thomas/Wagner-Hasel, Beate (Hg.) (2000): Frauenwelten in der Antike,

Stuttgart: Metzler.
Tschiedel, Jürgen (1977): »Natur und Mensch in den ›Bakchen‹ des Euripi-

des«. In: Antike und Abendland 23, S. 64-76.
Welte, Frank Maurice (1990): Der Gnawa-Kult. Trancespiele, Geisterbeschwörung

und Besessenheit in Marokko, Frankfurt/M. u.a.: Lang.
Winkler, John J./Zeitlin, Froma I. (Hg.) (1990): Nothing to do with Dionysos?

Athenian Drama in its Social Context, Princeton, N.J: UP.
Winter, Engelbert (1998): »Die Stellung der frühen Christen zur Agonistik«.

In: Stadion 24, 1, S. 13-29.

Grundlegende Literatur

Zivilisationsprozess:
Duerr, Hans Peter (1988-2003), Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. 5 Bände,

Frankfurt: Suhrkamp.
Elias 1939.
Elias/Dunning 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANTIKE BEWEGUNGSKULTUR | 137

Muchembled, Robert (1988/1990): Die Erfindung des modernen Menschen. Ge-
fühlsdifferenzierung und kollektive Verhaltensweisen im Zeitalter des Absolu-
tismus, Reinbek: Rowohlt.

Bewegungen in der Antike:
Bremmer, Jan N. (1991): »Walking, Standing, and Sitting in Ancient Greek

Culture«. In: Jan N. Bremmer/Herman Roodenburg (Hg.), A Cultural His-
tory of Gesture. From Antiquity to the Present Day, Cambridge: Polity, S. 15-
35.

Fehr, Burkhard (1979): Bewegungsweisen und Verhaltensideal. Bad Bramstedt:
Moreland.

Herter, Hans (1959): »effeminatus«. In: Reallexikon für Antike und Christentum
4, S. 619-650.

Sittl, Carl (1890/1970): Die Gebärden der Griechen und Römer, Hildesheim:
Olms.

Gender in der Antike:
Eggers, Brigitte (2000): »Gender Studies«. In: DNP 14, S. 111-121.
Reeder 1995/1996.
Späth/Wagner-Hasel 2000.

Sport in der Antike:
Weiler, Ingomar: Quellendokumentation (zweisprachig) zur Gymnastik und

Agonistik/zur Schwerathletik. Texte übersetzt und kommentiert von Ge-
org Doblhofer/Peter Mauritsch; sporthistorischer Kommentar von Moni-
ka Lavrenic (Band 1-3). Weimar: Böhlau.
Band 1: Diskos (Wien/Köln 1991); Band 2: Weitsprung (1993); Band 3:
Speerwurf (1993); Band 4: Boxen (1995); Band 5: Pankration (1996); Band 6:
Ringen (1998); Band 7: Laufen (von Therese Aigner 2002).

Finley, Moses I./Pleket, Harry W. (1976): Die Olympischen Spiele in der Antike,
Tübingen: Wunderlich.

Golden, Mark (1998): Sport and Society in Ancient Greece. Cambridge UP.
Herrmann, Hans Volkmar (1972): Olympia. Heiligtum und Wettkampfstätte,

München: Hirmer.
Meier, Mischa (1996): »Apopudobalia. Vorform des neuzeitlichen Fußball-

spiels«. In: DNP 1: S. 895.
(Die Aufsehen erregende Entdeckung einer Vorform ist (schade!) ein
nicht ganz ernst zu nehmender Ulk. Im gleichen Lexikon aber viele Arti-
kel bes. von Wolfgang Decker, die sehr ernst und auf neuestem Stand das
Material darstellen.)

Miller, Stephen G. (1991): Arete: Greek Sports from Ancient Sources, Berkeley
UP.

Sinn, Ulrich (2002): Olympia. Kult, Sport und Fest in der Antike, München: Beck.
Sinn, Ulrich (2004): Das antike Olympia. Götter, Spiel und Kunst, München:

Beck.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | CHRISTOPH AUFFARTH

Dionysos und Euripides’ Bakchai:
Ausgaben, Übersetzungen, Kommentare zu Euripides’ Drama:
Diggle, James (1994) (Hg.): Euripides, Fabulae. Vol. 3, Oxford: UP, S. 287-356.
Euripides, Sämtliche Tragödien und Fragmente (übers. von Ernst Buschor, hg.

von Gustav Adolf Seeck), Band 5, München: Heimeran 1977, S. 255-353.
Euripides’ Bacchae, with ... Commentary by Eric Robertson Dodds, Oxford 1951/

²1960.
Euripides’ Bacchae, with ... Commentary by Richard Seaford, Warminster 1996.

Rezeption:
Alkemeyer 1996.
Gummert, Peter (2003): »Sport«. In: DNP 15/3, S. 208-219.
Müller, Norbert (1997): »Coubertin und die Antike«. In: Nikephoros 10, S.

289-302.
Weiler, Ingomar (2001): »Zur Rezeption des griechischen Sports im National-

sozialismus: Kontinuität oder Diskontinuität in der deutschen Ideenge-
schichte?«. In: Beat Näf (Hg.), Antike und Altertumswissenschaft in der Zeit
von Faschismus und Nationalsozialismus, Mandelbachtal/Cambridge. UP, S.
267-284.

Ekstase:
Gladigow 1978.
Mohr, Hubert (2000): »Vision/Audition«. In: MLR 3, S. 570-577.
Mohr, Hubert (2000): »Wahrnehmung/Sinnessystem«. In: MLR 3, S. 620-633.
Welte, Frank Maurice (2000): »Trance(-techniken)«. In: MLR 3, S. 521-525.

Sport in der römischen Kaiserzeit:
Ebert, Jochim (2000): »Zur neuen Bronzeplatte mit Siegerinschriften aus

Olympia Inv. 1148«. In: Stadion 24, 1, S. 217-234.
Fortuin, Rigobert W. (1996): Der Sport im augusteischen Rom. Philologische und

sporthistorische Untersuchungen; mit einer Sammlung, Übersetzung und Kom-
mentierung der antiken Zeugnisse zum Sport in Rom. Stuttgart: Steiner.

Orth, Wolfgang (1998): »Kaiserzeitliche Agonistik und althistorische For-
schung«. In: Stadion 24, 1, S. 1-12.

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006 - am 14.02.2026, 13:47:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402610-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

