Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen
Einheimischen und Fremden

Hast du keinen Kontakt zu Deutschen, ja
wie sollen sie es denn machen. Du gehst
nicht auf die Strafie und fragst: »Willst du
mit mir Kontakt haben?« [..] Sondern das
funktioniert nur im Nebeneinander und
Miteinander. Deshalb ist das ja so wichtig,
sie in eine Ausbildung zu bringen, in Arbeit
zu bringen, denn nur dort funktioniert
das wirklich. Alles andere sind aufgesetzte
Sachen.

Diese Aussage dokumentierte ich im Jahr 2016 in einer Berufsbildenden Schule im
Erzgebirge. Im Rahmen einer Auftragsstudie fir das Sichsische Staatsministerium fiir
Kultus forschte ich zusammen mit Kolleginnen in den neu eingerichteten Klassen fir
>Deutsch als Zweitsprache« (DaZ), in denen zu diesem Zeitpunkt vor allem junge, minn-
liche Schiiler aus Afghanistan und Eritrea safden, die kurz vor der Volljahrigkeit standen
und damit fiir die Integration in eine Sekundarschule zu alt waren. Unsere Studie zeigte
nicht nur Reformbedarf an dem schulischen Unterrichtskonzept, sondern vor allem
die Notwendigkeit, die sozialen Teilhabemdoglichkeiten der Jugendlichen zu verbessern.
Kontakt zu Deutschen herzustellen, so die Lehrerin, sei dabei der dringendste Wunsch
ihrer Schiiler, sei aber kaum machbar, solange sie sich in der relativen Isolation ihres
schulischen Klassenzimmers aufhielten. Damit wies sie auf die Bedeutung von na-
tirlichen Begegnungssituationen hin, etwa am Arbeits- oder Ausbildungsplatz (»Alles
andere sind aufgesetzte Sachen.«). Zugleich — und das betonten auch die betroffenen
Schiiler — sei der Zugang zu einem Ausbildungsplatz an gute Deutschkenntnisse ge-
kniipft, die sich nur durch regelmifliige Kommunikations- und Interaktionsanlisse
aufbauen lassen. »Ein Problem ist, dass wir alle aus Afghanistan oder anderen Lindern

1 Interview mit Diana Richter* (Pseudonym), Lehrerin fiir das Fach Deutsch als Zweitsprache, Febru-
ar 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

kommen. Wir mochten zusammen mit Deutschen lernen, weil das zum Lernen sehr gut
ist. Das ist das Problem, ansonsten ist alles gut.«*

Die Jugendlichen, die iberwiegend in einem Wohnheim fiir unbegleitete minder-
jahrige Gefliichtete lebten, wiinschten sich auch grundsitzlich sozialen Anschluss, um
das Leben in Deutschland besser kennen zu lernen und Freundschaften mit Einheimi-
schen einzugehen. Unsere ethnographische Forschung zeigte, dass das selbst auf dem
Schulcampus kaum gelang, wo die Klassenzimmer der DaZ-Klassen in einem separaten
Schulgebiude am Rande des Campus untergebracht war. Dadurch sollten Konflikte mit
den deutschen Schiiler:innen vermieden werden, die, so der Schuldirektor, teils etwas
»rustikal« in ihren Ansichten seien. Ein in ein Werkstiick eingeritztes Hakenkreuz, das
wir bei einer Begehung des Schulcampus in einer Ausstellungsfliche entdeckten, unter-
mauerte diese Aussage. Aus dieser Beobachtung leiten sich eine Reihe von Fragen ab, die
fiir die Moglichkeiten der Begegnung zwischen Einheimischen und Fremden als erster
Schritt zur sozialen Teilhabe eine wesentliche Rolle spielen: Wo entstehen Begegnungen
und Kontakt, welche Voraussetzungen gibt es dafiir? Kann ich Kontaktpersonen in mei-
nem Alter oder in der gleichen Familienphase finden? Gibt es Verkehrsmittel, mit denen
ich Begegnungsorte erreichen kann? Welche Rolle spielt das wahrgenommene >Anders«-
Sein fur die Bereitschaft zur Kontaktaufnahme? Welche Attribute werden aus welcher
Perspektive als >Andersartig< gesehen? Und: Wie kann die Befremdung durch das wahr-
genommene >Anders«-Sein iiberwunden werden?

8.1 Sehen und gesehen werden

Zunichst konzentriere ich mich auf die Ebene der Wahrnehmung, denn die Frage der
Anniherung zwischen Einheimischen und Fremden setzt ja voraus, dass Angehorige
dieser Gruppen das jeweilige Gegeniiber als Mitglied der >Anderen« identifizieren kon-
nen. Das lisst sich in Bezug auf die Gefliichteten aus Syrien, Eritrea oder Afghanistan
gerade an meinen lindlich geprigten Fallstudienorten bestitigen. Denn diese Regionen
waren vor 2015 iiberwiegend >Weifi«. Insbesondere im Osten Deutschlands lag 2015 der
Anteil der auslindischen Bevélkerung auf dem Lande flichendeckend bei unter 5%,
wihrend in Westdeutschland vor allem nahe der industriellen Ballungsriume auch
viele Kleinstidte einen Auslinderanteil von 10 % aufwiesen. Man kann also ermessen,
wie stark die Ankunft von Gefliichteten aus Lindern Asiens und des Nahen Ostens im
Jahr 2015 das gesellschaftliche Bild in vielen Gemeinden in Deutschland verindert hat.
Selbst wenn sich vielerorts eine beeindruckende Zahl von Menschen spontan und voller
Empathie den Ankommenden zuwandte und ihnen die ersten Schritte des Ankommens
erleichterte, so verharrte die Mehrheit der Bevilkerung doch eher in einer passiven
Beobachterrolle. Man wusste wenig tiber die Herkunftslinder der Gefliichteten, iiber
ihre Kultur oder ihre religiosen Gepflogenheiten. Mancherorts itbernahmen die loka-
len Medien die Aufgabe, die Gestalt des >Fremden< niher zu erkunden. Lokalzeitungen

2 Aussage eines afghanischen Schiilers der DaZ-Klasse, Protokoll einer teilnehmenden Beobach-
tung, Juni 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

berichteten von der Suche nach Gemeinschaftsunterkiinften, von den Aktivititen ehren-
amtlicher Initiativen, aber auch von den individuellen Lebenswegen der Gefliichteten.
Nicht immer handelte es sich um reflektierte Berichte. Vielfach werden durch die Art
der Berichterstattung auch exotisierende oder befremdende Stereotype verstirkt, wie
beispielsweise in der folgenden Reportage, fiir die der Volontir einer Lokalzeitung eine
Nacht in einer Gemeinschaftsunterkunft, einem umgewidmeten Gasthaus in der nie-
derbayerischen Provinz, verbringt. Dort beobachtet er unter anderem das gemeinsame
Abendessen von fiinf Gefliichteten aus Eritrea:

Alle fiinf beugen sich lber eine weife Plastikschiissel auf dem Kiichentisch. Hithner-
fleisch mit gekochten Eiern. Irgendeine rote Substanz, vermutlich Gewiirze, sind dar-
untergemischt. In Deutschland wiirde man diese Speise im Restaurant wohl zuriick-
gehen lassen. Da wiirde man allerdings auch nicht um 22.30 Uhr zu Abend essen —in
Eritrea ganz normal. Es wird still am Tisch. Die Eritreer falten ihre Hinde zusammen,
schliefen die Augen. Einer beginnt zu beten. Schnell. Sehr schnell. Es hort sich an, als
wiirde er sich iiberschlagen. Die anderen wiederholen die Worte leise. Amen. Dann
greifen alle fiinf zum Loffel. Teller benutzen sie nicht, da das in ihrer Heimat nicht iib-
lich ist. Wiirde jeder auf seinen Teller schauen, wire das Gemeinschaftsgefiihl gestort,
erklart M. So leben sie auch beim Essen ein Stiickchen Heimat aus. (Passauer Neue
Presse 14.05.2015)

Der Volontir beobachtet das Tun der >Fremden< mit einer Mischung aus Neugier und
Befremdung. Referenz fiir die Einordnung seiner Beobachtungen ist die eigene, euro-
piische Normalitit, in der man »auch nicht um 22.30 zu Abend« isst, nur identifizier-
bare Speisen zu sich nimmt und Geschirr benutzt. Diese Form der Beobachtung wird
im wissenschaftlichen Kontext auch als »Starren« (engl. gaze) bezeichnet. Im psycholo-
gischen Verstindnis »impliziert Starren mehr als nur anschauen - es bedeutet ein psy-
chologisches Machtverhiltnis, bei dem der Betrachter dem Objekt des Blicks tiberlegen
ist« (Schroeder 1998: 208, aus dem Englischen iibersetzt durch die Autorin). Der Begriff
und das dahinter liegende Konzept wurde im 20. Jahrhundert durch Vertreter:innen der
kritischen Theorie etabliert und auf verschiedene als hegemonial empfundene Gruppen-
verhiltnisse angewandt, etwa das minnliche Starren (male gaze), das auf sexualisierte
Attribute von Weiblichkeit gerichtet ist und damit Frauen zum Objekt macht. Das oben
beschriebene Szenarium l4sst sich am besten mit dem postkolonialen Konzept des im-
perialen Starrens vergleichen, bei dem sich die Beobachteten durch die eigenen Wert-
vorstellungen des privilegierten Beobachters definiert sehen (Ashcroft/Griffiths/Tiffin
2000: 187). Die hier praktizierte Form des Beobachtens ist damit eng mit einem weite-
ren Begriff aus der postkolonialen Theorie verkniipft, nimlich dem othering, das die akti-
ve Herabstufung des >Anderen< bezeichnet, da er nicht der empfundenen sozialen Norm
der Eigengruppe entspricht (Mountz 2009). In der zitierten Reportage passiert das in-
tuitiv und nicht absichtsvoll. Gleichwohl bestirkt das unreflektierte Ergebnis des Star-
rens die Leser:innen dieses Artikels in der Tendenz, die aus nicht-europiischen Lindern
stammenden Gefliichteten vor allem in ihrer Verschiedenheit wahrzunehmen. Mogli-
cherweise entsteht damit bereits eine Barriere hinsichtlich der Einordnung der Gefliich-

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

195


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

teten in das soziale Gefiige der Mehrheitsgesellschaft, das in einer dauerhaften sozialen
Herabstufung resultiert.

8.1.1  »Wo sind wir denn hier gelandet?« Befremdung und erste Begegnungen

Das Gefiihl der Befremdung, das angesichts der Ankunft von Gefliichteten von der
lokalen Bevolkerung gedufert wird, ist auch aufseiten der Gefliichteten anzutreffen.
Doch fiir sie ist es existenzieller, da sie auf den Prozess des Ankommens nicht aktiv Ein-
fluss nehmen konnen. Wihrend sie auf der Flucht ein hohes Mafd an Handlungsmacht
(engl. agency) bendtigen und auch zeigen, werden sie nach der Ankunft in Deutschland
zunichst in eine passive Rolle zuriickgestuft (vgl. Kap. 3). Sie sind zusitzlich befremdet
durch klimatische und landschaftliche Unterschiede, Verstindigungsprobleme und
mangelndes Wissen iiber den Ablauf des Asylverfahrens und die Logik ihrer regionalen
Verteilung. Und schlieflich tragen sie die Schrecken der Flucht und den Schmerz tiber
das, was sie zuriicklassen mussten, in sich. Das beeinflusst auch die Wahrnehmung
der Ankunftsorte, die ihnen eine temporire Zuflucht oder auch eine dauerhafte neue
Heimat bieten sollen. All das ist aus der Erinnerung von Malalay Nazari* herauszulesen
— wir haben sie bereits als >Huttrigerin« in Kapitel 5 kennengelernt —, die 2015 mit ihrer
Familie in einer Kleinstadt in Nordrhein-Westfalen ankommt:

Das war Oktober. Das wird es so schnell dunkel. Es war dunkel, windig, es hat geschneit.
Und wir hatten so ein schlechtes Gefiihl. Weil wir an einen fremden Ort kamen, aber
auch, weil wir unsere Heimat verlassen mussten und in ein fremdes Land gegangen
sind. Da hat man eben keine guten Gefiihle. Und wir haben gedacht, wo sind wir hier?
Was sollen wir machen? Und wir haben niemanden gekannt. Und wir konnten auch die
Sprache nicht. Auch kein Englisch, wir konnten nichts.?

Auch Elisar aus Syrien, die als Teenagerin zusammen mit ihrer Familie in der Kleinstadt
Rathow™* im niedersichsischen Wendland Aufnahme findet, erinnert sich an ihre an-
fangliche Befremdung: »Wir haben gedacht, wo sind wir denn gelandet hier? Also das
war sehr extrem. Ich habe, glaube ich, die ersten drei Tage geheult, weil das so wirklich
im Nirgendwo war.«*

Der Afghane Sami Sadat™ ist zwar mit seiner Familie an einem etwas grofieren Ort,
einer rund 20.000 Einwohner:innen fassenden Kreisstadt in Sachsen, untergekommen,
doch auch in seiner Wahrnehmung dominiert die Leere: »Das Problem von [Ortsname]
ist, dass [Ortsname] so leer ist. Ab 20 Uhr ist nichts hier. Du kannst niemanden auf der
Strafle sehen.«®

Gerade fiir jene, die frither in einer Grofdstadt gelebt hatten, erscheinen die klein-
stadtischen Strukturen befremdlich und die Vorstellung, hier lingerfristig oder wo-
moglich auf Dauer leben zu miissen, abschreckend. Viele unserer gefliichteten Ge-
sprachspartner:innen berichten von der empfundenen Leere in den lindlich oder

3 Interview mit Malalay Nazari* (Pseudonym) aus Afghanistan, April 2022.
4 Interview mit Elisar aus Syrien, Mai 2022.
5 Interview mit Sami Sadat® (Pseudonym), aus Afghanistan, Marz 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

kleinstddtisch geprigten Ankunftsgemeinden: vor allem abends ist niemand auf der
Strafde, und grundsitzlich dominieren die dlteren Menschen das Ortsbild — was wenig
soziale Ankniipfungspunkte fiir die meist jungen Gefliichteten bietet.

Abb. 8.1: Marktplatz von Rathow *, an einem Montagnachmittag

Quelle: Eigene Aufnahme, 2021

In der ersten Zeit, in der sie noch kaum Deutsch sprechen, finden die Gefliichteten
keine Méglichkeit, auf die Einheimischen zuzugehen und diese kennenzulernen. Vie-
le unserer Gesprachspartner:innen sind anfangs auch unsicher, wie sie den Einheimi-
schen gegeniibertreten sollen, und kénnen deren Kérpersignale nicht interpretieren. So
empfindet das beispielsweise Ayasha Hussein* aus Syrien, die in einer Kleinstadt in Nie-
derbayern lebt:

Wennich zum Beispiel auf der Strafde versuche, »Hallo«oder»Guten Morgen«zusagen,
manche schauen mich [..] ohne Licheln an, und sehr ernst. Manchmal schimpfen sie
auch, und das stort mich, weil ich will einfach auch Freundinnen und Freunde haben
und Kontakt mit den anderen. Aber das klappt nicht.®

Auch die Syrerin Abida Mohamed* betont die Bedeutung non-verbaler Signale. Sie findet
es »schon und angenehm, wenn die [...] Deutschen uns anlicheln. Also Licheln beruhigt
uns.« Sie ist sich dessen bewusst, dass es stereotype Vorstellungen iiber Gefliichtete gibt
und dass das Fehlverhalten einzelner Geflichteter auf die gesamte Gruppe tibertragen
wird. »Deshalb trauen wir uns oft nicht, auf die Strafle zu gehen und Leute anzuspre-
chen, weil sie vielleicht auch negative Vorstellungen iiber uns haben.«’

6 Interview mit Ayasha Hussein* (Pseudonym), aus Syrien, im Mirz 2019.
7 Interview mit Abida Mohamed* (Pseudonym), aus Syrien, November 2018.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30.

197


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Die Erinnerungen der Gefliichteten an ihre Ankunft lisst die Elemente der Befrem-
dung deutlich werden, die nicht nur aus der Unbekanntheit der Umgebung und der Un-
fahigkeit der sprachlichen Verstindigung herrithren, sondern aus der Unsicherheit, wel-
che Verhaltensnormen iiblich sind. Sie alle miissen sich an die Gepflogenheiten der all-
tiglichen Begegnung an ihrem neuen Wohnort herantasten. Dabei nimmt der 6ffentli-
che Raum eine entscheidende Rolle ein, denn dort spielen sich jenseits der intentiona-
len Kontaktformen (wie etwa Behordenginge, Arztbesuche oder Bringdienste in Kita/
Schule) eine Vielzahl von Begegnungen ab. Meist kommt es dabei zu keiner direkten In-
teraktion, so dass der individuelle Habitus, die Mimik und Gestik, die einzigen Elemente
sind, iiber die erste Eindriicke vom Gegeniiber gewonnen werden.®

8.1.2  Storung der lokalen Ordnung

Aus Sicht der >Etablierten« (vgl. Kap. 6) erscheint die Ansiedlung von Asylsuchenden als
eine Stérung der althergebrachten sozialriumlichen Ordnung. Im Vorfeld von Unter-
bringungen artikulieren Anwohner:innen Sorge vor Unruhe, Unordnung, aber auch vor
Kriminalitit, insbesondere wenn >das Fremde« in Gestalt alleinstehender junger Manner
erscheint. Die Sichtbarkeit der >Fremden« im 6ffentlichen Raum erzeugt Momente der
Besorgnis, wie beispielsweise im niedersichsischen Kurstidtchen Bad Kortheim™. In der
Stadt war 2015 eine Gemeinschaftsunterkunft in einem stillgelegten Hotel eingerichtet
worden, die zu Spitzenzeiten an die 1.000 Gefliichtete beherbergte. Diese seien »in Pulks
dann in die Stadt gelaufen zum Einkaufenc, deutlich sichtbar fiir den kleinstidtischen
Beobachter, erinnert sich Robert Schramm®*. Am 6ffentlichen WLAN-Hotspot verweilten
die Gefliichteten dann fiir lingere Zeit, was die ortliche Bevolkerung irritierte, da viele
den Grund des Verweilens im 6ffentlichen Raum nicht erkennen konnten:

Das war also ein sehr buntes Bild, und hat auch manchmal zu Irritationen gefiihrt, weil
die saften manchmal vor einer Haustiir irgendwo, weil da war ein 6ffentliches WLAN
oder so was, und da safden die da. Und keiner wusste, warum die da sitzen alle. Einige
haben sich Sorgen auch gemacht: »Was machen die hier?<’

Gerade in kleineren Stidten, in denen die soziale und rdumliche Ordnung unverander-
lich scheint und die Bewegung und Begegnung im Raum verschiedensten impliziten Re-
geln unterliegt, kommt bei der lokalen Bevolkerung ein Storgefiihl auf, wenn der 6ffent-
liche Raum von Personen frequentiert wird, die sie als nicht zugehorig betrachten. Egon
Meier*, Biirgermeister der frinkischen Kleinstadt Berglach®, zogert im Gesprich, das
Verweilen der in seinem Ort lebenden unbegleiteten minderjihrigen Gefliichteten im 6f-
fentlichen Raum als Problem zu artikulieren, tut es dann aber doch und versucht dabei,
die Verhaltensweisen der Gefliichteten ebenso wie die Reaktionen der Einheimischen zu
verteidigen:

8 Diese beilaufigen Begegnungssituationen werden im Rahmen der»Geographien der Begegnung«
wissenschaftlich untersucht (vgl. z.B. Dirksmeier/Mackrodt/Helbrecht 2011, Valentine 2008).

9 Interview mit Robert Schramm* (Pseudonym), ehrenamtlich Engagierter im niedersichsischen
Bad Kortheim* (Pseudonym), Dezember 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Siesind esjavielleichtin ihrer Mentalitit so gewohnt, sie halten sich dannin der Dorf-
mitte irgendwo auf, die Jugendlichen, wo dann manchmal berichtet wird, dass das st6-
rend ist. [...] Aber sie machen jetzt nichts anderes als wie deutsche Jugendliche auch.
Abersie schauen haltanders aus und allein dasistdann manchmal ausschlaggebend.”

Neben der »Mentalitit«, die hier herangezogen wird, diirfte es auch die Beengtheit
der Gefliichtetenunterkiinfte sein, die die Jugendlichen auf die StraRe zieht, wenn-
gleich Herr Meier* selbst einrdumt, dass auch die Dorfjugend ihren Treffpunkt (in
Ermangelung eines Jugendzentrums) im 6ffentlichen Raum hat. Doch die syrischen
und afghanischen Jugendlichen »schauen halt anders aus«, so dass ihre Anwesenheit
rascher als Stérung wahrgenommen wird.

Die hier wie andernorts problematisierte Prisenz der >Fremden« im 6ffentlichen
Raum birgt viele historische Ahnlichkeiten mit Problemdiskursen, die im Kontext der
Arbeitsmigrationen der 1960er bis 1980er Jahre im Westen wie im Osten Deutschlands
gefithrt wurden. Auch damals wahlten die Migrant:innen Orte im offentlichen Raum,
etwa den Stadtpark oder den Bahnhof, um sich zu treffen und auszutauschen, und
auch damals wurde dieses Verhalten von der deutschen Bevolkerung als problematisch
oder gar bedrohlich empfunden.” Kommunalpolitische Akteure bearbeiteten diese
»Problematik« teils dahingehend, dass sie einzelnen Herkunftsgruppen von Arbeitsmi-
grant:innen Riumlichkeiten fiir thre Zusammenkiinfte zur Verfiigung stellten, damit
diese sich nicht mehr auf der Strafie trafen und somit im 6ffentlichen Raum weniger
sichtbar waren."

Da die autonome Bewegung im Raum also offensichtlich missbilligt wird, erscheint
esopportun, durch Mafinahmen der Einhegung die 6ffentliche Stimmung zu beruhigen.
Die Leipziger Volkszeitung etwa berichtet Ende 2015 ausfithrlich tiber die Ansiedlung
von 25 minnlichen syrischen Gefliichteten in einem ehemaligen Rittergut in Nordsach-
sen, das vormals als Bildungsanstalt fiir auslindische Ingenieure genutzt worden war.
Auftillig detailliert wird von den raumlichen und zeitlichen Strukturen berichtet, in de-
nen sich die Gefliichteten bewegen, etwa die Dekoration der Wohnriume (»Das fillt so-
garvon auflen auf: Hier und da sind Fensterbretter geschmiickt, mit Blumentdpfen oder
Weihnachtsbiumen aus Keramik.«) oder die alltiglichen Abldufe in der Unterkunft:

10  Interview mit Egon Meier* (Pseudonym), Biirgermeister der Gemeinde Berglach* (Pseudonym) in
Mittelfranken, Februar 2019.

11 Ineiner Online-Ausstellung zur Migrationsgeschichte des Landes Rheinland-Pfalz wird der Bahn-
hof als zentraler Treffpunkte der»Castarbeiter« hervorgehoben, »besonders deswegen, weil er die
Verbindung zur Heimat symbolisierte und einen Platz darstellte, an dem das aufgestaute Heim-
weh mit anderen geteilt werden konnte« (»Die neue/alte Heimat beginnt am Gleis«). In einer Do-
kumentation tber die italienischen »Gastarbeiter« berichtet ein Zeitzeuge, dass Italiener:innen
nichtin Tanzlokale eingelassen wurden. »Bei manchen Diskotheken stand tatsdchlich: >Fiir Hunde
und Italiener ist der Zutritt verboten« (Bosse 2022).

12 Furdie DDRrecherchierte Damian Mac Con Uladh (2005: 60), dass 1979 in Halle-Neustadt ein>Club
der ungarischen Volksrepublik< gegriindet wurde, um den Versuchen der »auslandischen Werk-
tatigen« entgegenzuwirken, »o6ffentliche Raume zu eigenen Treffpunkten zu verwandeln.« Zum
gleichen Zweck wurde 1979 im séchsischen Bischofswerda ein Café fiir die algerischen Arbeitsmi-
granten eroffnet.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Fiirs Sauberhalten ihrer Zimmer sind die Bewohner selbst verantwortlich. [...] Zudem
hat eine Hand voll Hausmeister in wechselnden Schichten ein Auge darauf, dass alles
seinen Gang geht. [...] Die Bewohner kénnen ihre Schmutzwasche zu festgelegten Zei-
tenabgeben. [...] Auch der Schriftverkehrist organisiert. Taglich wird die eingegangene
Post auf Listen bekanntgegeben. [...] Einmal pro Woche ist auch die >Tafel<vor Ort. [...]
Kochen miissen die Syrer dann selbst (Wiirker 2015).

Die Leser:innen gewinnen ein Bild von planvoller Aktivitit, bei der »das Lernen im Alltag
der Flichtlinge eine grofRe Rolle« spielt, da die meisten tiglich einen »berufsvorbereiten-
den Unterricht« besuchten, sodass »das Wohnheim an vielen Stunden des Tages wie aus-
gekehrt wirkt«. Die Einkaufsmoglichkeiten vor Ort wiirden kaum genutzt, da die meis-
ten ihre Besorgungen in den nichstgelegenen gréfReren Stidten erledigen wiirden, »wo
arabischstimmige Versorger ansissig sind«. Der Artikel berichtet von planvollen Begeg-
nungsmoglichkeiten zwischen den Dorfbewohner:innen und den Gefliichteten (»Lieder-
abendx, »Sportfest«) und betont, dass die Gefliichteten ansonsten an den ihnen zugewie-
senen Orten sind (»Die Bewohner sind unterwegs. Und ansonsten zumeist in ihren Zim-
mern«). Der Verfasser ist spiirbar bemiiht, Transparenz herzustellen und zu vermitteln,
dass die Ansiedlung der Gefliichteten geordnet und kontrolliert vonstattengeht und der
Alltagsvollzug der setablierten< Wohnbevdlkerung in keiner Weise beeintrichtigt wird.

Dieser Zeitungsbericht ist besonders aufschlussreich, wenn man ihn aus der wissen-
schaftlichen Perspektive der Begegnungsforschung interpretiert, die unter anderem in
der Humangeographie und der Stadtsoziologie etabliert ist. Die Geographien der Begeg-
nung konzentrieren sich auf die hiufig iibersehenen beiliufigen Begegnungen, die vor
allem im 6ffentlichen Raum stattfinden (Dirksmeier/Mackrodt/Helbrecht 2011: 85). Das
gemeinsame Warten an der Haltestelle, die Nutzung 6ffentlicher Verkehrsmittel, das
aneinander Vorbeilaufen auf einem Gehweg, das Anstehen am Marktstand, all das sind
flichtige Alltagsbegegnungen, bei denen in der Regel keine verbale Interaktion stattfin-
det, sondern gegenseitiges Einvernehmen — oder auch die Ablehnung des >Anderen«< —
iberwiegend durch Blicke und Gesten signalisiert werden. Genauso wie planvolle Begeg-
nungen (etwa die in dem Zeitungsartikel erwihnten Begegnungsabende oder Sportfeste)
konnen sich fliichtige Begegnungssituationen auf das individuelle Wertesystem auswir-
ken und so zu einer Veranderung von Alltagspraktiken, aber auch zu einer Verfestigung
von stereotypen Vorannahmen beitragen. Dabei finden entsprechende Begegnungssi-
tuationen und deren innere Verarbeitung nicht in einem diskursfreien Raum statt. Uber-
geordnete Diskurse, also die Art und Weise, wie das Thema Fluchtmigration 6ffentlich
und medial debattiert wird, beeinflusst individuelle Wahrnehmungsmuster und darauf
aufbauendes situatives Handeln. Der in dem Zeitungsartikel transportierte Fokus auf
die Einhegung des >Anderen« unter Zulassung orchestrierter Begegnungsformen weist
auf den diskursiven Rahmen hin, in dem sich die Aufnahme von Gefliichteten in der be-
sagten Region abspielt. Geprigt durch die starke Prisenz rechtsextremer Akteure, einen
hohen AfD-Wihleranteil und eine mehrheitlich iltere, konservative und kaum diversi-
titsoffene Bevolkerung werden im 6ffentlichen Diskurs vor allem die Probleme und Ri-
siken der Gefliichtetenaufnahme thematisiert. Dabei stehen Ordnung und Kontrolle im
Vordergrund, wie es in dem Zeitungsartikel gespiegelt wird. Die individuelle und zufil-
lige Begegnung erscheint hingegen riskant.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden
8.1.3 Riskante Begegnungen

Diese Risiken, das zeigen meine Forschungsdaten, liegen aber groflenteils aufseiten der
neu Hinzugekommenen. In meinen vorwiegend lindlichen und kaum diversititsge-
pragten Forschungsregionen fallen die Gefliichteten auf, wenn sie sich im 6ffentlichen
Raum zeigen. Die Sozialarbeiterin Manja Borsig® imitiert die Reaktionen der Bevolke-
rung:

»Ah, da lauft eine mit Kopftuch!« und »Da lauft eine Schwarze mit Kopftuch!« Das ist
ja so das Nonplusultra. »Oh Gott, Schwarz und Kopftuch.« Sie werden einfach wahr-
genommen, weil sie die Einzigen sind. Und wir hatten hier auch jetzt in dem Sinne
nicht massive Anfeindungen, aber so dumme Spriiche und einfach herablassende Bli-
cke. Oder eben auch so diese Abneigung zeigen beim Einkaufen, alles nicht drama-
tisch, aber zum Wohlfiihlen trigt es nicht bei.™

Nichtimmer bleibt es bei Gesten und verbalen Herabwiirdigungen. Manche unserer Ge-
sprachspartner:innen werden auf der Strale angespuckt oder es wird versucht, mus-
limischen Frauen das Kopftuch herunterzureifien. Meine regional vergleichenden For-
schungsdaten zeigen einen klaren Zusammenhang zwischen politischen Einstellungs-
mustern und der Salienz verbaler und titlicher Angriffe auf Gefliichtete. Vor allem in
den Regionen, in denen die AfD in der Wihlergunst vorne liegt, ist Rassismus im Alltag
so weit normalisiert, dass niemand einschreitet, wenn es zu entsprechenden Attacken
kommt. Das illustriert die folgende Erzihlung der Lehrerin Diana Richter®, die an ei-
ner Berufsschule im Erzgebirge jugendliche Gefliichtete unterrichtet. Im Interview be-
richtet sie voller Wertschitzung iiber die Lernbegierde, die Hoflichkeit und den Lern-
fortschritt ihrer iiberwiegend aus Afghanistan und Eritrea stammenden Schiiler:innen.
Trotz dieser positiven und zugewandten Grundhaltung zeigt sie keinerlei Initiative, Par-
tei fiir ihre Schiitzlinge zu ergreifen, als es auf einem Klassenausflug zu rassistischen
Pobeleien kommt. Threr Auffassung nach kann sie als Einzelne nicht gegen die Mehr-
heitsmeinung ankommen, in der rassistische Herabwiirdigung zum alltiglichen Hand-
lungsrepertoire gehort:

Ich gehe auch mit groRen Gruppen raus, mache Exkursionen, auch wenn man mal im
Bus oderim Zug und iiberall auffallt, auch manchmal aneckt. Die Schiiler tun ja nichts,
aber wenn ich eben mit einer Gruppe komme, und da sind zehn von Schwarz, die to-
tal auffallen, dann trifft man eben auf das normale Leben hier und wird eben auch
manchmal beleidigt oder beschimpft."*

Auch wenn es regionale Unterschiede in der Hiufigkeit derartiger rassistischer Attacken
gibt, so zeigt der grof3flichige Blick tiber alle lokalen Fallstudien, dass stigmatisierende

13 Interview mit Manja Borsig* (Pseudonym), Sozialarbeiterin fiir Gefliichtete im landlichen Nord-
sachsen, Mirz 2019.

14 Interview mit Diana Richter* (Pseudonym), Lehrerin fiir das Fach Deutsch als Zweitsprache, Febru-
ar 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

201


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

und kulturalisierende Abwertungen gefliichteter Menschen weit verbreitet sind. Wih-
rend sie in unseren ostdeutschen Untersuchungsregionen als normalisierter kollektiver
Habitus erscheinen, geraten entsprechende Einlassungen in anderen Regionen subtiler,
werden aber ebenso breit geteilt und sind damit ebenso wirkméchtig hinsichtlich ihrer
strukturbildenden Effekte. Fiir die Gefliichteten und andere migrantisch gelesene Men-
schen bedeutet diese Kultur der Abwertung ein andauerndes Gefiihl der Unsicherheit
und Anspannung in Situationen der Begegnung. Viele entwickeln Vermeidungsstrate-
gien, um das personliche Risiko zu reduzieren, etwa indem sie bestimmte Orte zu be-
stimmten Tageszeiten meiden oder sich nur in Gruppen nach draufien begeben. Farah
El Mazyr* aus dem Libanon, die eine Zeitlang in Dresden lebte, berichtet beispielsweise,
dass sie und andere Gefliichtete an den Tagen der PEGIDA-Demonstrationen das Haus
moglichst nicht verliefRen: »Es gibt einen Tag in Dresden, da kommen die Nazis raus we-
gen der Fliichtlinge und fiir uns ist dieser Tag wie ein Verbot rauszugehen. Wir bleiben
immer daheim, keiner geht raus.«”

Die Bedrohungslage im 6ffentlichen Raum steigt vor allem an jenen Orten, die
traurige Schauplitze von Gewalttaten oder Terrorattacken wurden, insofern es sich um
Gewalttaten durch Migrant:innen handelt. Hiufig wurden und werden diese Taten an-
schlieRend durch Rechtsextreme vereinnahmt, um Migrant:innen in der Gesamtheit zu
kriminalisieren. Gerade in Regionen, in denen Rassismus als normalisierte Alltagspraxis
erscheint, braucht es nicht viel, um die Hemmschwelle in der Mehrheitsbevolkerung
zu senken, was gewalttitige Ubergriffe auf migrantisch gelesene Menschen betrifft.
Das erlebten viele Migrant:innen in Chemnitz, nachdem dort im Sommer 2018 ein
Asylsuchender einen Deutsch-Kubaner im Streit auf der Strafde erstochen hatte. »Nach
dem Vorfall von Chemnitz Ende August ist auch viel anders geworden. Ja. Die Spannung
ist total anders und die Sicht auf die Fliichtlinge von verschiedenen Gruppen ist total
geindertc, berichtet Kamran Abbasi*, der einen guten Uberblick iiber die migrantische
Community in Chemnitz hat. Besonders Frauen und Kinder hitten Angst gehabt, auf
die Strafle zu gehen, »Durch die vielen Demos, viele Gegendemos und so weiter. Und
jeden Freitag Demos. Die haben Angst gehabt.«* Auch das schreckliche Attentat auf den
Magdeburger Weihnachtsmarkt im Dezember 2024, veriibt durch einen Titer saudi-
arabischer Herkunft, sowie die unmittelbare politische Einordnung als >migrations-
bezogene« Tat heizte die migrationsfeindliche Stimmung an. Migrantisch aussehende
Menschen in Magdeburg sind seither einem zuvor nicht erlebten Ausmaf} an Aggressi-
on ausgesetzt. Innerhalb weniger Wochen wurden 26 rassistische Angriffe zur Anzeige
gebracht, wobei die Dunkelziffer wesentlich hoher liegen diirfte. Zeitungen berichten
von einer »extrem feindselige[n] Stimmung« in der Stadt. Opferverbinde registrieren

15 Interview mit Farah El Mazyr* (Pseudonym) aus dem Libanon, Mai 2019. Ahnliche Vermeidungs-
strategien sind fiir vietnamesische Migrant:innen in Ostdeutschland nach der politischen Wende
dokumentiert. Angesichts rasant um sich greifender rassistischer Anfeindungen entwickelten sie
Strategien zum Selbstschutz, indem sie bestimmte Orte zu bestimmten Tageszeiten mieden und
sich nurin Gruppen und vorwiegend mit dem Auto in der Offentlichkeit bewegten. Eine Studie aus
den1990er)ahren konstatiert dazu: »Erschreckenderweise ist die Tatsache, dass man sich nicht frei
bewegen kann, fast schon normal geworden.« (Weiss 2005: 91)

16  Interview mit Kamran Abbasi* (Pseudonym), September 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

nun durchschnittlich einen rassistischen Ubergriff pro Tag, »vor dem Anschlag war es
lediglich einer [sic!] pro Woche« (Geiler 2025).

8.1.4 Vielfaltsakzeptanz und Urbanitat

Da meine Forschungsergebnisse iiberwiegend das Leben in lindlichen Regionen und
kleineren Stidten abbilden, stellt sich fortdauernd die Frage, ob die beobachteten Phi-
nomene spezifisch fir lindliche Riume sind. Denn ethnische Vielfalt wird vorwiegend
als ein urbanes Phinomen angenommen. Von dort stammen die wesentlichen empi-
rischen Befunde, und mit Blick auf Grof3stidte erkliren sich auch viele konzeptionelle
Zuginge zu Diversitit, wie etwa die Uberlegungen des amerikanischen Soziologen Ste-
ven Vertovec (2024) zu Superdiversitit oder der u.a. durch die Berliner Soziologin Nai-
ka Foroutan (2019) eingebrachte Begrift der postmigrantischen Gesellschaft. Beide Konzep-
te basieren auf einem Verstindnis von Gesellschaft, in der es keine sichtbaren Mehr-
heiten mehr gibt, sondern stattdessen ein Patchwork an verschiedensten Minderhei-
ten, in der in dem langfristigen Zusammenleben zwischen Alteingesessenen, Eingewan-
derten und ihren Nachkommen hierarchische Unterschiede zwischen >Mehrheit« und
»Minderheit< in Bewegung geraten sind und es zu aktiven Prozessen des Neuaushan-
delns kommt. Empirisch lasst sich das fiir viele Grof3stidte in Deutschland gut bele-
gen. Stuttgart beispielsweise verzeichnet Menschen aus 185 Nationen, knapp die Half-
te aller Einwohner:innen besitzt eine Einwanderungsgeschichte. In Frankfurt a.M. stel-
len Menschen mit Migrationsgeschichte mit 56 % die Bevolkerungsmehrheit."”” Vor allem
unter Kindern und Jugendlichen in westdeutschen Grofstidten ist migrationsbeding-
te Vielfalt eher die Regel als die Ausnahme. Begegnungen mit Menschen unterschied-
licher Herkunft gehéren hier zum Alltag. Zwar zeigen Forschungsergebnisse, dass die
grofRere Interaktionsdichte im urbanen Raum nicht automatisch zu einer héheren Di-
versititstoleranz fithrt (Valentine 2008), aber zumindest gibt es mehr Gelegenheiten,
sich im Umgang mit Verhaltensunterschieden in der alltiglichen Begegnung zu trai-
nieren. Anders sieht es in ostdeutschen GrofRstidten aus, wo Menschen mit Migrati-
onsbiographie weniger prisent sind. In Leipzig besitzt knapp ein Fiinftel der Einwoh-
ner:innen einen Migrationshintergrund (Stand 2023), in Rostock rund ein Zehntel (Stand
2019), in den ostdeutschen Flichenbundeslindern sind es weniger als 10 %. In den lind-
lichen Regionen und den kleineren Stidten in Ost und West liegen die Auslinderan-
teile meist unter 10 %, teils auch unter 5 %. Dementsprechend stellt sich die Frage der
Ubertragbarkeit von Diversititskonzepten wie Superdiversitit oder der Postmigrantischen
Gesellschaft, zumal in vielen wissenschaftlichen Diskursen kulturelle Diversitit und Hy-
briditit als normativ gewolltes Ideal einer kosmopolitischen Biirgerlichkeit konstruiert
wird, was ja nicht zwangsliufig von allen geteilt werden muss (Dirksmeier/Mackrodt/
Helbrecht 2011: 88). Das zeigt auch das Vielfaltsbarometer der Robert-Bosch-Stiftung
aus dem Jahr 2019. Zwar ist die Offenheit gegeniiber Menschen mit einer anderen eth-
nischen Herkunft grundsitzlich hoch, jedoch gibt es deutliche regionale Unterschiede,
wobei die Stadtstaaten und die norddeutschen Flichenlinder Schleswig-Holstein und

17  Beide Daten bilden dasJahr2022 ab und stammen aus den kommunalen Statistikstellen der Stad-
te Mannheim und Frankfurt a.M..

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

203


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Niedersachsen vorne liegen, wihrend die iibrigen westdeutschen Bundeslinder etwas
weniger positive Einstellungen zu Diversitit aufweisen. Am Ende des Rankings liegen
die ostdeutschen Bundeslinder (Robert-Bosch-Stiftung 2019: 55f.). Die vertiefende Da-
tenauswertung liefert kaum Hinweise auf die Relevanz von soziodemographischen oder
soziodkonomischen Faktoren (wie etwa Alter oder Arbeitslosigkeit) fiir die Akzeptanz
von Vielfalt. Vielmehr scheint die regional verankerte kollektive Mentalitit eine Rolle zu
spielen:

Politische Einstellungen, Empathiefdhigkeit, vorallem aber die Hohe derje individuel-
len Intergruppenangst, also das Gefiihl der Bedrohung durch »das Andere«/»das Frem-
de«, sind Grundlage fiir die —je nach Standort hohe oder niedrige — Auspragung von je
individueller Vielfaltsakzeptanz (ebd.: 80).

Die im Vielfaltsbarometer angesprochene Intergruppenangst ist ein Konzept aus der so-
zialpsychologischen Vorurteilsforschung. Diese hat nachgewiesen, dass in einem hier-
archischen Gruppenverhiltnis, wie es hiufig in Einwanderungslindern anzutreffen ist,
tendenziell die negativsten Erfahrungen mit Einwander:innen auf die gesamte Grup-
pe der Migrant:innen iibertragen werden (Zick/Kiipper/Heitmeyer 2012). Mein weiter
oben geschildertes Erlebnis in der Gruppendiskussion in Salzgitter ist dafiir ein gutes
Beispiel. Die stereotype Vorstellung des Diskussionsteilnehmers Hermann Werth* iiber
»Tiirken« weist zudem darauf hin, dass selbst in einer von Diversitit geprigten Grof3-
stadt wie Salzgitter eine hohe residentielle Segregation die Moglichkeit der interkultu-
rellen Begegnung einschrinkt. Zwei Drittel der insgesamt 23.000 Menschen mit auslin-
dischem Pass leben in dem bevélkerungsreichsten urbanen Ortsteil Salzgitter-Lebens-
tedt und stellen dort ein Drittel der Gesamtbevélkerung. In weiteren drei von 31 Ortstei-
len liegt der Auslinderanteil bei iiber 20 %, in 23 Ortsteilen jedoch bei unter 10 %, und
in den meisten kleineren, lindlicher geprigten Ortsteilen Salzgitters sogar bei unter 5 %
(Stadt Salzgitter 2024: 77). Die Prisenz von Menschen mit Migrationsmerkmalen und
ihre Wahrnehmung als Teil der urbanen Normalitit diirfte dementsprechend gerade in
den landlich gepragten Ortsteilen geringer sein. Bei unseren Begehungen in Salzgit-
ter fahren wir keine zehn Autominuten von Salzgitter-Lebenstedt entfernt durch stille
Siedlungen mit eingehegten Grundstiicken und grof3ziigigen Eigenheimen. Die Strafen
sind leergefegt. Was fiir ein Gegensatz zu der pulsierenden Innenstadt von Salzgitter-
Lebenstedt oder dem lebhaften Ausflugsgeschehen rund um den Salzgittersee, wo die
Einwanderungsgeschichte der Stadt deutlich durch die Prisenz von Menschen mit Mi-
grationshintergrund im 6ffentlichen Raum sichtbar ist. Wir thematisieren die wahrge-
nommenen Unterschiede zwischen den Ortsteilen in der Diskussionsrunde in Salzgit-
ter. Ecrin Celik*, die Salzgitteranerin mit tiirkischen Wurzeln, bestitigt unsere Wahr-
nehmung und berichtet, dass sie mit dem Gedanken gespielt hatte, ein Haus im landli-
chen Ortsteil Lesse zu kaufen. Doch mit einem Auslinderanteil von 2,4 % hitte sie sich
als Muslimin mit Kopftuch wie »auf dem Prisentierteller« gefithlt und daher von dem
Vorhaben Abstand genommen. Gerade in diesen Siedlungen, so fiigt sie hinzu, witrden
auslidnderfeindliche politische Parteien auf Stimmenfang gehen. Zu Wahlkampfzeiten
seien dort die Straflen mit Wahlplakaten der NPD und AfD gepflastert. Die Sichtbar-
keit von migrantischer Diversitit, so scheint es, findet einen Resonanzraum gerade an

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Orten, wo sie kaum vorhanden ist. Und gerade dort scheint (die nicht selbst erlebte) Di-
versitit Storgefithle und Angste auszuldsen, denen mit dem Wunsch nach Kontrolle und
Abgrenzung begegnet wird.

8.2 Offenheit fiir Begegnung? Die Kontakthypothese

Folgt man der bereits in den 1950er Jahre von dem Psychologen Gordon William All-
port entwickelten Kontakthypothese, so konnte das allseitige Storgefiihl iiber die Zeit ab-
gebaut werden. Seine inzwischen vielfach empirisch bestitigte Hypothese besagt, dass
gruppenbezogene Vorurteile, z.B. in Bezug auf ethnische Minderheiten, zuriickgehen,
wenn Mitglieder der dominanten Gruppen und der besagten Minderheit regelmifig in
Kontakt miteinander treten. Beispiele wiren Kontakte in der Nachbarschaft, am Arbeits-
platz oder in der Schule, also Kontakte, die in reguliren Alltagssituationen passieren.
Besonders wirkungsvoll fiir den Abbau von Vorurteilen seien Kontakte dann, wenn die
Angehorigen beider Gruppen statusgleich sind und wenn sie ein gemeinsames Ziel ver-
folgen (Allport 1954).”® Zudem ist die Freiwilligkeit des Kontakts ein bedeutender Fak-
tor. Vermeidet eine der beiden Gruppen die Kontaktaufnahme oder wird die Begegnung
durch strukturelle Mafinahmen verhindert, so kénnen Kontakt und darauf aufbauende
gegenseitige Anniherungsprozesse nicht entstehen.

Wir sind der Kontakthypothese in unseren Forschungen zur Integration von Ge-
fliichteten in lindlichen Regionen nachgegangen. In einer Reprisentativbefragung
der landlichen Bevolkerung in insgesamt acht Landkreisen in Deutschland haben wir
gefragt, inwiefern positive Kontakterfahrungen mit als >Auslinder:innen< empfunde-
nen Menschen gemacht werden, und bei welchen Gelegenheiten dies der Fall ist. Die
Ergebnisse zeigen, dass eine grofle Mehrheit der Befragten bis dato kaum positive
Kontakterlebnisse mit >Auslinder:innen< hatte. Am hiufigsten werden mit 59,4 % po-
sitive Kontakterfahrungen im Arbeitszusammenhang gemacht. Im Freundeskreis und
im Freizeitbereich ist das weniger der Fall, und sehr rar sind positive Kontakte in der
Nachbarschaft oder der Familie (Abb. 8.2). Der Arbeitsplatz, wo man Begegnungen nicht
vermeiden kann und zugleich an gemeinsamen Zielen arbeitet, wird damit zu einem
wichtigen Ort, um personliche Kontakterfahrungen mit Migrant:innen zu machen.”

Eine weitere Frage, die wir mit Hilfe der Reprisentativbefragung beantworten woll-
ten, war die nach der Wirkung der Intergruppenkontakte. Kommt es durch regelmaf3i-
gen Kontakt tatsichlich zum Abbau von Vorurteilen? Um das zu ermitteln, haben wir
unseren Befragten verschiedene Aussagen zur Bewertung vorgelegt, die entweder auf
tolerante oder auf ablehnende Einstellungen gegeniiber Migrant:innen hinweisen. Dann

18  Ineiner Reprasentativstudie fiir Deutschland konnten Wagner et al. (2006) nachweisen, dass Vor-
urteile dort am niedrigsten sind, wo der Ausldnderanteil am hochsten ist. Pettigrew und Tropp
(2006) fanden in einer Metaanalyse mit mehr als 250.000 Befragten Belege fiir den Kontakteffekt
auf die Reduzierung von Vorurteilen.

19 Einen dhnlichen Befund diirfte die Frage nach Schulen als Kontaktort generieren. Da sich unsere
Befragung allerdings an Erwachsene richtete, haben wir dieses Item nicht beriicksichtigt.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

205


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

haben wir nach Zusammenhingen zwischen Einstellungen und Kontakterfahrungen ge-
sucht. Das Ergebnis war eine eindeutige Bestitigung der Kontakthypothese: Personen
mit hiufigen positiven Kontakterfahrungen zu Auslinder:innen zeigten signifikant hiu-
figer tolerante Einstellungen und lehnten menschenfeindliche Einstellungen stirker ab
als Personen mit wenig Kontakterfahrungen. Diese Zusammenhinge waren besonders
stark in Bezug auf Freizeitkontakte, also dort, wo Kontakte selbst gewihlt werden kén-
nen (Schneider/Biirer/Glorius 2021: 45).

Abb. 8.2: Kontakterfahrung mit >Auslinder:innen< (»angenehme Kontakterfahrung«)

Quelle: Bevolkerungsbefragung »Zukunft Gefliichtete« 2019, n = 861 — 880, ohne »weifd nicht«-

Angaben, Prozentangaben sind gerundet

Selbst wihlen zu konnen, mit wem ein Kontakt aufgebaut werden kann, das ist aller-
dings fur die Gefliichteten anfangs nicht realistisch. Wie in so vielen Dingen sind sie hier
auf Signale der Aufnahmegesellschaft angewiesen, wie es das Eingangszitat der Lehre-
rin Diana Richter* so plakativ machte (»Hast du keinen Kontakt zu Deutschen, ja wie
sollen sie es denn machen. Du gehst nicht auf die Strafle und fragst: sWillst du mit mir
Kontakt haben?«). Dementsprechend werden zwei Kontaktquellen besonders relevant:
einmal die sozialriumlich fixierte Wohnsituation, in der die Begegnung mit Nachbar:in-
nenunumginglichist, und zum anderen die Kontakte zu Ehrenamtlichen, die gerade am
Anfang teils die einzigen Angehérigen der Mehrheitsgesellschaft sind, die Gefliichteten
auf einer personlichen Ebene begegnen.

8.2.1 Begegnungsort Nachbarschaft

In der Sozialgeographie wird besonders der soziale Nahraum wie das Wohnviertel oder
die Nachbarschaft als Méglichkeitsraum fiir unverbindliche soziale Interaktionen her-
vorgehoben, wie etwa der small talk iiber den Gartenzaun. Dabei sind die Inhalte weniger
wichtig als die Interaktion selbst, in der eine beildufig-freundliche soziale Anerkennung

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

des Gegeniibers signalisiert wird. Auch funktionale Aspekte kénnen soziale Interaktion
fordern, z.B. kleine wechselseitige Hilfeleistungen in der Nachbarschaft. Daraus konnen
sich intensivere und verbindlichere Beziehungen entwickeln, v.a. wenn es gemeinsame
Interessens- oder Problemlagen gibt, etwa aus lebenszyklischen Zusammenhingen her-
aus. Der Sozialgeograph Peter Weichhart hebt fiir diese Formen der Interaktionen im
sozialen Nahraum die Eigenschaft hervor, dass »funktionale Differenzierungen und Rol-
lendifferenzierungen der modernen Gesellschaft partiell aufgehoben werden« (Weich-
hart 1990: 65). Durch nachbarschaftliche Begegnungen kann es also gelingen, Storgefiihl
und Unsicherheiten im gegenseitigen Umgang abzubauen. So war es beispielsweise bei
Elisar, die weiter oben von ihrem anfinglichen >Kulturschock« nach der Ankunft in Ra-
thow* erzahlte:

Und dann haben wir uns getraut, rauszugehen, und die Stadt zu erkunden. Und dann
sind unsere Nachbarn zu uns gekommen, haben uns begriifit, und dann sind sie einfach
mit einem Worterbuch Arabisch-Deutsch zu uns gekommen und dann haben sie halt
ein paar Worter gezeigt und haben so versucht, mit uns zu kommunizieren.?®

Dies habe dazu beigetragen, dass die anfingliche Unsicherheit abgebaut werden konn-
te, und dass Elisar eine Bindung an den Ankunftsort entwickeln konnte. Auch andern-
orts wird vom Einsetzen der sozial eingeiibten Nachbarschaftshilfe berichtet, gerade in
kleineren, lindlichen Gemeinden, in denen eine Kultur der gegenseitigen Hilfeleistung
existiert, wie es eine Mitarbeiterin der Landkreisverwaltung im Landkreis Leipzig be-
richtet: »Wir haben es aber auch in kleineren Orten, wo dann die Nachbarschaftshilfe
greift. Dass Nachbarn anrufen, wenn Familien ein Problem haben und versuchen, das
fiir die Familien halt zu kliren.«*

Diese Abliufe sind jedoch nicht selbstverstindlich. Viele Gefliichtete berichten von
vollig dysfunktionalen Nachbarschaften, gerade wenn sie in den bereits weiter oben er-
wahnten >Schrottimmobilien< untergebracht werden, wo sie auf andere Marginalisierte
treffen, die teils deviante Verhaltensweisen praktizieren. Auf dem Weg zu einem Inter-
view mit einer gefliichteten Familie trafen wir auf eine zersplitterte und nur notdiirftig
fixierte Wohnungstiir. Unser Gesprichspartner berichtete, dass eines nachts Betrunkene
gekommen seien, die eigentlich den Nachbarn aufsuchen wollten und sich versehentlich
an seiner Wohnungstiir abgearbeitet hatten. Seit diesem Vorkommnis fithle er sich nicht
mehr sicher in dem Haus. Das Gebiude hat auch sonst einen sehr niedrigen Wohnstan-
dard. Es ist feucht und die strombetriebene Heizung lisst die Nebenkosten nach oben
schiefien. Doch es ist die einzige Wohnung, die unser Gesprachspartner fiir seine Fami-
lie finden konnte.

Teilweise verhalten sich Nachbar:innen auch offen feindselig gegeniiber den Ge-
fliichteten, wie das Nila Ahmadi* erzihlt, die mit ihrem Mann und drei Kindern in
Marstadt* lebt. Wihrend sie zu einer Familie im Haus, die Kinder im gleichen Alter hat,

20 Das Zitat ist einem Kurzfilm mit Elisar entnommen, den wir 2023 im Rahmen des Forschungs-
projekts WholeCOMM gedreht haben, und der individuelle Migrationserfahrungen in den Mittel-
punkt riickt, https://www.youtube.com/watch?v=rwé3XIbD1iY

21 Interview mit Sandra Walcher* (Pseudonym), Sachbearbeiterin in der Landkreisverwaltung des
Landkreises Leipzig, Juni 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

207


https://www.youtube.com/watch?v=rw63XIbD1iY
https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=rw63XIbD1iY

208  Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

enge und freundschaftliche Kontakte unterhilt, reagiert eine andere Nachbarin, eine
iltere Dame, so abweisend, dass Nila Ahmadi* versucht, ihr aus dem Weg zu gehen:

Die obere Nachbarin ist nicht gut. Immer fragt sie mich: »Wann gehst du zuriick nach
Afghanistan?« Und immer beschimpft sie mich, dass ich Geld vom Jobcenter beziehe.
Wenn ich mit den Kindern von der Schule nach Hause komme, sagt sie: »Ja, Du hast
eine schéne Wohnung, Du nimmst Geld vom Jobcenter, fiir Essen und alles.«*

Teilweise gibt es auch kaum Begegnung mit der lokalen Wohnbevolkerung, etwa wenn
Geflichtete in Gemeinschaftsunterkiinften in peripherer Lage untergebracht sind. Hiu-
fig fithrten uns Wege zu den Interviews mit Gefliichteten tief in den Wald, da die Ge-
meinschaftsunterkunft in einer stillgelegten Kaserne oder einem aufgelassenen Ferien-
heim eingerichtet wurde. Die Wahrscheinlichkeit, dort soziale Beziehungen mit Einhei-
mischen aufzubauen, ist eher gering. Demgegeniiber erscheint die Situation im sach-
sen-anhaltinischen Marstadt” optimal. Die Mittelstadt, die nach der politischen Wende
ein Viertel ihrer Einwohnerschaft verloren hat, verfigt iiber einen grofRen Bestand kom-
munaler Wohnungen in Plattenbauweise, in denen erheblicher Leerstand herrscht. Die
der Gemeinde zugewiesenen Gefliichteten brachte man daher in diesen Bestinden un-
ter. Das hatte positive und negative Folgen, wie unsere Gesprichspartnerin Yuko Oma-
ha* berichtet:

Also naturlich istidealtypisch, dass die Cefliichteten dezentral untergebracht werden,
damit sie sich in ihrem Wohnumfeld integrieren kénnen und mit der einheimischen
Bevolkerungin Berithrung kommen. Das istja gewiinscht. Aber wenn da kein Willkom-
mensklima herrscht in der Nachbarschaft und wenn die einheimischen Menschen da
nicht erfahren sind, nicht wissen, wie sie so was machen, ist es schwierig. [..] Als es
zum ersten Mal bei manchen Menschen zu dieser Begegnung [mit Gefliichteten] ge-
kommen ist, gab esja natiirlich auch zum ersten Mal diese kulturell begriindeten Kon-
flikte. Und die standen stets im Vordergrund. »Die kommen hierher und dann gibt es
vielleicht Probleme.« Und da werden natiirlich ganz normale, alltagliche Probleme ja
auch kulturalisiert.”®

Ein Beispiel fiir die Kulturalisierung von Nachbarschaftskonflikten sei etwa Kinderlirm.
Da die nach der Abwanderungswelle verbleibenden Bewohner:innen itberwiegend im
Rentenalter sind, reagieren manche irritiert, als nach Jahren der Stille plotzlich junge
Familien einziehen, die allein durch ihre Anwesenheit das implizite Regelwerk der Haus-
gemeinschaft in Frage stellen. Und da es sich um nicht-deutsche Familien handelt, wer-
den dann intergenerationale Konflikte, etwa iiber Kinderlirm, hiufig zu Kulturkonflik-
ten stilisiert.

22 Interview mit Nila Ahmadi* (Pseudonym) aus Afghanistan, Juli 2022.
23 Interview mit Yuko Omaha* (Pseudonym), Mitarbeiterin des Landesnetzwerks Migrantenorgani-
sationen Sachsen-Anhalt (LAMSA) eV., September 2021.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Abb. 8.3: Plattenbausiedlung in Marstadt*, Sachsen-
Anhalt

Quelle: Glorius 2019

Auch unterschiedliche Erwartungshaltungen in Bezug aufeine gelingende Nachbar-
schaft kénnen Hiirden im Beziehungsaufbau darstellen, vor allem wenn sie nicht explizit
gemacht werden. Nach ihren Erwartungen an neu einziehende Nachbar:innen gefragt,
iiberwogen in unserer Reprisentativbefragung in der lindlichen Wohnbevélkerung Aus-
sagen, die auf eine Beibehaltung von tiberwiegend hoflich-distanzierten und funktiona-
len Beziehungen hinweisen. Neue Nachbar:innen sollten méglichst auf der Strafie grii-
Ben (79,4 %) und sich an die Regeln halten (50 %). Manche wiinschten sich auch, dass
die neuen Nachbar:innen nicht stéren (33,4 %) und dass alles so bleibt, wie es ist (21,3 %)
(Schneider/Biirer/Glorius 2021: 31). Diese eher distanzierten Aussagen sollten allerdings
nicht iiber die grofRe Bedeutung und Wertschitzung von guten Nachbarschaftsbezie-
hungen gerade in lindlichen Regionen hinwegtiuschen. Der ehrenamtliche Integrati-
onshelfer Sayed Mansour® aus dem lindlichen Siidhessen erklirt eine funktionierende
Nachbarschaft so:

Nachbarn missen nicht unbedingt BEFREUNDET sein, aber es ist wichtig, gute Nach-
barschaft zu haben. MEINE Erfahrung ist die, wenn ich nicht da bin oder Hilfe brauche,
sind Menschen DA. Ich bin fiir ihn da [damit ist der Nachbar gemeint, B.G.], wenn er nicht
da ist, angenommen er ist im Urlaub und dann kann ich auch fiir seine Blumen [sor-

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30.

209


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

gen], fiir seine Post, die Miilltonne auf die Strafle bringen etc., das ist etwas, das auch
das Zusammenleben oder das Leben tiberhaupt erleichtert.*

Zwar ist man nicht direkt befreundet, aber lebt in einem zugewandten und vertrauens-
vollen Verhiltnis nebeneinander und hilft sich gegenseitig im Alltag. Eine dariiber hin-
aus reichende Beziehung ist moglicherweise gar nicht erwiinscht — »Nachbarn miissen
nicht unbedingt befreundet sein.« Dieses feine Gleichgewicht zwischen Nihe und Di-
stanz ist fiir die von uns befragten Gefliichteten schwer zu verstehen. Viele von ihnen er-
innern wesentlich vertrauensvollere Nachbarschaftsbeziehungen aus ihrer Heimat. Oft
lebte man dort im Familienzusammenhang, aber auch auflerhalb der verwandtschaftli-
chen Bindung waren enge und herzliche Beziehungen in der Nachbarschaft die Regel.
Das berichten beispielsweise Mervan Jaber* aus seiner syrischen Heimat:

Bei uns ist ein bisschen anders. Die Atmosphdre ist anders. Es gibt immer Besuche zwi-
schen den Bekannten, Verwandten oder Freunden. Zum Beispiel, wenn ich zu einem
Freund gehen will, rufe ich einfach kurz vorher an und sage, dass ich komme. Dann
spielen wir Karten und essen zusammen und solche Sachen. Aber bei Deutschen muss
man vorher lange Zeit einen Termin vereinbaren und fragen »Wann hast Du Zeit« und
so. Aber bei uns ist ein bisschen anders. Deswegen es gibt keine grofien Kontakte mit
den anderen Nachbarn hier.”

Die Erkenntnis von Mervan Jaber®, dass spontane Interaktionen in Deutschland nicht
iiblich sind und auch kaum in den von Pflichtaktivititen geprigten Alltag hineinpassen,
wird auch von anderen Gefliichteten geteilt. Ismail Fekadu® vergleicht seine Nachbar-
schaftserfahrungen in Deutschland und in seinem Heimatland Eritrea:

Zum Beispiel, wenn ich hier in meiner Heimat [Name der Heimatstadt, B.G.] mit den
Nachbarn zusammen bin, dann essen wir zusammen, unterhalten uns zusammen,
aber hier in Deutschland ist es ganz anders. Ich kenne meine Nachbarn nicht. Ich
kenne auch nicht ihre Namen. Die gehen um sechs Uhr in die Arbeit, ich gehe um
sechs Uhr zur Schule oder in die Mafnahme oder ins Praktikum. Dann hast du keine
Zeit, Dich mit dem Nachbarn zu treffen.?

Manchmal versuchen die von uns befragten Gefliichteten, die aus ihrer Heimat iiblichen
Praktiken der Kontaktanbahnung auch in ihre deutschen Nachbarschaften zu iibertra-
gen, und manchmal haben sie damit auch Erfolg. Das berichtet beispielsweise Rachida
Ali* aus Syrien, die die Beziehung zu ihrer Nachbarin wie zu einer Schwester bezeich-
net. Ihren Startpunkt fand diese positive Nachbarschaftsbeziehung durch die Kinder der
beiden Frauen:

24 Interview mit dem ehrenamtlichen Integrationshelfer Sayed Mansour* (Pseudonym) aus dem
landlichen Siidhessen, Mirz 2020.

25  Interview mit Mervan Jaber* (Pseudonym) aus Syrien, Mirz 2019.

26 Interview mit Ismail Fekadu* (Pseudonym) aus Eritrea, Januar 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Sie hat zuerst meine Kinder kennen gelernt und sie hat mit meinen Kindern gespro-
chen. Und sie hat meine Kinder nett gefunden. Und dann sie hat mit mir gesprochen
und so. Und erstes Mal habe ich gesagt »Bitte schon, Kaffee trinken« und sie war auch
liberrascht, wie ich so einfach sagen »Bitte schon, Kaffee trinken«. Sie sagt, die Deut-
schen machen das nicht. Und ich habe auch einen Kuchen gebacken, das auch war et-
was, oh! Wir haben Kaffee getrunken und Kuchen gegessen und seitdem wir sind sehr
gute Nachbarn.”

Betrachtet man all diese Erfahrungen zur Begegnung in der Nachbarschaft aus der Per-
spektive der Kontakthypothese, so wird die Bedeutung der Begegnung auf Augenhohe
und der gegenseitigen Aufgeschlossenheit fiir Begegnung deutlich. In ihrem aktiven Be-
mithen um eine gute Nachbarschaftsbeziehung sind Gefliichtete auf die Offenheit ihrer
Nachbar:innen angewiesen. Und es scheint in der Macht Letzterer zu liegen, ob sich ein
freundschaftlicher Umgang einstellt, auf deren Basis eine intensivere soziale Beziehung
wachsen kann.

8.2.2 Ehrenamtliche als Tiirdffner

Gerade in der Anfangsphase sind ehrenamtliche Integrationshelfer:innen die beste,
manchmal auch die einzige, Moglichkeit fiir Geflichtete, mit Angehdrigen der Auf-
nahmegesellschaft in Kontakt zu treten. In vielen Erzihlungen Gefliichteter héren wir
von intensiven Hilfs- und Patenschaftsbeziehungen. Ehrenamtliche erteilen Nachhilfe,
erledigen Fahrdienste, begleiten Gefliichtete zu Behorden, motivieren sie darin, in
Sportvereine einzutreten oder sich ehrenamtlich zu engagieren und geben ganz grund-
satzlich Orientierung im deutschen Alltag. Teilweise stehen die Ehrenamtlichen den
Gefliichteten iiber viele Jahre als Pat:innen zur Seite. Die Gefliichteten sprechen iiber
sie duflerst respektvoll und titulieren sie hiufig in der Kombination aus Sie-Anrede
und Vorname (z.B. »Frau Birbel«), hiufig auch betonend, die Ehrenamtlichen hitten
Eltern- oder Grof3elternrollen fiir sie itbernommen. Der junge Eritreer Elyas Tadesse™,
den ich in Steinbergen® treffe, erzihlt mir beispielsweise, dass er sich zwei Mal in der
Woche mit seinem ehrenamtlichen Mentor trifft, der ihn bei der Vorbereitung auf den
Realschulabschluss unterstiitzt. Weil Elyas Tadesse® einen wirtschaftswissenschaftliche
orientierten Schulzweig besucht, lesen sie gemeinsam anspruchsvolle Sachbiicher zu
Wirtschaftsthemen und diskutieren dariiber. Elyas Tadesse® empfindet, dass sich aus
dem Betreuungsverhiltnis eine Freundschaft entwickelt hat. »Also wir haben, er hat
als Betreuer angefangen, und dann Freundschaft davon entwickelt. Und wir reden also

27  Interview mitRachida Ali* (Pseudonym) aus Syrien, Juni 2019. lhre Erzdhlung erinnert mich an eine
Unterhaltung mit einem Kollegen aus Nordrhein-Westfalen, dessen Eltern aus der Tirkei einge-
wandert waren. Nach einem Umzug innerhalb Nordrhein-Westfalens wollte sich seine Mutter mit
den neuen Nachbar:innen bekannt machen. Kaum des Deutschen machtig, aber ausgeriistet mit
einer Kanne Tee und einem Tablett mit Geback klingelte sie an den benachbarten Wohnungstiiren
und lud die Nachbarinnen durch einladende Cesten in ihre Wohnung ein. Sie erntete allerdings
nur Unverstindnis. Plastisch beschrieb mein Kollege, wie seine Mutter allein im Hausflur zurtick-
blieb, die Teekanne in der Hand. Tief enttauscht kehrte sie schliefilich allein in die neue Wohnung
zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

tiber alles, Politik und Religion, und iiber alles diskutieren wir. Und ich finde, es ist wie
zuhause, dass man auch Leute findet und sagt, wir sind also gemeinsam.«*®

Die Prisenz von Ehrenamtlichen stellt eine wichtige Kontaktbriicke in die Aufnah-
megesellschaft und damit eine bedeutende Form sozialen Kapitals dar, von dem Gefliich-
tete stark profitieren. Selten jedoch entsteht daraus eine Freundschaft, und darauf ist
die ehrenamtliche Titigkeit auch nicht ausgerichtet. Vielmehr ist sie itberwiegend von
einem funktionalen Rollenverstindnis geprigt, und die Beziehungen zwischen Gefliich-
teten und Ehrenamtlichen sind ganz klar hierarchisch aufgebaut. Es sind die Ehrenamt-
lichen, die den riumlichen und zeitlichen Rahmen fiir ihr Engagement definieren, nicht
die Gefliichteten. Die meisten Ehrenamtlichen engagieren sich aus einem karitativen
Gedanken heraus, wie eine Ehrenamtsbefragung aus dem Dezember 2015 ergab. Dort
nannten 85,5 % das Motiv »Schwicheren beizustehen« als entscheidenden Grund fiir ihr
Engagement (Karakayali/Kleist 2016:31). Sicherlich haben viele auch Freude an der inter-
kulturellen Begegnung, doch sie wollen selbst die Grenzen ziehen. Stefanie Adamitz be-
richtet beispielsweise in ihrer ethnographischen Studie zur Gefliichtetenhilfe in Leipzig
von einem Ehrenamtlichen, der Deutschunterricht in der Erstaufnahmeeinrichtung er-
teilte, der aber nicht dazu bereit war, Gleiches in der nachfolgenden Gemeinschaftsein-
richtung zu tun, »da die Menschen dort langfristig wohnen witrden und ein hiufigerer
Kontakt zu der Bewohnerschaft entstehen wiirde, den er nicht wiinschte« (Adamitz 2022:
155). Dieses Beharren auf einer professionellen Distanz entspringt sicher dem Bediirfnis,
sich selbst vor Uberforderung zu schiitzen. Denn da die Ehrenamtlichen die ersten und
oft auch einzigen jederzeit erreichbaren Kontaktpersonen sind, wenden sich Gefliichte-
te auch in allen Fragen und Krisensituationen an sie. In Stefanie Adamitz’ ethnographi-
scher Studie artikuliert eine Studentin ihre Uberforderung, als aus den zunichst als Be-
gegnungsabenden geplanten Zusammenkiinften intensivere Kontakte wurden und sich
die Gefliichteten auch iiber soziale Medien mit konkreten Fragen und Bitten an sie wand-
ten. »Sie beschrieb«, so Adamitz, »dass die Uberlastung, die sie dabei empfand, sie sehr
beschiftigt hat, weil sie einerseits gern helfen wollte, andererseits spiirte, dass es ihr zu
viel wird« (ebd.:154). Aus diesen Beobachtungen wird deutlich, wie stark auch die Begeg-
nung zwischen Gefliichteten und Ehrenamtlichen in der Deutungs- und Gestaltungsho-
heit der Aufnahmegesellschaft liegt.

Ramona Haub” aus dem niedersichsischen Wendland kritisiert die professionelle
Distanz, die sie bei anderen Ehrenamtlichen beobachtet. Fiir sie ist ihr Engagement als
Patin dezidiert darauf ausgerichtet, die Gefliichteten mit anderen Menschen persénlich
bekannt zumachen, so dass sich deren soziales Netzwerk erweitert und sie dadurch auch
in die Lage versetzt werden, selbstbestimmt Freundschaften einzugehen. Sie erzihlt,
wie sie an eine Patin appelliert habe, ihre Mentées auch in ihre privaten Netzwerke ein-
zufithren:

Dann nimmst du sie einfach mit, wenn du auf eine Veranstaltung gehst. Oder dann
nimmst du sie vielleicht mal mit, wenn Kaffee trinken ist oder irgendwas, wo du jetzt
privat hingehst. »Neing, sagt sie, »also das ja nun nicht, das geht zu weit, das sind ja
nicht meine Freunde.« Und da merkte ich irgendwie [..], dass das doch bei gewissen

28 Interview mit Elyas Tadesse* (Pseudonym) aus Eritrea, April 2022.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Leuten dann irgendwie so einen professionellen Charakter hatte, so wie Klienten, um
die man sich kiimmern muss oder so. Also es hatte nichts mit der Person zu tun, son-
derneinfach mitder Tatsache, dass sie Gefliichtete waren und man denen helfen muss-
te und sie dann auch professionell begleitet.”

Dass ihre Ehrenamts-Kollegin sich auf eine professionelle Distanz zuriickzieht und die
Gefliichteten nicht aus persénlicher Sympathie, sondern aufgrund »der Tatsache, dass
sie Gefliichtete waren«unterstiitzt, ist fiir sie »fast [...] eine umgekehrte Form von Rassis-
mus«. Denn es wird eine paternalistische Beziehung aufgebaut, in der die Gefliichteten
lediglich als Schutzbediirftige betrachtet werden, jedoch nicht als »gleichwertige Men-
schen, die einfach hierhergekommen sind, um zu leben, und denen man dabei hilft, hier
irgendwie anzukommen und dann aber auch so mit einzubeziehen.«

Die Differenz zwischen Hilfsbeziehung und Freundschaftsbeziehung, die hier the-
matisiert wird, ist auch vielen Gefliichteten deutlich prisent. Zwar schitzen sie die in-
tensive Unterstittzung durch Ehrenamtliche, bemerken aber auch die sehr deutlichen
Grenzziehungen, wenn es um deren Privatsphire geht. Aus der Perspektive von Ehren-
amtlichen verstindlich, doch gerade, weil diese hiufig die ersten und manchmal auch
die einzigen engeren Kontakte zur »Aufnahmegesellschaft« reprasentieren, bedeutet es
Gefliichteten sehr viel, nicht nur als Hilfsbediirftiger gesehen zu werden, sondern als
Mensch mit einer eigenen Geschichte, Identitit und Wiirde. Davon berichtet beispiels-
weise Zarif Abdullah®* aus Syrien, der mit seiner Mutter und seinen Geschwistern in einer
Kleinstadt im Erzgebirge aufgenommen wurde:

Eine Person, Hans* und eine Frau, die Rita* heifdt, waren die Ersten, die wir kennen-
gelernt haben. Sie arbeitet hier im Camp bei den Maltesern. Sie ist Lehrerin. Sie kam
zu uns und hat uns in ihre Wohnung eingeladen. Das klingt, als ob man ein norma-
ler Mensch ist und jemand ladt mich ein. Wir kénnen endlich machen, was normale
Menschen machen. Seitdem ich in Jordanien [war], habe ich mich gefiihlt, als wenn
ich nicht mehr zu den normalen Menschen gehdore. Ich dachte erst, dass sie sehr mutig
ist, uns zu sich und ihrer Familie zum Essen einzuladen. Wir haben viel gelacht und ge-
redet, da wurde ichwieder ein Mensch. [..] Wennich das anderen Fliichtlingen erzihle,
sagen die immer: »Das kann nicht sein, dass du bei Deutschen im Haus warst«.°

Was Zarif Abdullah* hier schildert, erscheint zunichst wenig spektakulir: er wird von
Ehrenamtlichen nach Hause eingeladen, um mit ihnen den Abend zu verbringen. Es
gibt ein gemeinsames Essen, es wird erzahlt und gelacht. Zarif Abdullah*s Schilderung
ist anzumerken, wie bedeutungsvoll dieses Erlebnis fiir ihn ist. Er bindet es zuriick an
seine Lebenserfahrungen vor der Flucht. Die Flucht hat ihn entkoppelt von diesen als
»normal« betrachteten Sozialisationsformen. Auf der Flucht erlebt er seine Entwurze-
lung nicht nur physisch, sondern auch sozial, da es keine Kontaktpunkte in die jeweilige
Mehrheitsgesellschaft gibt: Seit seinem ersten Zufluchtsort in Jordanien hatte er das Ge-
fithl, »nicht mehr zu den normalen Menschen« zu gehéren.

29 Interview mit der ehrenamtlich Engagierten Ramona Haub* (Pseudonym) aus dem niedersachsi-
schen Wendland, Mai 2019.
30 Interview mit Zarif Abdullah® (Pseudonym) aus Syrien, Mai 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

213


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Ein normaler Mensch sein bedeutet in diesem Zusammenhang, von Mitgliedern der
Mehrheitsgesellschaft als ihnen zugehorig betrachtet zu werden. Zarif Abdullah*s Er-
zihlung verweist auf die Bedeutung der sozialen Zugehorigkeit fiir die Stabilisierung der
eigenen Identitit. Konzeptionell lsst sich dieses Bediirfnis auf Basis der sozialen Identi-
titstheorie begriinden. Ihre Urspriinge reichen weit zuriick in die Moralphilosophie des
18. Jahrhunderts und die Feststellung, dass die Fihigkeit des Menschen zur Sozialisati-
on ihn von allen anderen Lebewesen unterscheidet (McCall 2014: 5). Soziale Interaktion
wird als eine Grundvoraussetzung fiir die Aufrechterhaltung des personalen Selbst be-
trachtet. Dabei werden drei Faktoren differenziert: das Bewusstsein des Selbst, dass die
eigene Existenz vom Anderen wahrgenommen wird; die Antizipation, dass sich der An-
dere ein Urteil iber das eigene Selbst macht, und drittens, dass das Urteil des Anderen
Auswirkungen auf das eigene Selbstwertgefithl hat (Cooley 1902:184-185, in McCall 2014:
9). Das eigene Selbst in der Vorstellung des Anderen zu platzieren (»placing one’s self in the
attitude of the other«), wie es der amerikanische Philosoph und Sozialpsychologe George
H. Mead (1934) ausdriickte, geschieht durch Kommunikation und symbolische Handlun-
gen, deren Bedeutung kollektiv geteilt werden. Fiir Zarif Abdullah* eréffnete sich mit der
privaten Einladung der Zugang zur lokalen Gesellschaft und damit verbunden zu einer
neuen sozialen Identitit, gleichsam ein zweiter Menschwerdungsprozess (»da wurde ich
wieder ein Mensch«). Basierend auf diesem Schliisselerlebnis wuchs sein soziales Um-
feld sehr rasch, so dass er sich heute in der lokalen Gemeinschaft willkommen fiihlt: »Das
war sehr gut. Seitdem kennen wir viele Leute. In [Wohnort, B.G.] fithle ich mich zuhause,
in [nahe liegende Kreisstadt, B.G.] nicht so. In [Wohnort, B.G.] fithlt man sich willkommen,
wenn man auf der Strafle liuft, sagen immer alle sHallo«. Echt tolle Leute.«

Die empirischen Betrachtungen zeigen, wie wichtig Intergruppenkontakte im Sinne
von meaningful contact sind, also mehr als beiliufige Kontakte, die mit Bedeutung aufgela-
den sind. Zugleich wird deutlich, wie voraussetzungsvoll zwischenmenschliche Kontak-
te sein kdnnen, angefangen bei zeitlichen und raumlichen Ressourcen bis hin zur Bereit-
schaft, sich aufeinander einzulassen. Dabei paust sich die hierarchische Beziehung zwi-
schen >Etabliertenc und >Aufienseitern< immer wieder durch. Umso bedeutsamer sind
an dieser Stelle Mitglieder der >Etablierten, die sich in Form ehrenamtlicher Arbeit den
»Auflenseitern< zuwenden, ihre Ressourcen anbieten und damit auch soziale Briicken in
die Ankunftsgesellschaft schlagen. Damit sind sie fiir viele Gefliichtete die ersten An-
kerpunkte, an denen sie ihre soziale Identitit an den Orten der Zuflucht stabilisieren
kénnen.

8.3 Von everyday otherness zu everyday sameness:
Im Anderen das Eigene erkennen

Vieles, was in diesem Kapitel bislang zum Vorschein kam, deutet auf die Wirkmaichtig-
keit von alltaglichen othering-Prozessen hin, die zunichst als individuelle und dann als
kollektive Vorstellung des »Andersseins< entwickelt werden und schliefilich in einer sys-
tematischen, wenn auch hiufig nicht intentionalen Blockade von Inklusionsprozessen
resultieren. Othering bedeutet, dass durch die Definition von Merkmalen des Anders-
seins eine klare Grenze zur Eigengruppe gezogen und damit zugleich die eigene soziale

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Identitit gefestigt wird. Es ist das Gegenstiick der oben dargelegten Prozesse der Identi-
titsherstellung, die das eigene Selbst in der Vorstellung des Anderen platziert — frei nach
Mead also »placing the other in one’s own attitude«. Die Definitionskriterien des >Eige-
nen« sind die Bewertungsgrundlage fiir das Ausmaf$ des Andersseins und die Distan-
zierung vom >Anderenc« (Reuter 2002: 20, 142, 146). Die Aktiv-Konstruktion des Begriffs,
also othering im Englischen bzw. Veranderung oder Anders-Machung im Deutschen, be-
tont die bewusste Herbeifithrung von Ordnungen der Zugehorigkeit bzw. Nicht-Zuge-
horigkeit, was in verschiedenen Formen der (rassistischen) Diskriminierung resultieren
kann. Dies lasst sich kaum besser demonstrieren als an der Wahrnehmung des Hijab in
der deutschen Bevélkerung.

8.3.1 Das Kopftuch als Symbol des Anders-Seins

Der Hijab ist eines der materiellen Symbole, an denen sich der Prozess des Anders-Ma-
chens mit all seinen Konsequenzen besonders deutlich aufzeigen lisst. »Solange sie das
Kopftuch tragen« meint beispielweise ein Biirgermeister in einem informellen Gesprich
tiber die fehlende Akzeptanz muslimischer Frauen in seiner Gemeinde, »werden sie nie
Teil dieser Gemeinschaft sein«. Der Hijab wird (nicht nur bei gefliichteten Frauen) als
Inbegrift des Andersseins und der Anpassungsverweigerung stilisiert. Insofern man das
Kopftuch nur als ein Stiick stoffliche Materie betrachtet, scheint die Forderung zumut-
bar, dieses als Schritt zur sozialen Integration abzulegen. Anders stellt sich das aus der
Perspektive muslimischer Frauen dar, fiir die der Hijab zu ihren religiésen Grundiiber-
zeugungen gehort. Muslimische Frauen sollten also auf daraufverzichten, ihr Bediirfnis
nach einer religis begriindeten Bekleidungsvorschrift auszuleben, so die Logik, um da-
mit der Mehrheitsgesellschaft die Chance zu geben, sie als Teil des Eigenen zu erkennen.

Wie wirkmichtig der Hijab als Symbol des Anders-Seins ist, zeigt folgende Kon-
versation mit Anna Schierau®, die als Bildungskoordinatorin fiir Neuzugewanderte
im siidlichen Niedersachsen titig ist. Sie berichtet, dass die sichtbarere Prisenz von
Muslim:innen nach 2015 in der Region zu einem gewissen Gewohnungseftekt fithrte.
Dennoch seien die mit dem Kopftuch verbundenen Stereotype weiterhin vorhanden:
»Kopftuch ist mittlerweile ..., man weif es ist da, und es gehort dazu, ABER man ver-
bindet damit auch ein ganz klares Bild einer Frau, nimlich >Unterdriickung der Fraus,
skann kein Deutsch sprechen«.«’* Undenkbar also, dass eine derart markierte Frau als
kompetente Fachkraft wahrgenommen wird. Anna Schierau® belegt die Wirkmachtig-
keit dieser kollektiven Stereotypisierung mit einer Begebenheit, die sie als Mitarbeiterin
der Landkreisverwaltung erlebte:

Das habe ich hier in der Verwaltung tatsachlich mal erlebt, dass eine junge Frau mit
Kopftuch zu uns hochgeschickt wurde, weil man davon ausgegangen ist, DA sie ja ein
Kopftuch tragt, miisste sie in den Migrationsbereich. Sie wollte eigentlich nachfragen,
ob ihre Bewerbung hier beim Landkreis angekommen ist, und hatte sich EIGENTLICH
bei der Personalabteilung melden missen.

31 Interview mit Anna Schierau® (Pseudonym), Bildungskoordinatorin im stdlichen Niedersachsen,
Januar 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

215


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel
Diese Begebenbheit ist kein Einzelfall. Viele gefliichtete Frauen, die den Hijab tragen, be-

richten von herabwiirdigenden und ausgrenzenden Erfahrungen im Alltag (vgl. Tab. 8.1)
und konkreten Behinderungen bei der Arbeitssuche (vgl. Kap. 5).

Tab. 8.1: Erfahrungen mit dem Kopftuch

Also wir sind jetzt seit dreieinhalb Jahren in Deutschland. Und wir kommen immer noch nicht so klar
mitden Leuten. In der Strafle: »Ey, Ausldnder, Kanake, Muslimex, also schlimme Worte! Immer noch!
Wegen dem Kopftuch. (Syrerin, 17 Jahre, seit 2016 in Deutschland, interviewt Marz 2019 in Sachsen)

Einmal war ich mit meinem Mann in Dresden und da kommen zwei Manner und wollen mein Kopf-
tuch abmachen. (Syrerin, 30 Jahre, interviewt Juni 2019 in Sachsen)

Meine Freundinnen, die ein Kopftuch tragen, die haben auch alle keinen Praktikumsplatz bekommen.
(Afghanin, 21Jahre, seit 2015 in Deutschland, interviewt Mdrz 2019 in Hessen)

Die Menschen lachen iiber meine Kleidung und mein Kopftuch. Sie lachen immer und sie sagen iiber
mich, dass ich verriickt bin, weil ich dieses Kopftuch trage, obwohl das Wetter zum Beispiel warm

ist. Sie sprechen immer dariiber. (Syrerin 35 Jahre, seit 2015 in Deutschland, interviewt Madrz 2019 in
Hessen)

Ich habe gemerkt, die Frauen mit Kopftuch hatten wirklich viel Schwierigkeiten. Manchmal fahren
die Frauen nicht mit dem Bus, weil der Fahrer oder die Fahrgéste schlechte Sachen sagen. (Griinderin
einer Migrantinnen-Selbstorganisation, interviewt November 2019 in Sachsen)

Aber ich denke, ein grofies Problem in Deutschland ist, dass sie falsch tiber den Islam und das Kopf-
tuch denken. In den Medien wird ein falsches Bild vermittelt. Ja, [aber] zum Beispiel eine Frau mit
Kopftuch kann Autofahren, sie kann arbeiten, sie kann schwimmen.... (Tiirkin, 18 Jahre, seit 2018 in
Deutschland, interviewt Juni 2022 in Mecklenburg-Vorpommern)

Ich habe zum Beispiel nur gehort: »Oh mein Gott, ich dachte, Sie haben ein Kopftuch, Sie haben fiinf
Kinder und.... Ich hatte nicht gedacht, dass Sie einen Beruf haben und dass Sie arbeiten!« (Afghanin,
35Jahre, seit 2003 in Deutschland, arbeitet als Fachlaborantin in einem Krankenhaus, interviewt April
2022 in Nordrhein-Westfalen)

Erfahrungsbericht aus einem Workshop fiir Ehrenamtliche: »Und dann kam auch das Thema Kopf-
tuch, das war ein grofdes Thema. Dass dann die jungen Frauen mit den Kopftiichern und die lteren
Frauen, die sagten:>Die sollen ihr Kopftuch abnehmen, die werden alle unterdriickt und die werden
alle misshandelt von ihren Mdnnern.<Also solche Vorurteile, die es da gab.« (Iranerin, 35 Jahre, seit
2015 in Deutschland, interviewt April 2022 in Nordrhein-Westfalen)

Die Erzdhlung von Anna Schierau® gibt eine Vorstellung davon, wie die kollektive
Vorstellung iiber den Hijab in Handlungspraktiken einmiindet. Wie die Referenzebene
des Eigenen konkret in der Beurteilung des Anderen wirksam wird, zeigt das folgen-
de Zitat. Es entstammt einem Gesprich mit einer Sozialarbeiterin aus dem Bayerischen
Wald, die dort in der Jugendarbeit titig ist und sich ehrenamtlich fiir Gefliichtete enga-
giert. In einer lingeren Einlassung rdsoniert sie itber den Umgang mit religiosen Prak-
tiken der Gefliichteten und kommt im Anschluss zu sehr kategorischen Anpassungsfor-
derungen.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

Ich denke, so POLITISCH GESEHEN die Herausforderungistauch [...] die Frage, wie sich
der Islam mit unserer Religion oder mit unserem Denken verbinden ldsst, und da sehe
ich zum Beispiel politisch schon, dassich sage, WIE KANN ES SEIN, dass Menschen zum
Beispiel FORDERN, Kopftuch aufsetzen zu diirfen, wenn sie zum Beispiel, sagen wir, im
Rathaus arbeiten. Wo ich sage: Nein! Beispiel: Wenn ich in den Iran fliege und bin im
Flugzeug, und der Landeflug geht auf Teheran, heifdt es schon: A: Kopftuch, B: bede-
cken, [...] also mindestens bis kurz vorm Knie einen Mantel driiber. Das heifdt, ICH HABE
DAS SO ZU MACHEN. Und wenn nicht, komme ich GAR NICHT REIN ins Land. Und die-
ses, ich WILL MEINE KULTUR HIER aber durchsetzen, das sehe ich als sehr schwierig.
Und da bin ich auch SEHR NEGATIV. Also das ist so, da gibt es viele Leute, die sagen:
»Lass sie doch«. Nein, da bin ich ganz anderer Meinung. Weil, ich denke einfach, das
wird eine sehr grofde Herausforderung auf weite Sicht. Wenn so viele Muslime hier-
bleiben und hier immer mehr durchsetzen wollen, wie sie das wollen.??

In dieser Aussage wird die Eigenerfahrung von Roberta Klaus®, sich wihrend einer Rei-
se in den Iran voritbergehend den Normen eines autoritiren Regimes zu unterwerfen,
als Referenzrahmen fiir die Forderung nach einem autoritativen Umgang mit religiésen
Bekleidungsformen in Deutschland herangezogen, etwa bei der Beschiftigung musli-
mischer Frauen im 6ffentlichen Dienst. Dabei hat die gewihlte Referenzebene eine ge-
hérige Schieflage, denn die normativen Vorstellungen eines autoritiren Staates, in dem
der Islam Staatsreligion ist, lisst sich kaum mit der im deutschen Grundgesetz garan-
tierten Religionsfreiheit vereinbaren. Im weiteren Verlauf des Gesprichs wird deutlich,
dass Roberta Klaus® ihre Anpassungserwartungen sachlich an ihre feministische Per-
spektive bindet, aus der heraus sie Riickschritte in der gesellschaftlichen Entwicklung
zu einem gleichberechtigten Zusammenleben von Mann und Frau befiirchtet, wenn die
grofe Zahl der muslimischen Gefliichteten keinen Anpassungsdruck seitens der Mehr-
heitsgesellschaft verspiiren. Eine ganz andere Einordnung des Kopftuchs als religios-
kulturelles Symbol findet sich in einem Zeitungsbeitrag, der iiber die Erfahrungen zwei-
er ehrenamtlicher Helferinnen mit der Begleitung von Gefliichteten berichtet:

Der Kontakt mit den Muslimen habe auch ihre Wahrnehmung auf die deutsche Gesell-
schaft verandert, erinnert sich S.: Die Mutter der syrischen Familie verlasse das Haus
zwar nie ohne Kopftuch, »aber das hiatte meine eigene Oma auch nicht anders ge-
macht«. Die Zeiten, in denen ein Kopftuch auch in Franken als obligatorisches Klei-
dungsstiick fiir Frauen galt, seien noch gar nicht lange her. An dem, was anders ist, gebe
eslautS.auchimmer etwas Spannendes zu entdecken: »Die arabische Kiiche empfinde
ich als grofRe Bereicherung«, immer wieder werde sie bei Besuchen bei der Flichtlings-
familie zum Essen eingeladen. (Frankische Landeszeitung 28.12.2015)

Hier kommt es also zu einer Riickbindung der als »anders< beobachteten Bekleidung
an eigene kulturelle Muster und Orientierungen. Das Verhaltensmuster einer musli-
mischen Syrerin wird im Kontext des eigenen Erfahrungshorizonts interpretiert bzw.
normalisiert. Die Erinnerung an den Bekleidungsstil der eigenen Grofimutter mit dem
Kopftuch als »obligatorische[m] Kleidungsstiick fiir Frauen« ermdglicht nicht nur eine

32 Interview mit Roberta Klaus* (Pseudonym), Sozialarbeiterin im Bayerischen Wald, Juni 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Dekulturalisierung des Kopftuchs, sondern eroffnet auch die Perspektive auf Verin-
derung, die sich mit der Zeit einstellen kann. Anders als die Einlassung von Roberta
Klaus®, die eine kategorische Anpassung an deutsche Sozialisationsmuster (die als
sikulir und emanzipiert gerahmt werden) fordert, findet S. Ansitze, das Eigene im
Anderen zu erkennen. In der Fokussierung auf das, was gleich ist (die Tatsache, dass
Frauen ein Kopftuch tragen), schichtet sie die vielen Aspekte des Andersartigen ab,
die in der Regel bei der Betrachtung muslimischer Frauen im Mittelpunkt stehen. Thre
Interpretationsleistung entsteht im Rahmen eines langfristigen, freundschaftlichen
Kontakts zu der syrischen Familie — in der Begegnungsforschung auch als meaningful
contact bezeichnet. Auf dieser Basis entsteht eine Beziehung, die es ermdglicht, den
Anderen in seiner Gleichheit wahrzunehmen und damit auch Verinderungsprozesse
bei sich selbst anzustof3en.

Die von S. reflektierte Entwicklung bestitigt akkulturationstheoretische Uberlegun-
gen zu den moglichen Verdnderungen des Selbstbildes durch interkulturelle Begegnung
und Kontakt. Dabei bleiben weiterhin die Primissen wichtig, die Berry in seinem Ak-
kulturationsmodell definiert hat, nimlich die Stirke des Wunsches auf Beibehaltung
derseigenen< Kultur und Identitit einerseits, sowie die angestrebte Beziehung zwischen
dominanter und nicht-dominanter Gruppe andererseits (vgl. Kap. 6). Wahrend in den
Interpretationen von Roberta Klaus* vor allem der mogliche Angriff auf ihre weibliche,
emanzipierte Identitit durch das Frauenbild des Islam dominiert und zu einem starken
Wunsch auf Beibehaltung der >eigenen«< Kultur fithrt, dominiert bei S. vor allem die Ent-
wicklung einer Beziehung auf Augenhéhe, wodurch sie in der Lage ist, die Unterschiede
zwischen dominanter und nicht dominanter Gruppe in einen anderen Interpretations-
rahmen zu setzen. Diese beiden Beispiele weisen auch daraufhin, dass in die Wahrneh-
mung des >Anderen< und Einlassung auf den >Anderenc« viele intersektionale Verschrin-
kungen (Gender, Sozialer Status, Race etc.) hineinspielen.

Der Aufbau von Kontakt, sei es fliichtiger oder bedeutungsvoller Kontakt, ist dabei
nichtaufdie Personen in Schliisselfunktionen der Aufnahmegesellschaft beschrinkt, die
wir in diesem Kapitel in ihren Rollen als Biirgermeister:innen, Sozialarbeiter:innen oder
ehrenamtlichen Integrationshelfer:innen kennengelernt haben. Fiir das Andocken der
Gefliichteten im deutschen Alltag in einer fiir sie fremden und befremdlichen Umgebung
ist es die Summe der beildufigen Gesten im Alltag, die einen Unterschied ausmacht (»Li-
cheln beruhigt uns«). Fiir diese angenehmen und beruhigenden non-verbalen Signale ist
insbesondere mehr Zugewandtheit aus dem Bevolkerungsteil erforderlich, der hiufig als
»stille Mitte« passiv den Verinderungen der lokalen Gesellschaft beiwohnt und seine In-
differenz auch durch monotone Mimik im 6ffentlichen Raum zur Schau stellt.

8.3.2 »Everyday sameness« und »transversal enablers«

Auch der australische Soziologe David Radford, der zur Gefliichtetenaufnahme im lind-
lichen Australien forscht, setzt sich mit der Wahrnehmung des Andersseins und den Ef-
fekten von Kontakt und Begegnung auseinander. Er geht davon aus, dass die Identifika-
tion des Anders-Seins nicht lediglich eine Differenzfeststellung ist, sondern dass Men-
schen die Tendenz haben, diese Differenzfeststellung in Opposition zu eigenen Merk-
malen, Verhaltensweisen und Wertvorstellungen zu bringen, dhnlich wie ich das wei-

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

ter oben bereits an meinen eigenen empirischen Beispielen aufgezeigt und mit sozia-
len Identititsprozessen begriindet habe. David Radford hinterfragt die positive Dyna-
mik interkultureller Kontakte und weist darauf hin, dass die Begegnung mit dem Ande-
ren auch riskant sein kénnte, da sie Quellen des Konflikts bereithilt. Andererseits bietet
sie Moglichkeiten der gegenseitigen Stirkung und gemeinsamen Weiterentwicklung.*
Und: witrde man sich gar nicht begegnen, so bliebe nur das Vorurteil! (Radford 2016)

In seinen empirischen Beobachtungen von Begegnungen zwischen afghanischen
Gefliichteten und der australischen Kleinstadtbevolkerung erkennt David Radford
verschiedene Formen des interkulturellen Missverstindnisses, beispielsweise die Ein-
stufung von unangepasstem Verhalten im 6ffentlichen Raum (z.B. nicht zuriick GriifRen,
auf den Boden schauen) als absichtsvoll, wenngleich es bei genauerer Betrachtung viel-
mehr aufgrund von Unwissen und Verhaltensunsicherheit in der jeweiligen Situation
erfolgt. So klagte etwa die Mehrheitsbevilkerung, die afghanischen Manner wiirden an
Offentlichen Orten herumlungern und den Frauen nachschauen. Darauf angesprochen,
reagierten die afghanischen Minner erstaunt, denn es sei in ihrer Heimat vollkommen
iiblich, sich im Freien aufzuhalten und die Welt an sich vorbeiziehen zu lassen. Als sie
verstanden, dass ihre Prisenz im offentlichen Raum Missfallen erregt, zogen sie sich
zuriick, um keinen weiteren Arger zu erzeugen, und fithlten sich seither ausgeschlossen.

Positiv aufgeldst werden konnten diese interkulturellen Missverstindnisse, wenn es
Menschen gab, die in der Lage waren, Verbindungen zwischen Eingewanderten und lo-
kaler Bevolkerung herzustellen. David Radford bezieht sich dabei auf das Konzept der
transversal enablers — Individuen, die durch interaktive Praktiken alltigliche Beziehun-
gen zwischen Einheimischen und Neuankommenden vermitteln und damit interkultu-
relle Differenzen oder Unsicherheiten tiberbriicken (Wise 2009). Nach der Sozialkapital-
Theorie Robert Putnams stellen transversal enablers genau dieses Sozialkapital zur Verfii-
gung, durch das Briicken zwischen verschiedenen Gruppen gebaut und auf diese Weise
Beziehungen gekniipft werden, von denen alle profitieren. Diese Form des sozialen Ka-
pitals basiert auf der Bereitschaft zivilgesellschaftlicher Akteure, miteinander zu koope-
rieren. Grundlage fiir die Kooperation ist gegenseitiges Vertrauen, insbesondere auch in
die Reziprozititvon Leistungen, d.h. die Erwartung, das freiwillige Leistungen auch den
Genuss von Gegenleistungen nach sich ziehen. Robert Putnam sieht Sozialkapital als In-
begriff einer biirgerschaftlichen Haltung und betont den nicht nur gruppenspezifischen
Nutzen dieses »sozialen Klebstofts« (»social glue«) fiir die Gemeinwesenentwicklung (Put-
nam 2000, 2007).>

Invielen empirischen Felder der Integrationsforschung werden entsprechende Brii-
ckenbauer vor allem in institutionalisierten Funktionen beschrieben, etwa in der Rolle
von Integrationsberater:innen oder Mentor:innen. David Radford erkennt in seiner For-
schung aber, dass im Grunde jede Kontaktperson diese Funktion ausiiben kann, um die
interkulturellen Dynamiken in einer Gemeinde positiv zu beeinflussen (Radford 2016:

33 Ahnlich formuliert es der britische Geograph Nigel Thrift (2005: 147), der Stidte und ihre hohe
Interaktionsdichte zwischen Fremden sowohl als »oceans of hurt« (2005,147) als auch als »reservoirs
of hope« beschreibt.

34  Zur Anwendung des Konzepts auf Gemeinden in Deutschland vgl. Schnur 2003.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

219


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

2136). Beispiele aus Radfords Forschung sind z.B. Erzieher:innen in der Kita, die die af-
ghanischen Eltern aktivanimieren, zu verschiedenen Aktivititen und Festen zu kommen
und sich zu beteiligen. Meine vergleichende Forschung zu lokaler Rezeptivitit bestatigt
diese Befunde und lisst Muster erkennbar werden: So verfiigen viele Briickenbauer iiber
eigene Migrationserlebnisse, die sie als Reflexionsebene nutzen, um die Schwierigkei-
ten der Neuankommenden in der Gemeinde nachzuvollziehen und passende Angebote
zu entwickeln, die das Ankommen erleichtern. Auch die Ansprache der Gefliichteten fillt
ihnen oft leichter, wie die Sozialarbeiterin Jana Robson™ mit Blick auf eine syrische Mit-
arbeiterin konstatiert, die in ihrer Migrationsberatungsstelle einen Bundesfreiwilligen-
dienst leistet. »Wenn sie nicht kommt, kommt keiner zu den Veranstaltungen. Wenn sie
kommt, kommen alle, (lacht) weil sie sozusagen eben die Mittlerin ist.«*®

Doch nicht nur das Vorhandensein von Briickenkapitel ist von Relevanz, sondern
auch die Frage, wie dieses vor Ort zum Einsatz kommt. Meine vergleichende Forschung
hat gezeigt, dass dies vor allem damit zusammenhingt, wie die Triger:innen von Brii-
ckenkapital vor Ort eingebunden sind und gehort werden. Briickenkapital wird beson-
ders in solchen Gemeinden wirksam, die eine grundsitzlich positive Grundstimmung
beziiglich der Aufnahme von Gefliichteten zum Ausdruck bringen, was allen voran durch
den Biirgermeister oder die Biirgermeisterin artikuliert wird. Um zu zeigen, wie diese
Elemente zusammenwirken, besuche ich im nichsten Abschnitt ein Schwimmbad im
landlichen Niedersachsen.

8.3.3 Das Waldschwimmbad

Robert Schramm® betreut das Waldschwimmbad in Bad Kortheim®, das komplett in
Hinden eines Férdervereins ist. Die Stadtkasse ist klamm, so dass es nur die Alternative
gab, das Schwimmbad zu schlieRen, oder es in ehrenamtliche Hinde zu geben. Schnell
fand sich der Verein zusammen, da das Schwimmbad als bedeutender Kontaktpunkt
in der Stadt gilt, an dem alle Bevolkerungsgruppen zusammenkommen: »Weil das hier
ist ja so ein Integrationspunkt, ein ganz grofer. [...]. Weil, wir haben hier sowohl, was
die einheimische Struktur angeht, wir haben hier Kinder, Jugendliche, Erwachsene und
alte Menschen, alle zusammen hier. Die sind alle hier im Wasser.«*®

Als der Stadt 2015 mehrere hundert Asylsuchende zur Unterbringung zugewiesen
wurden, wollte der Forderverein seinen Anteil dazu leisten, den Menschen eine Mog-
lichkeit der Alltagsgestaltung zu bieten. »Dass die jungen Erwachsenen nicht den gan-
zen Tag auf der Bettkante sitzen miissen, sondern auch die Moglichkeit haben, zum Bei-
spiel Sport zu treiben.« (Ebd.) So verschenkte man 100 Eintrittskarten, die von den Asyl-
suchenden auch gern genutzt wurden. Schnell stellte sich heraus, dass die Kinder der
Asylsuchenden nicht schwimmen konnten, so dass als weitere Mafnahme Schwimm-
kurse angeboten werden mussten. Robert Schramm® erinnert sich lachend: »Hier vorne,

35 Interview mitJana Robson* (Pseudonym), Sozialarbeiterin und Migrationsberaterin in der sichsi-
schen Lausitz, Mai 2019.

36 Interview mitRobert Schramm®* (Pseudonym), Ehrenamtlich Engagierter in Bad Kortheim®* (Pseud-
onym), Dezember 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

da gehtes runter, das ist hier drei Meter achtzig tief, hier vorne. Da sind dann manchmal
Kinder reingesprungen, und gluck, gluck, da waren sie unten.«

Die Anwesenheit der neuen Badegiste zog verschiedene Anpassungsmafinahmen
nach sich. Die Baderegeln wurden in mehrere Sprachen itbersetzt und zusitzlich Plakate
in Symbolsprache zur Information aufgehingt. Diese Vermittlungsarbeit ist fiir Robert
Schramm® aber nicht kulturspezifisch. Auch deutschen Familien miisse man teils erkli-
ren, wie man sich im Badebetrieb zu verhalten hat.

Wir haben Interesse an einem reibungslosen Betrieb, sage ich mal. Und trotzdem ist es
manchmal eine Herausforderung. Wenn dann eine Gruppe kommt, die nicht Deutsch
spricht, die die Sitten und Gebrauche nicht kennen, und so. Aber das sind auch viele
deutsche Familien, die das auch nicht kennen. Also, wo man denkt, ja, die missen es
eigentlich wissen, wie das geht, aber die wissen es auch nicht. Und da muss man denen
das genauso erklaren, wie den anderen. Und dann lduft das auch, funktioniert es auch.

Die Biirgermeisterin von Bad Kortheim™ lobt die positive kollektive Haltung der lokalen
Bevolkerung: »Wir sagen, wir sind gastfreundlich, wir sind weltoffen, so sehe ich uns.
Es gibt sicherlich einzelne Stimmen, die da verhaltener sind. Aber so sehe ich uns.<*’
Natiirlich waren nicht alle mit der Aufnahme von Gefliichteten und ihrer Integration
in die Ortsgemeinschaft einverstanden. In Bezug auf den Badebetrieb wurden Anpas-
sungserwartungen artikuliert, etwa hinsichtlich der Frage, ob man auf die Bediirfnisse
muslimischer Frauen Riicksicht nehmen wolle. Schliefilich votierte die Mehrheit fiir die
Einrichtung einer Badezeit exklusiv fiir Frauen. Mit der Frage der Badebekleidung ging
man sehr pragmatisch um, wie Robert Schramm®* erzihlt: »Wir haben gesagt, Ihr zieht
einen Burkini an, alles gut. Es darf halt keine Baumwolle sein, muss halt ein syntheti-
scher Stoff sein. So, dann ist das alles kein Thema.«

Die Anwesenheit der Gefliichteten im Schwimmbad erzeugt bald Unmut bei Besu-
cherinnen, die sich von den gefliichteten Minnern in unangemessener Weise betrach-
tet fithlen. Robert Schramm* betont, dass es zu keinerlei Ubergriffigkeiten gekommen
sei, und rechtfertigt das Verhalten der Gefliichteten mit dem male gaze, der in einem
Schwimmbad weit verbreitet sei. Ganz wohl ist ihm nicht, als er diese Interpretation ge-
geniiber der weiblichen Interviewerin leistet, und er sucht nach geeigneten Worten:

Die haben sie ja nicht angemacht oder so was. Sondern die haben so geguckt. Ich mei-
ne, gucken ist.. Wir sind hier..naja, in einem Bereich, ... Hier ist man halt mit wenig
Kleidung im Wasser oder lauft hier rum. Das ist hier relativ normal. Und das heifst,
hier ist immer der Fall, dass jemand einen anguckt. Da sitzen die Leute hier, trinken
Kaffee und gucken.

Eine weitere Quelle des 6ffentlichen Unmuts resultierte aus der Annahme, Gefliichtete
wiirden nun den Einheimischen gegeniiber bevorzugt, da sie kostenlos das Bad besuchen
und vergiinstigt an Schwimmkursen teilnehmen diirfen. Robert Schramm® dementiert

das:

37  Interview mit Cornelia Rauh* (Pseudonym), Biirgermeisterin von Bad Kortheim* (Pseudonym), Ja-
nuar 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

221


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Natdrlich, aus Sichteiniger Deutsche, die hierwaren, die dann sagen, denen schiebtihr
alles rein und wir kriegen es nicht, und so. Und deutsche Familien kriegen keine spezi-
elle Unterstiitzung nein, das stimmt nicht, das kriegen auch deutsche Familien, wenn
die sich melden hier, auch Unterstiitzung, auch Kurse, natiirlich bezahlt. Schwimmbkur-
se flr Kinder. Ist genauso, gleiche Thema.

Der Forderverein stellt einige Gefliichtete als Reinigungskrifte ein, so dass diese plotz-
lich in einer Funktionsrolle im Schwimmbad in Erscheinung treten. Das fordert die
hegemoniale Betrachtungsweise der Badegiste heraus. Robert Schramm® berichtet von
der Aufregung eines Badegastes, der die somalische Reinigungskraft des Diebstahls
verdichtigte, als sie im Bereich der Schlief3ficher ihrer Arbeit nachging: »Da kamen
Leute an die Kasse zu uns, haben gesagt, da ist eine Schwarze Frau, die klaut.« Als er
von dieser Unterstellung horte, reagierte er sofort: »Als ich das dann gehort habe, dass
so was kam, habe ich dann mit Leuten geredet, habe gesagt, passen Sie mal auf, das ist
die [Name, B.G.], das ist unsere beste Reinigungskraft, die kommt aus dem Sudan, die
spricht Deutsch, die spricht gut Deutsch, sprechen Sie sie ruhig an!«

Insgesamt zeigt der Forderverein als Badbetreiber eine pragmatische und integrati-
ve Haltung und scheut sich nicht vor konflikthaften Aushandlungsprozessen mit Perso-
nen, die sich kritisch gegeniiber den Gefliichteten verhalten. Die mehrheitliche Haltung
der Bad Kortheimer* Bevolkerung ist jedoch das Selbstverstindnis, sich um die Men-
schen zu kiitmmern, die aus humanitiren Griinden an ithrem Wohnort untergebracht
wurden. Robert Schramm®* lobt das grofe Engagement in der Bevolkerung und bringt es
in Zusammenhang mit der jiingeren Zuzugsdynamik, die Bad Kortheim® erfahren hat.
Viele der neu Zugezogenen wollten sich mit konkreten Ideen am gesellschaftlichen Le-
ben beteiligen und hitten ehrenamtliche Initiativen angeregt. Darauf konnte 2015 die
Hilfe fiir Gefliichtete aufbauen: »Alle, die was machen wollen, was bewegen wollen, kén-
nen das hier tun. Da kénnen wir nur daran wachsen.«

Gilinstig sei gewesen, dass viele Familien mit Kindern unter den Gefliichteten waren,
denen die Einheimischen mit weniger Vorurteilen begegnen als alleinstehenden Min-
nern. Viele hitten rasch Deutsch gelernt, die Kinder seien in den Schulen voll integriert.
Der Ort konnte 2015 vakanten Wohnraum bieten und verfiigt tiber die wesentlichen Ver-
sorgungsinfrastrukturen, die Familien bendtigen. So lief3en sich auch die Gefliichteten
vom Bleiben iiberzeugen: »Viele, die haben gesagt, wir lernen jetzt Deutsch, wir sprechen
jetzt nur Deutsch, und wir wollen hier bleiben. Und wir wollen, dass unsere Kinder hier
zur Schule gehen. Sie sollen hier aufwachsen, sollen was Anstindiges lernen und sollen
was studieren oder irgendwas machen.«

Inzwischen haben sich viele personliche Beziehungen zu den gefliichteten Familien
entwickelt. Uber diese sozialen Bindungen konnten Gefliichtete als ehrenamtliche Hel-
fer:innen aktiviert werden, als Bad Kortheim* 2016 von einem Hochwasser heimgesucht
wurde, das auch das Schwimmbad verwiistete: »haben geholfen, den Schlamm rauszu-
schaufeln, und den Garten wieder aufzuriumen, das Freibadgelinde wieder aufzuriu-
men. Da haben viele mitgeholfen.« Die Sozialarbeiterin Carola Weise* findet, durch das
Engagement fiir die Gefliichteten seien verschiedene zivilgesellschaftliche Akteure in der
Gemeinde enger zusammengeriickt. Auf diese Weise habe die Aufnahme von Gefliichte-
ten auch einen Beitrag zum gesellschaftlichen Zusammenhalt geleistet: »Und das fand

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

ich ja ganz spannend, wo ich dachte, auch das ist eine Form von Integration, dass wir
alle an einem Tisch sitzen und auch aus sehr unterschiedlichen deutschen Kulturen teil-
weise Menschen dagesessen haben oder auch immer noch sitzen. Und es funktioniert.
Das finde ich ganz schon.«*®

Die Biirgermeisterin bestitigt die grundsitzlichen theoretischen Annahmen der Ak-
kulturationstheorie, dass das gemeinsame Tun und die sinnhafte Begegnung im Alltag
dazu beitragen, Vorbehalte abzubauen. »Je mehr Menschen sich aktiv den Gefliichte-
ten zuwenden, was anbieten, mit ithnen Erfahrungen machen, desto weniger Hemm-
schwellen haben die, die nicht dabei sind. Und sollte es Angste geben, werden die auch
anders abgebaut, wenn man einfach den Alltag zusammen erlebt.« Das Waldbad von
Bad Kortheim® ist damit nicht nur ein Begegnungsort, sondern besitzt auch eine Zeiger-
funktion hinsichtlich der Stabilitit des sozialen Gefiiges in Bad Kortheim®, findet Robert
Schramm®: »Insofern ist so ein Bad immer so ein schéner Punkt, wo alles wieder dann
zusammenkommt. Und ein schdner Praxistest, ob alles funktioniert.«

8.4 Etablierte und AuBenseiter: wirkmachtige Zuordnungen

Begegnung und Kontakt, so zeigen die Ausfithrungen in diesem Kapitel, sind grund-
satzlich voraussetzungsvoll und werden durch viele individuelle und gruppenbezogene
Merkmale determiniert, die sich intersektional verschrinken kénnen, wie etwa Fragen
von Alter und Geschlecht, Herkunft und Status. Begegnungen und Kontakt zwischen
Gefliichteten und Einheimischen sind zusitzlich durch Machtungleichheit und die teils
starke Wahrnehmung des >Anders-Seins< beeinflusst. Interkulturelle Sensibilitit ist er-
forderlich, um diese Aspekte zu reflektieren und im nichsten Schritt zu itberwinden, um
eine vorurteilsfreie Begegnung auf Augenhéhe zu realisieren.

Die sozialwissenschaftliche Forschung hilt viele Konzepte bereit, die dabei helfen,
Dynamiken und Reaktionsmuster in der Begegnung zwischen Einheimischen und
Fremden zu verstehen. Viele dieser Konzepte ergriinden die Ausformung von Unter-
schiedlichkeit in den Wahrnehmungsmustern und verkniipfen sie mit individuellen
und kollektiven Merkmalen. Prozesse des othering werden vornehmlich mit dem Be-
diirfnis nach Stabilisierung der sozialen Identitat erkldrt. Die Reaktion der Abgrenzung
geschieht nicht intentional, sondern ist in alltigliche Wahrnehmungs- und Ordnungs-
gewohnheiten eingebettet, was mit dem Ansatz der everyday otherness aufgezeigt wird.
David Radford eréffnet mit dem Begriff der everyday sameness einen Perspektivwechsel
hin zu den Gemeinsamkeiten von Gruppen im interkulturellen Begegnungskotext.
Diese Perspektive schwingt in vielen Interviews mit, die wir mit der engagierten Zivil-
bevolkerung gefithrt haben. »Die Grundbediirfnisse eines Menschen sind immer die
gleichen, resiimiert etwa die Sozialarbeiterin Carola Weise* aus Bad Kortheim*:

Du méchtest eine sinnvolle Aufgabe haben, in Sicherheit leben, Verbundenheit. Al-
so, dass Du Freunde hast, dass Du gesehen wirst, etwas zu tun, also, das ist eigentlich

38 Interview mit Carola Weise* (Pseudonym), Sozialarbeiterin in Bad Kortheim* (Pseudonym), Januar
2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

223


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

EGAL, wo jemand herkommt. Und ich glaube halt einfach, wenn wir bereit sind, wert-
zuschitzen, was jemand mitbringt, dann kann ganz viel passieren.®

Wichtig bei der Anwendung dieser Konzepte auf die Situation der Gefliichtetenaufnah-
me ist die Erkenntnis der raum-zeitlichen Situiertheit der Befunde. Kontakt und Begeg-
nung miissen als Prozess verstanden werden, durch den sich Verinderungen wie Anpas-
sung oder Gewdhnung einstellen kénnen.

Ein Blick zurtick in die Aufnahme der Weltkriegsvertriebenen zeigt die Wirkméch-
tigkeit ausgrenzender Mechanismen selbst bei diesen scheinbar Gleichen. In der Vorstel-
lung der>Etablierten<handelte es sich bei den Vertriebenen aus Preuflen, Schlesien oder
dem Sudetenland um Eindringlinge, die durch ihre konkreten Bediirfnisse eine Gefahr
fiir den eigenen Wohlstand darstellten. Wihrend diese Haltung in stidtischen Zuzugs-
regionen weniger ausgeprigt war, weil dort durch die vielen Zu- und Wegziige ohnehin
eine grofRere Diversitit entstand, die die Unterschiede der Fluchtbiographie iiberdeck-
te, zeigte sich das Etablierten-Aufenseiter-Phinomen in den lindlichen Regionen sehr
stark. Der Ethnologe Albrecht Lehmann (1991) begriindet das mit der Geschlossenheit
der dorflichen Lebenswelt und den personalisierten Erfahrungsriumen, in denen man
sich durch das Erzihlen einer gemeinsamen Geschichte mit konkreten Ereignissen wie
Geburten, Unfillen oder Familienstreitigkeiten der gegenseitigen Solidaritit versicher-
te. Gegen diese langjihrig aufgebaute Gemeinsambkeit bleiben Neuankommende iiber
Generationen hinweg Aufenseiter. Das wurde auch in meinem Datenmaterial immer
wieder deutlich:

Also wir haben hier auch Geschichten davon, dass sich Leute vor 20, 25 Jahren sich ein
Haus gebaut haben in irgendeinem Dorf, aus der Grof3stadt gekommen sind und nach
25Jahrenimmer noch das Gefiihl haben, sie geh6ren nicht zur Dorfgemeinschaft dazu.
[..] Das ist auch fiir uns Deutsche so ein Moment, wo wir kurz mal innehalten sollten,
was bedeutet denn flir uns eigentlich jemanden mitin die Gemeinschaft zu lassen und
was ist liberhaupt Gemeinschaft fiir uns? Wo fangt das an? Im Kopf? Muss ich mit den
Leuten zur Schule gegangen sein, um mit ihnen in einer Stadt leben zu diirfen?*°

Die mentale Abgrenzung wird durch Grenzziehungen im Sozialraum sehr konkret zum
Ausdruck gebracht, etwa durch »die Linie auf dem Pausenhof, die katholische Einhei-
mische und evangelische Fliichtlingskinder trennte, wie Martin Ropert* aus Schweg-
holz* erzihlte (vgl. Kap. 7). In Albrecht Lehmanns Dokumentation »Im Fremden un-
gewollt zuhaus« sind viele derartige Reflexionen von Gefliichteten versammelt, die bei-
spielsweise nie in die Wohnung des einheimischen Nachbarskindes eingelassen wurden,
denen es verwehrt wurde, Gebrauchsgegenstinde auszuleihen, oder die es in der Dorf-
kneipe nie gewagt hitten, sich an den Stammtisch zu den Bauern zu setzen, denn diese
hitten im Dorf das Sagen gehabt und auf die mittellosen Gefliichteten herabgesehen. Ei-
ne deftige Geschichte tragt in Albrecht Lehmanns Band der Zeitzeuge Franz Neumann

39 Interview mit Carola Weise* (Pseudonym), Sozialarbeiterin in Bad Kortheim* (Pseudonym), Januar
2019.

40 Interview mit Rainer Konert* (Pseudonym), Mitarbeiter Wohlfahrtsverband, Bad Borkau* (Pseud-
onym), Sachsen, Dezember 2019.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 8 - Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden

vor, der als Gefliichteter im Dorf eine Einheimische geheiratet hat, was damals noch in
der Terminologie der Nazizeit »Mischehe« genannt wurde und gesellschaftlich ob der
Mittellosigkeit und des fehlenden Leumunds des Brautigams missbilligt wurde. Franz
Neumann erzihlt, dass ihm zehn Mark abverlangt wurden, als er seine Sauen beim Ge-
meinde-Eber decken lassen wollte, obwohl dies ein »dffentlicher Eber«, also Teil der dorf-
lichen Allmende, gewesen sei. Die Replik des Bauern: »Ja, ganz recht, aber nur fiir Hie-
sige und Du bist kein Hiesiger.« Auf die Reaktion Franz Neumanns, dann wiirde er das
nichste Mal seine Frau schicken, denn sie sei eine Einheimische, wollte der Bauer ei-
ne Gebiihr von fiinf Mark erheben, gleichsam ein fairer Preis fiir die »Mischehe«. Franz
Neumann schlief3t die Erzihlung mit den Worten »Das ist zum Lachen, aber so wurden
wir verstofRen.« (Lehmann 1991: 50)

Eine Begebenheit, die ich in den 1990er Jahren erlebte, verweist auf die nachhalti-
ge Wirkung von Etablierte-AuRenseiter-Ordnungen fiir das eigene und das kollektive
Selbstverstindnis. Damals machte ich mit meiner bereits gebrechlichen Grofimutter ei-
ne Spazierfahrt in den Ort, in dem sie nach der Vertreibung zunichst gelebt hatten. Un-
ser Ziel war vor allem der dortige Friedhof, wo meine Grofimutter nach den Gribern
einiger Bekannter schauen wollte. Kurz vor dem Parkplatz erkannte sie eine Frau auf
der Strafie. Als ich sie fragte, ob ich anhalten soll, damit sie ihr guten Tag sagen konne,
winkte sie verlegen ab. Diese Frau hitte immer auf die Vertriebenen herabgesehen, der
wolle sie jetzt nicht begegnen. Diese Begebenheit, immerhin 50 Jahre nach der Ankunft
der Vertriebenen, weist auf die Persistenz von sozialen Hierarchisierungen auf Grundla-
ge des Etablierten-Auflenseiter-Konzeptes hin, zumindest, um bei dem Beispiel meiner
Grofimutter zu bleiben, bei den Auflenseitern. Wie die Passantin, Angehorige der Eta-
blierten, reagiert hitte, wiissten wir nur, wenn es zu einer Begegnung gekommen wire.
Doch diese Resilienz, die innere Standfestigkeit, sich in eine woméglich >riskante Be-
gegnung« zu begeben, konnte meine Grofimutter nicht mehr aufbringen, und sie hitte
vermutlich auch keinen nennenswerten transformativen Effekt mehr gehabt.

Anders sieht das in aktuellen Ankunftssituationen aus, wo sich Etablierte und Neu-
ankommende neu formieren. Hier kann, in den Worten des Geographen Nigel Thrift
und in Bezug auf Interaktionen zwischen Fremden und Einheimischen, auch die fliich-
tige Begegnung und die damit einhergehende beiliufige Sozialitit einen »Ozean des
Schmerzes« ebenso wie ein »Reservoir der Hoffnung« bereithalten (Thrift 2005: 147, aus
dem Englischen iibersetzt durch die Autorin). In meinem Datenmaterial kann ich diese
Ambivalenz am Fallbeispiel Marstadt® nachzeichnen, die Stadt in Sachsen-Anhalt, die
durch den hohen Leerstand der kommunalen Wohninfrastruktur Gefliichtete von Be-
ginn an dezentral unterbrachte, so dass sich Begegnungssituation in der Nachbarschaft
und im offentlichen Raum ergeben. Gefliichtete berichten von den allmihlichen Ver-
inderungen, die sie bei Begegnungen auf der Strafe erleben. Menschen schauen nicht
mehr so grimmig, teils kommt es zu kommunikativen Situationen, die die Angleichung
im Alltagsleben widerspiegeln. Haina Hamad* fithrt das auf den Gewohnungseffekt im
Alltag zuriick:

Weil die Ausldnder wohnen fast (iberall in Marstadt®. [..] Und wenn man jetzt iiber-
all wohnt, dann haben wir auch jetzt iberall Deutsche in der Nihe oder bei unserer
Umgebung. Und das heifdt, dass die Leute, wenn die am Anfang jetzt sagen: »Ja, mit

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access

225


https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Auslandern will ich nichts zu tun haben.« Die, also die Auslander jetzt sind nicht weg,
und die Deutschen sind auch nicht weg. Und man lernt haltam Ende, dass man eigent-
lich nichts anderes als zusammenleben will.#'

Zugleich erleben Gefliichtete in Marstadt® nach wie vor rassistische Anfeindungen und
miissen stets darauf gefasst sein, angepdbelt zu werden. Es erfordert eine gewisse Wi-
derstandsfihigkeit, also Resilienz, um negative Erfahrungen auszuhalten und weiter an
der Beziehung zu arbeiten, anstatt die Differenz als uniiberbriickbares Hindernis zu be-
trachten. Resilienz ist in dieser Form fiir die Gefliichteten genauso wichtig wie fir die
lokale Bevolkerung der aufnehmenden Kommune (vgl. Bourbeau 2015, Rashid/Gregory
2014). Im abschlieflenden Kapitel werde ich diesen Gedanken nochmals aufgreifen.

41 Interview mit Haina Hamad* (Pseudonym), Juli 2022.

https://dol.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

