
Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen 

Einheimischen und Fremden 

Hast du keinen Kontakt zu Deutschen, ja 
wie sollen sie es denn machen. Du gehst 
nicht auf die Straße und fragst: »Willst du 
mit mir Kontakt haben?« […] Sondern das 
funktioniert nur im Nebeneinander und 
Miteinander. Deshalb ist das ja so wichtig, 
sie in eine Ausbildung zu bringen, in Arbeit 
zu bringen, denn nur dort funktioniert 
das wirklich. Alles andere sind aufgesetzte 
Sachen.1 

Diese Aussage dokumentierte ich im Jahr 2016 in einer Berufsbildenden Schule im 
Erzgebirge. Im Rahmen einer Auftragsstudie für das Sächsische Staatsministerium für 
Kultus forschte ich zusammen mit Kolleginnen in den neu eingerichteten Klassen für 
›Deutsch als Zweitsprache‹ (DaZ), in denen zu diesem Zeitpunkt vor allem junge, männ
liche Schüler aus Afghanistan und Eritrea saßen, die kurz vor der Volljährigkeit standen 
und damit für die Integration in eine Sekundarschule zu alt waren. Unsere Studie zeigte 
nicht nur Reformbedarf an dem schulischen Unterrichtskonzept, sondern vor allem 
die Notwendigkeit, die sozialen Teilhabemöglichkeiten der Jugendlichen zu verbessern. 
Kontakt zu Deutschen herzustellen, so die Lehrerin, sei dabei der dringendste Wunsch 
ihrer Schüler, sei aber kaum machbar, solange sie sich in der relativen Isolation ihres 
schulischen Klassenzimmers aufhielten. Damit wies sie auf die Bedeutung von na
türlichen Begegnungssituationen hin, etwa am Arbeits- oder Ausbildungsplatz (»Alles 
andere sind aufgesetzte Sachen.«). Zugleich – und das betonten auch die betroffenen 
Schüler – sei der Zugang zu einem Ausbildungsplatz an gute Deutschkenntnisse ge
knüpft, die sich nur durch regelmäßige Kommunikations- und Interaktionsanlässe 
aufbauen lassen. »Ein Problem ist, dass wir alle aus Afghanistan oder anderen Ländern 

1 Interview mit Diana Richter* (Pseudonym), Lehrerin für das Fach Deutsch als Zweitsprache, Febru
ar 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

kommen. Wir möchten zusammen mit Deutschen lernen, weil das zum Lernen sehr gut
ist. Das ist das Problem, ansonsten ist alles gut.«2

Die Jugendlichen, die überwiegend in einem Wohnheim für unbegleitete minder
jährige Geflüchtete lebten, wünschten sich auch grundsätzlich sozialen Anschluss, um
das Leben in Deutschland besser kennen zu lernen und Freundschaften mit Einheimi
schen einzugehen. Unsere ethnographische Forschung zeigte, dass das selbst auf dem
Schulcampus kaum gelang, wo die Klassenzimmer der DaZ-Klassen in einem separaten
Schulgebäude am Rande des Campus untergebracht war. Dadurch sollten Konflikte mit
den deutschen Schüler:innen vermieden werden, die, so der Schuldirektor, teils etwas
»rustikal« in ihren Ansichten seien. Ein in ein Werkstück eingeritztes Hakenkreuz, das
wir bei einer Begehung des Schulcampus in einer Ausstellungsfläche entdeckten, unter
mauerte diese Aussage. Aus dieser Beobachtung leiten sich eine Reihe von Fragen ab, die
für die Möglichkeiten der Begegnung zwischen Einheimischen und Fremden als erster
Schritt zur sozialen Teilhabe eine wesentliche Rolle spielen: Wo entstehen Begegnungen
und Kontakt, welche Voraussetzungen gibt es dafür? Kann ich Kontaktpersonen in mei
nem Alter oder in der gleichen Familienphase finden? Gibt es Verkehrsmittel, mit denen
ich Begegnungsorte erreichen kann? Welche Rolle spielt das wahrgenommene ›Anders‹-
Sein für die Bereitschaft zur Kontaktaufnahme? Welche Attribute werden aus welcher
Perspektive als ›Andersartig‹ gesehen? Und: Wie kann die Befremdung durch das wahr
genommene ›Anders‹-Sein überwunden werden?

8.1 Sehen und gesehen werden

Zunächst konzentriere ich mich auf die Ebene der Wahrnehmung, denn die Frage der
Annäherung zwischen Einheimischen und Fremden setzt ja voraus, dass Angehörige
dieser Gruppen das jeweilige Gegenüber als Mitglied der ›Anderen‹ identifizieren kön
nen. Das lässt sich in Bezug auf die Geflüchteten aus Syrien, Eritrea oder Afghanistan
gerade an meinen ländlich geprägten Fallstudienorten bestätigen. Denn diese Regionen
waren vor 2015 überwiegend ›Weiß‹. Insbesondere im Osten Deutschlands lag 2015 der
Anteil der ausländischen Bevölkerung auf dem Lande flächendeckend bei unter 5 %,
während in Westdeutschland vor allem nahe der industriellen Ballungsräume auch
viele Kleinstädte einen Ausländeranteil von 10 % aufwiesen. Man kann also ermessen,
wie stark die Ankunft von Geflüchteten aus Ländern Asiens und des Nahen Ostens im
Jahr 2015 das gesellschaftliche Bild in vielen Gemeinden in Deutschland verändert hat.
Selbst wenn sich vielerorts eine beeindruckende Zahl von Menschen spontan und voller
Empathie den Ankommenden zuwandte und ihnen die ersten Schritte des Ankommens
erleichterte, so verharrte die Mehrheit der Bevölkerung doch eher in einer passiven
Beobachterrolle. Man wusste wenig über die Herkunftsländer der Geflüchteten, über
ihre Kultur oder ihre religiösen Gepflogenheiten. Mancherorts übernahmen die loka
len Medien die Aufgabe, die Gestalt des ›Fremden‹ näher zu erkunden. Lokalzeitungen

2 Aussage eines afghanischen Schülers der DaZ-Klasse, Protokoll einer teilnehmenden Beobach
tung, Juni 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 195 

berichteten von der Suche nach Gemeinschaftsunterkünften, von den Aktivitäten ehren
amtlicher Initiativen, aber auch von den individuellen Lebenswegen der Geflüchteten. 
Nicht immer handelte es sich um reflektierte Berichte. Vielfach werden durch die Art 
der Berichterstattung auch exotisierende oder befremdende Stereotype verstärkt, wie 
beispielsweise in der folgenden Reportage, für die der Volontär einer Lokalzeitung eine 
Nacht in einer Gemeinschaftsunterkunft, einem umgewidmeten Gasthaus in der nie
derbayerischen Provinz, verbringt. Dort beobachtet er unter anderem das gemeinsame 
Abendessen von fünf Geflüchteten aus Eritrea: 

Alle fünf beugen sich über eine weiße Plastikschüssel auf dem Küchentisch. Hühner
fleisch mit gekochten Eiern. Irgendeine rote Substanz, vermutlich Gewürze, sind dar
untergemischt. In Deutschland würde man diese Speise im Restaurant wohl zurück
gehen lassen. Da würde man allerdings auch nicht um 22.30 Uhr zu Abend essen – in 
Eritrea ganz normal. Es wird still am Tisch. Die Eritreer falten ihre Hände zusammen, 
schließen die Augen. Einer beginnt zu beten. Schnell. Sehr schnell. Es hört sich an, als 
würde er sich überschlagen. Die anderen wiederholen die Worte leise. Amen. Dann 
greifen alle fünf zum Löffel. Teller benutzen sie nicht, da das in ihrer Heimat nicht üb
lich ist. Würde jeder auf seinen Teller schauen, wäre das Gemeinschaftsgefühl gestört, 
erklärt M. So leben sie auch beim Essen ein Stückchen Heimat aus. (Passauer Neue 
Presse 14.05.2015) 

Der Volontär beobachtet das Tun der ›Fremden‹ mit einer Mischung aus Neugier und 
Befremdung. Referenz für die Einordnung seiner Beobachtungen ist die eigene, euro
päische Normalität, in der man »auch nicht um 22.30 zu Abend« isst, nur identifizier
bare Speisen zu sich nimmt und Geschirr benutzt. Diese Form der Beobachtung wird 
im wissenschaftlichen Kontext auch als »Starren« (engl. gaze) bezeichnet. Im psycholo
gischen Verständnis »impliziert Starren mehr als nur anschauen – es bedeutet ein psy
chologisches Machtverhältnis, bei dem der Betrachter dem Objekt des Blicks überlegen 
ist« (Schroeder 1998: 208, aus dem Englischen übersetzt durch die Autorin). Der Begriff 
und das dahinter liegende Konzept wurde im 20. Jahrhundert durch Vertreter:innen der 
kritischen Theorie etabliert und auf verschiedene als hegemonial empfundene Gruppen
verhältnisse angewandt, etwa das männliche Starren (male gaze), das auf sexualisierte 
Attribute von Weiblichkeit gerichtet ist und damit Frauen zum Objekt macht. Das oben 
beschriebene Szenarium lässt sich am besten mit dem postkolonialen Konzept des im
perialen Starrens vergleichen, bei dem sich die Beobachteten durch die eigenen Wert
vorstellungen des privilegierten Beobachters definiert sehen (Ashcroft/Griffiths/Tiffin 
2000: 187). Die hier praktizierte Form des Beobachtens ist damit eng mit einem weite
ren Begriff aus der postkolonialen Theorie verknüpft, nämlich dem othering, das die akti
ve Herabstufung des ›Anderen‹ bezeichnet, da er nicht der empfundenen sozialen Norm 
der Eigengruppe entspricht (Mountz 2009). In der zitierten Reportage passiert das in
tuitiv und nicht absichtsvoll. Gleichwohl bestärkt das unreflektierte Ergebnis des Star
rens die Leser:innen dieses Artikels in der Tendenz, die aus nicht-europäischen Ländern 
stammenden Geflüchteten vor allem in ihrer Verschiedenheit wahrzunehmen. Mögli
cherweise entsteht damit bereits eine Barriere hinsichtlich der Einordnung der Geflüch

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

teten in das soziale Gefüge der Mehrheitsgesellschaft, das in einer dauerhaften sozialen
Herabstufung resultiert.

8.1.1 »Wo sind wir denn hier gelandet?« Befremdung und erste Begegnungen

Das Gefühl der Befremdung, das angesichts der Ankunft von Geflüchteten von der
lokalen Bevölkerung geäußert wird, ist auch aufseiten der Geflüchteten anzutreffen.
Doch für sie ist es existenzieller, da sie auf den Prozess des Ankommens nicht aktiv Ein
fluss nehmen können. Während sie auf der Flucht ein hohes Maß an Handlungsmacht
(engl. agency) benötigen und auch zeigen, werden sie nach der Ankunft in Deutschland
zunächst in eine passive Rolle zurückgestuft (vgl. Kap. 3). Sie sind zusätzlich befremdet
durch klimatische und landschaftliche Unterschiede, Verständigungsprobleme und
mangelndes Wissen über den Ablauf des Asylverfahrens und die Logik ihrer regionalen
Verteilung. Und schließlich tragen sie die Schrecken der Flucht und den Schmerz über
das, was sie zurücklassen mussten, in sich. Das beeinflusst auch die Wahrnehmung
der Ankunftsorte, die ihnen eine temporäre Zuflucht oder auch eine dauerhafte neue
Heimat bieten sollen. All das ist aus der Erinnerung von Malalay Nazari* herauszulesen
– wir haben sie bereits als ›Hutträgerin‹ in Kapitel 5 kennengelernt –, die 2015 mit ihrer
Familie in einer Kleinstadt in Nordrhein-Westfalen ankommt:

Das war Oktober. Das wird es so schnell dunkel. Es war dunkel, windig, es hat geschneit.
Und wir hatten so ein schlechtes Gefühl. Weil wir an einen fremden Ort kamen, aber
auch, weil wir unsere Heimat verlassen mussten und in ein fremdes Land gegangen
sind. Da hat man eben keine guten Gefühle. Und wir haben gedacht, wo sind wir hier?
Was sollen wir machen? Und wir haben niemanden gekannt. Und wir konnten auch die
Sprache nicht. Auch kein Englisch, wir konnten nichts.3

Auch Elisar aus Syrien, die als Teenagerin zusammen mit ihrer Familie in der Kleinstadt
Rathow* im niedersächsischen Wendland Aufnahme findet, erinnert sich an ihre an
fängliche Befremdung: »Wir haben gedacht, wo sind wir denn gelandet hier? Also das
war sehr extrem. Ich habe, glaube ich, die ersten drei Tage geheult, weil das so wirklich
im Nirgendwo war.«4

Der Afghane Sami Sadat* ist zwar mit seiner Familie an einem etwas größeren Ort,
einer rund 20.000 Einwohner:innen fassenden Kreisstadt in Sachsen, untergekommen,
doch auch in seiner Wahrnehmung dominiert die Leere: »Das Problem von [Ortsname]
ist, dass [Ortsname] so leer ist. Ab 20 Uhr ist nichts hier. Du kannst niemanden auf der
Straße sehen.«5

Gerade für jene, die früher in einer Großstadt gelebt hatten, erscheinen die klein
städtischen Strukturen befremdlich und die Vorstellung, hier längerfristig oder wo
möglich auf Dauer leben zu müssen, abschreckend. Viele unserer geflüchteten Ge
sprächspartner:innen berichten von der empfundenen Leere in den ländlich oder

3 Interview mit Malalay Nazari* (Pseudonym) aus Afghanistan, April 2022.
4 Interview mit Elisar aus Syrien, Mai 2022.
5 Interview mit Sami Sadat* (Pseudonym), aus Afghanistan, März 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 197

kleinstädtisch geprägten Ankunftsgemeinden: vor allem abends ist niemand auf der
Straße, und grundsätzlich dominieren die älteren Menschen das Ortsbild – was wenig
soziale Anknüpfungspunkte für die meist jungen Geflüchteten bietet.

Abb. 8.1: Marktplatz von Rathow*, an einem Montagnachmittag

Quelle: Eigene Aufnahme, 2021

In der ersten Zeit, in der sie noch kaum Deutsch sprechen, finden die Geflüchteten
keine Möglichkeit, auf die Einheimischen zuzugehen und diese kennenzulernen. Vie
le unserer Gesprächspartner:innen sind anfangs auch unsicher, wie sie den Einheimi
schen gegenübertreten sollen, und können deren Körpersignale nicht interpretieren. So
empfindet das beispielsweise Ayasha Hussein* aus Syrien, die in einer Kleinstadt in Nie
derbayern lebt:

Wenn ich zum Beispiel auf der Straße versuche, »Hallo« oder »Guten Morgen« zu sagen,
manche schauen mich […] ohne Lächeln an, und sehr ernst. Manchmal schimpfen sie
auch, und das stört mich, weil ich will einfach auch Freundinnen und Freunde haben
und Kontakt mit den anderen. Aber das klappt nicht.6

Auch die Syrerin Abida Mohamed* betont die Bedeutung non-verbaler Signale. Sie findet
es »schön und angenehm, wenn die […] Deutschen uns anlächeln. Also Lächeln beruhigt
uns.« Sie ist sich dessen bewusst, dass es stereotype Vorstellungen über Geflüchtete gibt
und dass das Fehlverhalten einzelner Geflüchteter auf die gesamte Gruppe übertragen
wird. »Deshalb trauen wir uns oft nicht, auf die Straße zu gehen und Leute anzuspre
chen, weil sie vielleicht auch negative Vorstellungen über uns haben.«7

6 Interview mit Ayasha Hussein* (Pseudonym), aus Syrien, im März 2019.
7 Interview mit Abida Mohamed* (Pseudonym), aus Syrien, November 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Die Erinnerungen der Geflüchteten an ihre Ankunft lässt die Elemente der Befrem
dung deutlich werden, die nicht nur aus der Unbekanntheit der Umgebung und der Un
fähigkeit der sprachlichen Verständigung herrühren, sondern aus der Unsicherheit, wel
che Verhaltensnormen üblich sind. Sie alle müssen sich an die Gepflogenheiten der all
täglichen Begegnung an ihrem neuen Wohnort herantasten. Dabei nimmt der öffentli
che Raum eine entscheidende Rolle ein, denn dort spielen sich jenseits der intentiona
len Kontaktformen (wie etwa Behördengänge, Arztbesuche oder Bringdienste in Kita/
Schule) eine Vielzahl von Begegnungen ab. Meist kommt es dabei zu keiner direkten In
teraktion, so dass der individuelle Habitus, die Mimik und Gestik, die einzigen Elemente
sind, über die erste Eindrücke vom Gegenüber gewonnen werden.8

8.1.2 Störung der lokalen Ordnung

Aus Sicht der ›Etablierten‹ (vgl. Kap. 6) erscheint die Ansiedlung von Asylsuchenden als
eine Störung der althergebrachten sozialräumlichen Ordnung. Im Vorfeld von Unter
bringungen artikulieren Anwohner:innen Sorge vor Unruhe, Unordnung, aber auch vor
Kriminalität, insbesondere wenn ›das Fremde‹ in Gestalt alleinstehender junger Männer
erscheint. Die Sichtbarkeit der ›Fremden‹ im öffentlichen Raum erzeugt Momente der
Besorgnis, wie beispielsweise im niedersächsischen Kurstädtchen Bad Kortheim*. In der
Stadt war 2015 eine Gemeinschaftsunterkunft in einem stillgelegten Hotel eingerichtet
worden, die zu Spitzenzeiten an die 1.000 Geflüchtete beherbergte. Diese seien »in Pulks
dann in die Stadt gelaufen zum Einkaufen«, deutlich sichtbar für den kleinstädtischen
Beobachter, erinnert sich Robert Schramm*. Am öffentlichen WLAN-Hotspot verweilten
die Geflüchteten dann für längere Zeit, was die örtliche Bevölkerung irritierte, da viele
den Grund des Verweilens im öffentlichen Raum nicht erkennen konnten:

Das war also ein sehr buntes Bild, und hat auch manchmal zu Irritationen geführt, weil
die saßen manchmal vor einer Haustür irgendwo, weil da war ein öffentliches WLAN

oder so was, und da saßen die da. Und keiner wusste, warum die da sitzen alle. Einige
haben sich Sorgen auch gemacht: »Was machen die hier?«9

Gerade in kleineren Städten, in denen die soziale und räumliche Ordnung unveränder
lich scheint und die Bewegung und Begegnung im Raum verschiedensten impliziten Re
geln unterliegt, kommt bei der lokalen Bevölkerung ein Störgefühl auf, wenn der öffent
liche Raum von Personen frequentiert wird, die sie als nicht zugehörig betrachten. Egon
Meier*, Bürgermeister der fränkischen Kleinstadt Berglach*, zögert im Gespräch, das
Verweilen der in seinem Ort lebenden unbegleiteten minderjährigen Geflüchteten im öf
fentlichen Raum als Problem zu artikulieren, tut es dann aber doch und versucht dabei,
die Verhaltensweisen der Geflüchteten ebenso wie die Reaktionen der Einheimischen zu
verteidigen:

8 Diese beiläufigen Begegnungssituationen werden im Rahmen der »Geographien der Begegnung«
wissenschaftlich untersucht (vgl. z.B. Dirksmeier/Mackrodt/Helbrecht 2011, Valentine 2008).

9 Interview mit Robert Schramm* (Pseudonym), ehrenamtlich Engagierter im niedersächsischen
Bad Kortheim* (Pseudonym), Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 199 

Sie sind es ja vielleicht in ihrer Mentalität so gewohnt, sie halten sich dann in der Dorf
mitte irgendwo auf, die Jugendlichen, wo dann manchmal berichtet wird, dass das stö
rend ist. […] Aber sie machen jetzt nichts anderes als wie deutsche Jugendliche auch. 
Aber sie schauen halt anders aus und allein das ist dann manchmal ausschlaggebend.10 

Neben der »Mentalität«, die hier herangezogen wird, dürfte es auch die Beengtheit 
der Geflüchtetenunterkünfte sein, die die Jugendlichen auf die Straße zieht, wenn
gleich Herr Meier* selbst einräumt, dass auch die Dorfjugend ihren Treffpunkt (in 
Ermangelung eines Jugendzentrums) im öffentlichen Raum hat. Doch die syrischen 
und afghanischen Jugendlichen »schauen halt anders aus«, so dass ihre Anwesenheit 
rascher als Störung wahrgenommen wird. 

Die hier wie andernorts problematisierte Präsenz der ›Fremden‹ im öffentlichen 
Raum birgt viele historische Ähnlichkeiten mit Problemdiskursen, die im Kontext der 
Arbeitsmigrationen der 1960er bis 1980er Jahre im Westen wie im Osten Deutschlands 
geführt wurden. Auch damals wählten die Migrant:innen Orte im öffentlichen Raum, 
etwa den Stadtpark oder den Bahnhof, um sich zu treffen und auszutauschen, und 
auch damals wurde dieses Verhalten von der deutschen Bevölkerung als problematisch 
oder gar bedrohlich empfunden.11 Kommunalpolitische Akteure bearbeiteten diese 
›Problematik‹ teils dahingehend, dass sie einzelnen Herkunftsgruppen von Arbeitsmi
grant:innen Räumlichkeiten für ihre Zusammenkünfte zur Verfügung stellten, damit 
diese sich nicht mehr auf der Straße trafen und somit im öffentlichen Raum weniger 
sichtbar waren.12 

Da die autonome Bewegung im Raum also offensichtlich missbilligt wird, erscheint 
es opportun, durch Maßnahmen der Einhegung die öffentliche Stimmung zu beruhigen. 
Die Leipziger Volkszeitung etwa berichtet Ende 2015 ausführlich über die Ansiedlung 
von 25 männlichen syrischen Geflüchteten in einem ehemaligen Rittergut in Nordsach
sen, das vormals als Bildungsanstalt für ausländische Ingenieure genutzt worden war. 
Auffällig detailliert wird von den räumlichen und zeitlichen Strukturen berichtet, in de
nen sich die Geflüchteten bewegen, etwa die Dekoration der Wohnräume (»Das fällt so
gar von außen auf: Hier und da sind Fensterbretter geschmückt, mit Blumentöpfen oder 
Weihnachtsbäumen aus Keramik.«) oder die alltäglichen Abläufe in der Unterkunft: 

10 Interview mit Egon Meier* (Pseudonym), Bürgermeister der Gemeinde Berglach* (Pseudonym) in 
Mittelfranken, Februar 2019. 

11 In einer Online-Ausstellung zur Migrationsgeschichte des Landes Rheinland-Pfalz wird der Bahn
hof als zentraler Treffpunkte der »Gastarbeiter« hervorgehoben, »besonders deswegen, weil er die 
Verbindung zur Heimat symbolisierte und einen Platz darstellte, an dem das aufgestaute Heim

weh mit anderen geteilt werden konnte« (»Die neue/alte Heimat beginnt am Gleis«). In einer Do
kumentation über die italienischen »Gastarbeiter« berichtet ein Zeitzeuge, dass Italiener:innen 
nicht in Tanzlokale eingelassen wurden. »Bei manchen Diskotheken stand tatsächlich: ›Für Hunde 
und Italiener ist der Zutritt verboten‹« (Bosse 2022). 

12 Für die DDR recherchierte Damian Mac Con Uladh (2005: 60), dass 1979 in Halle-Neustadt ein ›Club 
der ungarischen Volksrepublik‹ gegründet wurde, um den Versuchen der »ausländischen Werk

tätigen« entgegenzuwirken, »öffentliche Räume zu eigenen Treffpunkten zu verwandeln.« Zum 
gleichen Zweck wurde 1979 im sächsischen Bischofswerda ein Café für die algerischen Arbeitsmi

granten eröffnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Fürs Sauberhalten ihrer Zimmer sind die Bewohner selbst verantwortlich. […] Zudem
hat eine Hand voll Hausmeister in wechselnden Schichten ein Auge darauf, dass alles
seinen Gang geht. […] Die Bewohner können ihre Schmutzwäsche zu festgelegten Zei
ten abgeben. […] Auch der Schriftverkehr ist organisiert. Täglich wird die eingegangene
Post auf Listen bekanntgegeben. […] Einmal pro Woche ist auch die ›Tafel‹ vor Ort. […]
Kochen müssen die Syrer dann selbst (Würker 2015).

Die Leser:innen gewinnen ein Bild von planvoller Aktivität, bei der »das Lernen im Alltag
der Flüchtlinge eine große Rolle« spielt, da die meisten täglich einen »berufsvorbereiten
den Unterricht« besuchten, sodass »das Wohnheim an vielen Stunden des Tages wie aus
gekehrt wirkt«. Die Einkaufsmöglichkeiten vor Ort würden kaum genutzt, da die meis
ten ihre Besorgungen in den nächstgelegenen größeren Städten erledigen würden, »wo
arabischstämmige Versorger ansässig sind«. Der Artikel berichtet von planvollen Begeg
nungsmöglichkeiten zwischen den Dorfbewohner:innen und den Geflüchteten (»Lieder
abend«, »Sportfest«) und betont, dass die Geflüchteten ansonsten an den ihnen zugewie
senen Orten sind (»Die Bewohner sind unterwegs. Und ansonsten zumeist in ihren Zim
mern«). Der Verfasser ist spürbar bemüht, Transparenz herzustellen und zu vermitteln,
dass die Ansiedlung der Geflüchteten geordnet und kontrolliert vonstattengeht und der
Alltagsvollzug der ›etablierten‹ Wohnbevölkerung in keiner Weise beeinträchtigt wird.

Dieser Zeitungsbericht ist besonders aufschlussreich, wenn man ihn aus der wissen
schaftlichen Perspektive der Begegnungsforschung interpretiert, die unter anderem in
der Humangeographie und der Stadtsoziologie etabliert ist. Die Geographien der Begeg
nung konzentrieren sich auf die häufig übersehenen beiläufigen Begegnungen, die vor
allem im öffentlichen Raum stattfinden (Dirksmeier/Mackrodt/Helbrecht 2011: 85). Das
gemeinsame Warten an der Haltestelle, die Nutzung öffentlicher Verkehrsmittel, das
aneinander Vorbeilaufen auf einem Gehweg, das Anstehen am Marktstand, all das sind
flüchtige Alltagsbegegnungen, bei denen in der Regel keine verbale Interaktion stattfin
det, sondern gegenseitiges Einvernehmen – oder auch die Ablehnung des ›Anderen‹ –
überwiegend durch Blicke und Gesten signalisiert werden. Genauso wie planvolle Begeg
nungen (etwa die in dem Zeitungsartikel erwähnten Begegnungsabende oder Sportfeste)
können sich flüchtige Begegnungssituationen auf das individuelle Wertesystem auswir
ken und so zu einer Veränderung von Alltagspraktiken, aber auch zu einer Verfestigung
von stereotypen Vorannahmen beitragen. Dabei finden entsprechende Begegnungssi
tuationen und deren innere Verarbeitung nicht in einem diskursfreien Raum statt. Über
geordnete Diskurse, also die Art und Weise, wie das Thema Fluchtmigration öffentlich
und medial debattiert wird, beeinflusst individuelle Wahrnehmungsmuster und darauf
aufbauendes situatives Handeln. Der in dem Zeitungsartikel transportierte Fokus auf
die Einhegung des ›Anderen‹ unter Zulassung orchestrierter Begegnungsformen weist
auf den diskursiven Rahmen hin, in dem sich die Aufnahme von Geflüchteten in der be
sagten Region abspielt. Geprägt durch die starke Präsenz rechtsextremer Akteure, einen
hohen AfD-Wähleranteil und eine mehrheitlich ältere, konservative und kaum diversi
tätsoffene Bevölkerung werden im öffentlichen Diskurs vor allem die Probleme und Ri
siken der Geflüchtetenaufnahme thematisiert. Dabei stehen Ordnung und Kontrolle im
Vordergrund, wie es in dem Zeitungsartikel gespiegelt wird. Die individuelle und zufäl
lige Begegnung erscheint hingegen riskant.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 201 

8.1.3 Riskante Begegnungen 

Diese Risiken, das zeigen meine Forschungsdaten, liegen aber großenteils aufseiten der 
neu Hinzugekommenen. In meinen vorwiegend ländlichen und kaum diversitätsge
prägten Forschungsregionen fallen die Geflüchteten auf, wenn sie sich im öffentlichen 
Raum zeigen. Die Sozialarbeiterin Manja Borsig* imitiert die Reaktionen der Bevölke
rung: 

»Ah, da läuft eine mit Kopftuch!« und »Da läuft eine Schwarze mit Kopftuch!« Das ist 
ja so das Nonplusultra. »Oh Gott, Schwarz und Kopftuch.« Sie werden einfach wahr
genommen, weil sie die Einzigen sind. Und wir hatten hier auch jetzt in dem Sinne 
nicht massive Anfeindungen, aber so dumme Sprüche und einfach herablassende Bli
cke. Oder eben auch so diese Abneigung zeigen beim Einkaufen, alles nicht drama

tisch, aber zum Wohlfühlen trägt es nicht bei.13 

Nicht immer bleibt es bei Gesten und verbalen Herabwürdigungen. Manche unserer Ge
sprächspartner:innen werden auf der Straße angespuckt oder es wird versucht, mus
limischen Frauen das Kopftuch herunterzureißen. Meine regional vergleichenden For
schungsdaten zeigen einen klaren Zusammenhang zwischen politischen Einstellungs
mustern und der Salienz verbaler und tätlicher Angriffe auf Geflüchtete. Vor allem in 
den Regionen, in denen die AfD in der Wählergunst vorne liegt, ist Rassismus im Alltag 
so weit normalisiert, dass niemand einschreitet, wenn es zu entsprechenden Attacken 
kommt. Das illustriert die folgende Erzählung der Lehrerin Diana Richter*, die an ei
ner Berufsschule im Erzgebirge jugendliche Geflüchtete unterrichtet. Im Interview be
richtet sie voller Wertschätzung über die Lernbegierde, die Höflichkeit und den Lern
fortschritt ihrer überwiegend aus Afghanistan und Eritrea stammenden Schüler:innen. 
Trotz dieser positiven und zugewandten Grundhaltung zeigt sie keinerlei Initiative, Par
tei für ihre Schützlinge zu ergreifen, als es auf einem Klassenausflug zu rassistischen 
Pöbeleien kommt. Ihrer Auffassung nach kann sie als Einzelne nicht gegen die Mehr
heitsmeinung ankommen, in der rassistische Herabwürdigung zum alltäglichen Hand
lungsrepertoire gehört: 

Ich gehe auch mit großen Gruppen raus, mache Exkursionen, auch wenn man mal im 
Bus oder im Zug und überall auffällt, auch manchmal aneckt. Die Schüler tun ja nichts, 
aber wenn ich eben mit einer Gruppe komme, und da sind zehn von Schwarz, die to
tal auffallen, dann trifft man eben auf das normale Leben hier und wird eben auch 
manchmal beleidigt oder beschimpft.14 

Auch wenn es regionale Unterschiede in der Häufigkeit derartiger rassistischer Attacken 
gibt, so zeigt der großflächige Blick über alle lokalen Fallstudien, dass stigmatisierende 

13 Interview mit Manja Borsig* (Pseudonym), Sozialarbeiterin für Geflüchtete im ländlichen Nord
sachsen, März 2019. 

14 Interview mit Diana Richter* (Pseudonym), Lehrerin für das Fach Deutsch als Zweitsprache, Febru
ar 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

und kulturalisierende Abwertungen geflüchteter Menschen weit verbreitet sind. Wäh
rend sie in unseren ostdeutschen Untersuchungsregionen als normalisierter kollektiver
Habitus erscheinen, geraten entsprechende Einlassungen in anderen Regionen subtiler,
werden aber ebenso breit geteilt und sind damit ebenso wirkmächtig hinsichtlich ihrer
strukturbildenden Effekte. Für die Geflüchteten und andere migrantisch gelesene Men
schen bedeutet diese Kultur der Abwertung ein andauerndes Gefühl der Unsicherheit
und Anspannung in Situationen der Begegnung. Viele entwickeln Vermeidungsstrate
gien, um das persönliche Risiko zu reduzieren, etwa indem sie bestimmte Orte zu be
stimmten Tageszeiten meiden oder sich nur in Gruppen nach draußen begeben. Farah
El Mazyr* aus dem Libanon, die eine Zeitlang in Dresden lebte, berichtet beispielsweise,
dass sie und andere Geflüchtete an den Tagen der PEGIDA-Demonstrationen das Haus
möglichst nicht verließen: »Es gibt einen Tag in Dresden, da kommen die Nazis raus we
gen der Flüchtlinge und für uns ist dieser Tag wie ein Verbot rauszugehen. Wir bleiben
immer daheim, keiner geht raus.«15

Die Bedrohungslage im öffentlichen Raum steigt vor allem an jenen Orten, die
traurige Schauplätze von Gewalttaten oder Terrorattacken wurden, insofern es sich um
Gewalttaten durch Migrant:innen handelt. Häufig wurden und werden diese Taten an
schließend durch Rechtsextreme vereinnahmt, um Migrant:innen in der Gesamtheit zu
kriminalisieren. Gerade in Regionen, in denen Rassismus als normalisierte Alltagspraxis
erscheint, braucht es nicht viel, um die Hemmschwelle in der Mehrheitsbevölkerung
zu senken, was gewalttätige Übergriffe auf migrantisch gelesene Menschen betrifft.
Das erlebten viele Migrant:innen in Chemnitz, nachdem dort im Sommer 2018 ein
Asylsuchender einen Deutsch-Kubaner im Streit auf der Straße erstochen hatte. »Nach
dem Vorfall von Chemnitz Ende August ist auch viel anders geworden. Ja. Die Spannung
ist total anders und die Sicht auf die Flüchtlinge von verschiedenen Gruppen ist total
geändert«, berichtet Kamran Abbasi*, der einen guten Überblick über die migrantische
Community in Chemnitz hat. Besonders Frauen und Kinder hätten Angst gehabt, auf
die Straße zu gehen, »Durch die vielen Demos, viele Gegendemos und so weiter. Und
jeden Freitag Demos. Die haben Angst gehabt.«16 Auch das schreckliche Attentat auf den
Magdeburger Weihnachtsmarkt im Dezember 2024, verübt durch einen Täter saudi- 
arabischer Herkunft, sowie die unmittelbare politische Einordnung als ›migrations
bezogene‹ Tat heizte die migrationsfeindliche Stimmung an. Migrantisch aussehende
Menschen in Magdeburg sind seither einem zuvor nicht erlebten Ausmaß an Aggressi
on ausgesetzt. Innerhalb weniger Wochen wurden 26 rassistische Angriffe zur Anzeige
gebracht, wobei die Dunkelziffer wesentlich höher liegen dürfte. Zeitungen berichten
von einer »extrem feindselige[n] Stimmung« in der Stadt. Opferverbände registrieren

15 Interview mit Farah El Mazyr* (Pseudonym) aus dem Libanon, Mai 2019. Ähnliche Vermeidungs

strategien sind für vietnamesische Migrant:innen in Ostdeutschland nach der politischen Wende

dokumentiert. Angesichts rasant um sich greifender rassistischer Anfeindungen entwickelten sie
Strategien zum Selbstschutz, indem sie bestimmte Orte zu bestimmten Tageszeiten mieden und
sich nur in Gruppen und vorwiegend mit dem Auto in der Öffentlichkeit bewegten. Eine Studie aus
den 1990er Jahren konstatiert dazu: »Erschreckenderweise ist die Tatsache, dass man sich nicht frei
bewegen kann, fast schon normal geworden.« (Weiss 2005: 91)

16 Interview mit Kamran Abbasi* (Pseudonym), September 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 203 

nun durchschnittlich einen rassistischen Übergriff pro Tag, »vor dem Anschlag war es 
lediglich einer [sic!] pro Woche« (Geiler 2025). 

8.1.4 Vielfaltsakzeptanz und Urbanität 

Da meine Forschungsergebnisse überwiegend das Leben in ländlichen Regionen und 
kleineren Städten abbilden, stellt sich fortdauernd die Frage, ob die beobachteten Phä
nomene spezifisch für ländliche Räume sind. Denn ethnische Vielfalt wird vorwiegend 
als ein urbanes Phänomen angenommen. Von dort stammen die wesentlichen empi
rischen Befunde, und mit Blick auf Großstädte erklären sich auch viele konzeptionelle 
Zugänge zu Diversität, wie etwa die Überlegungen des amerikanischen Soziologen Ste
ven Vertovec (2024) zu Superdiversität oder der u.a. durch die Berliner Soziologin Nai
ka Foroutan (2019) eingebrachte Begriff der postmigrantischen Gesellschaft. Beide Konzep
te basieren auf einem Verständnis von Gesellschaft, in der es keine sichtbaren Mehr
heiten mehr gibt, sondern stattdessen ein Patchwork an verschiedensten Minderhei
ten, in der in dem langfristigen Zusammenleben zwischen Alteingesessenen, Eingewan
derten und ihren Nachkommen hierarchische Unterschiede zwischen ›Mehrheit‹ und 
›Minderheit‹ in Bewegung geraten sind und es zu aktiven Prozessen des Neuaushan
delns kommt. Empirisch lässt sich das für viele Großstädte in Deutschland gut bele
gen. Stuttgart beispielsweise verzeichnet Menschen aus 185 Nationen, knapp die Hälf
te aller Einwohner:innen besitzt eine Einwanderungsgeschichte. In Frankfurt a.M. stel
len Menschen mit Migrationsgeschichte mit 56 % die Bevölkerungsmehrheit.17 Vor allem 
unter Kindern und Jugendlichen in westdeutschen Großstädten ist migrationsbeding
te Vielfalt eher die Regel als die Ausnahme. Begegnungen mit Menschen unterschied
licher Herkunft gehören hier zum Alltag. Zwar zeigen Forschungsergebnisse, dass die 
größere Interaktionsdichte im urbanen Raum nicht automatisch zu einer höheren Di
versitätstoleranz führt (Valentine 2008), aber zumindest gibt es mehr Gelegenheiten, 
sich im Umgang mit Verhaltensunterschieden in der alltäglichen Begegnung zu trai
nieren. Anders sieht es in ostdeutschen Großstädten aus, wo Menschen mit Migrati
onsbiographie weniger präsent sind. In Leipzig besitzt knapp ein Fünftel der Einwoh
ner:innen einen Migrationshintergrund (Stand 2023), in Rostock rund ein Zehntel (Stand 
2019), in den ostdeutschen Flächenbundesländern sind es weniger als 10 %. In den länd
lichen Regionen und den kleineren Städten in Ost und West liegen die Ausländeran
teile meist unter 10 %, teils auch unter 5 %. Dementsprechend stellt sich die Frage der 
Übertragbarkeit von Diversitätskonzepten wie Superdiversität oder der Postmigrantischen 
Gesellschaft, zumal in vielen wissenschaftlichen Diskursen kulturelle Diversität und Hy
bridität als normativ gewolltes Ideal einer kosmopolitischen Bürgerlichkeit konstruiert 
wird, was ja nicht zwangsläufig von allen geteilt werden muss (Dirksmeier/Mackrodt/ 
Helbrecht 2011: 88). Das zeigt auch das Vielfaltsbarometer der Robert-Bosch-Stiftung 
aus dem Jahr 2019. Zwar ist die Offenheit gegenüber Menschen mit einer anderen eth
nischen Herkunft grundsätzlich hoch, jedoch gibt es deutliche regionale Unterschiede, 
wobei die Stadtstaaten und die norddeutschen Flächenländer Schleswig-Holstein und 

17 Beide Daten bilden das Jahr 2022 ab und stammen aus den kommunalen Statistikstellen der Städ
te Mannheim und Frankfurt a.M.. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Niedersachsen vorne liegen, während die übrigen westdeutschen Bundesländer etwas
weniger positive Einstellungen zu Diversität aufweisen. Am Ende des Rankings liegen
die ostdeutschen Bundesländer (Robert-Bosch-Stiftung 2019: 55f.). Die vertiefende Da
tenauswertung liefert kaum Hinweise auf die Relevanz von soziodemographischen oder
sozioökonomischen Faktoren (wie etwa Alter oder Arbeitslosigkeit) für die Akzeptanz
von Vielfalt. Vielmehr scheint die regional verankerte kollektive Mentalität eine Rolle zu
spielen:

Politische Einstellungen, Empathiefähigkeit, vor allem aber die Höhe der je individuel
len Intergruppenangst, also das Gefühl der Bedrohung durch »das Andere«/»das Frem

de«, sind Grundlage für die – je nach Standort hohe oder niedrige – Ausprägung von je
individueller Vielfaltsakzeptanz (ebd.: 80).

Die im Vielfaltsbarometer angesprochene Intergruppenangst ist ein Konzept aus der so
zialpsychologischen Vorurteilsforschung. Diese hat nachgewiesen, dass in einem hier
archischen Gruppenverhältnis, wie es häufig in Einwanderungsländern anzutreffen ist,
tendenziell die negativsten Erfahrungen mit Einwander:innen auf die gesamte Grup
pe der Migrant:innen übertragen werden (Zick/Küpper/Heitmeyer 2012). Mein weiter
oben geschildertes Erlebnis in der Gruppendiskussion in Salzgitter ist dafür ein gutes
Beispiel. Die stereotype Vorstellung des Diskussionsteilnehmers Hermann Werth* über
»Türken« weist zudem darauf hin, dass selbst in einer von Diversität geprägten Groß
stadt wie Salzgitter eine hohe residentielle Segregation die Möglichkeit der interkultu
rellen Begegnung einschränkt. Zwei Drittel der insgesamt 23.000 Menschen mit auslän
dischem Pass leben in dem bevölkerungsreichsten urbanen Ortsteil Salzgitter-Lebens
tedt und stellen dort ein Drittel der Gesamtbevölkerung. In weiteren drei von 31 Ortstei
len liegt der Ausländeranteil bei über 20 %, in 23 Ortsteilen jedoch bei unter 10 %, und
in den meisten kleineren, ländlicher geprägten Ortsteilen Salzgitters sogar bei unter 5 %
(Stadt Salzgitter 2024: 77). Die Präsenz von Menschen mit Migrationsmerkmalen und
ihre Wahrnehmung als Teil der urbanen Normalität dürfte dementsprechend gerade in
den ländlich geprägten Ortsteilen geringer sein. Bei unseren Begehungen in Salzgit
ter fahren wir keine zehn Autominuten von Salzgitter-Lebenstedt entfernt durch stille
Siedlungen mit eingehegten Grundstücken und großzügigen Eigenheimen. Die Straßen
sind leergefegt. Was für ein Gegensatz zu der pulsierenden Innenstadt von Salzgitter-
Lebenstedt oder dem lebhaften Ausflugsgeschehen rund um den Salzgittersee, wo die
Einwanderungsgeschichte der Stadt deutlich durch die Präsenz von Menschen mit Mi
grationshintergrund im öffentlichen Raum sichtbar ist. Wir thematisieren die wahrge
nommenen Unterschiede zwischen den Ortsteilen in der Diskussionsrunde in Salzgit
ter. Ecrin Çelik*, die Salzgitteranerin mit türkischen Wurzeln, bestätigt unsere Wahr
nehmung und berichtet, dass sie mit dem Gedanken gespielt hatte, ein Haus im ländli
chen Ortsteil Lesse zu kaufen. Doch mit einem Ausländeranteil von 2,4 % hätte sie sich
als Muslimin mit Kopftuch wie »auf dem Präsentierteller« gefühlt und daher von dem
Vorhaben Abstand genommen. Gerade in diesen Siedlungen, so fügt sie hinzu, würden
ausländerfeindliche politische Parteien auf Stimmenfang gehen. Zu Wahlkampfzeiten
seien dort die Straßen mit Wahlplakaten der NPD und AfD gepflastert. Die Sichtbar
keit von migrantischer Diversität, so scheint es, findet einen Resonanzraum gerade an

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 205 

Orten, wo sie kaum vorhanden ist. Und gerade dort scheint (die nicht selbst erlebte) Di
versität Störgefühle und Ängste auszulösen, denen mit dem Wunsch nach Kontrolle und 
Abgrenzung begegnet wird. 

8.2 Offenheit für Begegnung? Die Kontakthypothese 

Folgt man der bereits in den 1950er Jahre von dem Psychologen Gordon William All
port entwickelten Kontakthypothese, so könnte das allseitige Störgefühl über die Zeit ab
gebaut werden. Seine inzwischen vielfach empirisch bestätigte Hypothese besagt, dass 
gruppenbezogene Vorurteile, z.B. in Bezug auf ethnische Minderheiten, zurückgehen, 
wenn Mitglieder der dominanten Gruppen und der besagten Minderheit regelmäßig in 
Kontakt miteinander treten. Beispiele wären Kontakte in der Nachbarschaft, am Arbeits
platz oder in der Schule, also Kontakte, die in regulären Alltagssituationen passieren. 
Besonders wirkungsvoll für den Abbau von Vorurteilen seien Kontakte dann, wenn die 
Angehörigen beider Gruppen statusgleich sind und wenn sie ein gemeinsames Ziel ver
folgen (Allport 1954).18 Zudem ist die Freiwilligkeit des Kontakts ein bedeutender Fak
tor. Vermeidet eine der beiden Gruppen die Kontaktaufnahme oder wird die Begegnung 
durch strukturelle Maßnahmen verhindert, so können Kontakt und darauf aufbauende 
gegenseitige Annäherungsprozesse nicht entstehen. 

Wir sind der Kontakthypothese in unseren Forschungen zur Integration von Ge
flüchteten in ländlichen Regionen nachgegangen. In einer Repräsentativbefragung 
der ländlichen Bevölkerung in insgesamt acht Landkreisen in Deutschland haben wir 
gefragt, inwiefern positive Kontakterfahrungen mit als ›Ausländer:innen‹ empfunde
nen Menschen gemacht werden, und bei welchen Gelegenheiten dies der Fall ist. Die 
Ergebnisse zeigen, dass eine große Mehrheit der Befragten bis dato kaum positive 
Kontakterlebnisse mit ›Ausländer:innen‹ hatte. Am häufigsten werden mit 59,4 % po
sitive Kontakterfahrungen im Arbeitszusammenhang gemacht. Im Freundeskreis und 
im Freizeitbereich ist das weniger der Fall, und sehr rar sind positive Kontakte in der 
Nachbarschaft oder der Familie (Abb. 8.2). Der Arbeitsplatz, wo man Begegnungen nicht 
vermeiden kann und zugleich an gemeinsamen Zielen arbeitet, wird damit zu einem 
wichtigen Ort, um persönliche Kontakterfahrungen mit Migrant:innen zu machen.19 

Eine weitere Frage, die wir mit Hilfe der Repräsentativbefragung beantworten woll
ten, war die nach der Wirkung der Intergruppenkontakte. Kommt es durch regelmäßi
gen Kontakt tatsächlich zum Abbau von Vorurteilen? Um das zu ermitteln, haben wir 
unseren Befragten verschiedene Aussagen zur Bewertung vorgelegt, die entweder auf 
tolerante oder auf ablehnende Einstellungen gegenüber Migrant:innen hinweisen. Dann 

18 In einer Repräsentativstudie für Deutschland konnten Wagner et al. (2006) nachweisen, dass Vor
urteile dort am niedrigsten sind, wo der Ausländeranteil am höchsten ist. Pettigrew und Tropp 
(2006) fanden in einer Metaanalyse mit mehr als 250.000 Befragten Belege für den Kontakteffekt 
auf die Reduzierung von Vorurteilen. 

19 Einen ähnlichen Befund dürfte die Frage nach Schulen als Kontaktort generieren. Da sich unsere 
Befragung allerdings an Erwachsene richtete, haben wir dieses Item nicht berücksichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

haben wir nach Zusammenhängen zwischen Einstellungen und Kontakterfahrungen ge
sucht. Das Ergebnis war eine eindeutige Bestätigung der Kontakthypothese: Personen
mit häufigen positiven Kontakterfahrungen zu Ausländer:innen zeigten signifikant häu
figer tolerante Einstellungen und lehnten menschenfeindliche Einstellungen stärker ab
als Personen mit wenig Kontakterfahrungen. Diese Zusammenhänge waren besonders
stark in Bezug auf Freizeitkontakte, also dort, wo Kontakte selbst gewählt werden kön
nen (Schneider/Bürer/Glorius 2021: 45).

Abb. 8.2: Kontakterfahrung mit ›Ausländer:innen‹ (»angenehme Kontakterfahrung«)

Quelle: Bevölkerungsbefragung »Zukunft Geflüchtete« 2019, n = 861 − 880, ohne »weiß nicht«-
Angaben, Prozentangaben sind gerundet

Selbst wählen zu können, mit wem ein Kontakt aufgebaut werden kann, das ist aller
dings für die Geflüchteten anfangs nicht realistisch. Wie in so vielen Dingen sind sie hier
auf Signale der Aufnahmegesellschaft angewiesen, wie es das Eingangszitat der Lehre
rin Diana Richter* so plakativ machte (»Hast du keinen Kontakt zu Deutschen, ja wie
sollen sie es denn machen. Du gehst nicht auf die Straße und fragst: ›Willst du mit mir
Kontakt haben?‹«). Dementsprechend werden zwei Kontaktquellen besonders relevant:
einmal die sozialräumlich fixierte Wohnsituation, in der die Begegnung mit Nachbar:in
nen unumgänglich ist, und zum anderen die Kontakte zu Ehrenamtlichen, die gerade am
Anfang teils die einzigen Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft sind, die Geflüchteten
auf einer persönlichen Ebene begegnen.

8.2.1 Begegnungsort Nachbarschaft

In der Sozialgeographie wird besonders der soziale Nahraum wie das Wohnviertel oder
die Nachbarschaft als Möglichkeitsraum für unverbindliche soziale Interaktionen her
vorgehoben, wie etwa der small talk über den Gartenzaun. Dabei sind die Inhalte weniger
wichtig als die Interaktion selbst, in der eine beiläufig-freundliche soziale Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 207 

des Gegenübers signalisiert wird. Auch funktionale Aspekte können soziale Interaktion 
fördern, z.B. kleine wechselseitige Hilfeleistungen in der Nachbarschaft. Daraus können 
sich intensivere und verbindlichere Beziehungen entwickeln, v.a. wenn es gemeinsame 
Interessens- oder Problemlagen gibt, etwa aus lebenszyklischen Zusammenhängen her
aus. Der Sozialgeograph Peter Weichhart hebt für diese Formen der Interaktionen im 
sozialen Nahraum die Eigenschaft hervor, dass »funktionale Differenzierungen und Rol
lendifferenzierungen der modernen Gesellschaft partiell aufgehoben werden« (Weich
hart 1990: 65). Durch nachbarschaftliche Begegnungen kann es also gelingen, Störgefühl 
und Unsicherheiten im gegenseitigen Umgang abzubauen. So war es beispielsweise bei 
Elisar, die weiter oben von ihrem anfänglichen ›Kulturschock‹ nach der Ankunft in Ra
thow* erzählte: 

Und dann haben wir uns getraut, rauszugehen, und die Stadt zu erkunden. Und dann 
sind unsere Nachbarn zu uns gekommen, haben uns begrüßt, und dann sind sie einfach 
mit einem Wörterbuch Arabisch-Deutsch zu uns gekommen und dann haben sie halt 
ein paar Wörter gezeigt und haben so versucht, mit uns zu kommunizieren.20 

Dies habe dazu beigetragen, dass die anfängliche Unsicherheit abgebaut werden konn
te, und dass Elisar eine Bindung an den Ankunftsort entwickeln konnte. Auch andern
orts wird vom Einsetzen der sozial eingeübten Nachbarschaftshilfe berichtet, gerade in 
kleineren, ländlichen Gemeinden, in denen eine Kultur der gegenseitigen Hilfeleistung 
existiert, wie es eine Mitarbeiterin der Landkreisverwaltung im Landkreis Leipzig be
richtet: »Wir haben es aber auch in kleineren Orten, wo dann die Nachbarschaftshilfe 
greift. Dass Nachbarn anrufen, wenn Familien ein Problem haben und versuchen, das 
für die Familien halt zu klären.«21 

Diese Abläufe sind jedoch nicht selbstverständlich. Viele Geflüchtete berichten von 
völlig dysfunktionalen Nachbarschaften, gerade wenn sie in den bereits weiter oben er
wähnten ›Schrottimmobilien‹ untergebracht werden, wo sie auf andere Marginalisierte 
treffen, die teils deviante Verhaltensweisen praktizieren. Auf dem Weg zu einem Inter
view mit einer geflüchteten Familie trafen wir auf eine zersplitterte und nur notdürftig 
fixierte Wohnungstür. Unser Gesprächspartner berichtete, dass eines nachts Betrunkene 
gekommen seien, die eigentlich den Nachbarn aufsuchen wollten und sich versehentlich 
an seiner Wohnungstür abgearbeitet hatten. Seit diesem Vorkommnis fühle er sich nicht 
mehr sicher in dem Haus. Das Gebäude hat auch sonst einen sehr niedrigen Wohnstan
dard. Es ist feucht und die strombetriebene Heizung lässt die Nebenkosten nach oben 
schießen. Doch es ist die einzige Wohnung, die unser Gesprächspartner für seine Fami
lie finden konnte. 

Teilweise verhalten sich Nachbar:innen auch offen feindselig gegenüber den Ge
flüchteten, wie das Nila Ahmadi* erzählt, die mit ihrem Mann und drei Kindern in 
Marstadt* lebt. Während sie zu einer Familie im Haus, die Kinder im gleichen Alter hat, 

20 Das Zitat ist einem Kurzfilm mit Elisar entnommen, den wir 2023 im Rahmen des Forschungs
projekts WholeCOMM gedreht haben, und der individuelle Migrationserfahrungen in den Mittel

punkt rückt, https://www.youtube.com/watch?v=rw63XIbD1iY 
21 Interview mit Sandra Walcher* (Pseudonym), Sachbearbeiterin in der Landkreisverwaltung des 

Landkreises Leipzig, Juni 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=rw63XIbD1iY
https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=rw63XIbD1iY


208 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

enge und freundschaftliche Kontakte unterhält, reagiert eine andere Nachbarin, eine
ältere Dame, so abweisend, dass Nila Ahmadi* versucht, ihr aus dem Weg zu gehen:

Die obere Nachbarin ist nicht gut. Immer fragt sie mich: »Wann gehst du zurück nach
Afghanistan?« Und immer beschimpft sie mich, dass ich Geld vom Jobcenter beziehe.
Wenn ich mit den Kindern von der Schule nach Hause komme, sagt sie: »Ja, Du hast
eine schöne Wohnung, Du nimmst Geld vom Jobcenter, für Essen und alles.«22

Teilweise gibt es auch kaum Begegnung mit der lokalen Wohnbevölkerung, etwa wenn
Geflüchtete in Gemeinschaftsunterkünften in peripherer Lage untergebracht sind. Häu
fig führten uns Wege zu den Interviews mit Geflüchteten tief in den Wald, da die Ge
meinschaftsunterkunft in einer stillgelegten Kaserne oder einem aufgelassenen Ferien
heim eingerichtet wurde. Die Wahrscheinlichkeit, dort soziale Beziehungen mit Einhei
mischen aufzubauen, ist eher gering. Demgegenüber erscheint die Situation im sach
sen-anhaltinischen Marstadt* optimal. Die Mittelstadt, die nach der politischen Wende
ein Viertel ihrer Einwohnerschaft verloren hat, verfügt über einen großen Bestand kom
munaler Wohnungen in Plattenbauweise, in denen erheblicher Leerstand herrscht. Die
der Gemeinde zugewiesenen Geflüchteten brachte man daher in diesen Beständen un
ter. Das hatte positive und negative Folgen, wie unsere Gesprächspartnerin Yuko Oma
ha* berichtet:

Also natürlich ist idealtypisch, dass die Geflüchteten dezentral untergebracht werden,
damit sie sich in ihrem Wohnumfeld integrieren können und mit der einheimischen

Bevölkerung in Berührung kommen. Das ist ja gewünscht. Aber wenn da kein Willkom

mensklima herrscht in der Nachbarschaft und wenn die einheimischen Menschen da
nicht erfahren sind, nicht wissen, wie sie so was machen, ist es schwierig. […] Als es
zum ersten Mal bei manchen Menschen zu dieser Begegnung [mit Geflüchteten] ge
kommen ist, gab es ja natürlich auch zum ersten Mal diese kulturell begründeten Kon
flikte. Und die standen stets im Vordergrund. »Die kommen hierher und dann gibt es
vielleicht Probleme.« Und da werden natürlich ganz normale, alltägliche Probleme ja
auch kulturalisiert.23

Ein Beispiel für die Kulturalisierung von Nachbarschaftskonflikten sei etwa Kinderlärm.
Da die nach der Abwanderungswelle verbleibenden Bewohner:innen überwiegend im
Rentenalter sind, reagieren manche irritiert, als nach Jahren der Stille plötzlich junge
Familien einziehen, die allein durch ihre Anwesenheit das implizite Regelwerk der Haus
gemeinschaft in Frage stellen. Und da es sich um nicht-deutsche Familien handelt, wer
den dann intergenerationale Konflikte, etwa über Kinderlärm, häufig zu Kulturkonflik
ten stilisiert.

22 Interview mit Nila Ahmadi* (Pseudonym) aus Afghanistan, Juli 2022.
23 Interview mit Yuko Omaha* (Pseudonym), Mitarbeiterin des Landesnetzwerks Migrantenorgani

sationen Sachsen-Anhalt (LAMSA) e.V., September 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 209

Abb. 8.3: Plattenbausiedlung in Marstadt*, Sachsen-
Anhalt

Quelle: Glorius 2019

Auch unterschiedliche Erwartungshaltungen in Bezug auf eine gelingende Nachbar
schaft können Hürden im Beziehungsaufbau darstellen, vor allem wenn sie nicht explizit
gemacht werden. Nach ihren Erwartungen an neu einziehende Nachbar:innen gefragt,
überwogen in unserer Repräsentativbefragung in der ländlichen Wohnbevölkerung Aus
sagen, die auf eine Beibehaltung von überwiegend höflich-distanzierten und funktiona
len Beziehungen hinweisen. Neue Nachbar:innen sollten möglichst auf der Straße grü
ßen (79,4 %) und sich an die Regeln halten (50 %). Manche wünschten sich auch, dass
die neuen Nachbar:innen nicht stören (33,4 %) und dass alles so bleibt, wie es ist (21,3 %)
(Schneider/Bürer/Glorius 2021: 31). Diese eher distanzierten Aussagen sollten allerdings
nicht über die große Bedeutung und Wertschätzung von guten Nachbarschaftsbezie
hungen gerade in ländlichen Regionen hinwegtäuschen. Der ehrenamtliche Integrati
onshelfer Sayed Mansour* aus dem ländlichen Südhessen erklärt eine funktionierende
Nachbarschaft so:

Nachbarn müssen nicht unbedingt BEFREUNDET sein, aber es ist wichtig, gute Nach
barschaft zu haben. MEINE Erfahrung ist die, wenn ich nicht da bin oder Hilfe brauche,
sind Menschen DA. Ich bin für ihn da [damit ist der Nachbar gemeint, B.G.], wenn er nicht
da ist, angenommen er ist im Urlaub und dann kann ich auch für seine Blumen [sor

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

gen], für seine Post, die Mülltonne auf die Straße bringen etc., das ist etwas, das auch
das Zusammenleben oder das Leben überhaupt erleichtert.24

Zwar ist man nicht direkt befreundet, aber lebt in einem zugewandten und vertrauens
vollen Verhältnis nebeneinander und hilft sich gegenseitig im Alltag. Eine darüber hin
aus reichende Beziehung ist möglicherweise gar nicht erwünscht – »Nachbarn müssen
nicht unbedingt befreundet sein.« Dieses feine Gleichgewicht zwischen Nähe und Di
stanz ist für die von uns befragten Geflüchteten schwer zu verstehen. Viele von ihnen er
innern wesentlich vertrauensvollere Nachbarschaftsbeziehungen aus ihrer Heimat. Oft
lebte man dort im Familienzusammenhang, aber auch außerhalb der verwandtschaftli
chen Bindung waren enge und herzliche Beziehungen in der Nachbarschaft die Regel.
Das berichten beispielsweise Mervan Jaber* aus seiner syrischen Heimat:

Bei uns ist ein bisschen anders. Die Atmosphäre ist anders. Es gibt immer Besuche zwi
schen den Bekannten, Verwandten oder Freunden. Zum Beispiel, wenn ich zu einem
Freund gehen will, rufe ich einfach kurz vorher an und sage, dass ich komme. Dann
spielen wir Karten und essen zusammen und solche Sachen. Aber bei Deutschen muss

man vorher lange Zeit einen Termin vereinbaren und fragen »Wann hast Du Zeit« und
so. Aber bei uns ist ein bisschen anders. Deswegen es gibt keine großen Kontakte mit

den anderen Nachbarn hier.25

Die Erkenntnis von Mervan Jaber*, dass spontane Interaktionen in Deutschland nicht
üblich sind und auch kaum in den von Pflichtaktivitäten geprägten Alltag hineinpassen,
wird auch von anderen Geflüchteten geteilt. Ismail Fekadu* vergleicht seine Nachbar
schaftserfahrungen in Deutschland und in seinem Heimatland Eritrea:

Zum Beispiel, wenn ich hier in meiner Heimat [Name der Heimatstadt, B.G.] mit den
Nachbarn zusammen bin, dann essen wir zusammen, unterhalten uns zusammen,

aber hier in Deutschland ist es ganz anders. Ich kenne meine Nachbarn nicht. Ich
kenne auch nicht ihre Namen. Die gehen um sechs Uhr in die Arbeit, ich gehe um
sechs Uhr zur Schule oder in die Maßnahme oder ins Praktikum. Dann hast du keine
Zeit, Dich mit dem Nachbarn zu treffen.26

Manchmal versuchen die von uns befragten Geflüchteten, die aus ihrer Heimat üblichen
Praktiken der Kontaktanbahnung auch in ihre deutschen Nachbarschaften zu übertra
gen, und manchmal haben sie damit auch Erfolg. Das berichtet beispielsweise Rachida
Ali* aus Syrien, die die Beziehung zu ihrer Nachbarin wie zu einer Schwester bezeich
net. Ihren Startpunkt fand diese positive Nachbarschaftsbeziehung durch die Kinder der
beiden Frauen:

24 Interview mit dem ehrenamtlichen Integrationshelfer Sayed Mansour* (Pseudonym) aus dem
ländlichen Südhessen, März 2020.

25 Interview mit Mervan Jaber* (Pseudonym) aus Syrien, März 2019.
26 Interview mit Ismail Fekadu* (Pseudonym) aus Eritrea, Januar 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 211 

Sie hat zuerst meine Kinder kennen gelernt und sie hat mit meinen Kindern gespro
chen. Und sie hat meine Kinder nett gefunden. Und dann sie hat mit mir gesprochen 
und so. Und erstes Mal habe ich gesagt »Bitte schön, Kaffee trinken« und sie war auch 
überrascht, wie ich so einfach sagen »Bitte schön, Kaffee trinken«. Sie sagt, die Deut
schen machen das nicht. Und ich habe auch einen Kuchen gebacken, das auch war et
was, oh! Wir haben Kaffee getrunken und Kuchen gegessen und seitdem wir sind sehr 
gute Nachbarn.27 

Betrachtet man all diese Erfahrungen zur Begegnung in der Nachbarschaft aus der Per
spektive der Kontakthypothese, so wird die Bedeutung der Begegnung auf Augenhöhe 
und der gegenseitigen Aufgeschlossenheit für Begegnung deutlich. In ihrem aktiven Be
mühen um eine gute Nachbarschaftsbeziehung sind Geflüchtete auf die Offenheit ihrer 
Nachbar:innen angewiesen. Und es scheint in der Macht Letzterer zu liegen, ob sich ein 
freundschaftlicher Umgang einstellt, auf deren Basis eine intensivere soziale Beziehung 
wachsen kann. 

8.2.2 Ehrenamtliche als Türöffner 

Gerade in der Anfangsphase sind ehrenamtliche Integrationshelfer:innen die beste, 
manchmal auch die einzige, Möglichkeit für Geflüchtete, mit Angehörigen der Auf
nahmegesellschaft in Kontakt zu treten. In vielen Erzählungen Geflüchteter hören wir 
von intensiven Hilfs- und Patenschaftsbeziehungen. Ehrenamtliche erteilen Nachhilfe, 
erledigen Fahrdienste, begleiten Geflüchtete zu Behörden, motivieren sie darin, in 
Sportvereine einzutreten oder sich ehrenamtlich zu engagieren und geben ganz grund
sätzlich Orientierung im deutschen Alltag. Teilweise stehen die Ehrenamtlichen den 
Geflüchteten über viele Jahre als Pat:innen zur Seite. Die Geflüchteten sprechen über 
sie äußerst respektvoll und titulieren sie häufig in der Kombination aus Sie-Anrede 
und Vorname (z.B. »Frau Bärbel«), häufig auch betonend, die Ehrenamtlichen hätten 
Eltern- oder Großelternrollen für sie übernommen. Der junge Eritreer Elyas Tadesse*, 
den ich in Steinbergen* treffe, erzählt mir beispielsweise, dass er sich zwei Mal in der 
Woche mit seinem ehrenamtlichen Mentor trifft, der ihn bei der Vorbereitung auf den 
Realschulabschluss unterstützt. Weil Elyas Tadesse* einen wirtschaftswissenschaftliche 
orientierten Schulzweig besucht, lesen sie gemeinsam anspruchsvolle Sachbücher zu 
Wirtschaftsthemen und diskutieren darüber. Elyas Tadesse* empfindet, dass sich aus 
dem Betreuungsverhältnis eine Freundschaft entwickelt hat. »Also wir haben, er hat 
als Betreuer angefangen, und dann Freundschaft davon entwickelt. Und wir reden also 

27 Interview mit Rachida Ali* (Pseudonym) aus Syrien, Juni 2019. Ihre Erzählung erinnert mich an eine 
Unterhaltung mit einem Kollegen aus Nordrhein-Westfalen, dessen Eltern aus der Türkei einge
wandert waren. Nach einem Umzug innerhalb Nordrhein-Westfalens wollte sich seine Mutter mit 
den neuen Nachbar:innen bekannt machen. Kaum des Deutschen mächtig, aber ausgerüstet mit 
einer Kanne Tee und einem Tablett mit Gebäck klingelte sie an den benachbarten Wohnungstüren 
und lud die Nachbarinnen durch einladende Gesten in ihre Wohnung ein. Sie erntete allerdings 
nur Unverständnis. Plastisch beschrieb mein Kollege, wie seine Mutter allein im Hausflur zurück
blieb, die Teekanne in der Hand. Tief enttäuscht kehrte sie schließlich allein in die neue Wohnung 
zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

über alles, Politik und Religion, und über alles diskutieren wir. Und ich finde, es ist wie
zuhause, dass man auch Leute findet und sagt, wir sind also gemeinsam.«28

Die Präsenz von Ehrenamtlichen stellt eine wichtige Kontaktbrücke in die Aufnah
megesellschaft und damit eine bedeutende Form sozialen Kapitals dar, von dem Geflüch
tete stark profitieren. Selten jedoch entsteht daraus eine Freundschaft, und darauf ist
die ehrenamtliche Tätigkeit auch nicht ausgerichtet. Vielmehr ist sie überwiegend von
einem funktionalen Rollenverständnis geprägt, und die Beziehungen zwischen Geflüch
teten und Ehrenamtlichen sind ganz klar hierarchisch aufgebaut. Es sind die Ehrenamt
lichen, die den räumlichen und zeitlichen Rahmen für ihr Engagement definieren, nicht
die Geflüchteten. Die meisten Ehrenamtlichen engagieren sich aus einem karitativen
Gedanken heraus, wie eine Ehrenamtsbefragung aus dem Dezember 2015 ergab. Dort
nannten 85,5 % das Motiv »Schwächeren beizustehen« als entscheidenden Grund für ihr
Engagement (Karakayali/Kleist 2016: 31). Sicherlich haben viele auch Freude an der inter
kulturellen Begegnung, doch sie wollen selbst die Grenzen ziehen. Stefanie Adamitz be
richtet beispielsweise in ihrer ethnographischen Studie zur Geflüchtetenhilfe in Leipzig
von einem Ehrenamtlichen, der Deutschunterricht in der Erstaufnahmeeinrichtung er
teilte, der aber nicht dazu bereit war, Gleiches in der nachfolgenden Gemeinschaftsein
richtung zu tun, »da die Menschen dort langfristig wohnen würden und ein häufigerer
Kontakt zu der Bewohnerschaft entstehen würde, den er nicht wünschte« (Adamitz 2022:
155). Dieses Beharren auf einer professionellen Distanz entspringt sicher dem Bedürfnis,
sich selbst vor Überforderung zu schützen. Denn da die Ehrenamtlichen die ersten und
oft auch einzigen jederzeit erreichbaren Kontaktpersonen sind, wenden sich Geflüchte
te auch in allen Fragen und Krisensituationen an sie. In Stefanie Adamitz’ ethnographi
scher Studie artikuliert eine Studentin ihre Überforderung, als aus den zunächst als Be
gegnungsabenden geplanten Zusammenkünften intensivere Kontakte wurden und sich
die Geflüchteten auch über soziale Medien mit konkreten Fragen und Bitten an sie wand
ten. »Sie beschrieb«, so Adamitz, »dass die Überlastung, die sie dabei empfand, sie sehr
beschäftigt hat, weil sie einerseits gern helfen wollte, andererseits spürte, dass es ihr zu
viel wird« (ebd.: 154). Aus diesen Beobachtungen wird deutlich, wie stark auch die Begeg
nung zwischen Geflüchteten und Ehrenamtlichen in der Deutungs- und Gestaltungsho
heit der Aufnahmegesellschaft liegt.

Ramona Haub* aus dem niedersächsischen Wendland kritisiert die professionelle
Distanz, die sie bei anderen Ehrenamtlichen beobachtet. Für sie ist ihr Engagement als
Patin dezidiert darauf ausgerichtet, die Geflüchteten mit anderen Menschen persönlich
bekannt zu machen, so dass sich deren soziales Netzwerk erweitert und sie dadurch auch
in die Lage versetzt werden, selbstbestimmt Freundschaften einzugehen. Sie erzählt,
wie sie an eine Patin appelliert habe, ihre Mentées auch in ihre privaten Netzwerke ein
zuführen:

Dann nimmst du sie einfach mit, wenn du auf eine Veranstaltung gehst. Oder dann
nimmst du sie vielleicht mal mit, wenn Kaffee trinken ist oder irgendwas, wo du jetzt
privat hingehst. »Nein«, sagt sie, »also das ja nun nicht, das geht zu weit, das sind ja
nicht meine Freunde.« Und da merkte ich irgendwie […], dass das doch bei gewissen

28 Interview mit Elyas Tadesse*(Pseudonym) aus Eritrea, April 2022.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 213 

Leuten dann irgendwie so einen professionellen Charakter hatte, so wie Klienten, um 
die man sich kümmern muss oder so. Also es hatte nichts mit der Person zu tun, son
dern einfach mit der Tatsache, dass sie Geflüchtete waren und man denen helfen muss

te und sie dann auch professionell begleitet.29 

Dass ihre Ehrenamts-Kollegin sich auf eine professionelle Distanz zurückzieht und die 
Geflüchteten nicht aus persönlicher Sympathie, sondern aufgrund »der Tatsache, dass 
sie Geflüchtete waren« unterstützt, ist für sie »fast […] eine umgekehrte Form von Rassis
mus«. Denn es wird eine paternalistische Beziehung aufgebaut, in der die Geflüchteten 
lediglich als Schutzbedürftige betrachtet werden, jedoch nicht als »gleichwertige Men
schen, die einfach hierhergekommen sind, um zu leben, und denen man dabei hilft, hier 
irgendwie anzukommen und dann aber auch so mit einzubeziehen.« 

Die Differenz zwischen Hilfsbeziehung und Freundschaftsbeziehung, die hier the
matisiert wird, ist auch vielen Geflüchteten deutlich präsent. Zwar schätzen sie die in
tensive Unterstützung durch Ehrenamtliche, bemerken aber auch die sehr deutlichen 
Grenzziehungen, wenn es um deren Privatsphäre geht. Aus der Perspektive von Ehren
amtlichen verständlich, doch gerade, weil diese häufig die ersten und manchmal auch 
die einzigen engeren Kontakte zur »Aufnahmegesellschaft« repräsentieren, bedeutet es 
Geflüchteten sehr viel, nicht nur als Hilfsbedürftiger gesehen zu werden, sondern als 
Mensch mit einer eigenen Geschichte, Identität und Würde. Davon berichtet beispiels
weise Zarif Abdullah* aus Syrien, der mit seiner Mutter und seinen Geschwistern in einer 
Kleinstadt im Erzgebirge aufgenommen wurde: 

Eine Person, Hans* und eine Frau, die Rita* heißt, waren die Ersten, die wir kennen
gelernt haben. Sie arbeitet hier im Camp bei den Maltesern. Sie ist Lehrerin. Sie kam 
zu uns und hat uns in ihre Wohnung eingeladen. Das klingt, als ob man ein norma

ler Mensch ist und jemand lädt mich ein. Wir können endlich machen, was normale 
Menschen machen. Seitdem ich in Jordanien [war], habe ich mich gefühlt, als wenn 
ich nicht mehr zu den normalen Menschen gehöre. Ich dachte erst, dass sie sehr mutig 
ist, uns zu sich und ihrer Familie zum Essen einzuladen. Wir haben viel gelacht und ge
redet, da wurde ich wieder ein Mensch. […] Wenn ich das anderen Flüchtlingen erzähle, 
sagen die immer: »Das kann nicht sein, dass du bei Deutschen im Haus warst«.30 

Was Zarif Abdullah* hier schildert, erscheint zunächst wenig spektakulär: er wird von 
Ehrenamtlichen nach Hause eingeladen, um mit ihnen den Abend zu verbringen. Es 
gibt ein gemeinsames Essen, es wird erzählt und gelacht. Zarif Abdullah*s Schilderung 
ist anzumerken, wie bedeutungsvoll dieses Erlebnis für ihn ist. Er bindet es zurück an 
seine Lebenserfahrungen vor der Flucht. Die Flucht hat ihn entkoppelt von diesen als 
»normal« betrachteten Sozialisationsformen. Auf der Flucht erlebt er seine Entwurze
lung nicht nur physisch, sondern auch sozial, da es keine Kontaktpunkte in die jeweilige 
Mehrheitsgesellschaft gibt: Seit seinem ersten Zufluchtsort in Jordanien hatte er das Ge
fühl, »nicht mehr zu den normalen Menschen« zu gehören. 

29 Interview mit der ehrenamtlich Engagierten Ramona Haub* (Pseudonym) aus dem niedersächsi
schen Wendland, Mai 2019. 

30 Interview mit Zarif Abdullah* (Pseudonym) aus Syrien, Mai 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Ein normaler Mensch sein bedeutet in diesem Zusammenhang, von Mitgliedern der
Mehrheitsgesellschaft als ihnen zugehörig betrachtet zu werden. Zarif Abdullah*s Er
zählung verweist auf die Bedeutung der sozialen Zugehörigkeit für die Stabilisierung der
eigenen Identität. Konzeptionell lässt sich dieses Bedürfnis auf Basis der sozialen Identi
tätstheorie begründen. Ihre Ursprünge reichen weit zurück in die Moralphilosophie des
18. Jahrhunderts und die Feststellung, dass die Fähigkeit des Menschen zur Sozialisati
on ihn von allen anderen Lebewesen unterscheidet (McCall 2014: 5). Soziale Interaktion
wird als eine Grundvoraussetzung für die Aufrechterhaltung des personalen Selbst be
trachtet. Dabei werden drei Faktoren differenziert: das Bewusstsein des Selbst, dass die
eigene Existenz vom Anderen wahrgenommen wird; die Antizipation, dass sich der An
dere ein Urteil über das eigene Selbst macht, und drittens, dass das Urteil des Anderen
Auswirkungen auf das eigene Selbstwertgefühl hat (Cooley 1902: 184–185, in McCall 2014:
9). Das eigene Selbst in der Vorstellung des Anderen zu platzieren (»placing one’s self in the
attitude of the other«), wie es der amerikanische Philosoph und Sozialpsychologe George
H. Mead (1934) ausdrückte, geschieht durch Kommunikation und symbolische Handlun
gen, deren Bedeutung kollektiv geteilt werden. Für Zarif Abdullah* eröffnete sich mit der
privaten Einladung der Zugang zur lokalen Gesellschaft und damit verbunden zu einer
neuen sozialen Identität, gleichsam ein zweiter Menschwerdungsprozess (»da wurde ich
wieder ein Mensch«). Basierend auf diesem Schlüsselerlebnis wuchs sein soziales Um
feld sehr rasch, so dass er sich heute in der lokalen Gemeinschaft willkommen fühlt: »Das
war sehr gut. Seitdem kennen wir viele Leute. In [Wohnort, B.G.] fühle ich mich zuhause,
in [nahe liegende Kreisstadt, B.G.] nicht so. In [Wohnort, B.G.] fühlt man sich willkommen,
wenn man auf der Straße läuft, sagen immer alle ›Hallo‹. Echt tolle Leute.«

Die empirischen Betrachtungen zeigen, wie wichtig Intergruppenkontakte im Sinne
von meaningful contact sind, also mehr als beiläufige Kontakte, die mit Bedeutung aufgela
den sind. Zugleich wird deutlich, wie voraussetzungsvoll zwischenmenschliche Kontak
te sein können, angefangen bei zeitlichen und räumlichen Ressourcen bis hin zur Bereit
schaft, sich aufeinander einzulassen. Dabei paust sich die hierarchische Beziehung zwi
schen ›Etablierten‹ und ›Außenseitern‹ immer wieder durch. Umso bedeutsamer sind
an dieser Stelle Mitglieder der ›Etablierten‹, die sich in Form ehrenamtlicher Arbeit den
›Außenseitern‹ zuwenden, ihre Ressourcen anbieten und damit auch soziale Brücken in
die Ankunftsgesellschaft schlagen. Damit sind sie für viele Geflüchtete die ersten An
kerpunkte, an denen sie ihre soziale Identität an den Orten der Zuflucht stabilisieren
können.

8.3 Von everyday otherness zu everyday sameness:
Im Anderen das Eigene erkennen

Vieles, was in diesem Kapitel bislang zum Vorschein kam, deutet auf die Wirkmächtig
keit von alltäglichen othering-Prozessen hin, die zunächst als individuelle und dann als
kollektive Vorstellung des ›Andersseins‹ entwickelt werden und schließlich in einer sys
tematischen, wenn auch häufig nicht intentionalen Blockade von Inklusionsprozessen
resultieren. Othering bedeutet, dass durch die Definition von Merkmalen des Anders
seins eine klare Grenze zur Eigengruppe gezogen und damit zugleich die eigene soziale

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 215 

Identität gefestigt wird. Es ist das Gegenstück der oben dargelegten Prozesse der Identi
tätsherstellung, die das eigene Selbst in der Vorstellung des Anderen platziert – frei nach 
Mead also »placing the other in one’s own attitude«. Die Definitionskriterien des ›Eige
nen‹ sind die Bewertungsgrundlage für das Ausmaß des Andersseins und die Distan
zierung vom ›Anderen‹ (Reuter 2002: 20, 142, 146). Die Aktiv-Konstruktion des Begriffs, 
also othering im Englischen bzw. Veranderung oder Anders-Machung im Deutschen, be
tont die bewusste Herbeiführung von Ordnungen der Zugehörigkeit bzw. Nicht-Zuge
hörigkeit, was in verschiedenen Formen der (rassistischen) Diskriminierung resultieren 
kann. Dies lässt sich kaum besser demonstrieren als an der Wahrnehmung des Hijab in 
der deutschen Bevölkerung. 

8.3.1 Das Kopftuch als Symbol des Anders-Seins 

Der Hijab ist eines der materiellen Symbole, an denen sich der Prozess des Anders-Ma
chens mit all seinen Konsequenzen besonders deutlich aufzeigen lässt. »Solange sie das 
Kopftuch tragen« meint beispielweise ein Bürgermeister in einem informellen Gespräch 
über die fehlende Akzeptanz muslimischer Frauen in seiner Gemeinde, »werden sie nie 
Teil dieser Gemeinschaft sein«. Der Hijab wird (nicht nur bei geflüchteten Frauen) als 
Inbegriff des Andersseins und der Anpassungsverweigerung stilisiert. Insofern man das 
Kopftuch nur als ein Stück stoffliche Materie betrachtet, scheint die Forderung zumut
bar, dieses als Schritt zur sozialen Integration abzulegen. Anders stellt sich das aus der 
Perspektive muslimischer Frauen dar, für die der Hijab zu ihren religiösen Grundüber
zeugungen gehört. Muslimische Frauen sollten also auf darauf verzichten, ihr Bedürfnis 
nach einer religiös begründeten Bekleidungsvorschrift auszuleben, so die Logik, um da
mit der Mehrheitsgesellschaft die Chance zu geben, sie als Teil des Eigenen zu erkennen. 

Wie wirkmächtig der Hijab als Symbol des Anders-Seins ist, zeigt folgende Kon
versation mit Anna Schierau*, die als Bildungskoordinatorin für Neuzugewanderte 
im südlichen Niedersachsen tätig ist. Sie berichtet, dass die sichtbarere Präsenz von 
Muslim:innen nach 2015 in der Region zu einem gewissen Gewöhnungseffekt führte. 
Dennoch seien die mit dem Kopftuch verbundenen Stereotype weiterhin vorhanden: 
»Kopftuch ist mittlerweile …, man weiß es ist da, und es gehört dazu, ABER man ver
bindet damit auch ein ganz klares Bild einer Frau, nämlich ›Unterdrückung der Frau‹, 
›kann kein Deutsch sprechen‹.«31 Undenkbar also, dass eine derart markierte Frau als 
kompetente Fachkraft wahrgenommen wird. Anna Schierau* belegt die Wirkmächtig
keit dieser kollektiven Stereotypisierung mit einer Begebenheit, die sie als Mitarbeiterin 
der Landkreisverwaltung erlebte: 

Das habe ich hier in der Verwaltung tatsächlich mal erlebt, dass eine junge Frau mit 
Kopftuch zu uns hochgeschickt wurde, weil man davon ausgegangen ist, DA sie ja ein 
Kopftuch trägt, müsste sie in den Migrationsbereich. Sie wollte eigentlich nachfragen, 
ob ihre Bewerbung hier beim Landkreis angekommen ist, und hätte sich EIGENTLICH 
bei der Personalabteilung melden müssen. 

31 Interview mit Anna Schierau* (Pseudonym), Bildungskoordinatorin im südlichen Niedersachsen, 
Januar 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Diese Begebenheit ist kein Einzelfall. Viele geflüchtete Frauen, die den Hijab tragen, be
richten von herabwürdigenden und ausgrenzenden Erfahrungen im Alltag (vgl. Tab. 8.1)
und konkreten Behinderungen bei der Arbeitssuche (vgl. Kap. 5).

Tab. 8.1: Erfahrungen mit dem Kopftuch

Also wir sind jetzt seit dreieinhalb Jahren in Deutschland. Und wir kommen immer noch nicht so klar
mit den Leuten. In der Straße: »Ey, Ausländer, Kanake, Muslime«, also schlimme Worte! Immer noch!
Wegen dem Kopftuch. (Syrerin, 17 Jahre, seit 2016 in Deutschland, interviewt März 2019 in Sachsen)
Einmal war ich mit meinem Mann in Dresden und da kommen zwei Männer und wollen mein Kopf
tuch abmachen. (Syrerin, 30 Jahre, interviewt Juni 2019 in Sachsen)
Meine Freundinnen, die ein Kopftuch tragen, die haben auch alle keinen Praktikumsplatz bekommen.

(Afghanin, 21 Jahre, seit 2015 in Deutschland, interviewt März 2019 in Hessen)
Die Menschen lachen über meine Kleidung und mein Kopftuch. Sie lachen immer und sie sagen über
mich, dass ich verrückt bin, weil ich dieses Kopftuch trage, obwohl das Wetter zum Beispiel warm
ist. Sie sprechen immer darüber. (Syrerin 35 Jahre, seit 2015 in Deutschland, interviewt März 2019 in
Hessen)

Ich habe gemerkt, die Frauen mit Kopftuch hatten wirklich viel Schwierigkeiten. Manchmal fahren
die Frauen nicht mit dem Bus, weil der Fahrer oder die Fahrgäste schlechte Sachen sagen. (Gründerin
einer Migrantinnen-Selbstorganisation, interviewt November 2019 in Sachsen)
Aber ich denke, ein großes Problem in Deutschland ist, dass sie falsch über den Islam und das Kopf
tuch denken. In den Medien wird ein falsches Bild vermittelt. Ja, [aber] zum Beispiel eine Frau mit

Kopftuch kann Autofahren, sie kann arbeiten, sie kann schwimmen…. (Türkin, 18 Jahre, seit 2018 in
Deutschland, interviewt Juni 2022 in Mecklenburg-Vorpommern)

Ich habe zum Beispiel nur gehört: »Oh mein Gott, ich dachte, Sie haben ein Kopftuch, Sie haben fünf
Kinder und…. Ich hätte nicht gedacht, dass Sie einen Beruf haben und dass Sie arbeiten!« (Afghanin,
35 Jahre, seit 2003 in Deutschland, arbeitet als Fachlaborantin in einem Krankenhaus, interviewt April
2022 in Nordrhein-Westfalen)

Erfahrungsbericht aus einem Workshop für Ehrenamtliche: »Und dann kam auch das Thema Kopf
tuch, das war ein großes Thema. Dass dann die jungen Frauen mit den Kopftüchern und die älteren
Frauen, die sagten: ›Die sollen ihr Kopftuch abnehmen, die werden alle unterdrückt und die werden
alle misshandelt von ihren Männern.‹ Also solche Vorurteile, die es da gab.« (Iranerin, 35 Jahre, seit
2015 in Deutschland, interviewt April 2022 in Nordrhein-Westfalen)

Die Erzählung von Anna Schierau* gibt eine Vorstellung davon, wie die kollektive
Vorstellung über den Hijab in Handlungspraktiken einmündet. Wie die Referenzebene
des Eigenen konkret in der Beurteilung des Anderen wirksam wird, zeigt das folgen
de Zitat. Es entstammt einem Gespräch mit einer Sozialarbeiterin aus dem Bayerischen
Wald, die dort in der Jugendarbeit tätig ist und sich ehrenamtlich für Geflüchtete enga
giert. In einer längeren Einlassung räsoniert sie über den Umgang mit religiösen Prak
tiken der Geflüchteten und kommt im Anschluss zu sehr kategorischen Anpassungsfor
derungen.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 217 

Ich denke, so POLITISCH GESEHEN die Herausforderung ist auch […] die Frage, wie sich 
der Islam mit unserer Religion oder mit unserem Denken verbinden lässt, und da sehe 
ich zum Beispiel politisch schon, dass ich sage, WIE KANN ES SEIN, dass Menschen zum 
Beispiel FORDERN, Kopftuch aufsetzen zu dürfen, wenn sie zum Beispiel, sagen wir, im 
Rathaus arbeiten. Wo ich sage: Nein! Beispiel: Wenn ich in den Iran fliege und bin im 
Flugzeug, und der Landeflug geht auf Teheran, heißt es schon: A: Kopftuch, B: bede
cken, […] also mindestens bis kurz vorm Knie einen Mantel drüber. Das heißt, ICH HABE 
DAS SO ZU MACHEN. Und wenn nicht, komme ich GAR NICHT REIN ins Land. Und die
ses, ich WILL MEINE KULTUR HIER aber durchsetzen, das sehe ich als sehr schwierig. 
Und da bin ich auch SEHR NEGATIV. Also das ist so, da gibt es viele Leute, die sagen: 
»Lass sie doch«. Nein, da bin ich ganz anderer Meinung. Weil, ich denke einfach, das 
wird eine sehr große Herausforderung auf weite Sicht. Wenn so viele Muslime hier
bleiben und hier immer mehr durchsetzen wollen, wie sie das wollen.32 

In dieser Aussage wird die Eigenerfahrung von Roberta Klaus*, sich während einer Rei
se in den Iran vorübergehend den Normen eines autoritären Regimes zu unterwerfen, 
als Referenzrahmen für die Forderung nach einem autoritativen Umgang mit religiösen 
Bekleidungsformen in Deutschland herangezogen, etwa bei der Beschäftigung musli
mischer Frauen im öffentlichen Dienst. Dabei hat die gewählte Referenzebene eine ge
hörige Schieflage, denn die normativen Vorstellungen eines autoritären Staates, in dem 
der Islam Staatsreligion ist, lässt sich kaum mit der im deutschen Grundgesetz garan
tierten Religionsfreiheit vereinbaren. Im weiteren Verlauf des Gesprächs wird deutlich, 
dass Roberta Klaus* ihre Anpassungserwartungen sachlich an ihre feministische Per
spektive bindet, aus der heraus sie Rückschritte in der gesellschaftlichen Entwicklung 
zu einem gleichberechtigten Zusammenleben von Mann und Frau befürchtet, wenn die 
große Zahl der muslimischen Geflüchteten keinen Anpassungsdruck seitens der Mehr
heitsgesellschaft verspüren. Eine ganz andere Einordnung des Kopftuchs als religiös- 
kulturelles Symbol findet sich in einem Zeitungsbeitrag, der über die Erfahrungen zwei
er ehrenamtlicher Helferinnen mit der Begleitung von Geflüchteten berichtet: 

Der Kontakt mit den Muslimen habe auch ihre Wahrnehmung auf die deutsche Gesell
schaft verändert, erinnert sich S.: Die Mutter der syrischen Familie verlasse das Haus 
zwar nie ohne Kopftuch, »aber das hätte meine eigene Oma auch nicht anders ge
macht«. Die Zeiten, in denen ein Kopftuch auch in Franken als obligatorisches Klei
dungsstück für Frauen galt, seien noch gar nicht lange her. An dem, was anders ist, gebe 
es laut S. auch immer etwas Spannendes zu entdecken: »Die arabische Küche empfinde 
ich als große Bereicherung«, immer wieder werde sie bei Besuchen bei der Flüchtlings
familie zum Essen eingeladen. (Fränkische Landeszeitung 28.12.2015) 

Hier kommt es also zu einer Rückbindung der als ›anders‹ beobachteten Bekleidung 
an eigene kulturelle Muster und Orientierungen. Das Verhaltensmuster einer musli
mischen Syrerin wird im Kontext des eigenen Erfahrungshorizonts interpretiert bzw. 
normalisiert. Die Erinnerung an den Bekleidungsstil der eigenen Großmutter mit dem 
Kopftuch als »obligatorische[m] Kleidungsstück für Frauen« ermöglicht nicht nur eine 

32 Interview mit Roberta Klaus* (Pseudonym), Sozialarbeiterin im Bayerischen Wald, Juni 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Dekulturalisierung des Kopftuchs, sondern eröffnet auch die Perspektive auf Verän
derung, die sich mit der Zeit einstellen kann. Anders als die Einlassung von Roberta
Klaus*, die eine kategorische Anpassung an deutsche Sozialisationsmuster (die als
säkulär und emanzipiert gerahmt werden) fordert, findet S. Ansätze, das Eigene im
Anderen zu erkennen. In der Fokussierung auf das, was gleich ist (die Tatsache, dass
Frauen ein Kopftuch tragen), schichtet sie die vielen Aspekte des Andersartigen ab,
die in der Regel bei der Betrachtung muslimischer Frauen im Mittelpunkt stehen. Ihre
Interpretationsleistung entsteht im Rahmen eines langfristigen, freundschaftlichen
Kontakts zu der syrischen Familie – in der Begegnungsforschung auch als meaningful
contact bezeichnet. Auf dieser Basis entsteht eine Beziehung, die es ermöglicht, den
Anderen in seiner Gleichheit wahrzunehmen und damit auch Veränderungsprozesse
bei sich selbst anzustoßen.

Die von S. reflektierte Entwicklung bestätigt akkulturationstheoretische Überlegun
gen zu den möglichen Veränderungen des Selbstbildes durch interkulturelle Begegnung
und Kontakt. Dabei bleiben weiterhin die Prämissen wichtig, die Berry in seinem Ak
kulturationsmodell definiert hat, nämlich die Stärke des Wunsches auf Beibehaltung
der ›eigenen‹ Kultur und Identität einerseits, sowie die angestrebte Beziehung zwischen
dominanter und nicht-dominanter Gruppe andererseits (vgl. Kap. 6). Während in den
Interpretationen von Roberta Klaus* vor allem der mögliche Angriff auf ihre weibliche,
emanzipierte Identität durch das Frauenbild des Islam dominiert und zu einem starken
Wunsch auf Beibehaltung der ›eigenen‹ Kultur führt, dominiert bei S. vor allem die Ent
wicklung einer Beziehung auf Augenhöhe, wodurch sie in der Lage ist, die Unterschiede
zwischen dominanter und nicht dominanter Gruppe in einen anderen Interpretations
rahmen zu setzen. Diese beiden Beispiele weisen auch darauf hin, dass in die Wahrneh
mung des ›Anderen‹ und Einlassung auf den ›Anderen‹ viele intersektionale Verschrän
kungen (Gender, Sozialer Status, Race etc.) hineinspielen.

Der Aufbau von Kontakt, sei es flüchtiger oder bedeutungsvoller Kontakt, ist dabei
nicht auf die Personen in Schlüsselfunktionen der Aufnahmegesellschaft beschränkt, die
wir in diesem Kapitel in ihren Rollen als Bürgermeister:innen, Sozialarbeiter:innen oder
ehrenamtlichen Integrationshelfer:innen kennengelernt haben. Für das Andocken der
Geflüchteten im deutschen Alltag in einer für sie fremden und befremdlichen Umgebung
ist es die Summe der beiläufigen Gesten im Alltag, die einen Unterschied ausmacht (»Lä
cheln beruhigt uns«). Für diese angenehmen und beruhigenden non-verbalen Signale ist
insbesondere mehr Zugewandtheit aus dem Bevölkerungsteil erforderlich, der häufig als
»stille Mitte« passiv den Veränderungen der lokalen Gesellschaft beiwohnt und seine In
differenz auch durch monotone Mimik im öffentlichen Raum zur Schau stellt.

8.3.2 »Everyday sameness« und »transversal enablers«

Auch der australische Soziologe David Radford, der zur Geflüchtetenaufnahme im länd
lichen Australien forscht, setzt sich mit der Wahrnehmung des Andersseins und den Ef
fekten von Kontakt und Begegnung auseinander. Er geht davon aus, dass die Identifika
tion des Anders-Seins nicht lediglich eine Differenzfeststellung ist, sondern dass Men
schen die Tendenz haben, diese Differenzfeststellung in Opposition zu eigenen Merk
malen, Verhaltensweisen und Wertvorstellungen zu bringen, ähnlich wie ich das wei

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 219 

ter oben bereits an meinen eigenen empirischen Beispielen aufgezeigt und mit sozia
len Identitätsprozessen begründet habe. David Radford hinterfragt die positive Dyna
mik interkultureller Kontakte und weist darauf hin, dass die Begegnung mit dem Ande
ren auch riskant sein könnte, da sie Quellen des Konflikts bereithält. Andererseits bietet 
sie Möglichkeiten der gegenseitigen Stärkung und gemeinsamen Weiterentwicklung.33 
Und: würde man sich gar nicht begegnen, so bliebe nur das Vorurteil! (Radford 2016) 

In seinen empirischen Beobachtungen von Begegnungen zwischen afghanischen 
Geflüchteten und der australischen Kleinstadtbevölkerung erkennt David Radford 
verschiedene Formen des interkulturellen Missverständnisses, beispielsweise die Ein
stufung von unangepasstem Verhalten im öffentlichen Raum (z.B. nicht zurück Grüßen, 
auf den Boden schauen) als absichtsvoll, wenngleich es bei genauerer Betrachtung viel
mehr aufgrund von Unwissen und Verhaltensunsicherheit in der jeweiligen Situation 
erfolgt. So klagte etwa die Mehrheitsbevölkerung, die afghanischen Männer würden an 
öffentlichen Orten herumlungern und den Frauen nachschauen. Darauf angesprochen, 
reagierten die afghanischen Männer erstaunt, denn es sei in ihrer Heimat vollkommen 
üblich, sich im Freien aufzuhalten und die Welt an sich vorbeiziehen zu lassen. Als sie 
verstanden, dass ihre Präsenz im öffentlichen Raum Missfallen erregt, zogen sie sich 
zurück, um keinen weiteren Ärger zu erzeugen, und fühlten sich seither ausgeschlossen. 

Positiv aufgelöst werden konnten diese interkulturellen Missverständnisse, wenn es 
Menschen gab, die in der Lage waren, Verbindungen zwischen Eingewanderten und lo
kaler Bevölkerung herzustellen. David Radford bezieht sich dabei auf das Konzept der 
transversal enablers – Individuen, die durch interaktive Praktiken alltägliche Beziehun
gen zwischen Einheimischen und Neuankommenden vermitteln und damit interkultu
relle Differenzen oder Unsicherheiten überbrücken (Wise 2009). Nach der Sozialkapital- 
Theorie Robert Putnams stellen transversal enablers genau dieses Sozialkapital zur Verfü
gung, durch das Brücken zwischen verschiedenen Gruppen gebaut und auf diese Weise 
Beziehungen geknüpft werden, von denen alle profitieren. Diese Form des sozialen Ka
pitals basiert auf der Bereitschaft zivilgesellschaftlicher Akteure, miteinander zu koope
rieren. Grundlage für die Kooperation ist gegenseitiges Vertrauen, insbesondere auch in 
die Reziprozität von Leistungen, d.h. die Erwartung, das freiwillige Leistungen auch den 
Genuss von Gegenleistungen nach sich ziehen. Robert Putnam sieht Sozialkapital als In
begriff einer bürgerschaftlichen Haltung und betont den nicht nur gruppenspezifischen 
Nutzen dieses »sozialen Klebstoffs« (»social glue«) für die Gemeinwesenentwicklung (Put
nam 2000, 2007).34 

In vielen empirischen Felder der Integrationsforschung werden entsprechende Brü
ckenbauer vor allem in institutionalisierten Funktionen beschrieben, etwa in der Rolle 
von Integrationsberater:innen oder Mentor:innen. David Radford erkennt in seiner For
schung aber, dass im Grunde jede Kontaktperson diese Funktion ausüben kann, um die 
interkulturellen Dynamiken in einer Gemeinde positiv zu beeinflussen (Radford 2016: 

33 Ähnlich formuliert es der britische Geograph Nigel Thrift (2005: 147), der Städte und ihre hohe 
Interaktionsdichte zwischen Fremden sowohl als »oceans of hurt« (2005,147) als auch als »reservoirs 
of hope« beschreibt. 

34 Zur Anwendung des Konzepts auf Gemeinden in Deutschland vgl. Schnur 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

2136). Beispiele aus Radfords Forschung sind z.B. Erzieher:innen in der Kita, die die af
ghanischen Eltern aktiv animieren, zu verschiedenen Aktivitäten und Festen zu kommen
und sich zu beteiligen. Meine vergleichende Forschung zu lokaler Rezeptivität bestätigt
diese Befunde und lässt Muster erkennbar werden: So verfügen viele Brückenbauer über
eigene Migrationserlebnisse, die sie als Reflexionsebene nutzen, um die Schwierigkei
ten der Neuankommenden in der Gemeinde nachzuvollziehen und passende Angebote
zu entwickeln, die das Ankommen erleichtern. Auch die Ansprache der Geflüchteten fällt
ihnen oft leichter, wie die Sozialarbeiterin Jana Robson* mit Blick auf eine syrische Mit
arbeiterin konstatiert, die in ihrer Migrationsberatungsstelle einen Bundesfreiwilligen
dienst leistet. »Wenn sie nicht kommt, kommt keiner zu den Veranstaltungen. Wenn sie
kommt, kommen alle, (lacht) weil sie sozusagen eben die Mittlerin ist.«35

Doch nicht nur das Vorhandensein von Brückenkapitel ist von Relevanz, sondern
auch die Frage, wie dieses vor Ort zum Einsatz kommt. Meine vergleichende Forschung
hat gezeigt, dass dies vor allem damit zusammenhängt, wie die Träger:innen von Brü
ckenkapital vor Ort eingebunden sind und gehört werden. Brückenkapital wird beson
ders in solchen Gemeinden wirksam, die eine grundsätzlich positive Grundstimmung
bezüglich der Aufnahme von Geflüchteten zum Ausdruck bringen, was allen voran durch
den Bürgermeister oder die Bürgermeisterin artikuliert wird. Um zu zeigen, wie diese
Elemente zusammenwirken, besuche ich im nächsten Abschnitt ein Schwimmbad im
ländlichen Niedersachsen.

8.3.3 Das Waldschwimmbad

Robert Schramm* betreut das Waldschwimmbad in Bad Kortheim*, das komplett in
Händen eines Fördervereins ist. Die Stadtkasse ist klamm, so dass es nur die Alternative
gab, das Schwimmbad zu schließen, oder es in ehrenamtliche Hände zu geben. Schnell
fand sich der Verein zusammen, da das Schwimmbad als bedeutender Kontaktpunkt
in der Stadt gilt, an dem alle Bevölkerungsgruppen zusammenkommen: »Weil das hier
ist ja so ein Integrationspunkt, ein ganz großer. […]. Weil, wir haben hier sowohl, was
die einheimische Struktur angeht, wir haben hier Kinder, Jugendliche, Erwachsene und
alte Menschen, alle zusammen hier. Die sind alle hier im Wasser.«36

Als der Stadt 2015 mehrere hundert Asylsuchende zur Unterbringung zugewiesen
wurden, wollte der Förderverein seinen Anteil dazu leisten, den Menschen eine Mög
lichkeit der Alltagsgestaltung zu bieten. »Dass die jungen Erwachsenen nicht den gan
zen Tag auf der Bettkante sitzen müssen, sondern auch die Möglichkeit haben, zum Bei
spiel Sport zu treiben.« (Ebd.) So verschenkte man 100 Eintrittskarten, die von den Asyl
suchenden auch gern genutzt wurden. Schnell stellte sich heraus, dass die Kinder der
Asylsuchenden nicht schwimmen konnten, so dass als weitere Maßnahme Schwimm
kurse angeboten werden mussten. Robert Schramm* erinnert sich lachend: »Hier vorne,

35 Interview mit Jana Robson* (Pseudonym), Sozialarbeiterin und Migrationsberaterin in der sächsi
schen Lausitz, Mai 2019.

36 Interview mit Robert Schramm* (Pseudonym), Ehrenamtlich Engagierter in Bad Kortheim* (Pseud
onym), Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 221 

da geht es runter, das ist hier drei Meter achtzig tief, hier vorne. Da sind dann manchmal 
Kinder reingesprungen, und gluck, gluck, da waren sie unten.« 

Die Anwesenheit der neuen Badegäste zog verschiedene Anpassungsmaßnahmen 
nach sich. Die Baderegeln wurden in mehrere Sprachen übersetzt und zusätzlich Plakate 
in Symbolsprache zur Information aufgehängt. Diese Vermittlungsarbeit ist für Robert 
Schramm* aber nicht kulturspezifisch. Auch deutschen Familien müsse man teils erklä
ren, wie man sich im Badebetrieb zu verhalten hat. 

Wir haben Interesse an einem reibungslosen Betrieb, sage ich mal. Und trotzdem ist es 
manchmal eine Herausforderung. Wenn dann eine Gruppe kommt, die nicht Deutsch 
spricht, die die Sitten und Gebräuche nicht kennen, und so. Aber das sind auch viele 
deutsche Familien, die das auch nicht kennen. Also, wo man denkt, ja, die müssen es 
eigentlich wissen, wie das geht, aber die wissen es auch nicht. Und da muss man denen 
das genauso erklären, wie den anderen. Und dann läuft das auch, funktioniert es auch. 

Die Bürgermeisterin von Bad Kortheim* lobt die positive kollektive Haltung der lokalen 
Bevölkerung: »Wir sagen, wir sind gastfreundlich, wir sind weltoffen, so sehe ich uns. 
Es gibt sicherlich einzelne Stimmen, die da verhaltener sind. Aber so sehe ich uns.«37 
Natürlich waren nicht alle mit der Aufnahme von Geflüchteten und ihrer Integration 
in die Ortsgemeinschaft einverstanden. In Bezug auf den Badebetrieb wurden Anpas
sungserwartungen artikuliert, etwa hinsichtlich der Frage, ob man auf die Bedürfnisse 
muslimischer Frauen Rücksicht nehmen wolle. Schließlich votierte die Mehrheit für die 
Einrichtung einer Badezeit exklusiv für Frauen. Mit der Frage der Badebekleidung ging 
man sehr pragmatisch um, wie Robert Schramm* erzählt: »Wir haben gesagt, Ihr zieht 
einen Burkini an, alles gut. Es darf halt keine Baumwolle sein, muss halt ein syntheti
scher Stoff sein. So, dann ist das alles kein Thema.« 

Die Anwesenheit der Geflüchteten im Schwimmbad erzeugt bald Unmut bei Besu
cherinnen, die sich von den geflüchteten Männern in unangemessener Weise betrach
tet fühlen. Robert Schramm* betont, dass es zu keinerlei Übergriffigkeiten gekommen 
sei, und rechtfertigt das Verhalten der Geflüchteten mit dem male gaze, der in einem 
Schwimmbad weit verbreitet sei. Ganz wohl ist ihm nicht, als er diese Interpretation ge
genüber der weiblichen Interviewerin leistet, und er sucht nach geeigneten Worten: 

Die haben sie ja nicht angemacht oder so was. Sondern die haben so geguckt. Ich mei

ne, gucken ist… Wir sind hier…naja, in einem Bereich, … Hier ist man halt mit wenig 
Kleidung im Wasser oder läuft hier rum. Das ist hier relativ normal. Und das heißt, 
hier ist immer der Fall, dass jemand einen anguckt. Da sitzen die Leute hier, trinken 
Kaffee und gucken. 

Eine weitere Quelle des öffentlichen Unmuts resultierte aus der Annahme, Geflüchtete 
würden nun den Einheimischen gegenüber bevorzugt, da sie kostenlos das Bad besuchen 
und vergünstigt an Schwimmkursen teilnehmen dürfen. Robert Schramm* dementiert 
das: 

37 Interview mit Cornelia Rauh* (Pseudonym), Bürgermeisterin von Bad Kortheim* (Pseudonym), Ja
nuar 2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel 

Natürlich, aus Sicht einiger Deutsche, die hier waren, die dann sagen, denen schiebt ihr 
alles rein und wir kriegen es nicht, und so. Und deutsche Familien kriegen keine spezi
elle Unterstützung nein, das stimmt nicht, das kriegen auch deutsche Familien, wenn 
die sich melden hier, auch Unterstützung, auch Kurse, natürlich bezahlt. Schwimmkur

se für Kinder. Ist genauso, gleiche Thema. 

Der Förderverein stellt einige Geflüchtete als Reinigungskräfte ein, so dass diese plötz
lich in einer Funktionsrolle im Schwimmbad in Erscheinung treten. Das fordert die 
hegemoniale Betrachtungsweise der Badegäste heraus. Robert Schramm* berichtet von 
der Aufregung eines Badegastes, der die somalische Reinigungskraft des Diebstahls 
verdächtigte, als sie im Bereich der Schließfächer ihrer Arbeit nachging: »Da kamen 
Leute an die Kasse zu uns, haben gesagt, da ist eine Schwarze Frau, die klaut.« Als er 
von dieser Unterstellung hörte, reagierte er sofort: »Als ich das dann gehört habe, dass 
so was kam, habe ich dann mit Leuten geredet, habe gesagt, passen Sie mal auf, das ist 
die [Name, B.G.], das ist unsere beste Reinigungskraft, die kommt aus dem Sudan, die 
spricht Deutsch, die spricht gut Deutsch, sprechen Sie sie ruhig an!« 

Insgesamt zeigt der Förderverein als Badbetreiber eine pragmatische und integrati
ve Haltung und scheut sich nicht vor konflikthaften Aushandlungsprozessen mit Perso
nen, die sich kritisch gegenüber den Geflüchteten verhalten. Die mehrheitliche Haltung 
der Bad Kortheimer* Bevölkerung ist jedoch das Selbstverständnis, sich um die Men
schen zu kümmern, die aus humanitären Gründen an ihrem Wohnort untergebracht 
wurden. Robert Schramm* lobt das große Engagement in der Bevölkerung und bringt es 
in Zusammenhang mit der jüngeren Zuzugsdynamik, die Bad Kortheim* erfahren hat. 
Viele der neu Zugezogenen wollten sich mit konkreten Ideen am gesellschaftlichen Le
ben beteiligen und hätten ehrenamtliche Initiativen angeregt. Darauf konnte 2015 die 
Hilfe für Geflüchtete aufbauen: »Alle, die was machen wollen, was bewegen wollen, kön
nen das hier tun. Da können wir nur daran wachsen.« 

Günstig sei gewesen, dass viele Familien mit Kindern unter den Geflüchteten waren, 
denen die Einheimischen mit weniger Vorurteilen begegnen als alleinstehenden Män
nern. Viele hätten rasch Deutsch gelernt, die Kinder seien in den Schulen voll integriert. 
Der Ort konnte 2015 vakanten Wohnraum bieten und verfügt über die wesentlichen Ver
sorgungsinfrastrukturen, die Familien benötigen. So ließen sich auch die Geflüchteten 
vom Bleiben überzeugen: »Viele, die haben gesagt, wir lernen jetzt Deutsch, wir sprechen 
jetzt nur Deutsch, und wir wollen hier bleiben. Und wir wollen, dass unsere Kinder hier 
zur Schule gehen. Sie sollen hier aufwachsen, sollen was Anständiges lernen und sollen 
was studieren oder irgendwas machen.« 

Inzwischen haben sich viele persönliche Beziehungen zu den geflüchteten Familien 
entwickelt. Über diese sozialen Bindungen konnten Geflüchtete als ehrenamtliche Hel
fer:innen aktiviert werden, als Bad Kortheim* 2016 von einem Hochwasser heimgesucht 
wurde, das auch das Schwimmbad verwüstete: »haben geholfen, den Schlamm rauszu
schaufeln, und den Garten wieder aufzuräumen, das Freibadgelände wieder aufzuräu
men. Da haben viele mitgeholfen.« Die Sozialarbeiterin Carola Weise* findet, durch das 
Engagement für die Geflüchteten seien verschiedene zivilgesellschaftliche Akteure in der 
Gemeinde enger zusammengerückt. Auf diese Weise habe die Aufnahme von Geflüchte
ten auch einen Beitrag zum gesellschaftlichen Zusammenhalt geleistet: »Und das fand 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 223 

ich ja ganz spannend, wo ich dachte, auch das ist eine Form von Integration, dass wir 
alle an einem Tisch sitzen und auch aus sehr unterschiedlichen deutschen Kulturen teil
weise Menschen dagesessen haben oder auch immer noch sitzen. Und es funktioniert. 
Das finde ich ganz schön.«38 

Die Bürgermeisterin bestätigt die grundsätzlichen theoretischen Annahmen der Ak
kulturationstheorie, dass das gemeinsame Tun und die sinnhafte Begegnung im Alltag 
dazu beitragen, Vorbehalte abzubauen. »Je mehr Menschen sich aktiv den Geflüchte
ten zuwenden, was anbieten, mit ihnen Erfahrungen machen, desto weniger Hemm
schwellen haben die, die nicht dabei sind. Und sollte es Ängste geben, werden die auch 
anders abgebaut, wenn man einfach den Alltag zusammen erlebt.« Das Waldbad von 
Bad Kortheim* ist damit nicht nur ein Begegnungsort, sondern besitzt auch eine Zeiger
funktion hinsichtlich der Stabilität des sozialen Gefüges in Bad Kortheim*, findet Robert 
Schramm*: »Insofern ist so ein Bad immer so ein schöner Punkt, wo alles wieder dann 
zusammenkommt. Und ein schöner Praxistest, ob alles funktioniert.« 

8.4 Etablierte und Außenseiter: wirkmächtige Zuordnungen 

Begegnung und Kontakt, so zeigen die Ausführungen in diesem Kapitel, sind grund
sätzlich voraussetzungsvoll und werden durch viele individuelle und gruppenbezogene 
Merkmale determiniert, die sich intersektional verschränken können, wie etwa Fragen 
von Alter und Geschlecht, Herkunft und Status. Begegnungen und Kontakt zwischen 
Geflüchteten und Einheimischen sind zusätzlich durch Machtungleichheit und die teils 
starke Wahrnehmung des ›Anders-Seins‹ beeinflusst. Interkulturelle Sensibilität ist er
forderlich, um diese Aspekte zu reflektieren und im nächsten Schritt zu überwinden, um 
eine vorurteilsfreie Begegnung auf Augenhöhe zu realisieren. 

Die sozialwissenschaftliche Forschung hält viele Konzepte bereit, die dabei helfen, 
Dynamiken und Reaktionsmuster in der Begegnung zwischen Einheimischen und 
Fremden zu verstehen. Viele dieser Konzepte ergründen die Ausformung von Unter
schiedlichkeit in den Wahrnehmungsmustern und verknüpfen sie mit individuellen 
und kollektiven Merkmalen. Prozesse des othering werden vornehmlich mit dem Be
dürfnis nach Stabilisierung der sozialen Identität erklärt. Die Reaktion der Abgrenzung 
geschieht nicht intentional, sondern ist in alltägliche Wahrnehmungs- und Ordnungs
gewohnheiten eingebettet, was mit dem Ansatz der everyday otherness aufgezeigt wird. 
David Radford eröffnet mit dem Begriff der everyday sameness einen Perspektivwechsel 
hin zu den Gemeinsamkeiten von Gruppen im interkulturellen Begegnungskotext. 
Diese Perspektive schwingt in vielen Interviews mit, die wir mit der engagierten Zivil
bevölkerung geführt haben. »Die Grundbedürfnisse eines Menschen sind immer die 
gleichen«, resümiert etwa die Sozialarbeiterin Carola Weise* aus Bad Kortheim*: 

Du möchtest eine sinnvolle Aufgabe haben, in Sicherheit leben, Verbundenheit. Al
so, dass Du Freunde hast, dass Du gesehen wirst, etwas zu tun, also, das ist eigentlich 

38 Interview mit Carola Weise* (Pseudonym), Sozialarbeiterin in Bad Kortheim* (Pseudonym), Januar 
2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

EGAL, wo jemand herkommt. Und ich glaube halt einfach, wenn wir bereit sind, wert
zuschätzen, was jemand mitbringt, dann kann ganz viel passieren.39

Wichtig bei der Anwendung dieser Konzepte auf die Situation der Geflüchtetenaufnah
me ist die Erkenntnis der raum-zeitlichen Situiertheit der Befunde. Kontakt und Begeg
nung müssen als Prozess verstanden werden, durch den sich Veränderungen wie Anpas
sung oder Gewöhnung einstellen können.

Ein Blick zurück in die Aufnahme der Weltkriegsvertriebenen zeigt die Wirkmäch
tigkeit ausgrenzender Mechanismen selbst bei diesen scheinbar Gleichen. In der Vorstel
lung der ›Etablierten‹ handelte es sich bei den Vertriebenen aus Preußen, Schlesien oder
dem Sudetenland um Eindringlinge, die durch ihre konkreten Bedürfnisse eine Gefahr
für den eigenen Wohlstand darstellten. Während diese Haltung in städtischen Zuzugs
regionen weniger ausgeprägt war, weil dort durch die vielen Zu- und Wegzüge ohnehin
eine größere Diversität entstand, die die Unterschiede der Fluchtbiographie überdeck
te, zeigte sich das Etablierten-Außenseiter-Phänomen in den ländlichen Regionen sehr
stark. Der Ethnologe Albrecht Lehmann (1991) begründet das mit der Geschlossenheit
der dörflichen Lebenswelt und den personalisierten Erfahrungsräumen, in denen man
sich durch das Erzählen einer gemeinsamen Geschichte mit konkreten Ereignissen wie
Geburten, Unfällen oder Familienstreitigkeiten der gegenseitigen Solidarität versicher
te. Gegen diese langjährig aufgebaute Gemeinsamkeit bleiben Neuankommende über
Generationen hinweg Außenseiter. Das wurde auch in meinem Datenmaterial immer
wieder deutlich:

Also wir haben hier auch Geschichten davon, dass sich Leute vor 20, 25 Jahren sich ein
Haus gebaut haben in irgendeinem Dorf, aus der Großstadt gekommen sind und nach
25 Jahren immer noch das Gefühl haben, sie gehören nicht zur Dorfgemeinschaft dazu.
[…] Das ist auch für uns Deutsche so ein Moment, wo wir kurz mal innehalten sollten,
was bedeutet denn für uns eigentlich jemanden mit in die Gemeinschaft zu lassen und
was ist überhaupt Gemeinschaft für uns? Wo fängt das an? Im Kopf? Muss ich mit den
Leuten zur Schule gegangen sein, um mit ihnen in einer Stadt leben zu dürfen?40

Die mentale Abgrenzung wird durch Grenzziehungen im Sozialraum sehr konkret zum
Ausdruck gebracht, etwa durch »die Linie auf dem Pausenhof«, die katholische Einhei
mische und evangelische Flüchtlingskinder trennte, wie Martin Ropert* aus Schweg
holz* erzählte (vgl. Kap. 7). In Albrecht Lehmanns Dokumentation »Im Fremden un
gewollt zuhaus« sind viele derartige Reflexionen von Geflüchteten versammelt, die bei
spielsweise nie in die Wohnung des einheimischen Nachbarskindes eingelassen wurden,
denen es verwehrt wurde, Gebrauchsgegenstände auszuleihen, oder die es in der Dorf
kneipe nie gewagt hätten, sich an den Stammtisch zu den Bauern zu setzen, denn diese
hätten im Dorf das Sagen gehabt und auf die mittellosen Geflüchteten herabgesehen. Ei
ne deftige Geschichte trägt in Albrecht Lehmanns Band der Zeitzeuge Franz Neumann

39 Interview mit Carola Weise* (Pseudonym), Sozialarbeiterin in Bad Kortheim* (Pseudonym), Januar
2019.

40 Interview mit Rainer Konert* (Pseudonym), Mitarbeiter Wohlfahrtsverband, Bad Borkau* (Pseud
onym), Sachsen, Dezember 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 8 – Begegnung und Kontakt zwischen Einheimischen und Fremden 225 

vor, der als Geflüchteter im Dorf eine Einheimische geheiratet hat, was damals noch in 
der Terminologie der Nazizeit »Mischehe« genannt wurde und gesellschaftlich ob der 
Mittellosigkeit und des fehlenden Leumunds des Bräutigams missbilligt wurde. Franz 
Neumann erzählt, dass ihm zehn Mark abverlangt wurden, als er seine Sauen beim Ge
meinde-Eber decken lassen wollte, obwohl dies ein »öffentlicher Eber«, also Teil der dörf
lichen Allmende, gewesen sei. Die Replik des Bauern: »Ja, ganz recht, aber nur für Hie
sige und Du bist kein Hiesiger.« Auf die Reaktion Franz Neumanns, dann würde er das 
nächste Mal seine Frau schicken, denn sie sei eine Einheimische, wollte der Bauer ei
ne Gebühr von fünf Mark erheben, gleichsam ein fairer Preis für die »Mischehe«. Franz 
Neumann schließt die Erzählung mit den Worten »Das ist zum Lachen, aber so wurden 
wir verstoßen.« (Lehmann 1991: 50) 

Eine Begebenheit, die ich in den 1990er Jahren erlebte, verweist auf die nachhalti
ge Wirkung von Etablierte-Außenseiter-Ordnungen für das eigene und das kollektive 
Selbstverständnis. Damals machte ich mit meiner bereits gebrechlichen Großmutter ei
ne Spazierfahrt in den Ort, in dem sie nach der Vertreibung zunächst gelebt hatten. Un
ser Ziel war vor allem der dortige Friedhof, wo meine Großmutter nach den Gräbern 
einiger Bekannter schauen wollte. Kurz vor dem Parkplatz erkannte sie eine Frau auf 
der Straße. Als ich sie fragte, ob ich anhalten soll, damit sie ihr guten Tag sagen könne, 
winkte sie verlegen ab. Diese Frau hätte immer auf die Vertriebenen herabgesehen, der 
wolle sie jetzt nicht begegnen. Diese Begebenheit, immerhin 50 Jahre nach der Ankunft 
der Vertriebenen, weist auf die Persistenz von sozialen Hierarchisierungen auf Grundla
ge des Etablierten-Außenseiter-Konzeptes hin, zumindest, um bei dem Beispiel meiner 
Großmutter zu bleiben, bei den Außenseitern. Wie die Passantin, Angehörige der Eta
blierten, reagiert hätte, wüssten wir nur, wenn es zu einer Begegnung gekommen wäre. 
Doch diese Resilienz, die innere Standfestigkeit, sich in eine womöglich ›riskante Be
gegnung‹ zu begeben, konnte meine Großmutter nicht mehr aufbringen, und sie hätte 
vermutlich auch keinen nennenswerten transformativen Effekt mehr gehabt. 

Anders sieht das in aktuellen Ankunftssituationen aus, wo sich Etablierte und Neu
ankommende neu formieren. Hier kann, in den Worten des Geographen Nigel Thrift 
und in Bezug auf Interaktionen zwischen Fremden und Einheimischen, auch die flüch
tige Begegnung und die damit einhergehende beiläufige Sozialität einen »Ozean des 
Schmerzes« ebenso wie ein »Reservoir der Hoffnung« bereithalten (Thrift 2005: 147, aus 
dem Englischen übersetzt durch die Autorin). In meinem Datenmaterial kann ich diese 
Ambivalenz am Fallbeispiel Marstadt* nachzeichnen, die Stadt in Sachsen-Anhalt, die 
durch den hohen Leerstand der kommunalen Wohninfrastruktur Geflüchtete von Be
ginn an dezentral unterbrachte, so dass sich Begegnungssituation in der Nachbarschaft 
und im öffentlichen Raum ergeben. Geflüchtete berichten von den allmählichen Ver
änderungen, die sie bei Begegnungen auf der Straße erleben. Menschen schauen nicht 
mehr so grimmig, teils kommt es zu kommunikativen Situationen, die die Angleichung 
im Alltagsleben widerspiegeln. Haina Hamad* führt das auf den Gewöhnungseffekt im 
Alltag zurück: 

Weil die Ausländer wohnen fast überall in Marstadt*. […] Und wenn man jetzt über
all wohnt, dann haben wir auch jetzt überall Deutsche in der Nähe oder bei unserer 
Umgebung. Und das heißt, dass die Leute, wenn die am Anfang jetzt sagen: »Ja, mit 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Birgit Glorius: Flucht, Ankommen und sozialer Wandel

Ausländern will ich nichts zu tun haben.« Die, also die Ausländer jetzt sind nicht weg,
und die Deutschen sind auch nicht weg. Und man lernt halt am Ende, dass man eigent
lich nichts anderes als zusammenleben will.41

Zugleich erleben Geflüchtete in Marstadt* nach wie vor rassistische Anfeindungen und
müssen stets darauf gefasst sein, angepöbelt zu werden. Es erfordert eine gewisse Wi
derstandsfähigkeit, also Resilienz, um negative Erfahrungen auszuhalten und weiter an
der Beziehung zu arbeiten, anstatt die Differenz als unüberbrückbares Hindernis zu be
trachten. Resilienz ist in dieser Form für die Geflüchteten genauso wichtig wie für die
lokale Bevölkerung der aufnehmenden Kommune (vgl. Bourbeau 2015, Rashid/Gregory
2014). Im abschließenden Kapitel werde ich diesen Gedanken nochmals aufgreifen.

41 Interview mit Haina Hamad* (Pseudonym), Juli 2022.

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013 - am 13.02.2026, 17:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410264-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

