
322 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

5. Interview mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel17

K.S.-W.: Der zentrale Auslöser für meine Forschungsidee war die künstlerische Ausein-

andersetzung mit »(t)air(e)«, das ich oft selbst aufgeführt habe. Ich fand es faszinie-

rend, dass ich bei dem Stück nicht nur als Musikerin auf der Bühne im traditionellen

Sinne eine Partitur interpretiere, sondern dass man existentielle körperliche Prozesse

unmittelbar durchlebt. Man verliert zu einem gewissen Grad die Kontrolle über musi-

kalische Prozesse und unterwirft sich den eigenen Körperfunktionen. Genau das ist es,

was mich an Werken wie »(t)air(e)« oder Cardiophonie interessiert. Wie sehen Sie die

Rolle des Interpreten zwischen traditioneller Interpretation und Unterwerfung unter

eigene Körperprozesse?

 

H.H.: Ich schlage vor, dass wir das Stück im gemeinsamen Durchlesen besprechen.

»(t)air(e)« ist insofern ein Sonderfall, da ich verschiedene instrumentale Funktionen bis

an die Extreme dehne: Ich verlange, dass etwas molto espressivo gespielt werden soll,

wenn gar keine Energie mehr im Körper ist, sodass quasi der Körper und der Ausdruck

gegenläufig sind. Das interessiert mich extrem. Dieses Phänomen hat man zum Bei-

spiel auch im Kammerkonzert von Alban Berg, wo die Geige col legno tratto eine wun-

derbare Melodie spielt, aber es ist, wie wenn ihre Stimmbänder zerschnitten wären, sie

nichtmehr singen kann. Aber sie singt eben trotzdemund dadurch gewinnt es vielleicht

sogar noch an Expressivität, wie wenn sie es mit einem schönen Geigenton interpre-

tierte. In meinem Stück Psalm nach Paul Celan ist das Wort »Gott« immer durch »nie-

mand« ersetzt. Nach der jüdischen Tradition wird »Jahwe« nicht ausgesprochen. Also:

»Gelobt seist du, niemand.« Und dieses Stück ist eigentlich fast das Abbild einer musi-

ca negativa, theologisch gesprochen, da der Name Gottes nicht ausgesprochen werden

darf, aber gleichzeitig auch der Name Gottes mit dem vollen Klang verbunden ist, mit

dem Ton. Hier hat man den Eindruck, als würde ein riesiger Teppich über den Chor

gelegt und es kommen nur noch ganz kleine Ränder unter dem Teppich hervor: die

ganz hohen Töne oder die ganz tiefen Strohbasstöne. Sonst hört man alles stimmlos

gesprochen, gehaucht, wie mit durchgeschnittener Kehle gesungen. Man könnte das

Stück auffüllen mit den ursprünglichen Tönen, aber es ist wie ein klangliches Negativ,

so dass zum Schluss das Wort »niemand« nicht mal mehr mit Atem gesprochen wird,

sondern nur noch mit Mundbewegungen. Ähnliches habe ich auch in der Oper Come

and go gemacht.

»(t)air(e)« ist das Zentrum des Scardanelli-Zyklus. Von Hölderlin zu Scardanelli gibt

es quasi eine Schallmauer, eine Glaswand. Dass der gleiche Mensch unter anderem Na-

men so schreibt, wie er vielleicht mit 17-18 Jahren in Maulbronn im Stift geschrieben

hat – in Blankversen, in akustisch völlig reinen Reimen, was es im Deutschen sonst

selten gibt – und den Namen Scardanelli annimmt, das ist eine Art Verweigerungs-

haltung. Aber gleichzeitig auch ein Zu-sich-kommen, das wirklich in die Essenz des

Menschen eindringt. Auch in den Chören kommt es vor, dass die Stimmen jubilieren,

17 Die Transkription wurde auf Wunsch des Komponisten von der Verfasserin dieser Arbeit sprach-

lich überarbeitet. Heinz Holliger hat sie daraufhin selbst nochmals sprachlich wie auch inhaltlich

geringfügig überarbeitet und sie in dieser Form autorisiert und zur Veröffentlichung freigegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anhang 323

aber im Einatmen jubilierend singen, wobei sie hinsichtlich der Produktionsvorgänge

»falsch« singen. Oder dass man eben am Ende, wenn die Lungen leer sind, zum Bei-

spiel auf »Menschheit« eine riesige Vokalise singt und gleichzeitig auch mit geschlosse-

nem Mund das Wort »Menschheit« aussprechen muss. »(t)air(e)« und diese Chöre sind

gleichzeitig entstanden. Ich sehe gar keinen großen Unterschied zwischen diesenWer-

ken. Und ich sehe es auch nicht, wie Sie es beschrieben haben, dass der Instrumentalist

in einen anderen Zustand gerät – für mich ist es völlig normal, dass man in diesem Zu-

stand eben ist, wennmanMusik macht. Bei »(t)air(e)« empfindet manmit der Flöte das

Atmen ganz direkt – viel mehr als bei Bogenstrichen, oder bei der Oboe, wo man sehr

wenig Luft braucht und dann ganz schnell atmet. Die Flötenatmung ist ungefähr im

normalen Tempo des Aus- und Einatmens. Das Stück hätte ich, glaube ich, wirklich für

kein anderes Instrument schreiben können, weil das Mundstück so offen liegt. Es gibt

kein Mundstück, dass imMund drin ist oder das unsichtbar ist, sondern alles ist direkt:

Körper und Instrument sind eine Einheit. Das Instrument ist nur die Verlängerung der

Atemwege des Körpers. Außerdem kommen in »(t)air(e)« ganz viele – ich würde fast

sagen – »konkrete« Elemente hinzu, wie zum Beispiel die Dreiklänge im Frühling I des

Scardanelli-Zyklus. Es gibt zudem chromatische Motive, die sonst in meinen Stücken

auch oft vorkommen und die auch bei Webern vorkommen könnten in opus 10, 6 oder

9 zum Beispiel.

Die Flöte spielt ihreMelodie zu Anfangmit extremdunklemTon. Zuerst kommt ein-

fach der Atem, und der wärmt schon quasi den Körper der Flöte, und dann – in dem

Atem – erscheint allmählich der Ton. Wenn dieser Ton da ist, sind die Lungen schon

zu 2/3 leer. Die Melodie muss mit dunklem Ton, der wenige Obertöne hat, in einem

molto espressivo in ppp gespielt werden, wie aus alter Zeit. Das ist schön im Klang und

dunkel und sehr misterioso und leise, aber wichtig, ist, dass einfach dieser Filter, dieser

Teppich auf dem Instrument ist, sodass die Flöte nicht mehr ganz so klingt, wie man es

von einer Flöte eigentlich erwarten würde. Und dann sind auf dem Scardanelli-es die

Lungen fast leer. Das es ist auch bei Schumann und Schubert ein Symbol, und wenn

Schumann von sich spricht, ist es meistens in Es-Dur oder es-moll. Dann presst man

noch den letzten Rest des Atems heraus, wie ein Seufzen oder wie jemand, der fast am

Ersticken ist. Plötzlich erscheint so etwas wie ein Zurück, wie wenn man den ganzen

Atemvorgang zurücknähme. Es wird von hell zu dunkel vokalisiert, aber gleichzeitig im

Einatmen. Und es folgt die völlige Paralyse, man darf nichts bewegen und nach dieser

unglaublichen Spannung,wennman so lange eingeatmet hat ohne auszuatmen, kommt

eine plötzliche Explosion und schon wieder der kaputte Ton. Es ist so geschrieben, dass

es ganz den Funktionen des Atmens entspricht. Nur setzte ich das normale Atmen au-

ßer Funktion, es ist ein anderes Atmen,wie wennman eineMinute einen Ton aushalten

muss auf einem Streichinstrument ohne Bogenwechsel. Langsam kommen natürlich

die Nerven ins Spiel, die Zittern verursachen. Nach diesem Zitterton, der sich übrigens

so wie eine Subdominate zum es verhält: as-scardanelli: es-as, sinkt der Ton schließlich

ab, aber in Mikrointervallen, ganz ganz müde und immer langsamer. Und dann heißt

es »unmerklich einatmen«, was der Zuhörer gar nicht realisieren sollte, so als wenn

alles weiterginge. Dabei denke ich zum Beispiel an den ganzen Gedichtband Atemwen-

de von Celan oder an den Ausdruck »am äußersten Atemzipfel« bei Nelly Sachs. Beide

sind Leitfiguren für mich. Dann kommen Dinge vor, die eigentlich in einem normalen

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Instrumentalstück vorkommen könnten: Etwa Doppelzungenstaccato, aber im Einat-

men. Dadurch wir der Klang völlig verändert. Der letzte Ton ist ohne Zungenstoßen,

nur Zwerchfell, und wieder auf es. An dieser Stelle hat man nicht mehr sehr viel Luft,

aber muss über die Quinte in die Duodezime in die Doppeloktave überblasen – vom

tiefen Griff in die Obertöne – und ganz zum Schluss erfolgt ein völlig panisches, ganz

schnelles Einatmen und sehr langsames Ausatmen. Beim Ausatmen erscheint äußerst

langsamundmit letztemAtemwieder so eine webernscheMelodik,wie »aus alter Zeit«,

aber verzittert, wie in der »äußersten Atemspitze«. Danachmacht sich dieses Einatmen

selbständig, wie als semiotisches Zeichen. Es hört sich an wie schluchzen. Es ist kein

physisches Ein- und Ausatmen, sondern wirklich ein espressivo-Zeichen, keine Atem-

übung! Mir ist vielmehr wichtig eine emotionale Situation auszudrücken. Beim zwei-

ten Mal erscheint es nur noch im Einatmen, man wagt nicht mehr auszuatmen, wie

im Schreck. Und dann – plötzlich –wieder eine Explosion, aber mit geschlossenem An-

satz. Man ist jetzt völlig eins mit dem Instrument. Also nicht mehr der Ansatz über die

Kante, sondern direkt ins Instrument. Es entstehen Jet-Obertöne.Wenig später kommt

die Terz zumGrundton als Herzschlag. Ein Herz schlägt ja nicht im Dreivierteltakt, wie

es so schön heißt, und auch nicht im Tempo 60, wie es im Wozzeck heißt. Es schlägt

ungefähr im Verhältnis Systole und Diastole in Quintolen. Wenn man die Flöte wieder

ausdreht, kommt die Luft wieder über die Kante, und man hört die Resonanz des d,

der Grundton der alten Traversflöte. Über diesem Grundton, bei wenig Atem, hört man

schließlich Whistletöne, wie wenn man über einen Kamm bläst oder ein Seidenpapier.

Das ist wieder eine Echo-Entsprechung zu den vorherigen Obertonreihen und wird in

verschiedenen Tempi mit dem Herzschlag gemischt, der immernoch hörbar ist. Die

Flöte, könnte man sagen, ist der Körper. Im letzten Teil erscheinen ständig Pausen,

aber keine Pausen, wo man sich ausruht, sondern wo man hört, wie diese Melodie wei-

terklingt, als wäre sie unter Wasser und würde plötzlich auf- und wieder untertauchen.

Am Schluss steigt eine Figur auf, die von meinem Ton h bis zum a von Aurèle Nicolet

geht. Das ist quasi eine Signatur. In dieser Art Epilog oder Coda ist es diese Ruhe, die

irgendwie ein bisschen unheimlich wird, weil die Melodie plötzlich verschwindet und

wiederkommt. Das ist in Atembogen ganz ähnlich. Den ganzen Schluss zum Beispiel

hört man nicht mehr, aber alle spielen ganz intensiv und der Dirigent dirigiert etwas

völlig anderes – ein Zitat aus Musik für Saiteninstrumente von Bartok, das sich im-

mer weiter verlangsamt. Je langsamer die Dirigierbewegungen werden, desto weniger

hört man die Instrumente, obschon sie weiterspielen. Diese Ideen setzen sich in vielen

Stücken fort.

 

K.S.-W.: Diese Stellen, die sich am Rande des Erstickens abspielen, die haben eine un-

heimliche Kraft für den Interpreten,wie auch für die Zuhörer.Der Interpret scheint sich

dort als lebenden Organismus zu spüren und Erstickungsprozesse wirklich zu durch-

leiden, denn er kann an diesen Stellen nicht mehr bewusst gestalten.

 

H.H.: Wennman Schumann spielt, durchleidet man auch ganzemenschliche Tragödien

genau wie bei Schuberts Die Unvollendete – das ist Musik aus dem Jenseits. Aber auch,

wenn ich alte Musik interpretiere, bin ich der Gleiche, wie wenn ich »(t)air(e)« kompo-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anhang 325

niere. Das ist für mich kein Unterschied. Ich habe den Text »META TEMA ATEM«18 ver-

fasst, wo ich »Breath« von Beckett zitierte. Der Geburtsschrei und der letzte Atemzug,

das sind Anfang und Ende dieses Riesenstückes, das ein Leben lang dauern könnte oder

so lange, wie es Menschen gibt, dauern könnte, obschon es nur eineMinute dauert. Das

Atmen ist für mich keine technische Übung, allein schon weil ich Berufsatmer bin. Das

empfinde ich als selbstverständlich. Als Dirigent probiere ich alle Streicher auch zum

Atmen zu bringen und auch die Pianisten. Da ist es noch schwieriger sich vorstellen,

dass auch ein mechanisch produzierter Hammerschlag auf eine Saite die Geburt eines

Klanges oder das Ausklingende der Tod eines Klanges sein kann. Das ist vielleicht auch

der Grund, warummich elektronische Musik überhaupt nicht interessiert, weil ich die-

se Verbindung von Psyche und von Klangproduktion und eben auch Physis überhaupt

nicht spüre. Ich habe zwar ein Stück gemacht, den Introitus, eine Pfingstmesse, in dem

ich weißes Rauschen verwendet habe. Aber es klingt wie Atemmusik, ähnlich wie Pneu-

ma, es ist körperliche Musik. Auch interessieren mich die technischen Möglichkeiten,

wie man eine Körperlichkeit in ein mechanisches Instrument hineinprojizieren kann.

Ich habe die Orgel verkörperlicht, indem ich zum Beispiel Choralmelodien zitiere und

dann die Vokale über Vocoder darauf spreche, so dass die Klänge der Orgel wirklich

sprechen. Und am Schluss, wenn die Orgel in die tiefsten Frequenzen ansinkt, fangen

ihre Bässe plötzlich an richtig zu sprechen. Das handelt von der Erblindung des Klan-

ges. Das Licht und der Klang sind Parallelen.

 

K.S.-W.: RomanBrotbeck hat geschrieben, dass sich in Bezug auf den Scardanelli-Zyklus

das Verhältnis zwischen Komponist und Interpret demjenigen zwischen Täter und Op-

fer annähert.19

 

H.H.: Also, ich empfinde einen Interpreten nicht als Opfer und mich nicht als Täter.

Sondern ich möchte, dass beide gleich intensiv die Musik spüren, dass das, was ich ge-

ben kann oder zu geben versuche, irgendwie eine Resonanz hervorruft im Körper eines

anderen Interpreten, aber vor allem im Geiste, in der Seele eines anderen Interpreten.

Ich kenne wirklich alle Instrumente ziemlich genau, weil ich ständig in der Praxis tätig

bin. Das ist wie früher, als Interpret und Komponist eins waren. Ich schreibe nie etwas

Unmögliches, wenn man das so sagen kann, aber ich probiere einfach den Interpreten

an die Grenzen zu führen, gerade weil ich ihn so hoch schätze, sodass ich meine, er

könnte etwas entdecken in meiner Musik. Es ist schwierig, weil ich den ganzen Spiel-

vorgang bzw. Singvorgang eines Interpreten in ein Netz von Bezügen einbringe. Das ist

mir wichtig. Ich will nicht eine Melodie zeigen, die ein bisschen zittert und nicht mehr

klingt, sondern ich will zeigen: Dieser Mensch probiert noch sehr expressiv zu spielen,

18 Holliger, »META TEMA ATEM«, 165-167.

19 »Der Interpret wird Exerzitien unterworfen, die auf das Existentiellste seiner Persönlichkeit zie-

len. Wenn Holliger mit einem ganzen Arsenal von Anweisungen, die gegen die sogenannte Natur

verstoßen […], alle natürlichen oder eingeübten Verhaltensweisen der Interpreten blockiert und

lähmt, nähert sich das Verhältnis zwischen Komponist und Interpret jenem zwischen Täter und

Opfer an. Und indirekt überträgt sich dieses Verhältnis auch auf das Publikum.«Brotbeck, »Scar-

danelli et l’/d’après Scardanelli«, 152.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

auch wenn er schon am Ende seines Atems ist. Und das ist etwas völlig anderes! Bei mir

ist das klangliche Ergebnis nicht im Vordergrund, sondern die Produktionsbedingun-

gen eines Klanges. Da treffe ich mich ein bisschen mit Helmut Lachenmann. In den

1970er Jahren waren wir »auf gleichen Pfaden«,20 wie er es beschrieben hat. Bei mir

ist jedes neue Stück eine Entdeckungsreise. Ich möchte nie so einen Zettelkasten von

Möglichkeiten haben, die man einfach so abrufen kann. Ich möchte immer die Stim-

me neu entdecken, das Instrument neu entdecken! Einfach wie ein Kind auch die Welt

kennenlernen, alles entdecken oder sogar etwas auseinandernehmen, um zu schauen,

was drin ist.

 

K.S.-W.: So etwas muss man als Interpret ja auch in ähnlicherWeise tun, um die Klänge

zu entdecken.

 

H.H.: Ja, vielleicht etwas Neues in sich zu entdecken. Ich bin wirklich ein extremer Oh-

renmensch. Aber Klangeffekte zu schreiben, das interessiert mich überhaupt nicht. Ich

dirigiere ständig Debussy und kenne wirklich die differenzierteste Klanglichkeit. Mir

sind fast alle Stücke, die ich höre, viel zu grob gestrickt. Boulez hat das so genannt: »an-

ekdotisch schreiben«. Wenn man für ein Instrument wie das Xylophon ein Glissando

über die schwarzen Tasten schreibt, nur weil es eben diese Töne gibt, dann beschreibt

man nur das Instrument und macht nicht wirklich Musik. Dass man diese Gegeben-

heiten kennt, ist wichtig, aber nicht die Hauptsache, sondern hinter den Klängen noch

etwas mitzudenken. Die Unmöglichkeit überhaupt noch zu singen, wie in Psalm. Das

ist ja nicht ein schönes Stück, wo man Atem hört und Klang, sondern das ist ein Stück

über den Verlust des Klanges, dass die Menschheit den Klang verliert, dass es nach

dem Holocaust einfach, wie Adorno sagt, eine Sünde ist ein Gedicht zu schreiben. Es

ist mir wichtig keine literarischen Botschaften zu geben, sondern über den Klang zu

sprechen oder – wie in Romancendre – wirklich von dieser Verbrennung der Schu-

mannschen Romanzen für Cello und Klavier zu sprechen, zu erforschen, wie die Asche

dieses Stückes geklungen hat. Natürlich schreibe ich viele instrumentale Neuheiten für

die Instrumentalisten, aber das ist völlig sekundär, der Klangmuss total integriert sein,

und es ist wichtig immer daran zu denken: Woher komme ich? Wohin gehe ich?

 

K.S.-W.: Ich empfand es als große Herausforderung im Rahmen einer Rundfunkauf-

nahme von »(t)air(e)« die Erstickungsprozesse zu vermitteln.

 

H.H.: Ja, das ist dann schwieriger, dann klingt es mehr als absolutes Klangstück und

das muss natürlich trotzdem Bestand haben.

 

K.S.-W.: Aber die visuelle Ebene ist Ihnen schon auch sehr wichtig?

 

H.H.: Sicher. Mir ist auch wichtig, dass man mit der Wahrnehmung spielt und bei-

spielsweise kaum mehr genau merkt, wer spielt, sodass ein Instrument wie maskiert

klingt durch ein anderes Instrument. Diese Idee findet sich auch in der Unvollendeten

20 Lachenmann, »Über Heinz Holliger«, 307.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anhang 327

von Schubert, wenn Klarinette und Oboe zu einem dritten Instrument verschmelzen.

Oder bei Debussy, wenn das Solocello in La mer und das Englischhorn oder in Les Par-

fums de la nuit aus Iberia die Bratsche mit der Oboe zusammenspielt. Es ist mir ganz

wichtig, dass man nie das Instrument beschreibt, das man braucht, sondern dass das

Instrument nur ein Teil des Körpers ist. Bei Cardiophonie hatte ich ursprünglich auch

die Idee, es für Flöte zu schreiben, und dann dachte ich, dass ich so etwas Aurèle Nicolet

nicht zumuten kann. Ich habe es eigentlich nur für Oboe geschrieben, weil ich dachte:

wem sonst kann ich das zumuten? Ursprünglich sollte es ein Stück für Aurèle Nicolet

werden, welches Kontraverses hieß, also »versis« = Gegenverse, Gegengesang. Ich habe

mich später aber – außer der Posaunenstimme und Saxophonstimme – nie um ande-

re Umsetzungen als für die Oboe gekümmert, obschon es auf allen Blasinstrumenten

spielbar wäre. Die Individualität des Instruments spielt in dem Stück überhaupt kei-

ne Rolle. Es muss einfach ein Instrument sein, das vom Atem langsam bis zum Klang

kommt und den Klang zerstört. Das ist auch der Weg, den das ganz frühe Orchester-

stück Pneuma von mir beschreibt: von weißem Rauschen über das Atmen über die Ar-

tikulationen des Atmens, und nach den Artikulationen kommen langsam Resonanzen

hinzu. Und wenn der Klang wirklich kommt, ist er ein ganz komplexer Klang in Multi-

phonics sowie Akkorde aus Mundorgeln und Shō. Man kann nie eine Tonhöhe definie-

ren. Es sind ganz komplexe, fast geräuschartige Klänge. Diese Stücke sind ein bisschen

schematisch geschrieben, so wie ein Baumeister langsam Ziegelstein auf Ziegelstein

setzt und dann ein Gewölbe herstellt und dann vielleicht noch einige organische runde

Formen miteinbringt. Das ist nicht so wie »(t)air(e)«, das so ständig hin und her schlägt

zwischen Schweigen und Sagen. »(t)air(e)« hat das »te« in Klammern und das »air« da-

zwischen: das ist auch Lied, ist auch Atem und Luft. Dann gibt es »se taire«, schweigen,

aber »taire« selbst heißt verschweigen, nicht sagen. Das parallele Stück ist das ande-

re Flötenstück (é)cri(t). Da sind wieder »e« und »t« in Klammern und in der Mitte ist

statt Hauch oder Atem oder Lied der Schrei. Das ist das pure Gegenstück zu »(t)air(e)«.

Die Flöte, die immer so schön leise spielen kann, wird gefordert einfach extrem dra-

matisch zu spielen. Das leitet sich aus der Art und Weise ab, wie Aurèle Nicolet Flöte

gespielt hat. Er hat nicht diese Salonflöte, diese parfümierte Flöte, die man so oft hört,

gespielt, sondern das war eine ganz existenzielle Art Musik zu machen. Darum waren

wir uns auch so nahe. Das sind solche Musiker, wie Thomas Zehetmair, Isabelle Faust

und Patrizia Kopatchinskaja, die wirklich fähig sind beispielsweise im Geigenkonzert

von Schumann ein Individuum darzustellen, das schreit, das seufzt, das jubiliert, das

probiert noch zu fliegen, aber die Flügel sind beschnitten, das probiert zu tanzen, aber

es hat bleierne Füße. Es muss jemand sein, der sich in diese Welt völlig einfühlen kann.

Und das ist mir in der Musik das Wichtigste. Es interessiert mich nicht, Musik von der

Stange – Konvektion – zu liefern.

 

K.S.-W.: Wie kam es zu (é)cri(t) als Gegenstück zu »(t)air(e)«? Das Stück ist ja sehr viel

später entstanden.

 

H.H.: Das war nicht als Gegenstück gedacht. Es war eigentlich ein Stück für die Be-

erdigung eines Freundes. Dann dachte ich: Das ist viel zu dramatisch, das können

wir nicht auf einer Beerdigung spielen und habe es dann weggelegt und das Flöten-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

trio pour Roland Cavin geschrieben. Über ein Jahr später habe ich zufällig die Blätter

wiedergefunden und fertig komponiert. Jetzt ist wieder ein Stück in Memoriam Aurèle

Nicolet entstanden: sons d’or. Das bezieht sich eigentlich auf »Golden wehen die Töne

nieder« – das Motto von Lied. Da sind noch mehr Geheimnisse drin, wie auch in der

Sonate (in)solit(air)e.

 

K.S.-W.: Sind die Symbole, Andeutungen, Zitate undWortspiele dieser Werke irgendwo

schriftlich aufgeschlüsselt?

 

H.H.: Nein, das soll jeder selber herausfinden.

 

K.S.-W.: »(t)air(e)« ist wie ja alle Ihre Werke voll von Symbolen und Andeutungen. Ins-

gesamt arbeiten Sie ja gerne mit Symbolen…

 

H.H.: … aber ich mache nichts, was Schumann nicht auch gemacht hätte oder Alban

Berg oder Gesualdo, und Bach sowieso.

 

K.S.-W.: Ich habe,wahrscheinlichweil ich auchMusikwissenschaftlerin bin, das Bedürf-

nis, zum einenmöglichst viele dieser Symbolen selbst zu kennen und zum anderen auch

einen Teil davon dem Publikum mitzuteilen, falls möglich.

 

H.H.: Da bin ich ein bisschen gemein, auch gegenüber Musikwissenschaftlern, weil ich

sehr gerne versuche, meine Spuren zu verwischen und es dadurch sehr schwer ist, die

Codes zu dekodieren oder Konstruktionen zu analysieren. Ich finde nicht, dass mei-

ne Klangalphabete, rhythmischen Alphabete und Symbolalphabete unbedingt bekannt

werden sollen, sondern, dass man spüren muss, dass dahinter ein bestimmtes Gesetz

steht. Es soll jeder einfachmerken, dass Symbole drin sind, aber manmuss sie nicht im

Einzelnen kennen. Viel wichtiger ist es, dass man wirklich diese körperlichen Zustände

miterlebt. Ich schreibe keine einfache Musik, aber meistens wird die Botschaft meiner

Musik verstanden. Beim ersten Hören fängt es eigentlich erst an.ManmussmeineMu-

sik schichtweise hören. Ich muss auch ein altes Stück mehrmals hören und entdecke

immer noch etwas.Wenn ich in einem Stück das zweiteMal nichts mehr entdecke, wer-

de ich es nie mehr anhören. Dann ist es für mich erledigt. Oft gebe ich dem Publikum

Erläuterungen. Das bringt meine Musik dem Publikum näher. Jeder Mensch hat eine

ganz differenzierte Psyche, hat Träume, weiß, was Tod ist und was Geburt ist – von alle

dem handelt meine Musik.

 

K.S.-W.: Mit Blick auf den letzten Teil von »(t)air(e)« hat Brotbek eine Zahlensymbolik

in Bezug auf Hölderlins Lebensjahre beschrieben.21

 

H.H.: Ja, das macht er oft. Das ist seine Mystik und das stimmt meistens [lacht]. Aber

er regt sich auch auf, dass er nie eine Regel findet.

21 Siehe Brotbeck, »Scardanelli et l’/d’après Scardanelli«, 143-144.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anhang 329

 K.S.-W.: Sie dachten also nicht an Hölderlins Lebensjahre am Schluss?

 

H.H.: Nicht so genau. Da denke ich eigentlich mehr an die Idee, die ich hatte, immer

die gleiche Musik in halbierte Intervalle zu pressen. Im Scardanelli-Zyklus gibt es im

Sommer II eine ähnliche Engführung: durch die Enge geführt, wie durch ein Nadelöhr

hindurch. Also eineMusik, die inHalbtönen erscheint und dann in Vierteltönen und am

Schluss in Achteltönen. Immer die gleiche Musik, und sie wird immer ausdrucksvoller,

je mehr zusammengepresst sie wird. Die Engführung ist auch ein Gedicht von Celan.

Ich glaube, es ist wichtig, dass, wenn die Flöte endlich »normal« spielt, die Melodie wie

unter Riesendruck zusammengepresst ist.

 

K.S.-W.: Als ich »(t)air(e)« aufgeführt habe, stand nach dem Konzert vor der Tür oftmals

eine Schlange an Menschen, die das Bedürfnis hatten, mir zu sagen, wie das Stück

auf sie emotional gewirkt hat – dass sie es grauenvoll oder phantastisch fanden. Ein

Dozent hat mir sogar mitgeteilt, dass er den großen Saal der Hochschule noch nie so

leise erlebt hat. Ich fand es sehr eindrucksvoll, wie stark die Menschen auf dieses Stück

reagieren.

 

H.H.: Und andererseits gibt es auch panische Reaktionen, wenn zum Beispiel bei Car-

diophonie die Leute wirklich den Herzschlag hören – das wirkt auf viele beängstigend.

Oder es entsteht fast Atemnot. Ich erlebe auch andere Musik so. Wenn ich die höre,

dann habe ich die gleichen Gefühle dabei. Ich glaube, unsere Zivilisation schließt den

Körper oder die Psyche und auch den Todmöglichst aus, und plötzlich istman durch die

Musik konfrontiert mit etwas ganz Direktem. Das ist es, was wahrscheinlich so stark

wirkt. Viele sagen, sie wären total fasziniert davon, auch wenn sie sonst gar keinen

Zugang zu Neuer Musik haben.

 

K.S.-W.: Haben sich die Publikumsreaktionen in IhrerWahrnehmung seit den 80er Jah-

ren verändert?

 

H.H.: Ja, schon. Vielleicht ist die Fähigkeit der Konzentration kaputt gegangen durch

immer schneller werdende Inputs über Fernsehen und iPhone. Auf der anderen Seite

gibt es Menschen, die Musik wie Tapete hören wollen. Ein Getön möglichst in altem

Stil – und das ist natürlich auch etwas, was mich überhaupt gar nicht interessiert.

 

K.S.-W.: Ich hatte jedoch den Eindruck, dass die Hörer von »(t)air(e)« immer hoch kon-

zentriert sind.

 

H.H.: Das ist vielleicht auch der Fall, weil ein Spieler da ist, und man mit dem gemein-

sam auf den Weg gehen kann. Bei einem Quartett ist es sehr schwer, das Gefühl zu

geben, dass die vier Instrumente und die vier Körper ein Individuum sind.

 

K.S.-W.: In einem Gespräch mit Philip Albèra haben Sie einmal gesagt, dass Cardiopho-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

nie auch Ausdruck gesellschaftlicher Spannungen war, die nicht nur rein persönlicher

Art waren.22 Auf was genau spielt das an?

 

H.H.: Zum Beispiel darauf, dass wir eine Religion des Wachstums haben. Das führt

in den Tod, zum Ende der Welt, zum Ende der Ressourcen. Der einzige Maßstab, ob

die Menschheit Erfolg hat, ist Wachstum. Und das ist das Tödlichste, was es gibt in

den Zivilisationen. Das ist ein circulus vitiosus in immer mehr Schichten bis zum Kol-

laps. Die ganze Geschichte der Menschheit ist so: Dieses Akkumulieren von Energie,

von Kapital. Die Bomben, die Waffen, die immer stärker werden. Den Zauberlehrling

kannman zitieren: »Hat der alte Hexenmeister Sich doch einmal wegbegeben! Und nun

sollen seine Geister Auch nach meinem Willen leben.« Dieses »nach eigenem Willen«,

dieses Aufbauen, das ist wie ein technischer Vorgang, ganz unerbittlich. Aber gleichzei-

tig kommt das Nichtvorhersehbare, die Ermüdung, die unregelmäßigen Herzschläge.

Am Schluss auch das Überwältigt-Werden von dem, was man selber provoziert hat. Das

könnte Oppenheimer sein mit der Atombombe. Es kann vieles sein, ich schreibe nie po-

litische Musik, aber es ist schon ein bisschen ein gesellschaftliches Phänomen. In der

Musik kannman nur versuchen ehrlich auszudrücken, was man für sich empfindet. Ich

schreibe nicht Musik für die Gesellschaft, das ist mir völlig fremd. Aber ich bin froh,

wenn ich irgendetwas herüberbringen kann.

Mir ist der Bezug zu den für mich wichtigen Komponisten Schubert, Schumann,

Berg, Debussy von zentraler Bedeutung. Von denen habe ich Avantgarde gelernt – nicht

von den Avantgardisten.Dort finde ich eigentlichmeine Inspiration, nicht in der Neuen

Musik. Die Zeit vor dem erstenWeltkrieg, das war ein Brennpunkt von aller Geistigkeit

zusammen, Physik, Mathematik, Religion, Malerei, einfach alles.

6. Interview mit Hans-Joachim Hespos vom 16. September 2018 in
Ganderkesee23

K. S.-W.: Mich interessieren Aspekte von Körperlichkeit, die sich um das Verhältnis zwi-

schen Kunst und Nicht-Kunst bzw. alltäglicher Lebenswelt drehen und die Frage auf-

werfen, ob eine Grenze, eine Schwelle, ein Zwischenbereich oder vielmehr ein fließen-

der Übergang zwischen Kunst und Nicht-Kunst besteht.

 

H.-J. H.: ich betrachte das nicht als etwas trennendes, sondern als eine ergänzung, als

etwas, das da noch hinzukommt. denn sobald ich den körper miteinbeziehe, ihn mit

zummusikalischen trägerteil mache – und das ist das ganz entscheidende: es mußmu-

sik daraus werden, kein körpertheater, kein gymnastisches aperçus –, dann kommt zu-

sätzliche energie hinein. es entsteht direkt etwas, das jeder hörkörper unmittelbar ver-

steht und aufstaunen lässt, wenn ich beispielsweise eine sängerin rülpsen, also »maul-

22 »Cardiophoniewar auch der Ausdruck von [gesellschaftlichen] Spannungen, die nicht nur rein per-

sönlich waren.«Holliger im Gespräch mit Albèra, »Ein Gespräch mit Heinz Holliger«, 57.

23 Die Transkription wurde von Hans-Joachim Hespos sprachlich und inhaltlich überarbeitet und in

dieser Form autorisiert und zur Veröffentlichung freigegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036 - am 13.02.2026, 12:26:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-036
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

