182

1984 Textes touaregs en prose, de Charles de Foucauld et
A(dolphe) de Calassanti-Motylinski (Ed. crit. avec trad.
par S. Chaker, H. Claudot et M. Gast). Aix-en-Provence:
EDISUD.

Gardel, Gabriel
1961 Les Touareg Ajjer. Alger: Baconnier.

Houdas, Octave V. et E. F. Maurice Delafosse (éds.)

1913 Tarikh el-fettach ou chronique de chercheur pour servir
a I’histoire des villes, des armes et des principaux per-
sonnages du Tekrour. (Texte arabe édité par O. V. Houdas
et E. E. M. Delafosse.) 2 Vols. Paris: E. Leroux. (Publi-
cations de 1’Ecole des Langues Orientales Vivantes, 5/
9-10)

Hureiki, Jacques

2003  Essai sur les origines des Touaregs. Herméneutique cultu-
relle des Touaregs de la région de Tombouctou. Paris:
Karthala.

Ibn Khaldun, ‘Abderrahman

1927 Histoire des Berberes et des dynasties musulmanes de
1’ Afrique septentrionale. Tome 2. (Traduite de 1’arabe par
MacGuckin de Slane.) Paris: Paul Geuthner. [Nouv. éd.
sous la dir. de P. Casanova]

Norris, Harry T.
1975 The Tuaregs. Their Islamic Legacy and Its Diffusion in
the Sahel. Warminster: Aris & Phillips.

Prasse, Karl-Gustav
1959 L’origine du mot amaziy. Acta Orientalia 23: 197-200.

Rauchenberger, Dietrich

1999 Johannes Leo der Afrikaner. Seine Beschreibung des
Raumes zwischen Nil und Niger nach dem Urtext. Wies-
baden: Harrassowitz. (Orientalia biblica et christiana, 13)

Ritter, Hans

2009 Worterbuch zur Sprache und Kultur der Twareg, Bd. 2:
Deutsch—Twareg. Worterbuch der Twareg-Hauptdialekte
in Algerien, Libyen, Niger, Mali und Burkina Faso mit ei-
ner Darstellung von Phonologie, Grammatik und Verbal-
system. (In Zsarb. mit Karl-G. Prasse.) Wiesbaden: Har-
rassowitz.

Trousset, Pol

1997 Fezzan (Phazania, Targa). In: G. Camps (dir.), Encyclo-
pédie berbere. Vol. 18; pp. 2777-2779. Aix-en-Provence:
EDISUD.

Berichte und Kommentare

Denn sie wissen nicht, was sie tun

Ritualtheorie
und die Frage der Intentionalitiit
am Beispiel des Georgischen Banketts

Florian Miihlfried

Schidliche Rituale

In den 1970er Jahren nahmen die sowjetischen
Machthaber Georgiens emport zur Kenntnis, dass
noch immer viel zu viele georgische Sowjetbiirger
ihre Zeit bei zeit- und kostenintensiven Ritualen ver-
geudeten. Diese Emporung fiihrte am 25.11.1975
zu einem Beschluss des Zentralkomitees der Kom-
munistischen Partei Georgiens “Uber MafBnah-
men zur Verstirkung des Kampfs gegen schadli-
che Traditionen und Gebriuche”. Es gebe Fille, so
wird in dem Beschluss festgehalten, “in denen die-
se schidlichen Briuche sogar von Mitgliedern der
KPdSU und Komsomolzen ausgefiihrt wurden” (auf
Deutsch in Gerber 1997: 261). Die irregeleitete Be-
volkerung musste also gemalregelt werden, wollte
man sich auf dem Weg zum Kommunismus nicht
allzu sehr verspiten.

Was aber waren diese “schidlichen Traditionen
und Bréiuche”, gegen die sich die MaBBnahmen wen-
den sollten? Gegen welche sozialen Praktiken rich-
tete sich der Beschluss? Die in dem Mafinahmen-
katalog angefiihrten Phdnomene lassen sich in zwei
Kategorien einteilen: zum einen in sogenannte Op-
ferfeste, bei denen Tieropfer dargebracht werden,
zum anderen in sogenannte religiose Feste anliss-
lich Geburt, Volljihrigkeit, Heirat oder Tod. In bei-
den Fillen werden also Handlungen genannt, die
als Rituale qualifiziert werden konnen: Opferrituale
im ersten Fall, Ubergangsrituale im zweiten. Beide
Typen sind klassische Beispiele fiir Rituale und in
der Literatur ausfiihrlich behandelt worden — Opfer-
rituale etwa von Edward Burnett Tylor (1871) und
den Durkheim-Schiilern Henri Hubert und Marcel
Mauss (1899), Ubergangsrituale z. B. von Arnold
van Gennep (1909) und Victor Turner (1969).

Warum nun galten diese Rituale als so schid-
lich, dass sie bekdmpft werden mussten? Auch hier-
zu gibt der Beschluss Auskunft. Zum einen wird der
Schaden moniert, der durch diese Rituale der Volks-
wirtschaft erwachse — der Schaden durch die Ver-
geudung von Tieren als Opfertieren, und der Scha-
den durch die Vergeudung von Zeit bei den zum
Teil mehrtdgigen Feierlichkeiten nach einer Hoch-
zeit oder einem Todesfall. Zum anderen wird kriti-
siert, dass durch diese Rituale eine falsche Gesin-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

Berichte und Kommentare

Abb. 1: Das Ritualhaus in Tbilis-
si, Georgien (Foto: Florian Miihl-
fried).

nung zum Ausdruck komme, die den Idealen des
homo sovieticus widerspreche — und zwar eine Ge-
sinnung, die durch traditionelle, feudale, familiale
oder nationalistische Werte geprigt sei.

Aber es wurde nicht nur Kkritisiert, es wurden
auch Malnahmen zur Bekdmpfung dieser “schadli-
chen Traditionen und Gebriuche” beschlossen. Wie
sahen diese Maflnahmen nun aus? Im Vordergrund
sollte die Griindung von Kommissionen stehen,
die der “Propagierung und Einfiihrung neuer Ge-
briduche und Rituale in die Lebensweise der Werk-
tiatigen” (Gerber 1997: 262) dienen sollten. Auch
Schriftsteller, Journalisten, Komponisten, Architek-
ten, Kiinstler und Filmschaffende wurden dazu auf-
gerufen, neue feierliche Rituale und rituelle Maf-
nahmen zu gestalten sowie neue Raumlichkeiten,
Trachten und Symbole zu entwerfen, die der Sow-
jetideologie Ausdruck verleihen konnten.

Kaum etwas veranschaulicht den Impetus die-
ser Initiative besser als das Mitte der 1980er Jahre
fertiggestellte, sogenannte Ritualhaus in der geor-
gischen Hauptstadt Tbilissi. Was hier entstand, war
ein zu Stein gewordenes Potpourri diverser kulti-
scher Elemente. Der Bau selbst enthélt Ankldnge
an eine Kirche, im Eingangsbereich thront ein hel-
lenistischer Hermaphrodit, die Génge sind verziert
mit mythologischen Fresken, die Halle ist dominiert
von einem national-patriotischen Gemilde an der
Wand und ein “Lebensbrunnen” markiert die rium-
liche Mitte.

Die wesentliche Funktion dieses Ritualhau-
ses war das Abhalten von Hochzeiten. Hier wurde
standesamtlich geheiratet, und hier konnte danach
gefeiert werden, meistens gruppiert um ein Buffet.
Wihrend der Zeremonie wurden hédufig georgische

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

183

Lieder gesungen, und iiberhaupt flankierten natio-
nale Symbole den Verlauf des Rituals. Auch hier
ldsst sich beobachten, was Chris Hann (1995: 681t.)
fiir andere sowjetische Rituale festgehalten hat, dass
diese hiufig national aufgeladen sind.

Zumindest anfinglich versuchte man, so wur-
de mir berichtet, den Hochzeitspaaren das Verspre-
chen abzuringen, nicht auch noch kirchlich zu hei-
raten. Aber damit ist man wohl schnell gescheitert.
Ebenso gescheitert ist der Versuch, den Hochzeits-
gesellschaften das exzessive rituelle Feiern abzuge-
wohnen. Grundsitzlich ldsst sich vermerken, dass
sowjetische Rituale in Georgien zwar angenommen
wurden, die Menschen aber durchaus nicht damit
aufhorten, auch den verponten Formen von Ritual
nachzugehen. Um zu verstehen, warum das so ist,
mochte ich jetzt auf das Bankett (georgisch supra)
eingehen, ein Element, das in Georgien im Zentrum
der beiden hier thematisierten Formen von Ritual,
dem Opferritual und dem Ubergangsritual, steht.
Wie im Folgenden deutlich werden sollte, verlduft
das supra selber stark ritualisiert. Ich werde es also
hier als Ritual und mit den gingigen Begriffen der
Ritualforschung darstellen.

Das georgische Bankett (supra)

Ahnlich wie das griechische symposion ist das geor-
gische supra mehr eine Trink- als eine Mahlzeit.
Zwar werden in jedem Falle Speisen dargebracht,
aber das eigentliche Ritual beginnt erst, wenn das
erste Glas Wein gehoben wird. Ab diesem Zeitpunkt
nimmt der sogenannte Tischmeister, auf Georgisch
tamada, das Geschehen in die Hand, und zwar tiber

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

184

das Ausbringen von Trinkspriichen. Schon hier wer-
den drei goldene Regeln sichtbar, die fiir das supra
als konstitutiv zu betrachten sind:

— Es ist nicht erlaubt, Alkohol ohne das vorherige
Ausbringen eines Trinkspruches zu trinken.

— Ein Tischmeister ist fiir das Ausbringen der
Trinkspriiche zustindig, die dann von den wei-
teren Gésten aufgegriffen werden.

— Die Trinkspriiche strukturieren das Geschehen
und die Unterhaltung bei Tisch.

In den Worten der Performanztheorie, wie sie
etwa von Richard Bauman (1977) elaboriert wur-
de, konnte man auch davon sprechen, dass das su-
pra durch die Trinkspriiche gerahmt wird — es be-
ginnt mit dem ersten und endet mit dem letzten
Trinkspruch. Zu dieser zeitlichen Rahmung kommt
eine ortliche Rahmung des supra, die dieses Ereig-
nis im Raum markiert. Das Wort supra bezeichnet
urspriinglich eine Tischdecke; die Tischdecke mar-
kiert hier den Ort des Geschehens und schafft damit
quasi die Biihne, auf der das supra zur Auffithrung
kommt. Die Teilnehmer an diesem Geschehen sind
tiberwiegend Minner, und das supra kann durchaus
als minnliche Doméne bezeichnen werden. Jedoch
gibt es auch einige wenige beriihmte Tischmeiste-
rinnen, und besonders im stiddtischen Kontext sitzen
Minner und Frauen gemeinsam an der Tafel.

Abb. 2: Bankettszene (Foto: Ralph Hilbig).

Weitere Elemente einer Performanz lassen sich
ebenfalls im supra finden und verleihen diesem Ge-
schehen seinen Charakter. So lédsst sich eine For-
malisierung der Handlungen und Stilisierung der
Sprache besonders wihrend des Rezitierens der
Trinkspriiche beobachten, was wiederum fiir Stan-
ley Tambiah (1979) konstitutiv fiir Rituale ist. Auch
das Rollenspiel, das fiir den Theateranthropologen
Richard Schechner (1993, 2003) unbedingt zum
Ritual gehort, ldsst sich bei Tisch gut beobachten.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. ©
its Im fr oder

Berichte und Kommentare

SchlieBlich folgt das Geschehen bei Tisch einem ge-
wissen Skript — auch dieses ein wesentlicher Begriff
fiir die Performanz-Analytiker.

Dieses Skript wird durch die Trinkspriiche vor-
gegeben. Dabei variiert das Skript jedoch je nach
Anlass des supra, der Region, in der es abgehalten
wird, oder schlicht und einfach nach der Stimmung
der Teilnehmer. Einige Trinkspriiche sind sehr ge-
laufig und auf fast jedem supra zu horen, z. B. zu den
Themenfeldern Familie, Kinder oder Verstorbene.
Auch eine gewisse Binnenstruktur ldsst sich ausma-
chen; so folgt auf das Gedenken der Verstorbenen
so gut wie immer ein Trinkspruch auf das neue Le-
ben — meistens fokussiert auf Kinder als dessen Ma-
nifestation. Die Anwesenden steigen somit mental
kollektiv hinab ins Reich der Toten und dann wieder
hinauf ins Reich der Lebenden. Ernst und Freude,
Trauer und Ausgelassenheit stehen dicht nebenein-
ander und werden gemeinsam intensiv erlebt.

Bis auf einige wenige Gegenden ist jedoch die
genaue Reihenfolge der Trinkspriiche nicht festge-
legt, ebenso wenig wie die Reihenfolge der nach
dem Tischmeister Sprechenden sowie die genaue
Formulierung eines Trinkspruches. Variation macht
hier den Meister, und mit einer geschickten Drama-
turgie sowie Wortwahl kann sowohl der Tischmeis-
ter brillieren als auch der Gast beeindrucken.

Die Rollen, die bei dieser Inszenierung zum Ein-
satz kommen, entsprechen in gewisser Weise Iden-
titdten. Je nach Trinkspruch konnen das regionale,
nationale, geschlechtliche oder kulturelle Identi-
titen sein — in vielen Fillen jedoch solche, die in
sowjetischen Ritualen nicht betont werden konn-
ten und sollten. Hier ergibt sich bereits eine erste
Zwischenantwort auf die Frage, warum die sowje-
tischen Biirger Georgiens die als schidlich bezeich-
neten Briuche und Traditionen nicht eingestellt ha-
ben: weil hier Netzwerke inszeniert, zelebriert und
gefestigt werden konnten, die zwar zur Bewéltigung
des sowjetischen Alltages ausgesprochen wich-
tig waren (wie beispielsweise verwandtschaftli-
che, nachbarschaftliche oder regionale Netzwerke),
die aber offiziell bei der Gestaltung einer sozialisti-
schen Gesellschaft als im Wege stehend bezeichnet
bzw. als riickstindig, also zu iiberwindend, dekla-
riert wurden.

Betrachten wir nun genauer die Situationen zu
denen ein solches supra zum Einsatz kommt. Wie
eingangs schon festgestellt, sind dies hiufig Situa-
tionen des Uberganges. Supras findet mal also iiber-
all dort, wo jemand geboren wurde, geheiratet hat
oder gestorben ist. In vielen Kulturen werden solche
Ereignisse von Ritualen begleitet, die diese Uber-
ginge markieren und einen Zustand erzeugen, der
als nicht alltdglich bzw. unnormal erlebt wird. Die-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

Berichte und Kommentare

ser sogenannte liminale Zustand (van Gennep 1909)
geht hiufig mit einer rauschhaften Erfahrung ein-
her. Das ist auch beim supra der Fall. Jedoch wird
von den Teilnehmern erwartet, dass sie den unwei-
gerlich einsetzenden Alkoholrausch durch Selbstbe-
herrschung zu bindigen wissen.

Besonders Victor Turner (1969) hat darauf hin-
gewiesen, dass ein liminaler Zustand eine Gemein-
schaft erzeugt, die er als communitas bezeichnet
und die in hochstem Mafle als egalitidr zu bezeich-
nen ist. Auch diese communitas konnen wir bei
einem supra beobachten; jedoch wird hier iiber die
Trinkspriiche auch der Wettstreit zugelassen, dieser
zugleich aber auch reglementiert und in konsensu-
elle Bahnen geleitet.

Fiir den Philosophen Giorgio Agamben (2005:
701f.) steht im Zentrum all dieser Rituale die Figur
des Herausgehobenen, Abgesonderten, Ausgenom-
menen. Unter Verwendung des Durkheimschen Vo-
kabulars vom Profanen und Sakralen sind fiir ihn
Rituale Handlungen, mittels derer Dinge und Per-
sonen dem profanen Zugriff entzogen und einer sa-
kralen Welt zugeschrieben werden. Rituale schaf-
fen also Reserven, um einen von Thomas Hauschild
(2003, 2008) geprégten Begrift heranzufiihren, und
es sind vielleicht genau diese Reserven, genau diese
Ausnahmen, die in vielen Kulturen so wichtig sind,
dass zentrale kulturelle Praktiken ihrer Erzeugung
und Kultivierung zugeschrieben sind.

Doch zuriick zum supra und der Frage, warum
die Georgier partout nicht von dieser Praxis ab-
riicken wollten. Wenn es die Ausnahme von der all-
tiaglichen Geschiftigkeit ist, die Rituale so attraktiv
macht, so kann auch das Wirken des Staates zu die-
ser alltdglichen Geschiftigkeit gerechnet und dem-
entsprechend in Ritualen ausgegrenzt werden. Das
heiflt aber noch lange nicht, dass man sich grund-
sitzlich gegen den Staat stellt und gegen diesen op-
poniert. Der Begriff des Dissidentischen wére hier
fehl am Platz. Es kann jedoch als wohltuend emp-
funden werden, den Staat temporér auszugrenzen.

Die Agambensche Figur der Ausnahme ist also
nicht reduzierbar auf einen Akt der Aggression, der
Ausgrenzung als Zeichen des Nicht-Haben-Wol-
lens, des AbstoBens. Rituale als Ausnahmen von
der Alltagswelt ziehen normalerweise keine grund-
sitzliche Infragestellung der herrschenden Ordnung
nach sich. Um mit Viktor Turner (1969) zu spre-
chen: Im Ritual gelebte Antistruktur und zum ge-
sellschaftlichen Funktionieren notwendige Struktur
bedingen sich gegenseitig. Wer also in Sowjet-
Georgien ein supra feierte, konnte sich durchaus
als Kommunist verstehen und iiberzeugt den Staats-
dienst versehen. Die temporire Ausnahme von den
alltdglichen, also auch den politischen Verhiltnis-

Anthropos 110.2015

185

sen, ist hier besser als ein Modus der Partizipation
denn als eine Form der Ablehnung zu verstehen. Zu-
riickhaltung, so bemerkte schon die amerikanische
Ethnologin Annette Weiner (1992), wenn auch in
ganz anderem Zusammenhang, kann eine Form der
Partizipation darstellen.

Es gibt aber noch mehr zu sagen iiber die At-
traktivitit des supra als Ritual. Daher mochte ich
jetzt auf ein Verstindnis von Ritual eingehen, das
in den letzten Jahren fiir intensive Diskussionen ge-
sorgt hat und mit dem Titel dieses Beitrages, ndm-
lich dem Bibelzitat “Denn sie wissen nicht, was sie
tun” paraphrasiert werden konnte. Fiir die Ethnolo-
gen Caroline Humphrey und James Laidlaw (1994)
sind es weniger die Elemente oder Symbole eines
Rituals, die dieses als solches qualifizieren, auch
nicht dessen Performanz oder Aspekte von korper-
licher Erfahrung, sondern das Einnehmen einer ritu-
ellen Haltung. Diese Haltung bestehe darin, so die
beiden Autoren, von der Autorenschaft der eige-
nen Handlungen zuriickzutreten und einzutreten in
einen Raum, in dem die Handlungen nichtintentio-
nal, vorgeschrieben, elementar bzw. archetypisch
und wiedererkennbar sind. Wihrend eines Rituals
seien die Handelnden also nicht mehr als Autoren
ihrer Handlungen zu begreifen, sondern als Ausfiih-
rende, die Dinge tun und sagen, deren Sinngehalt
als unabhingig von ihnen existierend angenommen
wird. Die letzte intentionale Handlung vor einem
Ritual besteht in diesem Sinne also in der Suspen-
dierung von Intentionalitit, in der Preisgabe der
Motivation, seinen Handlungen selber Sinn zu ver-
leihen. Was zihlt, ist das korrekte Ausfiihren rituel-
ler Handlungen und nicht die Motivation zu deren
Ausfithrung oder deren Verstindnis.

Auch die Teilnehmer eines supra nehmen eine
rituelle Haltung ein. Sie wissen, dass sie in ein Er-
eignis eintreten, das sich vom Alltag unterscheidet,
und dass sie Handlungen ausfiihren werden, die re-
gelhaft festgelegt sind und als tradiert begriffen wer-
den. Sie werden auch Formeln sprechen, wie etwa
das obligatorische gaumarjos am Ende eines jeden
Trinkspruches.! Was aber ist mit der Intentionalitt?
Handeln die Teilnehmer eines supra nichtintentio-
nal, also rituell im Sinne von Humphrey und Laid-
law? Dies ist nicht ausschlieBlich der Fall, wie im
Fogenden augefiihrt wird. Auf der einen Seite sind
die wihrend eines supra ausgebrachten Trinksprii-
che deutlich formalisierter, stilisierter und repetiti-
ver als alltigliche Sprechakte. Auch das Spektrum
dessen was gesagt werden kann ist deutlich ein-

1 Gaumarjos kann ungefihr iibersetzt werden mit “moge er/
sie/es siegreich sein” und wird gebraucht wie “Amen” im
Sinne von ‘“‘so moge es sein”.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

186

geschrinkt, es gibt strikte Taburegeln. Aus diesen
Griinden konnen Trinkspriiche durchaus als rituali-
sierte Sprechakte gelten. Auf der anderen Seite ist
die reine Erfiillung der Form verpont. Ein einfacher,
formelhaft dargebrachter Trinkspruch ist nicht zu-
lassig; der Sprechende muss seine eigenen Worte
finden bzw. sich die Formeln zu eigen machen. Man
konnte auch sagen: nichtintentionale Formen miis-
sen intentional aufgeladen werden.

Es ist dieses Ineinandergreifen intentionaler und
nichtintentionaler Formen des Sprechens, die das
supra auszeichnet. Zwar setzt die Rahmung dieses
Rituals es von der Alltagswelt ab, jedoch erhilt die
Alltagswelt Einzug in die Welt der Trinkspriiche.
Man kann sich also einbringen in ein supra — wahr-
scheinlich mehr und intensiver als dass bei einem
sowjetischen Ritual der Fall ist. Und es ist vielleicht
genau diese Motivation, sich einzubringen, herge-
brachte Worte auf seine eigene Art und Weise zu sa-
gen und damit sowohl Dauer zu erzeugen als auch
ein Ereignis zu prigen, die das supra im Angesicht
sowjetischer Rituale so attraktiv gemacht hat. Das
wire also eine dritte provisorische Antwort auf die
Frage, warum die Georgier in der Sowjetzeit nicht
ablassen wollten von einigen sogenannten “schid-
lichen Traditionen”.

Das Ineinandergreifen von intentionalen und
nichtintentionalen Formen in einem Ritual ist auch
von anderen beschrieben worden, die sich kritisch
mit der These von Humphrey und Laidlaw ausei-
nandergesetzt haben. So bemerkt Martin Gaenszle
(2000), dass selbst in den am stiarksten formalisier-
ten Ritualen, den sogenannten liturgischen Ritualen,
intentionale Elemente zu finden sein kénnen. Und
Ursula Rao (2000) zeigt auf, dass Offenheit und
Formalitit in hinduistischen Tempelritualen in einer
Wechselbeziehung stehen und es bei deren Ausfiih-
rung durchaus auf die richtige Einstellung bzw. auf
tatsdchliche Anteilnahme ankommt. All dies liefle
den Schluss zu, dass Rituale doch nicht so stark ge-
rahmt sind wie im Anschluss an Bateson einige Zeit
behauptet wurde. Der Rahmen von Alltag zu Ritual
erscheint durchlissig. Dan Handelman (2004) hat
dies auf den Punkt gebracht und von dem Rahmen
eines Rituals als einer Mobius-Schleife gesprochen
auf der bzw. in der die beiden Seiten — hier: Alltag
und Ritual — nicht voneinander zu trennen sind.

Aber ist das wirklich alles, was sich sagen lidsst
tiber das Verhiltnis von intentionalen zu prikodier-
ten Handlungen in einem Ritual? Dass sie irgend-
wie ineinanderflieBen? Ist es tatsdchlich so, dass
alltdgliche und rituelle Verhaltensweisen, dass in-
tentionale Sprechakte und nichtintentionale Formel-
haftigkeit so sehr ineinander verwoben sind, dass
kein Unterschied zu markieren ist und nichts dem

Erlaubnis Ist

Berichte und Kommentare

Abb. 3: Mobius-Schleife (<http://commons.wikimedia.org/wiki/
File:M%C3%B6biusband.png >).

anderen vorausgeht? Oder lésst sich im Ritual doch
eine VerhiltnismaBigkeit, eine konstitutive Bezie-
hung intentionaler zu nichtintentionalen Handlun-
gen beobachten?

Der schone Schein

Zur Beantwortung dieser Fragen soll hier noch ein-
mal auf die sowjetischen Rituale Bezug genommen
werden. So paradox es klingt, die sowjetischen
Machthaber scheinen stéirker an die Macht des Ritu-
als geglaubt zu haben als die Georgier, die nicht von
ihren schlecht beleumundeten Brauchen und Tradi-
tionen lassen konnten. Den rituellen Worten und den
rituellen Handlungen wurde eine Eigenméchtigkeit
zugestanden, die die handelnden Personen schon ir-
gendwie erfassen und sie zum Besseren transfor-
mieren wiirde — eben zum homo sovieticus. Das
Ritual wird hier als ein nichtalltdglicher Raum be-
griffen, in dem in gewisser Weise Handlungen und
Worte ihr eigenes Leben fiithren — eine Vorstellung,
die sich auch als vormodern beschreiben lief3e.

Dabei fing alles ganz anders an. In den ersten
Jahren der Sowjetherrschaft, namentlich unter Le-
nin, schien der Gedanke vorzuherrschen, dass man
Ritualen lieber die Vernunft entgegenstellen sollte
als andere Rituale. Das @nderte sich aber schnell.
So konnte eine Mutter beispielsweise schon in den
1920er Jahren eine Geburt mit einem sowjetischen
Ritual begehen, das dann in der Formel kulminierte:
“Das Kind gehort mir nur physisch. Fiir seine Er-
ziehung tibergebe ich es der Gesellschaft” (zitiert in
Bell 2009: 227). Weitere, zum Teil sehr elaborierte
Rituale fiihrten ein in sowjetische Jugendorganisa-
tionen oder die Arbeitswelt.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

Berichte und Kommentare

Diese Rituale boten jedoch auch die Moglich-
keit, sich innerlich von ihnen zu distanzieren — vor,
wihrend und nach deren Ausfiihrung. Besonders in
der Spitzeit der Sowjetunion konnte dies dazu fiih-
ren, entweder bewusst nur das absolute Minimum
an rituellen Erfordernissen zu bringen oder aber
durch demonstrative Ubererfiillung der Form de-
ren Inhalt zu persiflieren. Es ist diese Zeit und diese
Haltung, von der Alexei Yurchak (2006) in seiner
inzwischen schon zum Klassiker gewordenen Stu-
die “Everything Was Forever until It Was No More”
spricht.

Diese Moglichkeit der inneren Distanzierung bot
und bietet ein supra nicht, zumindest nicht in die-
sem Ausmalf. Wer hier nicht Anteil nimmt, fallt auf
und riskiert, dass man ihn verachtet. Es scheint also
nicht nur darauf anzukommen, dass man eine rituel-
le Haltung einnimmt, sondern auch darauf, was fiir
eine und wie. Ebenso scheint, zumindest in dieser
Konstellation, ein solches Ritual méchtiger zu sein,
das die Welt der Intentionen ganz dezidiert mit ein-
bezieht. Jedoch wird Intentionalitit bei einem su-
pra nicht irgendwie mit einbezogen, sondern unter
Riickbezug auf die Figur des Tradierten, oder in den
Worten von Humphrey und Laidlaw: des Archety-
pischen. Die Handlungen wihrend eines supra sind
verpflichtend — so wie in jedem anderen Ritual. Zu-
erst kommt also das, was als nichtintentional begrif-
fen wird. Dann kommt der Gestus — die Erfiillung
der Form. In dieser Konstellation bzw. in diesem
Verhiiltnis erscheint also das Gemachte gerahmt
durch das Angenommene, die Handlung gerahmt
durch das Uneigene. Dadurch wirkt das Gemachte
wie etwas, das einen anderen Ursprung oder zumin-
dest Ausgangspunkt hat als im Handelnden selber.
Das Ritual wire in diesem Sinne etwas Gemachtes,
das seinen Ursprung verschleiert. Statt eines “Denn
sie wissen nicht, was sie tun” konnte man von ritu-
ell Handelnden hier also eher sagen “Denn sie tun
so als tdten sie nicht”.

Diese Verschleierung von Intentionalitit, das So-
tun als tdte man nicht, was man tut, ldsst sich auch
in den Bemerkungen von Pierre Bourdieu (1987:
1801F.) iiber den Gabentausch wiederfinden. Beim
Gabentausch miisse gegeben und es miisse erwi-
dert werden, so Bourdieu im Anschluss an Mauss
(1968). Dadurch entstehe ein Verpflichtungsverhélt-
nis zwischen den beiden an der Transaktion betei-
ligten Parteien, das aber nicht offen ausgesprochen,
sondern verschleiert werden miisse. Von der Inten-
tion der Handlung miisse also abgelenkt werden.
Man konnte hier auch von einem schonen Schein
reden, der iiber die Handlungen gelegt werden
muss. Ahnlich wie gerade fiir das supra beschrie-
ben, wird also auch hier eine intentionale Handlung

Anthropos 110.2015

187

quasi nichtintentional gerahmt. Wir haben es also in
beiden Fillen mit einer Inszenierung von Absichts-
losigkeit, also von Nichtintentionalitit zu tun. Das
heift: Rituelle Handlungen sind nicht notwendiger-
weise nichtintentional, aber hiufig nichtintentional
gerahmt.

In diesem Sinne ldsst sich die Debatte um Hum-
phrey und Laidlaw neu interpretieren. Durch die
Kombination ihres Begriffes von Intentionalitit mit
dem aus der Performanztheorie stammenden Begriff
der Rahmung tritt das Verhdltnis intentionaler zu
nichtintentionalen Handlungen wihrend eines Ritu-
als in den Vordergrund, und nicht ausschlieBlich de-
ren jeweiliges Vorkommen oder Nichtvorkommen.
Auf diesem Wege liele sich auch mehr dariiber er-
fahren, ob und wie in Ritualen egoistisches Verhal-
ten in selbstloses iiberfiihrt bzw. eingepasst wird, ob
es also bei Ritualen auch um die Erschaffung mora-
lischer Personen geht (vgl. Schnepel 2000).

Hiufig erzeugt das verworrene Verhiltnis von In-
tentionalitdt und Nichtintentionalitit Irritation, und
zwar in hohem Mafle. Mit wem hat man es eigent-
lich wéhrend eines supra zu tun, und in welcher Be-
ziehung steht diese Person zu derjenigen, auf die
man auferhalb des Rituales treffen kann?

Fiir AuBBenstehende scheint es oft so auszusehen,
als wiirden wihrend eines supra die Menschen ganz
und gar von Herzen handeln, sozusagen ganz und
gar sie selbst sein. Echtes Essen, echter Wein, echte
Musik und echte Menschen, so beschrieb eine junge
Amerikanerin in einem Trinkspruch ihr Empfinden
der Situation (Miihlfried 2006: 70). Es ist jedoch
keine Seltenheit, dass man von derselben Person,
die einen im Verlaufe eines supra angeblich tief ins
Herz geschlossen hat, am nichsten Tag nicht mehr
wiedererkannt wird. Besonders junge Georgierin-
nen empfinden das hiufig als problematisch und
stellen die Authentizitit und damit Glaubwiirdigkeit
der Teilnehmer eines supra in Frage. Hier ein kur-
zes Zitat aus einem Interview mit einer jungen Po-
litikwissenschaftlerin (Miihlfried 2006: 80): “T have
a problem to understand the person whom I know
really well ... and suddenly [this person] behaves
completely differently [at a supra]. And then this
kind of behaviour becomes so normal, it’s a kind of
‘blurring of borders’”.

Es ist also schwer zu sagen, mit wem man es
wihrend eines supras zu tun hat. Dies ist dhnlich
schwer wie die Beurteilung, ob es bei Weihnach-
ten nun um die Herzlichkeit oder nur ums Geschift
geht. Es ist eben genau diese Konfusion, die wir hier
erleben und die das Fest, das Ereignis, das Ritual
so wichtig und wirksam machen. Genau so wie der
Weihnachtsmann sowohl ein Symbol der Liebe als
auch ein Warenfetisch ist, ist auch das Ritual Illu-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

188

sion und Wirklichkeit zugleich. Je iiberzeugender
die Wirklichkeit in die Illusion eingebracht werden
kann, desto stirker das Ritual. Und hier scheint das
supra den sowjetischen Ritualen in Georgien iiber-
legen gewesen zu sein.

Schlussbetrachtung

Es gibt hier jedoch eine Ironie der Geschichte,
von der zum Abschluss berichtet werden soll. We-
sentliche Elemente des georgischen supra, wie die
Trinkspriiche und die Institution des Tischmeisters,
durchdrangen die sowjetische Kultur so weit, dass
sie noch in der Gegenwart postsowjetischer Gesell-
schaften fernab des Kaukasus auszumachen sind —
und zwar eindeutig als sowjetisches Erbe. So prei-
sen z. B. in der kasachischen Ex-Hauptstadt Almaty
Tischmeister unter Verwendung des georgischen
Terminus famada auf Plakaten ihre Dienste an und
werden Hochzeiten mit Trinkspriichen begangen.
Das supra begann also als das Andere der sowjeti-
schen Ritualistik und endete als dessen Triger.

Dieser semantische Wandel kann jedoch nur
auBlerhalb Georgiens stattfinden, da dort das su-
pra nach wie vor als Inbegriff (und vielleicht sogar
Sinnbild) des Nationalen gilt. Es ist also die Reise
des supra durch den gesamten Raum der Sowjet-
union und dessen Ankunft als Kultur etwa in den
Gesellschaften Zentralasiens, die diese Transforma-
tion ermdoglicht. Wie in vielen anderen Fillen auch
andert hier etwas auf Reisen Befindliches seinen
Charakter bzw. seine Konnotationen.

AuBerhalb Georgiens und des Kaukasus kann
das supra — ohne als solches benannt zu werden,
aber durch die Elemente Tischmeister, Trinkspriiche
und Goldene Regel charakterisiert — gar zum Inbild
sowjetischer Kultur werden.? So waren wir und so
sind wir, scheinen die Teilnehmer an einem post-
sowjetisches Bankett auerhalb des Kaukasus sa-
gen zu wollen. Das Verfahren des supra versinnbild-
licht zugleich auch eine gewisse Emotionalitit, die
der kiihlen Rationalitit der freien Marktwirtschaft
entgegengesetzt werden kann. Auf diese Weise ent-
steht ein neuer, diesmal sowjetisch geprigter Orient,
der sich durch emotionale Wirme und zwischen-
menschliche Verbundenheit von einem Westen un-
terscheidet, dem Gefiihlskilte und individualisiertes
Profitstreben zugeschrieben werden.

2 Das gilt tibrigens auch fiir die Bewohner und Bewohnerin-
nen der muslimischen Linder des Kaukasus. Wer dort an dem
Verfahren des supra und dem Trinken von Alkohol festhilt,
bekennt sich zugleich zu sowjetisch gepréigten Kulturprak-
tiken.

Berichte und Kommentare

Vielleicht erklart dies, warum gerade die Re-
geln des georgischen Banketts sich so grofler Be-
liebtheit in Lindern erfreuen, die Demokratie oft-
mals als leeren Slogan und freie Mérkte hiufig als
Vorwand zum Betrug erfahren haben. Ahnlich wie
der sozialistische Bruderkuss sich in seiner korper-
haften Emotionalitit von einem Handschlag unter
Geschiftsleuten unterscheidet, steht auch das ritua-
lisierte Trinken fiir eine gewisse Form von Verbun-
denheit und Verbindlichkeit.

Was die Sowjetunion also iiberlebte, ist ein Ge-
meinsinn, der sich erprobter ritueller Formen be-
dient. Im Zuge dieser Wiederaneignung ist es nicht
ausgeschlossen, dass das supra erneut zu einem
“schadlichen Ritual” wird. Geschidigt wiirde dann
nicht mehr der sowjetische Mensch, sondern der ra-
tionale Akteur, der seine Zeit nicht an Tafeln ver-
geuden, sondern der Gewinnmaximierung widmen
solle.

Dieser Text ist die tiberarbeitete Fassung meines Habilita-
tionsvortrages, gehalten an der Martin-Luther-Universitit
Halle/Wittenberg am 23.05.2012. Ich danke den Mitglie-
dern der Habilitationskommission sowie den damals an-
wesenden Mitgliedern der Philosophischen Fakultit I fiir
ihre anregenden Kommentare und Fragen, insbesondere
Burkhard Schnepel, Thomas Hauschild und Chris Hann.
Ebenso zu Dank verpflichtet bin ich Kevin Tuite sowie
der Musikethnologin Kerstin Klenke fiir die langjdhrige
Bereicherung meiner Arbeit.

Zitierte Literatur

Agamben, Giorgio
2005 Profanierungen. (Aus dem Ital. von M. Schneider.) Frank-
furt: Suhrkamp. (Edition Suhrkamp, 2407)

Bauman, Richard
1977  Verbal Art as Performance. Rowley: Newbury House.

Bell, Catherine M.
2009 Ritual. Perspectives and Dimensions. Oxford: Oxford
University Press.

Bourdieu, Pierre ~
1987 Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. (Ubers.
von G. Seib.) Frankfurt: Suhrkamp.

Gaenszle, Martin

2000 Sind Rituale bedeutungslos? Rituelles Sprechen im
performativen Kontext. In: K.-P. Képping und U. Rao
(Hrsg.); pp. 33-44.

Gennep, Arnold van )
1909 Les rites de passage. Etude systématique des rites de las
porte et du seuil. Paris: E. Nourry.

Gerber, Jiirgen
1997 Georgien. Nationale Opposition und kommunistische
Herrschaft seit 1956. Baden-Baden: Nomos. (Schriften-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

Berichte und Kommentare

reihe des Bundesinstituts fiir ostwissenschaftliche und in-
ternationale Studien, Koln 32)

Handelman, Don

2004 Re-Framing Ritual. In: J. Kreinath, C. Hartung, and A.
Deschner (eds.), The Dynamics of Changing Rituals. The
Transformation of Religious Rituals within Their Social
and Cultural Context; pp. 9-20. New York: Peter Lang.
(Toronto Studies in Religion, 29)

Hann, Chris M.

1995 The Skeleton at the Feast. Contributions to East Europe-
an Anthropology. Canterbury: University of Kent at Can-
terbury, Center for Social Anthropology and Computing.
(CSAC Monographs, 9)

Hauschild, Thomas

2003 Magie und Macht in Italien. Uber Frauenzauber, Kirche
und Politik. Gifkendorf: Merlin-Verlag. (Merlins Biblio-
thek der geheimen Wissenschaften und magischen Kiins-
te, 13) [2. Aufl.]

Ritual und Gewalt. Ethnologische Studien an europii-
schen und mediterranen Gesellschaften. Frankfurt: Suhr-
kamp.

2008

Hubert, Henri, et Marcel Mauss
1899 Essais sur la nature et la fonction du sacrifice. Paris: Félix
Alcan.

Humphrey, Caroline, and James Laidlaw

1994  The Archetypal Actions of Ritual. A Theory of Ritual Il-
lustrated by the Jain Rite of Worship. Oxford: Clarendon
Press.

Kopping, Klaus-Peter und Ursula Rao (Hrsg.)

2000 Im Rausch des Rituals. Gestaltung und Transformation
der Wirklichkeit in korperlicher Performanz. Miinster:
LIT. (Performanzen. Interkulturelle Studien zu Ritual,
Spiel und Theater, 1)

Mauss, Marcel

1968 Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in ar-
chaischen Gesellschaften. (Aus d. Franz. von Eva Mol-
denhauer. Vorw. von E. E. Evans-Pritchard.) Frankfurt:
Suhrkamp.

Miihlfried, Florian

2006 Postsowjetische Feiern. Das Georgische Bankett im Wan-
del. (Mit einem Vorw. von K. Tuite.) Stuttgart: ibidem.
(Soviet and Post-Soviet Politics and Society, 34)

Rao, Ursula

2000 Regeln in Bewegung. Die Gestaltung indischer Tempel-
rituale zwischen Formalitit und Offenheit. In: K.-P. Kop-
ping und U. Rao (Hrsg.); pp. 45-59.

Schechner, Richard

1993 The Future of Ritual. Writings on Culture and Perfor-
mance. London: Routledge.

Performance Theory. (With a New Preface by the Au-
thor.) London: Routledge.

Schnepel, Burkhard
2000 Der Korper im “Tanz der Strafe” in Orissa. In: K.-P. Kop-
ping und U. Rao (Hrsg.); pp. 156-171.

Tambiah, Stanley J.
1979 A Performative Approach to Ritual. Proceedings of the
British Academy 65: 113-169.

Turner, Victor W.
1969 The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. Chica-
go: Aldine.

2003

Anthropos 110.2015

189

Tylor, Edward Burnett

1871 Primitive Culture. Researches into the Development of
Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art, and
Custom. 2 Vols. London: John Murray.

Weiner, Annette B.
1992 Inalienable Possessions. The Paradox of Keeping-While-
Giving. Berkeley: University of California Press.

Yurchak, Alexei
2006 Everything Was Forever, until It Was No More. The Last
Soviet Generation. Princeton: Princeton University Press.

Renovacion sindical
y etnografia del sindicalismo

Un nuevo campo de aplicacion
de la antropologia en Espafia

Beltran Roca Martinez

1 Introduccion

A pesar de que la antropologia se desarrolld inicial-
mente para estudiar a los “otros” lejanos, las prac-
ticas etnogréficas han cambiado con el tiempo. Los
intereses de los antropdlogos se han desplazado ha-
cia los centros de trabajo, las estructuras de poder,
los sistemas productivos y las leyes de las socieda-
des industrializadas avanzadas. Entre estos nuevos
sujetos de investigacion etnogrifica se encuentran
cada vez mads las organizaciones sindicales.

Aln existen, sin embargo, pocos estudios antro-
poldgicos sobre sindicalismo. Esto se debe prin-
cipalmente a dos factores. En primer lugar, como
hemos mencionado, el propio desarrollo de esta dis-
ciplina cientifica se ha especializado en el estudio
de determinados grupos y escenarios: las socieda-
des colonizadas primero, y los sectores periféricos
de las sociedades industrializadas posteriormente.
Como resultado, el mundo de las relaciones labora-
les industriales ha sido examinado de manera mas
frecuente por otros cientificos sociales como socid-
logos o psicdlogos sociales. A modo de muestra, si
buscamos la palabra “sindicato” en el contenido pu-
blicado en la Revista de Antropologia Social, una de
las revistas de mayor impacto en el Estado espafiol,
apenas encontramos dos articulos que traten, aun-
que sea colateralmente, sobre organizaciones sindi-
cales. Por el contrario, si buscamos otras palabras
como “patrimonio” o “inmigracién”, el nimero de

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:34. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-182

