Ein blinder Fleck
kultursoziologischer Forschungen

Kultursoziologische Erkldrungen dafiir, dass Kitsch »Falschgold« genannt
und von Kunst als »echtem Gold« unterschieden wird, sind schnell bei der
Hand: Gerade wenn Kitsch der Kunst dhnelt, kann er bedrohlich fiir diese
erscheinen — so als zielte er darauf ab, ihre Besonderheit unkenntlich zu
machen und ihren Wert auch selbst fiir sich zu beanspruchen. Kunst — so
befiirchten einige, die sie verteidigen wollen — konnte sich letztlich nicht
mehr von Kitsch abheben, nicht ldnger in einem hoheren gesellschaftlichen
Anschen stehen, wenn man keine scharfe Grenze zwischen beiden zoge —
und ebenso wenig kdnnte man sich dann mit Kunst-Kenntnissen gegeniiber
bloBem Kitsch-Wissen hervortun. Der iibliche Vorwurf, Kitsch tduschte nur
vor, dass er Kunst wire, leistet just diese Trennung: So nahe Kitsch der
Kunst auch immer kommen mag, ldsst er sich durch den Vorwurf mit
einem Mal aus ihr ausschlieBen, als von ihr grundverschieden behandeln
und ablehnen; dabei gilt Kunst als das allein Wahre und Echte.”® Der Aus-
druck >Kitsch¢ dient in diesem Zusammenhang als Schlagwort, wie Jacob
Reisner sagt, »im urspriinglichen Verstand von Schlag-Wort: ein schlagen-
des (niederschlagendes, erschlagendes) Wort. Wer damit auf irgendein Ge-
bilde losschligt, will es zumeist aus dem Bereich der Kunst (wie er sie ver-
steht) hinausschlagen.«**

Mit dieser »Schlag«-Kraft also geht man vor allem gegen dasjenige vor,
das sich unweit der Kunst ansiedelt, ohne dass man ihm dazu das Recht zu-

285 Siehe dazu den vorigen Abschnitt: »Falschgold«.
286 J. Reisner: Zum Begriff Kitsch, S. 169.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | BEWUSST IM PARADIES

billigt — aber nicht gegen dasjenige, das ganz offensichtlich anderswo sei-
nen Platz hat. Jean Améry bemerkt, dass »ein Bruder des Kitsches, ndmlich
der »Schund««, nicht in gleichem MalBe kritisiert wird: »Der Schund, der
sich frank und frei [...] als solcher zu erkennen« gebe, bleibe »ver-
schont«.”” Hingegen werde Kunst »mit dem Mikroskop auf Kitschspuren
untersucht«. Der Grund liegt laut Améry darin, dass »man nicht die aufrich-
tige Kraft des Ordinéren fiirchtet«, sondern stets meint, »die als Kunst dra-
pierte Schwiche demaskieren zu miissen«.”™ Mit den Ausdriicken »frank
und frei [...] zu erkennen [geben]«, »aufrichtig[]«, »drapiert[J« und »de-
maskieren« beschreibt Améry die Vorstellung, Kitsch wére Tauschung,
insbesondere Vortduschung von Kunst. Indem man darauf besteht, dass
Kunst und Kitsch auseinanderzuhalten wiren, versucht man, ihr eine eigene
Stellung oder auch Wiirde vorzubehalten.

Dies geschieht nicht zuletzt auch in Debatten um >Midcult.™ Dwight
Macdonald spricht von >Midcultc als einem gleichsam zwielichtigen
Bereich zwischen »Masscult< und >High Culture<: »Midcult< »pretends to
respect the standards of High Culture while in fact it waters them down and
vulgarizes them«.”” Gerade dadurch, dass >Midcult< in den Augen der Kri-

289

tik so tut, als beruhte er auf einer Wertschidtzung der Hochkultur und als
gehorte er der Letzteren an, erscheint er bedrohlich: »The enemy outside
the walls is easy to distinguish. It is its ambiguity that makes Midcult
alarming. For it presents itself as part of High Culture.«’”' Um diese Gefahr
abzuwehren, erkldrt Macdonald >Midcult« wiederum zu einer Art Tau-

287 Jean Améry: »Kitsch, Kunst, Kitschkunst. Randbemerkungen zu einem aktuel-
len Thema, in: Schweizer Rundschau 67 (1968), S. 485—488, hier S. 487. Vgl.
dazu auch C. Putz: Kitsch, S. 54.

288 J. Améry: »Kitsch, Kunst, Kitschkunst«, S. 487.

289 Mit Moritz Baller genauer gesagt: um den »alte[n] Midcult«, der zu »ent-
spanntem Easy Reading« einlddt, bei dem man sich allerdings so fiihlen kann,
als hitte man es mit hochgeschétzter Kultur zu tun. M.B.: »Der Neue Mid-
cult«, in: POP. Kultur und Kritik, H. 18 (2021), S. 132—149, hier S. 145.

290 Dwight Macdonald: »Masscult & Midcult«, in: D.M.: Against the American
Grain. New York: Da Capo 1962, S. 3-75, hier S. 37.

291 Ebd. Vgl. Moshe Zuckermann: Kunst und Publikum. Das Kunstwerk im Zeit-
alter seiner gesellschaftlichen Hintergehbarkeit. Gottingen: Wallstein 2002, S.
45.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 103

schung, die erkannt werden miisse: »Midcult< sei korrumpierte Hochkultur
und versuche, als »the real thing« durchzugehen.*”

Indessen lédsst sich bezweifeln, dass >Midcult< in erster Linie darauf
ausgerichtet ist, Hochkultur so weitgehend zu imitieren. Muss er sich nicht
deutlich von der Hochkultur abgrenzen, um eine eigene Nische in der
Kunstwelt einzunehmen — anders gesagt: um eine Art von Adresse zu be-
ziehen, die fiir sein Publikum auffindbar und eben nicht mit anderen Adres-
sen zu verwechseln ist? Wie sollte >Midcult« sein Publikum sonst an sich
binden kdnnen?

Ahnliche Argumente finden sich bereits in der Kitsch-Diskussion, unter
anderem vertreten von Claudia Putz: Sie bemerkt, dass es vor allem »der
erhobene Kunstanspruch ist, der die Gemiiter gegen den Kitsch aufbringt.
Solange dieser Anspruch nicht erhoben wird, hilt sich die Entriistung
gegeniiber >Geschmacklosigkeiten< in Grenzen.«*”> Demgegeniiber bleibt
nach Putz jedoch »noch zu fragen, ob der Kitsch diesen Anspruch, Kunst zu
sein, tiberhaupt explizit formuliert. Tatsdchlich ist dies wohl kaum je der

294 .
An dieser

Fall. Vielmehr wird dem Kitsch dieser Anspruch unterstellt«.
Unterstellung zeigt sich, wie sehr es Kitsch-Kritiken darum zu tun ist, die
von ihnen bestimmten Grenzen der Kunst zu hiiten: Selbst wenn diese
Grenzen gar nicht oder auch nur im Entferntesten angegriffen werden, setzt
man dazu an, sie aufwendig zu verteidigen.

Wie aber sind diese Bemiihungen der Kritiken zu erkldren, was steht
auf dem Spiel? Nicht zuletzt geht es zweifellos um einen Zusammenhang
von Knappheit und Wert. Um auf die Metapher des Falschgolds zuriickzu-
kommen: Wire Gold nicht knapp oder lie3e es sich nicht mehr von ande-
ren, hdufiger vorkommenden Metallen unterscheiden, miisste sein Preis
sinken. Ahnlich fiirchtet man offenbar eine Art Inflation und Entwertung
von Kunst, wenn Hochgeschitztes nicht von massenhaft verbreiteten Din-
gen getrennt wiirde — was alle hitten, gilte kaum noch als kostbar.”’ In

292 D. Macdonald: »Masscult & Midcult«, S. 38.

293 C. Putz: Kitsch, S. 55.

294 Ebd.

295 Vgl. Ute Dettmar u. Thomas Kiipper: »Der gute Ton im Mozart-Jahr«, in:
Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik (LiLi) 36 (2006), H. 143,
S. 165171, hier S. 166.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | BEWUSST IM PARADIES

diesem Sinne bekdmpft man Kitsch nicht nur im Interesse der >wahrenc
Kunst, sondern auch der »Wahrung< Kunst.

Die Angst vor einer Inflation dieser »Wahrung zeigt sich etwa auch in
den Vorbehalten, die gegeniiber vielen in groen Auflagen erschienenen li-
terarischen Werken bestehen: »was die Masse wolle, konne nie Kunst [...]
* Mit Andreas Dérner und Ludgera Vogt wire zu fragen, »wieso
das, was massenhaft produziert (und somit meist auch rezipiert) wird, per
se schlecht sein soll. Kommt nicht bei dieser Setzung der Distanzierungs-
und Distinktionswille der yKulturkenner< und ihr durch diesen Wertmafstab

sein«.

legitimiertes ElitebewuBtsein stirker zum Ausdruck als ein rationales Ar-
gument?«””’ Nach Bourdieu wird an dem Verdacht, den hohe Auflagen er-
regen, der Einfluss des »autonomen« Hierarchisierungsprinzips in den Fel-
dern der Kulturproduktion deutlich: Diejenigen, die dieses Prinzip am ent-
schiedensten verfechten, halten Publikumserfolg bloB fiir ein »Mal der Aus-
lieferung an den Zeitgeschmack«, wihrend sie hingegen »irdisches Schei-
tern als Zeichen der Erwahltheit« ansehen — nach der Formel »Wer verliert,
gewinnt«.”” Mit diesem Grundsatz ist »Profitstreben [...] unvereinbar« und
das Erpichtsein auf »weltliche[] Ehren und Anerkennungen [...] verpont«.””

Zur Verurteilung des Ein- und Marktgéngigen dienen neben dem Aus-
druck »Kitsch« oft auch Ableitungen wie >verkitschen< oder »Verkitschungg,
bei denen der Akzent stirker auf dem Vorgangshaften liegt: Mit ihnen ldsst
sich etwa behaupten, dass kiinstlerische Formen vom Pol der Autonomie
hin zu dem der Heteronomie gezogen, den Gesetzen des Marktes unterwor-

296 Vgl. A. Dorner, L. Vogt: Literatursoziologie, S. 188f.

297 Ebd.

298 Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen
Feldes. Ubers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1999, S. 344f.

299 Ebd. Freilich gibt es in der Gegenwartsliteratur — beispielsweise bei Sibylle
Berg — Kombinationen von hochliterarischen Anspriichen »mit regelrecht zur
Schau getragenem Interesse an dkonomischem Kapital«, wie Rolf Parr fest-
stellt. R.P.: »Normalistische Positionen und Transformationen im Feld der
deutschen Gegenwartsliteratur, in: Heribert Tommek u. Klaus-Michael Bog-
dal (Hrsg.): Transformationen des literarischen Feldes in der Gegenwart. So-
zialstruktur — Medien-Okonomien — Autorpositionen. Heidelberg: Synchron
2012, S. 189208, hier S. 202-204.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 105

fen, angepasst und entstellt werden. Ein Beispiel dafiir findet sich in dem
Artikel »Klimt kaputtgemacht« von Barbara Coudenhove-Kalergi, der am
19. September 2012 in Der Standard erscheint:** Hier werden die Worter
»Verkitschung, Kommerzialisierung und Banalisierung« dazu aneinander-
gereiht, an 6konomischen Verwertungen von Kunst Anstof3 zu nehmen. Die
Autorin hélt das Klimt-Jahr in Wien fiir unertréglich:

Hochste Zeit, dass das Klimt-Jahr sich seinem Ende néhert. [...] Das Foto-Plakat des
Kiinstlers mit der Katze iiberall. Kein Souvenirgeschift ohne Klimts »Kuss« auf
Kaffeetassen, T-Shirts, Einkaufstaschen und Regenschirmen. Sogar auf Klodeckeln.
Keine Konditorei ohne Klimt-Schnitten und Klimt-Torten. Eine picksiile Spezialitit

aus Karamell, Nuss, Vanille und Kaffee heiBt »Klimt-Nuss-Kuss«. ™!

An dieser Stelle wird erkennbar, wie Coudenhove-Kalergi sozusagen den
Dreiklang von »Verkitschung, Kommerzialisierung und Banalisierung« an-
schldgt. Das Wort »Banalisierung« steht zum einen dafiir, dass aus Klimts
Gesamtwerk nur eine sehr kleine, erheblich reduzierende Auswahl zur Ver-
marktung getroffen wird (»Klimts »Kuss««), zum anderen dafiir, dass das
Ausgewihlte wiederum blofl auf allgemein bekannte Forme(l)n einge-
schrinkt, verunstaltet und an unpassende Orte gebracht wird — bis hin zum
Ort der Notdurft: Indem Coudenhove-Kalergi herausstellt, dass Klimts Bil-
der »[s]ogar auf Klodeckeln« zu sehen sind, legt sie den Gedanken nahe,
dass diese Gebrauchsgegensténde, die an sogenanntes Niederes, an Schmut-
ziges und an die Tier-Ahnlichkeit des Menschen erinnern, unvereinbar sind
mit Kunst, die sich als etwas Hohes, Geistiges, Freies, dem Menschen Vor-
behaltenes und seiner Wiirdiges auszeichnen soll. Auch die von Coudenho-
ve-Kalergi erwéhnten Konditorei-Objekte sind nach tiberkommenen é&sthe-
tischen Kriterien verddchtig — was siil schmeckt und auf diese Weise dem
Nahsinn schmeichelt, gilt oft als Sinnbild fiir Kitsch.’”* Nicht nur die Quali-
tat, sondern auch die Quantitit der Beziige auf Klimt erscheint Coudenho-

300 Barbara Coudenhove-Kalergi: »Klimt kaputtgemacht. Die Klimtomania ist nur
der letzte Hohepunkt einer permanenten Anstrengung, alles dem Tourismus
unterzuordnen«, in: Der Standard, 19.9.2012, https://www.derstandard.at/
story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht, zuletzt abgefragt am 29.8.2019.

301 Ebd.

302 Vgl. L. Schulz: Die Werte des Kitschs, S. 217.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht

106 | BEWUSST IM PARADIES

ve-Kalergi bedenklich: die angeblich uneingeschriankte Verbreitung (»iiber-
all«) nach wirtschaftlichen Interessen (betont durch das anaphorische »Kein
Souvenirgeschéft ohne [...] Keine Konditorei ohne [...]«). Aus dieser Sicht
bedeutet das Klimt-Jahr eine Preisgabe des autonomen Prinzips.

Nun wére es wiederum mdglich, Coudenhove-Kalergis Gebrauch des
Ausdrucks »Verkitschung« kultursoziologisch zu beleuchten: Wenn die Au-
torin beklagt, dass Klimt »iiberall« in Anspruch genommen wird, und wenn
sie damit fordert, dass berechtigte und unberechtigte Anspriiche voneinan-
der getrennt werden, geht es offensichtlich um Grenzziehungen in den Fel-
dern der Kulturproduktion. Ist Klimt an jeder Stelle gegenwirtig geworden,
macht er es denjenigen Leuten, die eine besondere Kennerschaft fiir sich
reklamieren wollen, nicht mehr leicht, sich von anderen, etwa von als ba-
nausisch geltenden Gruppen abzuheben — die Distinktion®” geriit in Gefahr.
Auf diesen Zusammenhang weist bereits ein Posting zu dem Artikel auf der
Website von Der Standard hin. Bezogen darauf, dass Coudenhove-Kalergi
schreibt, »die Zielgruppe« der touristischen Klimt-Vermarktung bestehe
»offenbar« aus den »Allerdiimmsten« sowie den »Allergeschmacklosesten
unter den potenziellen Wienbesuchern«,”™ ist Folgendes in dem geposteten
Kommentar zu lesen:

Jetzt kommen selbst die »Allerdiimmsten« und die »Allergeschmacklosesten«
Wienbesucher mit dem Billigflug nach Wien. Wie wér’s denn mit Intelligenz- und
Geschmackskontrollen an der Stadtgrenze, damit Frau Coudenhove-Kalergi und die

Hofratswitwen im ersten Bezirk unter sich bleiben kénnen?*”

Damit stellt der Kommentar heraus, dass es in dem Artikel um soziale
Unterschiede geht (»Billigflug«, »Hofratswitwen«, »unter sich bleiben«),
und fiihrt Coudenhove-Kalergis Position wird ad absurdum (»Intelligenz-
und Geschmackskontrollen an der Stadtgrenze«). Wie sehr Distinktionsbe-
diirfnisse die Kitsch-Debatte antreiben, wird auf solche Weise in ihr selbst
problematisiert.

303 Vgl. zu diesem Begriff P. Bourdieu: Die feinen Unterschiede; Joseph Jurt:
»Pierre Bourdieus Konzept der Distinktion«, in: LiTheS. Zeitschrift fiir Litera-
tur- und Theatersoziologie 9 (2016), Nr. 14, S. 16-31, insbes. S. 22.

304 B. Coudenhove-Kalergi: »Klimt kaputtgemacht«.

305 Geloschter User, 20.9.2012, 11:43:42, ebd.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 107

Mithin bieten sich kultursoziologische Ansdtze dazu an, Kitsch-Kritik
von der Art des Textes »Klimt kaputtgemacht« in Verbindung zu bringen
mit Fragen nach sozialem Ansehen, Oben/unten-Unterscheidungen und
Abgrenzungen. So erhellend die entsprechenden theoretischen Konzepte
diesbeziiglich sind, bleiben bei ihnen andere Aspekte doch zu wenig be-
leuchtet. Asthetisch nimlich sind durch die kultursoziologischen Entwiirfe
weder der Gegenstand Kitsch noch die Faszinationskraft, die er auf sein
Publikum ausiibt, ausreichend erfasst, »[d]enn allein die Feststellung, dass
ein bestimmtes Werk und/oder das dsthetische Urteil iiber dieses Werk auch
als Einsatz im Spiel um soziales Prestige genutzt werden kann, sagt iiber
dessen Struktur oder dariiber, was es den Rezipienten dariiber hinaus noch
bedeuten mag, nichts aus«.’” Mit anderen Worten: In der kultursoziologi-
schen Debatte tiber Kitsch entfernt man sich von dessen Phanomenen. Man
nimmt eine Meta-Position zur Kitsch-Kritik ein; die Kitsch-Kritik aber ist
bereits auf einer Meta-Ebene zum Kitsch angesiedelt.

Die entsprechenden Einschridnkungen der Sicht zeichnen sich bereits in
Helmut Kreuzers einflussreichem Aufsatz »Trivialliteratur als Forschungs-
problem« (1967) ab. Kreuzer erachtet es nicht fiir sinnvoll, in der Litera-
turwissenschaft das Wort »Kitsch¢ als »analytische[s] Instrument« zu ver-
wenden, etwa als »poetologischen Terminus der Werkanalyse«; stattdessen
schldgt Kreuzer vor, jenes Wort selbst zum »kulturhistorischen Objekt der
Wissenschaft« zu machen, an dem sich die »Geschmacksgeschichte«, die
»Geschichte der Kunstauffassungen und des Kunstwollens« studieren

. 307
lésst.

Dieser Vorschlag ist insofern sehr plausibel, als die Wissenschaft,
indem sie darauf verzichtet, sich das Wort »Kitsch« selbst anzueignen, auch
Abstand zu den (Ab-)Wertungen erlangt, die es mit sich fithrt. Nun kann sie
aus der Distanz den historischen Wandel des Gebrauchs dieses Ausdrucks
nachzeichnen. Damit wird das Wort »Kitsch< nicht mehr auf der Ebene der
wissenschaftlichen Meta-Sprache angesiedelt, sondern auf der Ebene der
Objekt-Sprache. Der auf diese Weise vollzogene Wechsel der Blickrich-

tung fiihrt allerdings nicht nur zu neuen Einsichten in die Zeitbedingtheit

306 Bettina Gruber u. Rolf Parr: »Linker Kitsch? Zur Einleitung«, in: B.G., R.P.
(Hrsg.): Linker Kitsch. Bekenntnisse — lkonen — Gesamtkunstwerke. Miinchen:
Fink 2015, S. 7-15, hier S. 8.

307 H. Kreuzer: »Trivialliteratur als Forschungsproblem, S. 184. Vgl. dazu auch
Th. Hecken: Theorien der Populdrkultur, S. 96f.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | BEWUSST IM PARADIES

des Redens iiber Kitsch, sondern verstellt teilweise zugleich auch Perspek-
tiven: Die Aufmerksamkeit wird tendenziell abgelenkt von denjenigen Phé-
nomenen, die etwa von Giesz und Killy zuvor noch als Kitsch bezeichnet
und (in welcher streitbaren Weise auch immer)*® in Augenschein genom-
men worden sind.

Wie unerlésslich es jedoch ist, dass die Forschung sich auch nach ihrer
kultursoziologischen Wende noch dem Phidnomen Kitsch widmet, wird be-
reits an einem obigen Zitat von Putz deutlich: Wenn es nach Putz »zu fra-
gen« gilt, ob Kitsch den ithm héufig unterstellten » Anspruch, Kunst zu sein,
iiberhaupt explizit formuliert«, dann ist es offenbar notwendig, weiterhin
auch Zugdnge zu den als Kitsch herabgesetzten Gegenstinden zu suchen,
anstatt nur die Arten der Herabsetzung zu erforschen. Ohne eine Betrach-
tung von sogenanntem Kitsch kann sich schlie3lich nicht zeigen, welchen
Anspruch dieser eigentlich seinerseits erhebt. Die Reflexivitidt von Kitsch
sollte daher zum Gegenstand der Forschung werden.

Die Schlagworter der Kritik, neben »Verkitschung« zum Beispiel >Bana-
lisierung«< (wie im Artikel von Coudenhove-Kalergi), wéren dabei weiterhin
zu beachten: nicht nur deshalb, weil Kitsch moglicherweise auf die Kritik
reagiert, sondern auch deshalb, weil solche Ausdriicke — sei es auch herab-
setzend und entstellend — sich auf Merkmale von Kitsch beziehen konnten,
die auch in seiner Reflexivitit thematisch sind. Dementsprechend soll der
oft kritisch verwendete Ausdruck >Banalisierung< im néchsten Kapitel ein-
mal als mogliches Gegenstiick Kitsch-eigener Anspriiche betrachtet wer-
den: Inwiefern schreibt sich Kitsch selbst so etwas wie »Banalisierung«
gleichsam auf seine Fahnen?

308 Siche dazu die Einleitung »Kitsch und Reflexivitdt — ein von der Forschung zu
wenig berlicksichtigter Zusammenhang« sowie den Abschnitt »Kitsch als

yPseudokunst««.

Hitps:/jdol.org/10.14361/9783830431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. r—



https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

