
 

Ein blinder Fleck  

kultursoziologischer Forschungen 

 

 

 

Kultursoziologische Erklärungen dafür, dass Kitsch ›Falschgold‹ genannt 

und von Kunst als ›echtem Gold‹ unterschieden wird, sind schnell bei der 

Hand: Gerade wenn Kitsch der Kunst ähnelt, kann er bedrohlich für diese 

erscheinen – so als zielte er darauf ab, ihre Besonderheit unkenntlich zu 

machen und ihren Wert auch selbst für sich zu beanspruchen. Kunst – so 

befürchten einige, die sie verteidigen wollen – könnte sich letztlich nicht 

mehr von Kitsch abheben, nicht länger in einem höheren gesellschaftlichen 

Ansehen stehen, wenn man keine scharfe Grenze zwischen beiden zöge – 

und ebenso wenig könnte man sich dann mit Kunst-Kenntnissen gegenüber 

bloßem Kitsch-Wissen hervortun. Der übliche Vorwurf, Kitsch täuschte nur 

vor, dass er Kunst wäre, leistet just diese Trennung: So nahe Kitsch der 

Kunst auch immer kommen mag, lässt er sich durch den Vorwurf mit 

einem Mal aus ihr ausschließen, als von ihr grundverschieden behandeln 

und ablehnen; dabei gilt Kunst als das allein Wahre und Echte.
285

 Der Aus-

druck ›Kitsch‹ dient in diesem Zusammenhang als Schlagwort, wie Jacob 

Reisner sagt, »im ursprünglichen Verstand von Schlag-Wort: ein schlagen-

des (niederschlagendes, erschlagendes) Wort. Wer damit auf irgendein Ge-

bilde losschlägt, will es zumeist aus dem Bereich der Kunst (wie er sie ver-

steht) hinausschlagen.«
286

 

Mit dieser »Schlag«-Kraft also geht man vor allem gegen dasjenige vor, 

das sich unweit der Kunst ansiedelt, ohne dass man ihm dazu das Recht zu-

                                                   

285 Siehe dazu den vorigen Abschnitt: »Falschgold«. 

286 J. Reisner: Zum Begriff Kitsch, S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

billigt – aber nicht gegen dasjenige, das ganz offensichtlich anderswo sei-

nen Platz hat. Jean Améry bemerkt, dass »ein Bruder des Kitsches, nämlich 

der ›Schund‹«, nicht in gleichem Maße kritisiert wird: »Der Schund, der 

sich frank und frei [...] als solcher zu erkennen« gebe, bleibe »ver-

schont«.
287

 Hingegen werde Kunst »mit dem Mikroskop auf Kitschspuren 

untersucht«. Der Grund liegt laut Améry darin, dass »man nicht die aufrich-

tige Kraft des Ordinären fürchtet«, sondern stets meint, »die als Kunst dra-

pierte Schwäche demaskieren zu müssen«.
288

 Mit den Ausdrücken »frank 

und frei [...] zu erkennen [geben]«, »aufrichtig[]«, »drapiert[]« und »de-

maskieren« beschreibt Améry die Vorstellung, Kitsch wäre Täuschung, 

insbesondere Vortäuschung von Kunst. Indem man darauf besteht, dass 

Kunst und Kitsch auseinanderzuhalten wären, versucht man, ihr eine eigene 

Stellung oder auch Würde vorzubehalten. 

Dies geschieht nicht zuletzt auch in Debatten um ›Midcult‹.
289

 Dwight 

Macdonald spricht von ›Midcult‹ als einem gleichsam zwielichtigen 

Bereich zwischen ›Masscult‹ und ›High Culture‹: ›Midcult‹ »pretends to 

respect the standards of High Culture while in fact it waters them down and 

vulgarizes them«.
290

 Gerade dadurch, dass ›Midcult‹ in den Augen der Kri-

tik so tut, als beruhte er auf einer Wertschätzung der Hochkultur und als 

gehörte er der Letzteren an, erscheint er bedrohlich: »The enemy outside 

the walls is easy to distinguish. It is its ambiguity that makes Midcult 

alarming. For it presents itself as part of High Culture.«
291

 Um diese Gefahr 

abzuwehren, erklärt Macdonald ›Midcult‹ wiederum zu einer Art Täu-

                                                   

287 Jean Améry: »Kitsch, Kunst, Kitschkunst. Randbemerkungen zu einem aktuel-

len Thema«, in: Schweizer Rundschau 67 (1968), S. 485–488, hier S. 487. Vgl. 

dazu auch C. Putz: Kitsch, S. 54. 

288 J. Améry: »Kitsch, Kunst, Kitschkunst«, S. 487. 

289 Mit Moritz Baßler genauer gesagt: um den »alte[n] Midcult«, der zu »ent-

spanntem Easy Reading« einlädt, bei dem man sich allerdings so fühlen kann, 

als hätte man es mit hochgeschätzter Kultur zu tun. M.B.: »Der Neue Mid-

cult«, in: POP. Kultur und Kritik, H. 18 (2021), S. 132–149, hier S. 145. 

290 Dwight Macdonald: »Masscult & Midcult«, in: D.M.: Against the American 

Grain. New York: Da Capo 1962, S. 3–75, hier S. 37. 

291 Ebd. Vgl. Moshe Zuckermann: Kunst und Publikum. Das Kunstwerk im Zeit-

alter seiner gesellschaftlichen Hintergehbarkeit. Göttingen: Wallstein 2002, S. 

45. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 103 

 

 

schung, die erkannt werden müsse: ›Midcult‹ sei korrumpierte Hochkultur 

und versuche, als »the real thing« durchzugehen.
292

 

Indessen lässt sich bezweifeln, dass ›Midcult‹ in erster Linie darauf 

ausgerichtet ist, Hochkultur so weitgehend zu imitieren. Muss er sich nicht 

deutlich von der Hochkultur abgrenzen, um eine eigene Nische in der 

Kunstwelt einzunehmen – anders gesagt: um eine Art von Adresse zu be-

ziehen, die für sein Publikum auffindbar und eben nicht mit anderen Adres-

sen zu verwechseln ist? Wie sollte ›Midcult‹ sein Publikum sonst an sich 

binden können? 

Ähnliche Argumente finden sich bereits in der Kitsch-Diskussion, unter 

anderem vertreten von Claudia Putz: Sie bemerkt, dass es vor allem »der 

erhobene Kunstanspruch ist, der die Gemüter gegen den Kitsch aufbringt. 

Solange dieser Anspruch nicht erhoben wird, hält sich die Entrüstung 

gegenüber ›Geschmacklosigkeiten‹ in Grenzen.«
293

 Demgegenüber bleibt 

nach Putz jedoch »noch zu fragen, ob der Kitsch diesen Anspruch, Kunst zu 

sein, überhaupt explizit formuliert. Tatsächlich ist dies wohl kaum je der 

Fall. Vielmehr wird dem Kitsch dieser Anspruch unterstellt«.
294

 An dieser 

Unterstellung zeigt sich, wie sehr es Kitsch-Kritiken darum zu tun ist, die 

von ihnen bestimmten Grenzen der Kunst zu hüten: Selbst wenn diese 

Grenzen gar nicht oder auch nur im Entferntesten angegriffen werden, setzt 

man dazu an, sie aufwendig zu verteidigen. 

Wie aber sind diese Bemühungen der Kritiken zu erklären, was steht 

auf dem Spiel? Nicht zuletzt geht es zweifellos um einen Zusammenhang 

von Knappheit und Wert. Um auf die Metapher des Falschgolds zurückzu-

kommen: Wäre Gold nicht knapp oder ließe es sich nicht mehr von ande-

ren, häufiger vorkommenden Metallen unterscheiden, müsste sein Preis 

sinken. Ähnlich fürchtet man offenbar eine Art Inflation und Entwertung 

von Kunst, wenn Hochgeschätztes nicht von massenhaft verbreiteten Din-

gen getrennt würde – was alle hätten, gälte kaum noch als kostbar.
295

 In 

                                                   

292 D. Macdonald: »Masscult & Midcult«, S. 38. 

293 C. Putz: Kitsch, S. 55. 

294 Ebd. 

295 Vgl. Ute Dettmar u. Thomas Küpper: »Der gute Ton im Mozart-Jahr«, in: 

Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik (LiLi) 36 (2006), H. 143, 

S. 165–171, hier S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

diesem Sinne bekämpft man Kitsch nicht nur im Interesse der ›wahren‹ 

Kunst, sondern auch der ›Währung‹ Kunst. 

Die Angst vor einer Inflation dieser ›Währung‹ zeigt sich etwa auch in 

den Vorbehalten, die gegenüber vielen in großen Auflagen erschienenen li-

terarischen Werken bestehen: »was die Masse wolle, könne nie Kunst [...] 

sein«.
296

 Mit Andreas Dörner und Ludgera Vogt wäre zu fragen, »wieso 

das, was massenhaft produziert (und somit meist auch rezipiert) wird, per 

se schlecht sein soll. Kommt nicht bei dieser Setzung der Distanzierungs- 

und Distinktionswille der ›Kulturkenner‹ und ihr durch diesen Wertmaßstab 

legitimiertes Elitebewußtsein stärker zum Ausdruck als ein rationales Ar-

gument?«
297

 Nach Bourdieu wird an dem Verdacht, den hohe Auflagen er-

regen, der Einfluss des »autonomen« Hierarchisierungsprinzips in den Fel-

dern der Kulturproduktion deutlich: Diejenigen, die dieses Prinzip am ent-

schiedensten verfechten, halten Publikumserfolg bloß für ein »Mal der Aus-

lieferung an den Zeitgeschmack«, während sie hingegen »irdisches Schei-

tern als Zeichen der Erwähltheit«
 
ansehen – nach der Formel »Wer verliert, 

gewinnt«.
298

 Mit diesem Grundsatz ist »Profitstreben [...] unvereinbar« und 

das Erpichtsein auf »weltliche[] Ehren und Anerkennungen [...] verpönt«.
299

 

Zur Verurteilung des Ein- und Marktgängigen dienen neben dem Aus-

druck ›Kitsch‹ oft auch Ableitungen wie ›verkitschen‹ oder ›Verkitschung‹, 

bei denen der Akzent stärker auf dem Vorgangshaften liegt: Mit ihnen lässt 

sich etwa behaupten, dass künstlerische Formen vom Pol der Autonomie 

hin zu dem der Heteronomie gezogen, den Gesetzen des Marktes unterwor-

                                                   

296 Vgl. A. Dörner, L. Vogt: Literatursoziologie, S. 188f. 

297 Ebd. 

298 Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen 

Feldes. Übers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1999, S. 344f. 

299 Ebd. Freilich gibt es in der Gegenwartsliteratur – beispielsweise bei Sibylle 

Berg – Kombinationen von hochliterarischen Ansprüchen »mit regelrecht zur 

Schau getragenem Interesse an ökonomischem Kapital«, wie Rolf Parr fest-

stellt. R.P.: »Normalistische Positionen und Transformationen im Feld der 

deutschen Gegenwartsliteratur«, in: Heribert Tommek u. Klaus-Michael Bog-

dal (Hrsg.): Transformationen des literarischen Feldes in der Gegenwart. So-

zialstruktur – Medien-Ökonomien – Autorpositionen. Heidelberg: Synchron 

2012, S. 189–208, hier S. 202–204. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 105 

 

 

fen, angepasst und entstellt werden. Ein Beispiel dafür findet sich in dem 

Artikel »Klimt kaputtgemacht« von Barbara Coudenhove-Kalergi, der am 

19. September 2012 in Der Standard erscheint:
300

 Hier werden die Wörter 

»Verkitschung, Kommerzialisierung und Banalisierung« dazu aneinander-

gereiht, an ökonomischen Verwertungen von Kunst Anstoß zu nehmen. Die 

Autorin hält das Klimt-Jahr in Wien für unerträglich: 

 

Höchste Zeit, dass das Klimt-Jahr sich seinem Ende nähert. [...] Das Foto-Plakat des 

Künstlers mit der Katze überall. Kein Souvenirgeschäft ohne Klimts »Kuss« auf 

Kaffeetassen, T-Shirts, Einkaufstaschen und Regenschirmen. Sogar auf Klodeckeln. 

Keine Konditorei ohne Klimt-Schnitten und Klimt-Torten. Eine picksüße Spezialität 

aus Karamell, Nuss, Vanille und Kaffee heißt »Klimt-Nuss-Kuss«.
301

 

 

An dieser Stelle wird erkennbar, wie Coudenhove-Kalergi sozusagen den 

Dreiklang von »Verkitschung, Kommerzialisierung und Banalisierung« an-

schlägt. Das Wort »Banalisierung« steht zum einen dafür, dass aus Klimts 

Gesamtwerk nur eine sehr kleine, erheblich reduzierende Auswahl zur Ver-

marktung getroffen wird (»Klimts ›Kuss‹«), zum anderen dafür, dass das 

Ausgewählte wiederum bloß auf allgemein bekannte Forme(l)n einge-

schränkt, verunstaltet und an unpassende Orte gebracht wird – bis hin zum 

Ort der Notdurft: Indem Coudenhove-Kalergi herausstellt, dass Klimts Bil-

der »[s]ogar auf Klodeckeln« zu sehen sind, legt sie den Gedanken nahe, 

dass diese Gebrauchsgegenstände, die an sogenanntes Niederes, an Schmut-

ziges und an die Tier-Ähnlichkeit des Menschen erinnern, unvereinbar sind 

mit Kunst, die sich als etwas Hohes, Geistiges, Freies, dem Menschen Vor-

behaltenes und seiner Würdiges auszeichnen soll. Auch die von Coudenho-

ve-Kalergi erwähnten Konditorei-Objekte sind nach überkommenen ästhe-

tischen Kriterien verdächtig – was süß schmeckt und auf diese Weise dem 

Nahsinn schmeichelt, gilt oft als Sinnbild für Kitsch.
302

 Nicht nur die Quali-

tät, sondern auch die Quantität der Bezüge auf Klimt erscheint Coudenho-

                                                   

300 Barbara Coudenhove-Kalergi: »Klimt kaputtgemacht. Die Klimtomania ist nur 

der letzte Höhepunkt einer permanenten Anstrengung, alles dem Tourismus 

unterzuordnen«, in: Der Standard, 19.9.2012, https://www.derstandard.at/ 

story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht, zuletzt abgefragt am 29.8.2019. 

301 Ebd. 

302 Vgl. L. Schulz: Die Werte des Kitschs, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht
https://www.derstandard.at/story/1347493022006/klimt-kaputtgemacht


106 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

ve-Kalergi bedenklich: die angeblich uneingeschränkte Verbreitung (»über-

all«) nach wirtschaftlichen Interessen (betont durch das anaphorische »Kein 

Souvenirgeschäft ohne [...] Keine Konditorei ohne [...]«). Aus dieser Sicht 

bedeutet das Klimt-Jahr eine Preisgabe des autonomen Prinzips. 

Nun wäre es wiederum möglich, Coudenhove-Kalergis Gebrauch des 

Ausdrucks ›Verkitschung‹ kultursoziologisch zu beleuchten: Wenn die Au-

torin beklagt, dass Klimt »überall« in Anspruch genommen wird, und wenn 

sie damit fordert, dass berechtigte und unberechtigte Ansprüche voneinan-

der getrennt werden, geht es offensichtlich um Grenzziehungen in den Fel-

dern der Kulturproduktion. Ist Klimt an jeder Stelle gegenwärtig geworden, 

macht er es denjenigen Leuten, die eine besondere Kennerschaft für sich 

reklamieren wollen, nicht mehr leicht, sich von anderen, etwa von als ba-

nausisch geltenden Gruppen abzuheben – die Distinktion
303

 gerät in Gefahr. 

Auf diesen Zusammenhang weist bereits ein Posting zu dem Artikel auf der 

Website von Der Standard hin. Bezogen darauf, dass Coudenhove-Kalergi 

schreibt, »die Zielgruppe« der touristischen Klimt-Vermarktung bestehe 

»offenbar« aus den »Allerdümmsten« sowie den »Allergeschmacklosesten 

unter den potenziellen Wienbesuchern«,
304

 ist Folgendes in dem geposteten 

Kommentar zu lesen: 

 

Jetzt kommen selbst die »Allerdümmsten« und die »Allergeschmacklosesten« 

Wienbesucher mit dem Billigflug nach Wien. Wie wär’s denn mit Intelligenz- und 

Geschmackskontrollen an der Stadtgrenze, damit Frau Coudenhove-Kalergi und die 

Hofratswitwen im ersten Bezirk unter sich bleiben können?
305 

 

Damit stellt der Kommentar heraus, dass es in dem Artikel um soziale 

Unterschiede geht (»Billigflug«, »Hofratswitwen«, »unter sich bleiben«), 

und führt Coudenhove-Kalergis Position wird ad absurdum (»Intelligenz- 

und Geschmackskontrollen an der Stadtgrenze«). Wie sehr Distinktionsbe-

dürfnisse die Kitsch-Debatte antreiben, wird auf solche Weise in ihr selbst 

problematisiert. 

                                                   

303 Vgl. zu diesem Begriff P. Bourdieu: Die feinen Unterschiede; Joseph Jurt: 

»Pierre Bourdieus Konzept der Distinktion«, in: LiTheS. Zeitschrift für Litera-

tur- und Theatersoziologie 9 (2016), Nr. 14, S. 16–31, insbes. S. 22. 

304 B. Coudenhove-Kalergi: »Klimt kaputtgemacht«. 

305 Gelöschter User, 20.9.2012, 11:43:42, ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EIN BLINDER FLECK KULTURSOZIOLOGISCHER FORSCHUNGEN | 107 

 

 

Mithin bieten sich kultursoziologische Ansätze dazu an, Kitsch-Kritik 

von der Art des Textes »Klimt kaputtgemacht« in Verbindung zu bringen 

mit Fragen nach sozialem Ansehen, Oben/unten-Unterscheidungen und 

Abgrenzungen. So erhellend die entsprechenden theoretischen Konzepte 

diesbezüglich sind, bleiben bei ihnen andere Aspekte doch zu wenig be-

leuchtet. Ästhetisch nämlich sind durch die kultursoziologischen Entwürfe 

weder der Gegenstand Kitsch noch die Faszinationskraft, die er auf sein 

Publikum ausübt, ausreichend erfasst, »[d]enn allein die Feststellung, dass 

ein bestimmtes Werk und/oder das ästhetische Urteil über dieses Werk auch 

als Einsatz im Spiel um soziales Prestige genutzt werden kann, sagt über 

dessen Struktur oder darüber, was es den Rezipienten darüber hinaus noch 

bedeuten mag, nichts aus«.
306

 Mit anderen Worten: In der kultursoziologi-

schen Debatte über Kitsch entfernt man sich von dessen Phänomenen. Man 

nimmt eine Meta-Position zur Kitsch-Kritik ein; die Kitsch-Kritik aber ist 

bereits auf einer Meta-Ebene zum Kitsch angesiedelt. 

Die entsprechenden Einschränkungen der Sicht zeichnen sich bereits in 

Helmut Kreuzers einflussreichem Aufsatz »Trivialliteratur als Forschungs-

problem« (1967) ab. Kreuzer erachtet es nicht für sinnvoll, in der Litera-

turwissenschaft das Wort ›Kitsch‹ als »analytische[s] Instrument« zu ver-

wenden, etwa als »poetologischen Terminus der Werkanalyse«; stattdessen 

schlägt Kreuzer vor, jenes Wort selbst zum »kulturhistorischen Objekt der 

Wissenschaft« zu machen, an dem sich die »Geschmacksgeschichte«, die 

»Geschichte der Kunstauffassungen und des Kunstwollens« studieren 

lässt.
307

 Dieser Vorschlag ist insofern sehr plausibel, als die Wissenschaft, 

indem sie darauf verzichtet, sich das Wort ›Kitsch‹ selbst anzueignen, auch 

Abstand zu den (Ab-)Wertungen erlangt, die es mit sich führt. Nun kann sie 

aus der Distanz den historischen Wandel des Gebrauchs dieses Ausdrucks 

nachzeichnen. Damit wird das Wort ›Kitsch‹ nicht mehr auf der Ebene der 

wissenschaftlichen Meta-Sprache angesiedelt, sondern auf der Ebene der 

Objekt-Sprache. Der auf diese Weise vollzogene Wechsel der Blickrich-

tung führt allerdings nicht nur zu neuen Einsichten in die Zeitbedingtheit 

                                                   

306 Bettina Gruber u. Rolf Parr: »Linker Kitsch? Zur Einleitung«, in: B.G., R.P. 

(Hrsg.): Linker Kitsch. Bekenntnisse – Ikonen – Gesamtkunstwerke. München: 

Fink 2015, S. 7–15, hier S. 8. 

307 H. Kreuzer: »Trivialliteratur als Forschungsproblem«, S. 184. Vgl. dazu auch 

Th. Hecken: Theorien der Populärkultur, S. 96f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

des Redens über Kitsch, sondern verstellt teilweise zugleich auch Perspek-

tiven: Die Aufmerksamkeit wird tendenziell abgelenkt von denjenigen Phä-

nomenen, die etwa von Giesz und Killy zuvor noch als Kitsch bezeichnet 

und (in welcher streitbaren Weise auch immer)
308

 in Augenschein genom-

men worden sind. 

Wie unerlässlich es jedoch ist, dass die Forschung sich auch nach ihrer 

kultursoziologischen Wende noch dem Phänomen Kitsch widmet, wird be-

reits an einem obigen Zitat von Putz deutlich: Wenn es nach Putz »zu fra-

gen« gilt, ob Kitsch den ihm häufig unterstellten »Anspruch, Kunst zu sein, 

überhaupt explizit formuliert«, dann ist es offenbar notwendig, weiterhin 

auch Zugänge zu den als Kitsch herabgesetzten Gegenständen zu suchen, 

anstatt nur die Arten der Herabsetzung zu erforschen. Ohne eine Betrach-

tung von sogenanntem Kitsch kann sich schließlich nicht zeigen, welchen 

Anspruch dieser eigentlich seinerseits erhebt. Die Reflexivität von Kitsch 

sollte daher zum Gegenstand der Forschung werden. 

Die Schlagwörter der Kritik, neben ›Verkitschung‹ zum Beispiel ›Bana-

lisierung‹ (wie im Artikel von Coudenhove-Kalergi), wären dabei weiterhin 

zu beachten: nicht nur deshalb, weil Kitsch möglicherweise auf die Kritik 

reagiert, sondern auch deshalb, weil solche Ausdrücke – sei es auch herab-

setzend und entstellend – sich auf Merkmale von Kitsch beziehen könnten, 

die auch in seiner Reflexivität thematisch sind. Dementsprechend soll der 

oft kritisch verwendete Ausdruck ›Banalisierung‹ im nächsten Kapitel ein-

mal als mögliches Gegenstück Kitsch-eigener Ansprüche betrachtet wer-

den: Inwiefern schreibt sich Kitsch selbst so etwas wie ›Banalisierung‹ 

gleichsam auf seine Fahnen? 

                                                   

308 Siehe dazu die Einleitung »Kitsch und Reflexivität – ein von der Forschung zu 

wenig berücksichtigter Zusammenhang« sowie den Abschnitt »Kitsch als 

›Pseudokunst‹«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006 - am 12.02.2026, 16:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

