»... die Welt ist nicht still«

Wilhelm Raabes Erzahlung Zum Wilden Mann (1873)
und Alejo Carpentiers Roman Los pasos perdidos/
Die verlorenen Spuren (1953/1982)

Matthias Bauer

Abstract

The paper analyses two stories of disillusion with respect to the >wild« that is conceived of either
as temptation or infestation. In both cases, the >wild< is revealed as a misleading alibi since it
prevents the protagonists from taking action and facing veality. Whereas Raabe’s story is set
up against the background of colonialism in the 19th century, Carpentier’s contemporary novel,
though not postcolonial in the strict sense of the word, questions not only romanticism but also
the usual attribution of superiority and inferiority.

Title: »... the world is not quiet« Wilhelm Raabes narrative »Zum Wilden Mann« (1873) und
Alejo Carpentiers novel »Los pasos perdidos« (1953)
Keywords: the wild; alibi; passivity; melancholy; illusion; transfiguration

1. Einleitende Bemerkungen

Die Entdeckung der sogenannten >Neuen Welt« durch Christopher Columbus, die
— recht betrachtet — wohl nur eine Wiederentdeckung war, hat Begegnungen zwi-
schen Europdern und Nicht-Europdern anfangs nur jenseits und dann auch dies-
seits des Atlantiks erst zu einer realen Moglichkeit, schon bald zu einer relati-
ven Wahrscheinlichkeit und schlieflich zu einer alltdglichen Selbstverstindlichkeit
werden lassen. Bedingt durch die grole geographische Entfernung, deren Uber-
briickung vor der Erfindung des Flugzeugs noch sehr zeitaufwindig war, bedingt
aber auch durch den in der Regel lingeren Aufenthalt eines Menschen auf der je-
weils anderen Seite des Globus, trat im Gefolge der Eroberung, Besiedelung und
Ausbeutung gerade Lateinamerikas in nennenswerter Zahl ein Phinomen auf, das
bis heute vielleicht noch nicht die gebithrende Aufmerksamkeit erfahren hat - ein

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Matthias Bauer

Phinomen, das eine spezifische Doppelgestalt aufweist: Gemeint ist die Wiederbe-
gegnung daheimgebliebener Menschen mit Bekannten oder Verwandten, die lan-
ge auf der anderen Seite der Erde, in Siidamerika, waren und voriibergehend oder
endgiiltig nach Europa oder auch nach Nordamerika zuriickkehren und die Wie-
derbegegnung dieser Riickkehrer mit ihren alten Bekannten und den Orten ihrer
Herkunft. Das heuristisch Aufschlussreiche an diesem Phinomen der doppelten
Wiederbegegnung unter umgekehrten Vorzeichen hingt mit der Verwandlung zu-
sammen, in der das eine wie das andere aus komplementiren Perspektiven er-
scheint: Die Daheimgebliebenen begegnen einem Menschen wieder, der ein ande-
rer geworden ist — und auch die Heimkehrer begegnen dem, was sie hinter sich
gelassen hatten, nur mehr noch in verwandelter Gestalt.

Die Doppelgestalt der Wiederbegegnung erlaubt es literarischen Texten, an fik-
tiven Figuren Alterititserfahrungen gleichsam in gesteigerter Potenz durchzuspie-
len. Die Erst-Begegnung zwischen Fremden stellt so etwas wie die Ur-Szene der
Interkulturalititsforschung dar, weil in ihr zugleich die virtuelle Reziprozitit, die
reale Asymmetrie und die imaginire Inversion der Perspektiven beschlossen liegt:
»Der Amerikaner, der den Kolumbus zuerst entdeckte, machte eine bose Entde-
ckung« (Lichtenberg 1971: 166), heif’t es schon bei Lichtenberg (Sudelbuch-Eintrag
G1183). Demgegeniiber erweist sich die Wiederbegegnung mit dem Heimkehrer
als eine Erfahrung, in der zum einen — namlich fiir die Daheimgebliebenen - so-
wohl die Vorstellung der Verwandlung mitschwingt, die sie selbst in der Fremde
hitten durchlaufen konnen, als auch die Irritation der eigenen Position durch den
verwandelten Blick des anderen, wihrend der Heimkehrer selbst woméglich erst
im Moment der Wiederbegegnung mit den Daheimgeblieben realisiert, wie sehr
ihm die Erfahrungen, die er in der Fremde gemacht hat, die Augen geéffnet und
die gewohnten Mafistibe verriickt haben. Ob seine Verwandlung irreversibel ist
oder nicht — erst die Erkenntnis, dass einem das Vertraute unvertraut und das
vermeintlich Selbstverstindliche fragwiirdig werden kénnen, bringt die Kontin-
genz jeder Enkulturation zu Bewusstsein. Danach sind naturalistische Fehlschliis-
se tiber das Eigene und iiber das Fremde eigentlich nur noch wider besseres Wissen
und Gewissen moglich. Freilich kann diese Bewusstseinsbildung als Desillusionie-
rungsprozess erlebt werden.

2. Die Versuchung, zu toten

Von solchen Erlebnissen, von Wiederbegegnungen im Zeichen interkultureller Er-
fahrungen, von Desillusionierungsprozessen und von der Doppelgestalt der Alteri-
tit ist in zwei Texten die Rede, die im Ubrigen - hinsichtlich ihrer Entstehungszeit,
ihrer Handlung und ihrer Darbietungsform - denkbar weit auseinander liegen:
Wilhelm Raabes Erzihlung Zum Wilden Mann wurde 1873 erstmals veroffentlicht,

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

spielt fast ausschlieflich im Harz und fiihrt einen kleinen Kreis von Figuren zu-
sammen, unter denen zwei durch dreilig Jahre zuriickliegende Vorfille in einem
besonderen Verhiltnis befangen sind. Alejo Carpentiers Roman Die verlorenen Spu-
ren erschien 1953 unter dem gleichsinnigen Titel Los pasos perdidos auf Spanisch,
wurde zunichst als Der Weg nach Manao und dann 1982 noch einmal in der hier
verwendeten Fassung ins Deutsche tibertragen. Er verbindet in der Form eines fik-
tiven Tagebuchs oder Reisejournals zahlreiche Handlungsorte in Nord- und Siid-
amerika.

Es gibt keinen Hinweis darauf, dass Carpentier Raabes Erzihlung gekannt hat.
Es gibt jedoch neben dem unbedeutenden Umstand, dass auch in seinem Roman
einmal eine Apotheke mit einer Offizin und damit ein Schauplatz erwihnt wird
(vgl. Carpentier 1982: 245), der dem Ort gleicht, an dem Raabes Erzihlung spielt,
eine Schliisselszene, die sich unmittelbar auf eine gleichfalls zentrale Stelle in Zum
Wilden Mann beziehen lisst. Dort durchliuft August Mérdling, der in Deutschland
noch aufs Heftigste mit der Rolle gehadert hat, die ihm als Angehorigem einer
Scharfrichter-Sippe zukommt, eine bemerkenswerte Wandlung, als er in Siidame-
rika das erste Mal an einer Exekution beteiligt wird. Im Riickblick schildert Raabes
Figur, die sich zum Zeichen ihrer Wandlung Agostin Agonista nennt, den entschei-
denden Augenblick so: »Der Leutnant hob den Degen und - wir gaben Feuer: ich
ohne Umstinde wie die andern. Von dem Augenblick an war ich von meiner eu-
ropdischen Lebensbiirde vollstindig frei.« (Raabe 1956: 219) Auch der namenlose
Ich-Erzahler von Los pasos perdidos gerit in Siidamerika in die Verlegenheit, einen
Menschen exekutieren zu sollen. In seinem Fall geht die Sache jedoch ganz anders
aus:

Ich hob die Waffe und richtete sie auf das schwarze Loch im Gesicht des Ungliick-
lichen. Aber die Finger wollten nicht abdriicken. [..] Ich zielte zum zweiten Mal.
Aber da waren zwei Augen, zwei wimpernlose Augen fast ohne Leben, und blick-
ten mich an. Vom Druck meines Fingers hing es ab, ob sie erloschen. Zwei Augen
ausloschen, zwei Menschenaugen. Dieses Etwas dort war ein Schandfleck, die-
ses Etwas hatte sich einer scheufilichen Cewalttat schuldig gemacht, es hatte ein
Kind aufgerissen, hatte es vielleicht angesteckt. Dieses Etwas mufdte getilgt, ver-
nichtet, den Raubvégeln iiberlassen werden. Aber eine Kraft in mir weigerte sich,
es zu tun, als mifte sich, sobald ich auf den Abzug driickte, etwas fir immer ver-
andern. Es gibt Handlungen im Leben, die Mauern, Grenzmarken, Schranken auf-
richten. Und dies, fiirchtete ich, wiirde mir geschehen in der Sekunde, in der ich
zum Henker wurde. (Carpentier 1982: 293)

Vergleicht man die beiden Passagen, springt der Unterschied der Wertung und
Wirkung ins Auge. Mordling erlebt die Tétung eines Menschen, die er vollkommen
indolent vollzieht, als Befreiung von seiner, wie es im Text ausdriicklich heift, »eu-
ropiischen Lebensbiirde« (Raabe 1956: 219), in der man — so wie die Dinge liegen —

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

55


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Matthias Bauer

wohl vor allem moralische Skrupel sehen muss, wihrend Carpentiers Protagonist
gerade diese Skrupel bekommt, obwohl er keine Sozialisation in Europa genos-
sen hat. Er kann keine Empathie-Blockade aufbauen. Mérdling nimmt im Gefolge
der Exekution eine neue Identitit an, die anderen negativ erscheinen mag, fir ihn
selbst aber positiv besetzt ist; Carpentiers Ich-Erzahler hingegen befiirchtet, seine
Identitit zu verlieren, sollte er zum Henker werden. Den drohenden Identititsver-
lust imaginiert er als Beschrinkung, als Begrenzung. In der Logik der erzihlten
Geschichte hingt dies mit seinem Bestreben zusammen, den eigenen Handlungs-
spielraum jenseits der >Zivilisations, im Dschungel, auszuweiten. Doch als er mit
dem Gebot zu téten konfrontiert wird, holen ihn die Verbote der >Zivilisation« ein.

Der Roman zeigt in der Schliisselszene der Exekution eine ultimative Alter-
native auf, itberhebt den Protagonisten jedoch einer Entscheidung, da statt sei-
ner ein anderer den Leprosen erschiefdt. Zudem landet kurz darauf ein Flugzeug,
das den Protagonisten, der in New York als verschollen gilt, zuriick in die soge-
nannte >Zivilisation« beférdert. Dem Ich-Erzahler ist das gar nicht recht, hatte er
doch noch kurz zuvor den Entschluss gefasst, an der Seite einer Einheimischen
im Urwald zu bleiben: »Ich werde mich dem Sisyphos-Schicksal entziehen, das die
Welt, aus der ich komme, mir auferlegt hat, ich werde mich den sinnlosen Beru-
fen verweigern, dem nutzlosen Rennen des Eichhérnchens im Laufrad, der Uhr-
zeit, den Finstermetten.« (Carpentier 1982: 253) Nun muss er sich erst einmal der
US-amerikanischen Sensationspresse und den Fingen seiner Ehefrau entziehen,
bevor er zu seiner Geliebten zuriickkehren kann. Doch die »Pforte« (Carpentier
1982: 343) in das Paradies, fiir das er die abgelegene Siedlung jenseits befahrbarer
Strafien und begehbarer Pfade hilt, ist verschlossen. Durch den Anstieg des Was-
serspiegels auf jenem Fluss, von dem ein Seitenarm zu dieser Siedlung fithrt, ist
die Abzweigung nicht mehr zu finden. Wihrend er auf den Riickgang der Fluten
wartet, erfihrt der Erzihler, dass seine Geliebte inzwischen die Frau des Mannes
geworden ist, der den Leprdsen erschossen hat.

Auch in dieser Hinsicht ist ein Vergleich mit Raabes Text aufschlussreich. Zwar
nimmt sich Agonista nicht Johanne, die Braut seines ehemaligen Freundes Philipp
Kristeller zur Frau, aber er erobert dank seiner Virilitit noch im vorangeschritte-
nen Alter eine junge Dame, die ebenfalls von Deutschland nach Brasilien ausge-
wandert ist und dort, wie er selbst, eine neue Identitit angenommen hat. Diese
Dame scheint dhnlich viel Energie wie ihr Verlobter zu haben und unterscheidet
sich in dieser Hinsicht nachhaltig von Kristeller wie von dessen Schwester Dorette,
die threm Bruder nach dem frithen Tod seiner Verlobten den Haushalt fithrt. Als
duferst energisch wird auch Rosario, die einheimische Geliebte des Ich-Erzahlers
bei Carpentier, geschildert, die sich fiir den Mann entscheidet, der es, ebenso wie
Agonista, iiber sich bringt, Menschen zu erschiefen. Wie immer man die Exeku-
tionen im Einzelnen bewerten mag - die Partnerwahl ist signifikant. Folgerichtig

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

gesteht sich der Tagebuchschreiber in Los pasos perdidos am Ende der Geschichte
ein:

Die Wahrheit, die niederschmetternde Wahrheit, ist, das begreife ich jetzt, daR
die Menschen in dieser weltfernen Gegend nie an mich geglaubt haben. Ich war
ihnen nur geliehen. Selbst Rosario hat wohl nur den Besucher in mir gesehen,
der es im Tal der stehengebliebenen Zeit nicht lange wiirde aushalten kénnen.
(Carpentier 1982: 350)

Erniichtert ratifiziert der Erzihler den Verlust seiner Illusionen, zu denen der
Glaube gehorte, mit Rosario ein neues Leben anfangen zu kénnen, mit dem
Satz: »Die Ferien des Sisyphos sind heute zu Ende« (Carpentier 1982: 352). Damit
schlieRt der Roman.

Agonista hingegen hat sich in Siidamerika eingerichtet; er ist dort kein Besu-
cher mehr und kehrt nur als Gast nach Europa zuriick. Raabes Erzihlung legt den
Schluss nahe, dass Agonista in seinem Glauben an sein Gliick unbeirrbar geworden
ist, wihrend Kristeller nie an sich und die Méglichkeit geglaubt hat, seines eigenen
Gliickes Schmied werden zu konnen. Diese These mdochte ich im Folgenden plau-
sibel machen. Ausgangspunkt ist Raabes Beschreibung des »Kabinettchens hinter
der Offizin« (Raabe 1956: 164) von Kristellers Apotheke. Diese Stube wird als eine
»Bithne« (Raabe 1956: 164) geschildert, deren Dekor aus Winden mit Bildern be-
steht, die alle moéglichen Gegenstinde und Situationen zeigen, darunter »Szenen
aus dem Leben Friedrichs des Zweiten und Napoleons des Ersten, die drei Monar-
chen in drei verschiedenen Auffassungen auf dem Leipziger Schlachtfelde, die am
Palmbaum hingende Riesenschlange, an welcher der bekannte Neger hinaufklet-
tert, um ihr die Haut abzuziehen« (Raabe 1956: 165) und »ein echter alter Diirerscher
Kupferstich: Melancholial« (Raabe 1956: 166)

Raabes Schilderung lisst ungefihr den folgenden Schluss zu: Wer sich ein sol-
ches Kabinett eingerichtet hat, muss ein Mann sein, der selbst keine Rolle auf der
grofien, weiten Bithne der Weltpolitik spielt und diese gerne auf kleine, pittoreske
Szenen reduziert sieht, die fir ihn im Grunde alle gleichermafRen exotisch sind.
Mit den Kriege fithrenden Herrschergestalten hat er genauso wenig gemein wie
mit dem Hauter der Riesenschlange. Zugleich ist sein eigener, eingeschrinkter Le-
benskreis melancholisch gestimmt: weder gibt es viel zu tun, noch ist das Wenige,
das getan werden muss, historisch bedeutsam.

Naheliegend ist daher die Annahme, dass »die apothekarische Atmosphire«
(Raabe 1956: 164), in die Erzihler und Leser bei Raabe eintauchen, die Abgeschie-
denheit des Schauplatzes und die Niedergeschlagenheit des Bildersammlers in ei-
nem genealogischen Zusammenhang mit seinem Mangel an Titigkeit und Wirk-
samkeit stehen. Kristeller hat sich im stillen Winkel eingerichtet, statt in die Welt
hinaus zu fahren, Abenteuer zu bestehen und Geltung zu erlangen — das Bewusst-
sein, keine Gefahren und Kimpfe bestanden und schon gar keine Siege errungen

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

57


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Matthias Bauer

zu haben, ist von einer Melancholie grundiert, die ebenso echt ist wie der Kupfer-
stich. Die grofRe weite Welt, die eigentliche Bithne der Betitigung und der Besti-
tigung menschlicher Existenz, gibt es in seinem Leben gleichsam nur als flaches
Abbild unter Glas im Miniaturformat. Umso drastischer, umso ironischer fillt der
Kontrast zwischen dem Dasein des Apothekers und der Ortsbezeichnung aus, die
der Titel der Erzihlung akzentuiert: »Zum wilden Mann« ist das Refugium eines
Menschen, der die Autodomestikation bis an die Grenze zur Selbstausloschung be-
trieben hat. Der grof3e, seit dreiig Jahren unbesetzte Lehnstuhl steht, so gesehen,
fiir eine Leere in Philipp Kristellers Leben, die er selbst nicht auszufiillen vermag.

Spiter wird in diesem Lehnstuhl fiir kurze Zeit Agostin Agonista Platz nehmen,
der Mann, der Kristeller iiber drei Dekaden zuvor so viel Geld geschenkt hatte, dass
er die Apotheke erwerben konnte. Die Raabe-Forschung hat viel Scharfsinn auf die
Explikation des vertrackten Tauschgeschifts verwandt, in dem diese Schenkung
von Kristeller auf Anraten seiner Verlobten erst als Darlehen behandelt und an-
lasslich der Wiederkehr von Mérdling-Agonista in einen Kredit umdeklariert wird,
den es mit Zins und Zinseszins zuriickzuzahlen gilt (vgl. Parr 2005: 287t.). Die we-
sentliche Implikation dieses Handels liegt aber doch wohl darin, dass Kristeller
meint, sich mit dem Vorsatz, das Vermogen eines anderen lediglich zu verwalten,
ein Alibi verschafft hat, um sich bis zu dessen Riickkehr nicht von der Stelle rithren
zu miissen. Dieses Alibi beruht auf einem fatalen Missverstindnis seiner eigenen
Existenz. Und genau das wird deutlich, wenn derjenige, der statt Kristeller gelebt,
Gefahren und Kampfe bestanden, Siege errungen und dariiber alles andere als me-
lancholisch geworden ist, tatsichlich zuriickkehrt und die Existenz des Apothekers
liquidiert.

3. Die Versuchung, nicht zu leben

Einige Interpreten meinen, Kristeller versetze der Ausgang der Geschichte, also die
Auflosung seiner nicht nur pekuniiren Schuld, in einen geradezu euphorischen
Zustand: Nachdem er mit dem Vermégen nicht nur die Belastung loswurde, die
daraus resultierte, dass er es von einer Scharfrichter-Familie erworben hatte, son-
dern auch das Opfer sithnen konnte, das Johanne seiner Auffassung mit ihren Tod
erbracht hatte, wirke der Apotheker »geradezu gliicklich«. (Parr 2016: 154) Mich
iberzeugt diese Deutung nicht. Man muss ja sehen, dass Kristeller zuvor das An-
gebot, mit nach Brasilien zu gehen und wenigstens einmal in seinem Leben etwas
zu wagen und zu unternehmen, ausgeschlagen hat. Sein Verzicht auf diese Opti-
on ist aber auf genau den Grundton der Melancholie gestimmyt, der sein gesamtes
Dasein schon immer beherrscht hat — nicht erst seit Johannes Tod.

Die kurzzeitige Euphorie, die Philipp iiberkommt, als er meint, Agostina end-
lich zeigen zu kénnen, wie dankbar und erkenntlich er ihm ist, beruht, wie seine

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

Schwester augenblicklich erkennt, auf einer Fehleinschitzung. Der vermeintliche
Freund ist in den Harz gekommen, um Kristeller alles an Besitz und Ehre zu neh-
men und praktisch nichts, jedenfalls zu wenig zum Leben iibrig zu lassen. Wenn
Philipp diese Liquidation seiner Existenz umgehend akzeptiert und sein Hab und
Gut versteigern lisst, wendet er sich also nicht etwa von seiner bisherigen Lebens-
fithrung ab und macht schon gar nicht sein Gliick. Vielmehr legt er genau die In-
terpassivitit an den Tag, die aus dem Alibicharakter seiner Existenz folgt: Er lisst
die anderen, seine Freunde und Nachbarn, den Forster, den Arzt und den Pastor
Agonistas Willen exekutieren, schaut ihnen dabei zu und schickt sich drein. So wie
er das Rezept fiir seinen »Magenbitter« (Raabe 1956: 175) verschenkt, verschenkt er
alles, was er in dreifig Jahren an Mehrwert erwirtschaftet hat. Mit seinem Hab
und Gut wird auch sein Alibi sozialisiert: Alle anderen leben von Kristeller, weil er
sie statt seiner leben lisst; alle anderen tragen aktiv zu dem Ruin bei, den tatenlos
zu erdulden er sich entschieden hat.

Dafiir, dass Kristeller durch seine Hinnahme des Geschehens, wie Sgren R.
Fauth meint, »zum eigentlichen Sieger der Erzihlung« (Fauth 2007: 100) aufsteige,
weil er als einziger dem Materialismus entsage und Schopenhauers Kunst der Wil-
lensverneinung beherrsche, gibt es meiner Auffassung nach im Text keine stichhal-
tigen Belege. Im Gegenteil: Schon als sein Vormund die Hinterlassenschaft seines
leiblichen Vaters durchgebracht hatte, war Kristeller untitig geblieben (vgl. Raa-
be 1956: 177f.). Und bereits beim Riickblick auf seine Lehrjahre bemerkt Philipp,
»in die Lust am Leben mischte sich immer ein binglicher Zug« (Raabe 1956: 180).
Schon damals ist in seiner Personlichkeit, ohne dass der Text irgendeinen Hin-
weis auf eine Schopenhauer-Lektiire der Figur liefert, eine Schwermut, eine Mut-
und Tatlosigkeit angelegt, die Kristeller sogar dazu bringt, auf sein Liebesgliick
und die Heirat mit Johanne zu verzichten, als ihm dieser Verzicht mit Riicksicht
auf seine Mittellosigkeit, die eben nicht nur eine der Finanzmittel, sondern auch
der Willenskrifte ist, vor Augen gehalten wird (vgl. Raabe 1956: 187-189). Kristeller,
so heifdt es im Text, »hatte Grund dazu melancholisch auch in die schonste Witte-
rung hineinzusehen!« (Raabe 1956: 187) Ohne die »ritselhafte, mysteriose Sendung«
(Raabe 1956: 196) von neuntausendfiinfhundert Talern in Staatspapieren hitte er
sich schon damals, zugespitzt formuliert, begraben lassen kénnen.

Stattdessen versetzt ihn diese Sendung in die Lage, die Verlobung aufrecht zu
erhalten und eine bescheidene Existenz zu fithren, deren Héhepunkte im Erwerb
der Bilder bestehen, die er in seinem Kabinett authingt. Man konnte sagen: Es
gibt in Kristellers Leben nur eine einzige bedeutsame Transaktion, die bezeich-
nenderweise nicht auf seine Initiative hin zustande gekommen ist, und - noch
bezeichnender - keine signifikante Transformation seines Gemiitszustandes be-
wirkt.

Der Kontrast zu August Mordling ist umso grofer, als auch er zunichst als
desperater Charakter gezeichnet wird. Mordling durchliuft aber sehr wohl eine

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

59


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Matthias Bauer

Transformation, die schon auf der Uberfahrt nach Amerika einsetzt, als der jun-
ge Mann ernsthaft verletzt wird und nur knapp dem Tod entgeht. Seine >Wieder-
geburt< verdankt er einem Arzt, der an ihm eine Kur vollzieht, »wie sie keinem
europiischen Mediziner gelungen wire« (Raabe 1956: 205). Erst diese Kur versetzt
Mordling in die Lage, sich der Armee anzuschliefRen, in der ihm alsbald die Erschie-
ung von Menschen befohlen wird, und das Gesetz des Uberlebens anzuerkennen,
das sein Dasein fortan regieren wird. Es liuft darauf hinaus, das eigene Gliick
durch das Ungliick anderer zu machen. Mérdling wird ein noch viel schlimmerer
Henker als seine Vorfahren es jemals gewesen sein diirften und fithrt in Lateiname-
rika eine wahrhaft diabolische Existenz, die den Faschismus des 20. Jahrhunderts
vorwegnimmt. Denn sie verkehrt das Prinzip der Gemeinschaft, das eigene Aus-
kommen durch einen Beitrag zur Erhaltung aller zu sichern und nach Maglichkeit
sogar zu mehren, ins Gegenteil. Agonistas Fortkommen beruht stets auf der Ver-
nichtung anderer. Das ist weit mehr als blof3e Ausbeutung und, kapitalismus- wie
kolonialkritisch verstanden, ein Indiz dafiir, dass die Gesellschaft, die nach diesem
diabolischen Prinzip funktioniert, das Gegenteil von dem darstellt, was berechtig-
ter Weise als »>Zivilisation« bezeichnet werden kann. Nur scheinbar steht zu dieser
Lesart im Widerspruch, was der vermeintliche Wohltiter als Quintessenz seiner
Welt- und Lebenserfahrung verkiindet: »Je frither aber der Mensch herausfindet,
in welche Klasse er nach Linné oder Buffon gehért, desto besser ist es fiir ihn; und
desto schneller kommt er zur Ruhe und zur Zufriedenheit mit seinen Zustinden.«
(Raabe 1956: 206) Diese Sicht der Dinge gehért zu den >Mythen des Alltags¢, die im
19. Jahrhundert schon vor der ideologischen Karriere des Darwinismus weit ver-
breitet waren. Der Mythos verwandelt, Roland Barthes zufolge, Geschichte in Natur
und erklirt zu einer Unabinderlichkeit, in die sich jeder zu fiigen habe, was doch
Menschenwerk ist und daher sehr wohl geindert werden kann (vgl. Barthes 2010:
294-296). Das gilt auch fur die Einteilung von Menschen in Klassen, die auf dicho-
tomen Unterscheidungen wie Kolonialherr und Sklave beruhen. Unausgesprochen
gehort zu den Mythen, mit denen August Mordling seinen Wandel zum »Krieger«
(Raabe 1956: 205), sein Leben in Brasilien und schlieflich auch seine Forderungen
an Kristeller legitimiert, dass er zum Beherrschen anderer geboren sei, dass er
die Lizenz zum Toten habe, und diejenigen, die seine Macht erdulden sollen, eben
in die Klasse derjenigen gehoren, denen es >von Natur< aus verwehrt sei, Urheber
der eigenen Lebensgeschichte zu werden. Das Schlimme ist, dass Kristeller diese
durch und durch faschistoide Ideologie durch sein Alibi bestitigt und bekriftigt.
Indem er daraufverzichtet, Autor einer eigenen Geschichte zu sein, bestirkt er den
Henker, der ihn >heimsuchts, in dem guten Gewissen, das diesem der Mythos ver-
schafft. Seine Auslieferung an den Vollstrecker macht Philipp zum idealen Opfer.
»[...] es lernt sich alles in der Welt und wird zur Gewohnheit«, behauptet Agonis-
ta, »das Hingen und das Schiefen wie — das Kopfen.« (Raabe 1956: 209) Falls die
Behauptung zutrifft, besagt sie auch, dass man selbst das Gehangt- und Erschos-

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

senwerden lernen und den Verzicht auf einen eigenen Kopf, auf Selbstbehauptung,
in eine Gewohnbheit tiberfithren kann.

Ich rekurriere mit dieser Auslegung, nebenbei bemerkt, auf das existentialisti-
sche Verstindnis von Autor, Held und Alibi in der frithen Romantheorie von Michail
M. Bachtin (2008) und auf die seltsame Entwicklungsdynamik, die Gregory Bate-
son als »komplementire Schismogenese« (Bateson 1985: 107-112, 158f. und 215f.)
bezeichnet hat. Mérdling und Kristeller erginzen einander, differenziert durch
verschiedene Veranlagungen und hochst unterschiedliche Verhaltenskontexte, von
der Exposition der Geschichte bis zum Ende der Erzihlung wechselseitig: Der ei-
ne hat keine Mittel — der andere solche, die er nicht nutzen will; der eine bleibt —
der andere geht; der eine wandelt sich praktisch gar nicht — der andere erkennt
im Rickblick auf seine frithere Tathemmung, »was fir ein Narr ich damals war!«
(Raabe 1956: 214)

Es ist daher nur folgerichtig, wenn Agonista Kristeller immer noch fiir einen
Narren hilt und dessen Glaube, Johanne habe fiir sein Wohlergehen sterben miis-
sen, nachhaltig kritisiert:

Das ist nicht der Geschaftsgang zwischen Himmel und Erde! Du wiirdest sie doch
verloren haben — o, um meine Hinterlassenschaft hat sie dir das Schicksal nicht
sterben lassen. Was hatte ihr Dasein und Geschick mit dem zu schaffen, was alles
anden Talern hing, die ich damals auf der Flucht von mir warf und dir an den Hals,
weil du mir zufillig zunédchst standest. (Raabe 1956: 217)

Kristellers Schwester erklirt Agonista denn auch: »Man wehrt sich oft gegen das
Gliick, Senhora — man sollte es nicht tun.« (Raabe 1956: 202) Und er weist auch
darauf hin, dass er wenigstens nicht mehr derjenige ist, als welchen ihn ihr Bru-
der in Erinnerung behalten hat: »Dreif3ig Jahre sind eine lange Zeit; manches wird
darin anders — Gesichter und Meinungen.« (Raabe 1956: 204) Noch deutlicher wird
Agonista, als es ihm passend erscheint, »eine weise Bemerkung« (Raabe 1956: 237)
zu machen,

namlich, dafs der grofite Verdrufd der Menschen im einzelnen daraus entspringt,
weil sie die Welt im ganzen fiir zu still halten. Meine Herrschaften, die Welt ist
nicht still, und man muf den Wirrwarr nur recht kennenlernen, um das, was ei-
nem vom ersten Seufzer bis zum letzten passiert, nach dem richtigen Maf zu
schitzen. Hol der Teufel die Narren, denen ihre vier Wande auf den Kopf zu fallen
scheinen: steigt aufs Dach, jedesmal wenn’s euch zu angst wird, und {iberzeugt
euch, daf? das Firmanent fir erste noch nicht die Absicht hat, zusammenzubre-
chen. (Raabe 1956: 217f)

Kristeller ist nie aufs Dach gestiegen, wenn ihm bang ums Herz war, noch weniger
hat er sich jemals in den zuweilen Ohren betiubenden Ereignisstrudel der Welt
gestiirzt. Er, der Stubenhocker, erkennt im Verlauf der Wiederbegegnung mit sei-

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Matthias Bauer

nem Alter Ego jedoch, dass er sein eigentliches Vermégen, sein Aktionspotenzial,
schon vor langer Zeit eingebiif3t hat. Nicht dass er wie der andere, wie Agonista,
hitte werden wollen, aber er hitte wenigstens versuchen kinnen, ein Ich und einen
Selbstbehauptungswillen auszubilden, um Urheber einer eigenen Geschichte zu
werden. Nun verfiigt er nicht mehr iiber das, was man neudeutsch >agency« nennt:
Handlungsmacht. Es ist fiir ihn im Unterschied zu Agonista »zu spit« (Raabe 1956:
254), um erneut zu heiraten; zu spit, um noch nach Brasilien zu gehen; zu spit,
um von vorne anzufangen, und zu spit, um Gegenwehr gegen den zu leisten, der
im tbertragenen Sinne zum >Scharfrichter« seiner Existenz wird. Kristeller zieht
im Stillen Bilanz und akzeptiert das Urteil, das nicht einmal laut ausgesprochen
werden muss, um wirksam zu werden.

Es ist zweifellos richtig, dass Raabe mit Mordling-Agonista die Entwicklung ei-
nes Charakters beschrieben hat, in der sich die Umbriiche vom Deutschen iiber den
Norddeutschen Bund bis ins neue Reich (vgl. Raabe 1956: 162), das vielen zuhau-
se wie in den Kolonien Reichtum verhief3, spiegeln, und dass dieser Gliicksritter
keine besonders sympathische Figur abgibt. Doch daraus folgt im Umkehrschluss
keineswegs, dass der bis zur Selbstverleugnung anstindige Kristeller zum Vorbild
taugt. Eher schon werden an den beiden Figuren, an Protagonist und Antagonist,
die Extreme im zeitgendssischen Verhalten exemplifiziert — die Interpassivitit der-
jenigen, die fiir alles im Leben ein Alibi haben — und die Hyperaktivitit derjenigen,
die sich tiber jedes moralische Bedenken hinwegsetzen.

4. Die Versuchung, anders zu leben

Im Ubrigen ergibt sich aus meiner von Bachtin inspirierten Lesart noch einmal
ein Riickbezug zu Los pasos perdidos: In seiner Eigenschaft als Tagebuch-Verfasser
ist der Protagonist dieses Romans zwar im formalen Sinne Urheber der eigenen
Geschichte, aber er wird im Verlauf seiner Reise doch eher zu einem Anti-Helden
als zu einem Autor im emphatischen Sinn des Wortes. Seine Existenz wird weder,
wie die von Raabes Apotheker, liquidiert, noch macht der Diarist in Brasilien, wie
Agonista, sein Gliick. Was er dafir hilt, ist nicht von Dauer.

Man darf sich diesen Sisyphos somit, anders als bei Camus, nicht als gliickli-
chen Menschen denken, man muss ihn aber auch nicht fiir ungliicklich halten. Er
ist am Schluss der Geschichte, zusammen mit den Lesern, zwar um viele Illusionen
armer, aber auch um einige, wichtige Erkenntnisse reicher. Im Unterschied zu dem
traurigen Helden des Mythos muss Carpentiers Sisyphos nicht an den Anfang der
Geschichte zuriickkehren und bis in alle Ewigkeit dieselbe nutzlose Titigkeit ver-
richten. Er hat die von ihm verachtete Auftragsarbeit, der er zu Beginn der Hand-
lung nachgegangen ist, ebenso aufgegeben wie seine Ehe und seine auflereheliche
Liebschaft in New York. Er wird nicht mehr zu Rosario zuriickkehren, doch er wird

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

auch nicht mehr im Urwald nach dem Sinn suchen, den er — wenn tiberhaupt -
nur in sich selbst finden kann.

Am Anfang des Romans erscheint der Erzihler als ein Mensch, der sich selbst
verloren hat: »Der Graben der verlorenen Jahre zwischen dem heutigen Ich und
dem Ich, das ich irgendwann einmal sein wollte, hat finstere Untiefen erreicht.«
(Carpentier 1982: 31) Umso verlockender ist die unverhoftte Aussicht, in Siidame-
rika nach prahistorischen Musikinstrumenten fahnden zu diirfen, auch wenn er
nicht mehr an die Thesen tiber den Ursprung von Melodie und Rhythmus glaubt,
die er einst wissenschaftlich untermauern wollte. Er nimmt den Forschungsauf-
trag lediglich deshalb an, weil er ihm eine Flucht aus dem drégen Alltag erlaubt
und weil er die Stitten seiner Kindheit besuchen kann, wihrend seine Gattin, eine
Theaterschauspielerin, in den USA auf Tournee geht. Seine iiberstiirzte Abreise ist
von dem Wunsch beseelt, die Kreativitit zuriickzugewinnen, die ihm im Berufs-
leben abhandengekommen ist. Im >call of the wild« liegt fir ihn das Versprechen
einer ungebrochen Authentizitits- und Resonanzerfahrung.

Kaum in Siidamerika angekommen, wird der Protagonist Zeuge eines Auf-
ruhrs, der ihn zunichst von der Weiterreise in den Urwald abhilt und zu einem
Zwischenstopp nétigt, wihrend dessen er sich von seiner aus New York mitge-
brachten Geliebten entfremdet. Die Beziehung lost sich vollends auf, als er ei-
ner Einheimischen begegnet, die scheinbar ganz anders ist. Nicht urban, nicht
mondin oder gar emanzipiert, sondern hingebungsvoll und geradezu unterwiir-
fig. Thm gegeniiber bezeichnet sich Rosario wiederholt nur als »deine Frau«. Aller-
dings weist die Zuneigung seinerseits problematische Ziige auf. Er suche, so steht
es im Tagebuch, »ihren warmen Kérper schon nicht mehr in der Geste des Lieb-
habers, sondern wie ein Kind, das sich der Mutter an den Hals wirft« (Carpentier
1982: 216f.).

Der Text lisst somit wenig Zweifel daran, dass der Erzihler als Regeneration
missversteht, was einer Regression gleichkommt. Er fithlt sich jedoch zu neuen
Schopfungen inspiriert, findet tatsichlich die prihistorischen Musikinstrumente
und beginnt eine ambitionierte Komposition in der Hoffnung, die Welt erneut zum
Klingen zu bringen. Alsbald fehlt ihm jedoch das Papier zur Niederschrift dieser
Komposition, also die Grundlage aller schriftlichen >Zivilisation« (vgl. Carpentier
1982: 281f., 285). Indem er ausgerechnet eine Analphabetin zur Muse erwihlt und
sich an die Urspriinge der Menschheitsgeschichte, bis zu Adam und Eva vor dem
Siundenfall (vgl. Carpentier 1982: 231) zuriicktriumt, spinnt er sich immer mehr
in einen Mythos ein, der mit der Realitit vor Ort erkennbar wenig zu tun hat. So
wihnt er sich schliefilich

[..] in der Welt der Genesis, am Ende des vierten Schopfungstages. Gingen wir
noch weiter zuriick, gelangten wir dorthin, wo die schreckliche Einsamkeit des
Schopfergottes beginnt, die Sternentrauer einer Zeit ohne Weihrauch und Anbe-

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

63


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Matthias Bauer

tung, da die Erde wiist und leer war und Finsternis lag tiber dem Abgrund. (Car-
pentier 1982: 237)

Im Fluchtpunkt der phantasmagorischen Zeitreise, die der Erzihler zuriicklegt,
liegt die Identitit von Ideal-Ich und Gott. Im Rausch der Omnipotenz erscheint
ihm Rosario als »eine Frau, wie sie sein soll, stark und unverbildet, meinem
Wunsch immer erreichbar« (Carpentier 1982: 254). Er nimmt die Odyssee zur
Hand, liest die Stelle, an der die Gefihrten des Helden vergessen, dass sie in ihre
Heimat zuriickkehren wollen und befindet:

Schon immer hatte es mich an der wunderbaren Geschichte gestért, mit welcher
Crausamkeit Odysseus seine Gefihrten dem Cliick entreifdt, das sie endlich ge-
funden haben, ohne anderen Lohn als den, daf sie ihm dienen diirfen. Meiner
Meinung nach spiegelt der Mythos die Empdorung wider, die jede Gesellschaft de-
nen gegeniiber empfindet, die in der Liebe oder durch einen korperlichen Vorzug
oder ein unverhofftes Geschenk einen Weg finden, sich dem Haflichen, den Ver-
boten und der Uberwachung zu entziehen, denen alle anderen unterworfen sind.
(Carpentier 1982: 254)

Im irrigen Glauben, sich den Zumutungen der modernen >Zivilisation« fiir immer
entziehen zu koénnen, macht der Erzahler Rosario einen Heiratsantrag, den sie zu
seiner nicht geringen Verbliifftung mit dem Argument ablehnt, heiraten hiefe »sich
den harten Gesetzen unterwerfen, die nicht von Frauen, sondern von Minnern ge-
macht worden sind. In der freien Vereinigung hingegen, sagt Rosario sentenzios,
>weifs der Mann, wie er sich betragen muf}, damit eine Frau ihm Lust gewihrt und
ihm das Essen bereitet«.« (Carpentier 1982: 287) Nicht weniger erniichternd ist die
Missachtung seiner Kunstproduktion durch den Priester, der ihm kein Papier mehr
gibt, da er es seiner Ansicht nach mit »Quatsch vergeudet« (Carpentier 1982: 282).
Die Leser miissen dieses harsche Urteil keineswegs iibernehmen, um den illusio-
niren Zuschnitt der Daseinsform zu erkennen, in die sich Carpentiers Sisyphos
hineinfantasiert. Seine Desillusionierung ist eine Dekonstruktion des Rousseau-
schen Mythos vom authentischen Leben jenseits der >Zivilisation«. Als eine solche
Dekonstruktion kann man auch die Karriere von Mérdling-Agonista sehen, denn
Raabe spielt mit dieser Figur und ihrer Rhetorik, wie Florian Krobb dargelegt hat,
auf die im 19. Jahrhundert weit verbreitete Vorstellung an,

dass das Uberseeische etwas radikal und fundamental Anderes, Neues, Unbelas-
tetes darstelle, da diese Neue Welt ein von allen Konventionen und Erinnerun-
gen freies Leben, ein Zuriicklassen, wenn nicht Ausldschen, alles Belastenden er-
mogliche: Auswanderung als eine Amnesie, die eine Amnestie ist. [...] Dies ist na-
tiirlich eine ironische Bezugnahme auf eine Ubersee-Ideologie und -Propagan-
da, die alle moglichen Wunschvorstellungen von Neuanfang, von>unbegrenzten

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

Moglichkeitens, von Selbsterméachtigung, der zufolge jeder seines eigenen Gli-
ckes Schmied ist, auf die Ferne projiziert (Krobb 2009: 135).

Raabes Erzihlung entlarvt diese Wunschvorstellungen ebenso wie die selbstge-
fillige, rassistische Verzerrung der Lehren von Linné, Buffon und Darwin, die zu
den ideengeschichtlichen Voraussetzungen kolonialistischer Ausbeutungspolitik
gehort und noch in der Phase der Dekolonisation wirksam war, als in Stidamerika
autoritire Regime errichtet wurden. Es gibt daneben aber auch noch eine andere,
scheinbar weniger politische, eher philosophische Lesart des Textes.

5.  AbschlieBende Uberlegungen

Rolf Parr hat Zum Wilden Mann im Anschluss an Renate Biirner-Kotzam als Varia-
tion auf das Thema der Gastlichkeit und die in diesem Thema angelegten Rollen
gelesen, wobei die Eigenart der Figurenkonstellation, auf die es in der Literatur
des Realismus ankommt, auf dem Umstand beruht, dass der Gast ein Heimkehrer,
ein ehemaliger Jugendfreund ist. Wie in anderen Texten Raabes dient die Wieder-
begegnung mit ihm laut Biirner-Kotzam »der Erkundung einer Fremdheit, die sich
in die eigene Person verschoben hat und zur Begegnung mit der eigenen Wider-
spriichlichkeit fithrt« (Biirner-Kotzam 2001: 53f.). Parr folgert unter dieser Voraus-
setzung:

Agonista halt seinem Jugendfreund Philipp den Spiegel der Griinderzeit vors Ge-
sicht, in dem der sich jedoch nicht erkennen kann, da er deren Handlungsmaxi-
men nicht ibernommen hat. Die alte idealistische (Gastlichkeits-)Ethik, namlich
so viel anzubieten wie eben moéglich, im Cegenzug aber auch nur so wenig anzu-
nehmen, wie moglich, istunter den neuen sozialen Bedingungen des Kaiserreichs
anscheinend aufler Kraft gesetzt (Parr 2009: 304).

Keineswegs ist das Thema der Gastlichkeit damit erschépft. Zu der kulturellen
Pragmatik und Semantik, die dieses Thema mit sich bringt, gehort, dass Besucher
zu Gastgebern und Gastgeber zu Besuchern werden konnen, aber auch, dass der
Mensch, wie man frither gottgefillig sagte, nur ein Gast auf Erden ist. Sub specie
aeternitas macht er selbst dort nur eine kurze Visite, wo er sich hiuslich einzurich-
ten bemiiht. Die Zeitperspektive der Ewigkeit, zu der im Christentum die Vertros-
tung vom Diesseits auf das Jenseits gehorte, wurde freilich in der zweiten Hailf-
te des 19. Jahrhunderts einer radikalen Umkehr unterzogen, die mit dem Namen
Friedrich Nietzsches verbunden ist. Fiir Nietzsche gilt, dass der Mensch aus seiner
Gastrolle nicht etwa die Schwiche seiner Tatkraft ableiten und auch nicht zu dem
fatalen Schluss gelangen sollte, ein Leben, das kaum etwas von Dauer und Bedeu-
tung hervorbringen kénne, sei im Grunde genommen wert- und sinnlos. Das war

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

65


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Matthias Bauer

ja die Quintessenz bei Schopenhauer gewesen. Im Gegenteil: Die wahrhaft schop-
ferische Kraft setze den Blick in den Abgrund, in das Nichts, voraus und wirke sich
daher, vor allem in der Kunst, als eine Kraft zur Transfiguration lebensbejahend,
lebenssteigernd aus.

Nun sind die Schriften Nietzsches, in denen er die Umkehrung aller Werte voll-
zieht, zwar erst nach Raabes Erzihlung Zum Wilden Mann erschienen. Lediglich die
Abhandlung tiber Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik, in der sich erstmals
die Poetik der Transfiguration findet (vgl. Nietzsche 2007: 39, 47f. und 56f.), wurde
fast zeitgleich mit Raabes Text, nimlich 1873, verdffentlicht. Aber ich argumentie-
re hier auch nicht einflussphilologisch, sondern hermeneutisch, wenn ich Figuren
wie Kristeller, Mordling-Agonista und den Ich-Erzihler von Los pasos perdidos an
dem Anspruch messe, den Nietzsches Philosophie stellt:

Der Apotheker ist ein allzu demiitiger, selbstloser Gast auf Erden, der praktisch
nichts aus seinem Dasein macht; in seinem Widersacher kann man den Gewalt-
Menschen sehen, der sich alles, auch das Recht zu allem, nimmt, wihrend Car-
pentiers Sisyphos die Chance erhilt, im Anschluss an die Erkenntnis, dass man ihn
im vermeintlichen Paradies nur fiir einen Gast, fiir einen Besucher gehalten hat,
eine neue, ihm gemifie Lebensaufgabe zu suchen. Insofern bildet das Ende seiner
Ferien einen Anfang, dem vielleicht kein Zauber innewohnt, dafiir aber auch keine
Hlusion.

Wird die Illusion durch den Wunsch nach einem authentischen Dasein ge-
nihrt, das es angeblich nur jenseits der >Zivilisation< geben kann, kommt es im
Diesseits der modernen Welt auf einen gelduterten Realititssinn an, auf die Trans-
figuration — oder besser gesagt: die Transformation — der Erkenntnisse, die Raabe
Agonista zugeschrieben hat. Wenn dieser verwilderte Mann den Ungeist des Kolo-
nialkapitalismus verkorpert und Raabe mit dieser Figur hellsichtig die Inhumani-
tit antizipiert, die spater viele zu Unrecht mit Nietzsche legitimieren wollten, so
folgt daraus keineswegs, dass Kristeller Recht hat und fiir die richtige Lebensart
steht. Die Aktualitit des Textes und seine Relevanz fiir eine Literaturwissenschaft,
die sich als interkulturell und postkolonial versteht, ist nicht von der Provokati-
on zu trennen, die Mérdlings entschiedener Verzicht auf jedwedes Alibi darstellt.
Raabe zeigt zugleich die Problematik seiner Existenz und die Unmoglichkeit der
Alternative auf, die Kristellers Daseinsform darstellt. Er spielt die Moglichkeit ei-
ner amoralischen Charakterentwicklung durch — nicht um sie zu empfehlen, aber
auch nicht, um zu jener Ethik der Entsagung zuriickzukehren, die Kristeller iiber
dreiflig Jahre lang in der Reglosigkeit verharren lisst. Die Leser werden dank der
Display-Funktion des Textes, die darin besteht, dass er verschiedene Optionen auf-
zeigt und durchspielt, ohne eindeutig auf eine bestimmte sMoral von der Geschich-
te< hinauszulaufen, mit ihrer eigenen Verantwortung konfrontiert — zunichst mit
Blick auf die Auslegung der Erzihlung und dann mit Blick auf den Sinn ihres ei-
genen Lebens.

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»... die Welt ist nicht still«

Ob man die Begegnungen und Wiederbegegnungen, die Raabe und Carpen-
tier schildern, auf das Thema der Gastlichkeit, auf das Problem von Kolonisation
und Dekolonisation oder auf die Differenz zwischen der Willensverneinung bei
Schopenhauer und der Lebensbejahung bei Nietzsche bezieht — stets geht es dar-
um, dass sich die Menschen dadurch in ein Verhiltnis zu ihrer Mit- und Umwelt
setzen miissen, dass sie ihr eigenes Dasein, wie es bei Bachtin heift, als Gestal-
tungsaufgabe begreifen und annehmen (vgl. Bachtin 1979a: 93f.). Der Widerhall,
den sie dadurch in der Gesellschaft auslésen, ist ebenso wie der Widerstand, den
jede gestalterische Eigeninitiative hervorrufen kann, ein Resonanzphinomen, das,
wie die beiden Schliisselszenen der Exekution kontrastiv vor Augen fithren, nicht
nur Empathie und Indolenz, sondern auch >Zivilisation< und >Wildnis< demarkiert.
Die Trennungslinie verliuft allerdings weder entlang der romantischen Grenzzie-
hungen, die Rousseau vorgenommen hatte, noch entspricht sie den positivistisch
formulierten Distinktionsmerkmalen, die fir die Einteilung der Natur bei Linné
und Buffon niitzlich gewesen sein mogen, aber nicht auf die Kultur und auf die
sozialen, 6konomischen oder ethnischen Unterschiede zwischen Menschen ange-
wendet werden kénnen.

Literatur

Bachtin, Michail M. (1979a): Kunst und Verantwortung. In: Ders.: Die Asthetik des
Wortes. Hg. v. Rainer Griibel. Aus dem Russ. v. Rainer Griibel u. Sabine Reese.
Frankfurt a.M., S. 93-94.

Bachtin, Michail M. (1979b): Das Wort im Roman. In: Ders.: Die Asthetik des Wor-
tes. Hg. v. Rainer Griibel. Aus dem Russ. v. Rainer Griibel u. Sabine Reese.
Frankfurt a.M., S. 154-300.

Bachtin, Michail M. (2008): Autor und Held in dsthetischer Tatigkeit. Hg. v. Rai-
ner Griibel, Edward Kowalski u. Ulrich Schmid. Aus dem Russ. v. Hans-Giinter
Hilbert, Rainer Griibel, Alexander Haardt u. Ulrich Schmid. Frankfurt a.M.

Barthes, Roland (2010): Mythen des Alltags. Vollstindige Ausgabe. Aus dem Franz.v.
Horst Brithmann. Berlin.

Bateson, George (1985): Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologische,
biologische und epistemologische Perspektiven. Ubersetzt v. Hans Giinter Holl.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Biirner-Kotzam, Renate (2001): Vertraute Giste. Befremdende Begegnungen in
Texten des biirgerlichen Realismus. Heidelberg.

Carpentier, Alejo (1982): Die verlorenen Spuren. Roman. Aus dem Span. v. Anneliese
Botond.

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.

67


https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Matthias Bauer

Duncker, Axel (2009): First-contact and Déja-Vu. The Return of Agostin Agonista
in Wilhelm Raabe’s Zum wilden Mann. In: Dirk Goéttsche/Florian Krobb (Hg.):
Wilhelm Raabe. Global Themes — International Perspectives. London, S. 52-60.

Fauth, Sgren R. (2007): Der metaphysische Realist. Zur Schopenhauer-Rezeption
in Raabes Spitwerk. Géttingen.

Krobb, Florian (2009): Erkundungen im Uberseeischen. Wilhelm Raabe und die
Fillung der Welt. Wiirzburg.

Lichtenberg, Georg C. (1971): Schriften und Briefe. Sudelbiicher II, Materialhefte,
Tagebiicher. Hg. v. Wolfgang Promies. Bd. 2. Miinchen Wien.

Nietzsche, Friedrich (2007): Die Geburt der Tragddie. In: Ders.: Kritische Studien-
ausgabe. Hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. Bd. I. Miinchen, S. 9-156.

Parr, Rolf (2005): Materielle und semantische Tauschprozesse in Wilhelm Raa-
bes Erzihlung >Zum Wilden Mannc«. In: Georg Mein/Franziska Schofler (Hg.):
Tauschprozesse. Kulturwissenschaftliche Verhandlungen des Okonomischen.
Bielefeld, S. 275-290.

Parr, Rolf (2009): Unruhige Giste bei Wilhelm Raabe. In: Peter Friedrich/Rolf Parr
(Hg.): Gastlichkeit. Erkundungen einer Schwellensituation. Heidelberg, S. 301-
316.

Parr, Rolf (2016): Zum Wilden Mann. In: Raabe-Handbuch. Leben — Werk — Wir-
kung. Hg. v. Dirk Gottsche, Florian Krobb u. Rolf Parr. Stuttgart, S. 149-157.
Raabe, Wilhelm (1956): Zum Wilden Mann. In: Ders.: Simtliche Werke. Hg. v. Karl

Hoppe. Bd. 11. Freiburg i Br. u. Braunschweig, S. 159-256.

https:/idol. 13.02.2026, 09:07:02.



https://doi.org/10.14361/9783839461624-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

