
Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 

XI. Tagung für Praktische Philosophie am 20.09.2024 

Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer 

1. Konzeption 

Vor dem Hintergrund der Fokussierung der jüngeren Philosophie- und Ethikdidak
tik auf Forschung an der Begrifflichkeit im engeren Sinne sowie mittels empirischer 
Untersuchungen gehen die fünf Akteur:innen des Runden Tischs von der These aus, 
dass philosophische Bildung im Kern den Umgang mit Vielfalt der Formen der Ver
nunft betrifft. Diese Einschätzung wird von allen fünf beteiligten Philosoph:innen 
geteilt, so dass diese aus unterschiedlichen philosophischen Perspektiven begrün
det werden soll. Aus dem Publikum, das früh (versprochen!) miteinbezogen werden 
wird, sind hingegen nicht nur Zusprüche, sondern auch Widersprüche herzlich will
kommen. 

• Patrizia Breil (Ruhr-Universität Bochum) geht von leibphänomenologisch situier
ter Vernunft und deren feministischer Relevanz bei Simone de Beauvoir und Don
na Haraway aus und denkt über den damit verbundenen politischen Zusam
menhang nach. 

• Hanno Depner (Universität Rostock) eröffnet dieses Gespräch mit einer kleinen 
Show und ist der Überzeugung, dass je situativ ausgewählte nicht-diskursive Prak
tiken des Philosophierens besonders im Zuge der Digitalisierung bedeutsam blei
ben. 

• Philipp Thomas (Pädagogische Hochschule Weingarten) ist ein differenzierter 
Blick auf das Verhältnis zwischen propositionalem und nicht-propositionalem 
Wissen wichtig, was auch das Infragestellen der traditionell das propositionale Wissen 
bevorzugenden Hierarchie einschließe. 

• Christian Wilhelm (Pädagogische Hochschule Heidelberg) macht sich u.a. im 
Anschluss an Iris Murdoch auf die Spuren der Komplexität des inneren Selbst, wo
mit sehr vielfältige Gefühle und psychische Vorgänge philosophisch zu stärken 
und hemmende Ego-Verhärtungen hingegen zu überschreiten seien. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

• Anna Zschauer (Hildesheim) nimmt am Beispiel Japans eine postkoloniale Sicht ein
und schließt an vormoderne Ideen (nicht zuletzt Europas) an, die das Selbst
kultivieren statt Wissen, Verweisen statt Widerlegen und die inneren statt die
äußeren Beziehungsqualitäten würdigten.

2. Gespräch

Florian Wobser (FW)

Ich begrüße Euch zum Runden Tisch zu der Vielfalt der Formen der Vernunft, der das
zweitägige Panel zur Bildungsphilosophie und Fachdidaktik dieses Jahres beschlie
ßen wird und gebe sofort ab an Hanno Depner.

Hanno Depner (HD)
Dann führe ich hiermit gerne in unser Thema der ›Vielfalt der Formen der Vernunft
ein‹ – ich spreche auch von den ›Dimensionen‹ der Vernunft. Mit einer kleinen Bas
telshow werde ich hier meinen Bausatz Kant für die Hand (Depner 2011) vorstellen.
Das ist zum einen eine Einführung in die Kritik der reinen Vernunft (und als solche
werde ich den Bausatz in den nächsten fünf Minuten vorstellen) und zum anderen
ein ernst gemeinter Versuch, das Denken oder den Vernunftgebrauch zu kultivie
ren. Dafür, dass Basteln dafür geeignet ist, werde ich später argumentieren.

Also: dieser Bausatz hat zunächst die Form eines Buches, und wenn man das
aufschlägt, dann sieht man im vorderen Teil erklärende Texte auf den linken Seiten,
die in Kontexte des Werkes von Kant problemorientiert einführen. Auf den rechten
Seiten wird das noch ergänzt durch eine Bastel-Anleitung, die sich auf 32 Bastelbö
gen im hinteren Teil bezieht [gibt das Buch herum]. Jetzt werde ich den Bastelprozess
kurz nachstellen:

Zusammengeklebt werden Schritt für Schritt die verschiedenen Erkenntnisver
mögen wie Kant sie im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunft darstellt: Zunächst
das Anschauungsvermögen mit den Formen ›Raum‹ und ›Zeit‹ (eine sich öffnende
Pforte mit den zwei symbolischen Formen eines Quadrats und eines Kreises); dann
das Begriffsvermögen mit den zwölf Kategorien und den entsprechenden Grundsät
zen (als bewegliche Schubladen umgesetzt), schließlich das Vermögen der Schlüsse
mit den Ideen ›Seele‹, ›Welt‹ und ›Gott‹ (filigrane, jeweils ineinander verschlungene
Türmchen). Zuletzt folgt der zweite Teil: vier Kapitel der Transzendentalen Elementar
lehre.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 253

Abb. 1: Zusammenbauen des Kantwürfels (Bauanleitung)

Abb. 2: Vollständiges Ausklappen des Kantwürfels (Bedienungsanleitung)

Penguin Hardcover. Abdruck mit freundlicher Genehmigung des Verlags

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Zusammengesetzt entsteht ein dreidimensionales Modell der Kritik der reinen
Vernunft, anhand dessen man auch den Erkenntnisprozess nachspielen kann, so wie
Kant ihn sich vorstellt: Die noch unbegriffliche Wahrnehmung oder Vorstellung ei
nes (nur nachträglich anzunehmenden) ›Dings an sich‹ ist schon räumlich und zeit
lich gegliedert. Sie wird von der Urteilskraft begrifflich als ein ›Urteil‹ bestimmt und
gemäß der Grundsätze stimmig mit anderen Urteilen koordiniert. Alle Erkenntnis
se werden drei Ideen der Vernunft zugeordnet, über die es zwangsläufig zu Miss
verständnissen kommt, wenn man sie analog zu Objekten der Erfahrungswelt be
urteilt. Dieses metaphysische Denken gerät in ein schwankendes Kreisen der Ideen-
Türmchen [stupst die Ideen-Türmchen an], wenn man es in theoretischer Hinsicht be
treibt. In einer praktischen Hinsicht jedoch ist Metaphysik möglich. Philosophie
muss allerdings bescheidenere Ansprüche haben, kann aber gerade dann nützlich
sein und verbindliche Erkenntnis bereitstellen.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob dieses Modell auch dazu geeignet ist, dazu
anzuregen, sich mit Kant und Philosophie auseinanderzusetzen, oder ob das eher
eine Trivialisierung ist, so dass jemand sagen könnte: ›So, jetzt habe ich Kant schnell
verstanden und jetzt kann das weg in die Vitrine.‹ Setzt man die verschiedenen Di
mensionen der Vernunft gleichzeitig in Gang, entsteht ein Spannungsfeld, d.h. hier
z.B. zwischen Unterhaltung, Didaktik und Kunst – und für mich geht es darum, Ba
lance zu halten, damit dieses Spannungsfeld nicht kippt – und dann mein Bausatz
beispielsweise bloß als Unterhaltung wahrgenommen wird!

FW

Vielen Dank, Hanno – für diese kleine Show! [Klopfen…] Es folgt eine Runde kurzer
Kommentare zum soeben Wahrgenommenen und als nächsten Teilnehmer würde
ich gerne Dich, Philipp, um ein kurzes Statement bitten.

Philipp Thomas (PhTh)

Sehr gerne, ich bin total fasziniert, ich habe selbst das Nachfolgeprojekt, den Trac
tatus-Turm (Depner 2019)1 von einem Nachbarn geschenkt bekommen. Ich habe bei
der Show gerade u.a. daran gedacht, dass die Vernunft auch im Körper steckt. Für
mich sind die Leibphänomenologie bzw. -philosophie ein zentrales Thema. Kant er
klärt uns ja in der Kritik der reinen Vernunft, wie Sieben und Fünf addiert werden,
und das macht er mit dem Bild, dass wir im Raum fortschreiten, in der Anschau
ung und ganz konkret mit unserem Körper, nämlich mit unseren Fingern, wie Kant
sagt. Hieran dachte ich bei dem Bausatz, es geht dabei um ein Verstehen als Fort
schreiten im leiblich erschlossenen Raum.

1 Zum Tractatus-Turm liegt ebenfalls ein durch Depner gestalteter Trailer vor:
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 255 

FW 
Danke, Philipp – dann als nächste Person Christian Wilhelm. 

Christian Wilhelm (CW) 
Danke, ich bin auch sehr fasziniert – und frage mich, ob dieses bastelnde Philo
sophieren etwas sein soll, was man dann tatsächlich auch im Unterricht mit Schü
ler:innen macht – und haben diese überhaupt die Geduld so etwas zu machen? 

HD 
Also, dieses konkrete Format ist nicht für den Schulalltag vorgesehen, aber es gibt 
verschiedene Adaptionen für den Unterricht. Meine Bausätze können eher in Pro
jektwochen mit viel Zeit zum Einsatz kommen. Oder man kann diese Bastelbögen 
arbeitsteilig verwenden, dann spart man natürlich Zeit. Oder Schüler:innen entwi
ckeln selbst ihre eigenen Formen und Bastelbögen. Was mich aus den Schulen an 
Rückmeldungen erreicht hat, ist, dass die grundsätzliche Idee, ›Kant‹ zu ›basteln‹, 
gut ankommt und auf verschiedene Weisen funktioniert. 

CW 
Ok, dann noch die Ergänzung, dass wie so oft die Gefahr besteht, dass wir zwar Klar
heit und Ordnung wollen, aber ob nicht dann, wenn ich das Gebastelte verfügbar 
habe, ich doch eher – wie Du ja oben selbst angemerkt hast – zu schnell, zu frühzei
tig denke, dass ich jetzt alles genauso verstanden habe, wie Kant sich das so gedacht 
hat… 

FW 
Danke, als Nächstes dann Patrizia Breil, bitte. 

Patrizia Breil (PB) 
Ich habe mich gefragt, was wir verstehen, wenn wir diesen Würfel basteln. Ob das 
etwas Anderes ist im Vergleich zur Kant-Lektüre – etwa so wie das theatrale Philo
sophieren auch als ein anderer Zugang gilt, bei dem es um andere Aspekte geht. Ist 
das beim ›Basteln‹ auch so oder bleibt der ›Kant‹ derselbe? 

HD 
Wir verstehen etwas anderes, wenn wir auf andere Weise verstehen, würde ich sa
gen – darauf gehe ich gleich noch ein. Aber was wir genau verstehen: Darauf hätte 
ich auch gerne eine Antwort von jemandem, der sich das zutraut. Zunächst einmal 
grundsätzlich zu den Rezeptionsarten des Bausatzes: Es kann auch nur gebastelt 
werden, ohne die erklärenden Texte zu Beginn zu lesen, aber dann kommt vielleicht 
nicht viel an. Keine Ahnung, was da dann ankommt, aber vielleicht macht das trotz
dem Spaß und befördert auch eine gewisse Offenheit oder Neugier… Ansonsten ist 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

das Lesen der erklärenden Texte ja in den Bastelprozess selbst integriert, wenn man
dieses Angebot wahrnehmen möchte. Und ich hoffe, dass dies vielleicht dann da
zu anregt, sich den Originaltext vorzunehmen. Die Lektüre und das Basteln spielen
im Bausatz eben ineinander. Dass man beides aber nicht so einfach trennen kann –
darin besteht vielleicht der Witz des Bausatzes.

FW

Danke, dann bitte noch Anna Zschauer.

Anna Zschauer (AZ)
Ja, also vielen Dank zuerst für solch ein Projekt, das tatsächlich einmal die Meta
pher des Denkgebäudes in die Realität überführt und auch unserem räumlichen
Denken eine gewisse Würdigung verleiht. Also ich bin jemand, der sich die Dinge
auch räumlich merkt, durch ihre Position auf der Seite zum Beispiel. Und mir geht
es so, dass ich beim Kant-Lesen jedes Mal so ein bisschen von Neuem anfange, weil
ich die große Struktur dazu noch nicht im Kopf habe. Und mir persönlich würde
es total helfen, de facto eine gewisse Räumlichkeit, auch die leibliche Erfahrung des
Bastelns zu haben, um dann die komplexeren Inhalte daran zurückzuknüpfen, die
mir helfen, mir selbst das zugänglich zu machen. Das ist eine ganz faszinierende
Zugangsweise.

FW

Hanno, möchtest Du darauf noch reagieren?

HD

Ja, also, Anna, ich hoffe natürlich, dass das so funktioniert – das war schon auch ei
ne Idee bei der Motivation zu dem Würfel (aber eben nicht die einzige). Was mir bei
Deinem Interessengebiet Japan noch eingefallen ist, dass – wie ich aus dem Internet
weiß – ein japanischer Dozent das Kant-Buch offenbar auch für interessant erach
tete, ohne Deutsch zu können. Derjenige hat das bestellt, gebastelt und auch wohl
teilweise für sich übersetzt und dann einen japanischen Text darüber, was er davon
verstanden hat, geschrieben, den wiederum ich nicht verstehen konnte.2 Aber mir
scheint sein Verständnis meines Bausatzes doch angemessen, und zwar besonders
deshalb, weil er im Anschluss eine Kant-Gymnastik dazu gemacht und verfilmt hat.3
Außerdem hat er das gebastelte Ding auch noch auf eine Schaukel gestellt und auch
auf einem Geländer fotografiert. [Lachen] Das als Nachtrag dazu, was man über
haupt dabei lernt: schon irgendetwas, was genau jedoch, das weiß ich nicht – solan

2 Dazu ein Blog-Post: https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550 [15.01.2025].
3 https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 257 

ge man damit aber irgendetwas macht und den Kantwürfel eben nicht hinter Glas 
stellt oder sonstwie archiviert und abhakt. 

FW 
Gut, also unser Ziel besteht auf jeden Fall in einer frühen Öffnung zum Publikum 
hin.4 Aber bevor wir das tun, schieben wir eine weitere Runde dazwischen. Das war 
bislang vorerst eher eine kreative Hinführung, die man noch zu einzelnen früheren 
Vorträgen – wie etwa zur fachdidaktischen Relevanz der Perturbation, von der wir 
im Vortrag Christian Klagers hörten – in Beziehung setzen könnte. 

Das eigentliche Motto unseres Runden Tisch ist aber Philosophische Bildung und 
die Vielfalt der Formen der Vernunft und wir werden jetzt von allen fünf Gästen nachein
ander noch einmal ihre eigene Position aus den jeweiligen Arbeitskontexten heraus 
vorgestellt bekommen. Lasst uns die Reihenfolge einfach einmal umdrehen – Anna, 
könntest Du das gemeinsame Thema hier aus Deiner Sicht bitte einmal kommen
tieren. 

AZ 
Ich bin hier in Passau, wie schon angedeutet worden ist, als Repräsentantin des ost
asiatischen Denkens. Das heißt nicht, dass ich Euch jetzt hier alle davon überzeugen 
möchte, dass wir Meditation und Yoga machen müssen an der Schule. Das würde 
ich zwar für eine Bereicherung halten, aber es geht mir in erster Linie um etwas 
Anderes. Dazu beginne ich einmal kurz mit drei zentralen Kernelementen des ost
asiatischen Denkens. 

Erstens: Bildung ist Selbstkultivierung – und nicht in erster Linie Wissenser
werb. Das heißt auch, dass Bildung immer holistisch zu verstehen ist, also körper
lich, mental, emotional und kreativ. Zweitens spielt im Argumentieren auch die Ver
weisung – statt der Widerlegung – eine größere Rolle. Das heißt, es ›gewinnt‹ – 
nein, das ist schon das falsche Wort, also vielmehr: Es bleibt diejenige Meinung üb
rig, die am ehesten in der Lage ist, sämtliche der sich widersprechenden Meinungen 
zu umschließen. Und das heißt dann, dass der Widerspruch auf einem degradierten 
Niveau im Grunde stehen bleibt. Das ist also die argumentative Herangehenswei
se. Der dritte Punkt wäre letztlich, dass man sich das Lernen als innere – statt als 
äußere – Relation vorstellt. Sozusagen nicht als ein kognitives Kontrollieren eines 
bestimmten Themas, sondern mehr im Sinne eines Kennen-Lernens, ein Sich-be
kannt-Machen-mit. Das geschieht auch mehr auf ›mediale‹ Weise, das heißt nicht 
zwingend in einem aktiven Modus, sondern vielmehr in einer Position zwischen der 

4 Hinweis zur Situation: Es war gegen Ende der Passauer Konferenz nur noch eine reduzierte 
Gruppe an Teilnehmer:innen vor Ort, so dass es insgesamt nur eine kleine Anzahl an Fragen 
und Kommentaren gab (s.u.). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Aktivität und Passivität (zu den drei Momenten der japanischen Philosophie: Hei
sig/Kasulis/Maraldo 2011: 23–38).

Hinsichtlich dieser drei Aspekte würde ich zwei Besonderheiten noch einmal
hervorheben. Die erste liegt darin, dass Euch das Bisherige wahrscheinlich gar nicht
so sehr überrascht hat. Diese drei Elemente sind durchaus nicht exklusiv und aus
schließlich ostasiatisch, sondern man kann sie im Prinzip auch in der europäischen
Tradition finden – das würde ich aber gerade als einen positiven Aspekt hervorhe
ben, weil es uns die doppelte Legitimation gibt dafür, warum es Relevanz hat, über
diese Aspekte auch zu reden und sie wieder zu rehabilitieren. Der zweite Aspekt,
den ich hervorheben würde, ist, dass hinter allen drei genannten Kernelementen
eine Sache steht, die ich für dieses Unternehmen einer Rehabilitierung anderer For
men der Vernunft ganz zentral finde, und das bezeichne ich einmal als Ambiguitäts
toleranz.

Mit Ambiguitätstoleranz (Bauer 2018) ist hier aber mehr gemeint als nur die
theoretische Akzeptanz anderer Formen des Denkens, sondern es ist auch ein ›Ste
henlassenkönnen‹ damit gemeint. Und das Wichtige ist, dass eine Ambiguitätstole
ranz nichts ist, was wir einmalig verstehen, sondern es ist eher eine ständige Übung,
die wir betreiben müssen. Diese Übung ist in allen drei jener Elemente vorhanden,
in Bildung als Selbstkultivierung, weil das für eine:n jede:n Schüler:in, wenn wir
hier jetzt auf den Schulkontext schauen, etwas Anderes bedeutet und Schüler:innen
zum Beispiel auch die Verzichtübung leisten müssen, sich zu vergleichen. Im Ar
gumentieren als Verweisen ist es auch enthalten, weil der Widerspruch ja ungelöst
stehen bleibt, was ich selbst individuell ertragen können muss. Beim Lernen im Sin
ne innerer Relation wiederum muss sich auch die Lehrperson in letzter Konsequenz
enthalten, zu glauben, sie habe eine letztgültige Antwort gefunden. Es gibt mehre
re mögliche Lösungen, wenn man von einem Kennen-Lernen spricht, das kann auf
ganz unterschiedlichen Wegen gelingen, zum Beispiel auch – mit Blick auf die Bas
telshow gerade – räumlich-kreativ, und da gibt es dann eben nicht die eine Lösung.

Wie könnte man das jetzt – womit ich schließen möchte – umsetzen? Erstens ist
es dabei äußerst wichtig, dass wir als eine Person lernen und von einer Person lernen.
Also auch die Lehr-Person sollte de facto als Person anwesend sein, indem sie sich
u.a. zugesteht, eine lernende Person zu sein. Lehrer:innen und Schüler:innen soll
ten also eine Sache gemeinsam entdecken. Die zweite und letzte Betonung gilt noch
einmal dem Umstand, dass man das nicht als Zen-Meditation auf dem Schulhof ma
chen muss. Man kann auch ›minimalinvasiv‹ beginnen, etwa mit dem Lesen eines
zenphilosophischen Textes im Unterricht, den man sich gemeinsam erschließt und
bei dem man dann übt, sich widerstrebende Deutungen einfach stehenzulassen und
sich mit dieser Widersprüchlichkeit quasi zu befrieden.

PB

Ich werde ebenso versuchen, mich so perfekt an die fünf Minuten zu halten. In der

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 259 

Kognitionswissenschaft spricht man jetzt mittlerweile schon seit Jahrzehnten vom 
Vier-E-Ansatz, der besagt, dass der Geist embodied, extended, enactive und embededd 
ist, d.h. also verkörpert, ausgeweitet, in Interaktion mit der Welt und eingebettet 
bzw. situiert. Solchen der Philosophie nahen Ansätzen ist u.a. die Vorstellung wich
tig, dass geistige Fähigkeiten, also u.a. Denken, Erinnern, aber auch rationale Ent
scheidungsfindungen nicht auf das Gehirn alleine beschränkt werden können. Da
mit geht, das wäre jetzt mein Weiterdenken dieses Kontextes, auch eine Vernunft 
einher, die abhängig ist von einer Verkörperung, einer Umwelt, von Situationen. 
Diese Position ist nicht nur die der Kognitionswissenschaft, sondern sie ist auch 
immer schon philosophisch informiert, nicht zuletzt mit Maurice Merleau-Ponty 
(2010), nach dessen Phänomenologie das leibliche In-der-Welt-Sein die letztgültige 
Bedingung ist für Wahrnehmung und Erkenntnis überhaupt. 

Diese leibliche Positionierung in der Welt und zur Welt, die wird in feministi
schen Theoriebildungen gerne einmal ergänzt durch den Hinweis darauf, dass diese 
Situierung eben auch individuell ist. Dass es folglich keine übergreifende Leiblich
keit gibt, von der wir alle ausgehen können, sondern dass sich diese immer jeweils 
unterschiedlich gestaltet. Dazu jetzt nur zwei ganz kleine Schlaglichter, einmal zu 
Simone de Beauvoirs großer Studie (2018) zur Situation der Frau. In Reaktion auf 
die Idee radikaler Freiheit von Jean-Paul Sartre verweist Beauvoir darauf, dass der 
Mensch, hier: die Frau, eben nicht radikal frei ist, sondern immer geprägt ist durch 
ihre sozial-historische Situation, d.h. dass die Gesamtheit ihrer Umstände, inklu
sive ihres Körpers, in denen sie sich befindet, ihre Handlungen zwar nicht vorbe
stimmt, aber doch sehr stark beeinflussen kann. Zu dieser jeweiligen Situation ge
hören immer auch andere, die ihre bzw. konsequenterweise auch meine Freiheit in 
gewisser Form einschränken können. Aber zu deren Situation – das ist in der Ethik 
von Beauvoir wichtig – ebenso ich gehöre. Auch ich selbst bedinge, inwiefern all die 
anderen situiert sind. Das zweite Konzept ist das ›situierte Wissen‹ (situated know
ledge) von Donna Haraway, womit es darum geht, dass diese Situiertheit auch auf 
epistemische Praktiken einwirkt. Also, auch, was ich weiß oder wissen kann, ist ab
hängig von der Situation, in der ich mich befinde bzw. davon, wie ich situiert bin in 
der Welt, auch im Vergleich zu anderen Menschen und Nicht-Menschen. Praktiken 
des Wissenserwerbs und der Wissensproduktion müssen vor diesem Hintergrund 
ebenso in der Schule – wenn wir davon ausgehen, dass dort diese Praktiken aktuali
siert werden – immer aus einer intersektionalen Perspektive betrachtet werden. Da
mit wird Rücksicht darauf genommen, welche Hindernisse es vielleicht gibt, wenn 
ich mir Wissen aneignen will. Das bedeutet, dass wenn den Schüler:innen ein be
stimmtes Wissen vorgestellt wird, bedingt durch die Situierung ihrer selbst nicht 
notwendigerweise alle der Schüler:innen denselben Zugang zu diesem Wissen ha
ben. Das bedeutet umgekehrt aber genauso, dass auch die Lehrperson keinen An
spruch hat auf Objektivität oder Universalität ihres Wissens, da auch das ›Lehrer:in
nen-Wissen‹ Produkt deren eigener Situierung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

CW

Ich habe ein gewisses Unbehagen bezüglich der Vorstellung des Philosophierens im
Unterricht, wonach es vor allem darum gehe, Gründe zu geben und zu überprüfen.
Das ist ein bestimmtes Verständnis von Vernunft und mein Unbehagen dabei be
zogen auf Unterricht oder auch Fachdidaktik drückt sich darin aus, dass in das,
was uns als Menschen ausmacht, bei Schüler:innen, auch bei Lehrpersonen, viel,
viel mehr hineinspielt als in jener Vorstellung. Der Bereich, der mich da interes
siert, kann man verschiedentlich benennen, aber ich bezeichne den hier einmal als
den emotional-affektiven oder auch psychologischen Bereich (dazu auch: Wilhelm
2025). Dazu könnte man also fragen, was alles zum Geist dazugehört – nur als ein
Beispiel: Es gibt eine Mannheimer Kollegin von mir, die Professorin der Psychologie
Corina Aguilar-Raab, sie hat mit ihrem Team das sogenannte ›SEE-learning‹ aus den
USA nach Deutschland übertragen5, das meint soziales, emotionales und ethisches
Lernen. Darauf bin ich aufmerksam geworden, weil es mit diesem Modell darum
geht, die Emotionen der Schüler:innen wahrzunehmen, damit umzugehen, aber
auch mit Blick auf compassion bzw. Mitgefühl, anderen zu helfen, und sich zu fragen,
welche ethischen Implikationen das alles hat. Das betrifft also ebenfalls unseren Be
reich, weil ich häufig sowohl in der Fachwissenschaft als auch -didaktik das Gefühl
habe, dass Emotionen, vielmehr der gesamte psychologische Bereich, noch unter
repräsentiert ist. Wenn man sich z.B. die beiden großen Handbücher – die hier auf
der Passauer Tagung auch immer wieder zitiert wurden – genauer anschaut, dann
findet man z.B. im Glossar keinen Eintrag zu Emotionen, was ich für sehr fragwür
dig halte!

Vor diesem Hintergrund bin ich dann ebenfalls auf Iris Murdoch gekommen, die
sich erst einmal sehr stark mit Kant auseinandersetzt, der ebenso ihrer Lesart nach
die saubere, reine Vernunft vom Chaos der empirischen Psyche abgrenzen will. Da
gegen betont Murdoch (2023), dass es aber starke psychologische Prozesse gebe, die
auch in uns stattfänden. Wir haben zum Beispiel ein starkes Ego, das sich immer
wieder auf verschiedene Weisen Ausdruck verschafft u.a. als Selbstmitleid, Selbst
gerechtigkeit und Phantasie, Träume oder Wünsche, die allesamt den Blick auf die
Wirklichkeit beeinträchtigen. Dabei gehe es darum, sich mit gerechter und liebe
voller Aufmerksamkeit auf die jeweils Anderen zu konzentrieren und zu versuchen,
zumindest immer wieder einmal von diesem Ego wegzukommen. Das erscheint mir
insofern spannend, dass sie von Platon und Simone Weil ausgehend psychologische
Prozesse aufgreift. Bezogen auf diesen Bereich gibt es bei Heiner Hastedt (2005)
diese schöne Unterscheidung – im Anschluss an Humes Frage nach Vernunft, Ver
stand und Gefühl – zwischen einerseits ›Vernunft 1‹, die man eigentlich als Verstand
begreifen könnte, andererseits die Gefühle, dabei ist die ›Vernunft 2‹, das Reflexi
onsvermögen, das sich auf die Gefühle oder den Verstand bezieht. Das erscheint

5 Weitere Informationen: https://www.see-learning.ch [15.01.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.see-learning.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.see-learning.ch


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 261

mir als ein geeignetes gefühlaffines Modell, über das wir später vielleicht sprechen
könnten.

FW

Danke, Christian, sehr schön auch, dass der Name Heiner Hastedt hier heute noch
gefallen ist, einem langjährigen Mentor von mir, dessen kompaktes und gut lesbares
Reclam-Heft Gefühle nicht zuletzt auch für die Arbeit zu diesem Thema in älteren
Jahrgängen in der Schule gewiss sehr zu empfehlen ist.

Philipp, Du bist jetzt bitte dran… Du wünschst Dir die Einblendung einer Folie,
was hiermit erledigt wird, Deine fünf Minuten, Philipp.

PhTh

Danke. Dieser Runde Tisch bietet ja die Variationen eines Themas, nämlich die Viel
falt der Formen der Vernunft, und meine Variation bezieht sich auf die Wissensfor
men ›propositional‹ und ›nicht-propositional‹.

Abb. 3: Der Erkenntnisprozess zum nach-propositionalen Wissen

Eigene Darstellung (PhTh)

Wir fangen hier (Abb. 3) links unten an. Es beginnt also mit der Erfahrung des
vor-propositionalen Wissens. Diese ist qualitativ reich, aber noch ohne Begriff, sie ist
unexakt und subjektiv. Wenn wir das auf den Baden-Württembergischen Bildungs

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

plan6, Klasse 10, Thema Endlichkeit, Sterben und Tod beziehen, dann können wir
sagen: Als eine Angehörige gestorben ist, war das eine konkrete Situation, die als
eine unglaublich reiche Erfahrung ungeordnet und subjektiv bleibt. Typisch für den
schulischen Bildungsauftrag ist dann, was der erste Pfeil anzeigt und was ich mit
dem Linguisten Hans Peter Ortner (2017) ›Semantisierung‹ nenne. Dazu möchte ich
gleich kritisch gegen den üblichen schulischen Kontext sagen, dass dieser Schritt im
Grunde auch alles das ist, was die Schule dem Bildungsplan nach möchte: Alles, was
auf meiner Folie danach kommt – oder im Rahmen dieses Runden Tischs als Viel
falt der Formen der Vernunft Thema ist – wird im Vergleich dazu marginalisiert. Also,
›Semantisierung‹ heißt, den richtigen Begriff zu finden, um etwas als etwas zu iden
tifizieren. Diese Bestimmung ist immer eine Vereindeutigung. Die positive Funk
tion dieser Vereindeutigung liegt darin, dass dadurch argumentativ intersubjektiv
gültige Begründungen möglich werden. Das ist ein wichtiges Ziel im Philosophie- 
und Ethikunterricht, doch reicht es schon aus? Bezüglich dieses terminologisch als
propositional gefassten Wissens wäre ein Beispiel die Pro-und-Kontra-Debatte zur
Frage der Sterbehilfe. Mit solch einer Debatte ist primär das Ziel der logisch-be
grifflichen, argumentativen, also – etwa nach Habermas – rationalen Universalität
verbunden.

Doch ich möchte gerne mit Hanspeter Ortner einen Schritt weitergehen und je
ne Vereindeutigung ›verflüssigen‹. Dieser Schritt kann ›Semiotisierung‹ genannt wer
den. Am Beispiel der Literatur fasst Ortner diesen Prozess als das Vermögen der
poetischen Sprache, unbewusste Erfahrungen zugänglich zu machen und diesen
Ausdruck zu verschaffen. Unbewusst ist nicht psychologisch gemeint, sondern es
geht um die ›Rückseite‹ des deklarativen bzw. propositionalen Wissens. Dazu be
nötigen wir gerade Metaphern, Bilder etc. Das Bestreben, uns von der Fokussierung
auf die hohe Klarheit der Begriffe zu lösen und das Phänomen selbst erneut zu wür
digen, das ist vielmehr ein hermeneutisch-phänomenologischer Prozess des Phi
losophierens. Ich nenne das hier (Abb. 1; oben links) ein phänomenologisches Dif
ferenzieren unserer Erfahrung. Und das Wissen kann ein nach-propositionales Wissen
genannt werden. Bei dem Beispiel des Umgangs mit Endlichkeit könnte man hier an
literarische Zeugnisse denken, ggf. aber auch an visuelle Formen bildender Künste.7
In diesen Fällen ist es kein Wissensgewinn im propositionalen Sinne – und doch ist
es ein Wissensgewinn. Hier geht es nicht um eine begrifflich-rationale, sondern um
eine anthropologische oder eine humane Universalität, die conditio humana, könnte
man sagen.

6 Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-Württemberg, Bildungspläne Baden-Würt

temberg, Sekundarstufe I Ethik, online abrufbar unter [15.01.2025]:
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/SEK1/ETH.

7 Dazu Thomas in diesem Band S. 71–82; im Kontext der Literatur ebenfalls: Krebs 2021: speziell
71, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 263 

FW 
Vielen Dank, Philipp! Hanno, was möchtest Du an dieser Stelle jetzt noch zu Deinem 
schon performativ vorgestellten und von Dir wie auch den anderen kommentierten 
Ansatz ergänzen? 

HD 
Mit Blick auf die bisherigen Impulse und Ausführungen glaube ich nicht, dass wir 
uns hier streiten werden – außerhalb dieses Raums wäre man aber vielleicht viel 
kritischer. Meine These, für die ich vorhin zu argumentieren angekündigt habe, lau
tet ja: Basteln ist ernst zu nehmen – nicht nur als eine motorische Übung für Kin
der, sondern ebenso philosophisch, auch politisch im Sinne von Aufklärungsarbeit. 
Das gilt besonders – hierin liegt mein Punkt – in Zeiten des digitalen Medienwan
dels, weil im Basteln das Wissen seine Dimensionen der Körperlichkeit und der Zeit
lichkeit wieder zurückerhält, die durch die Digitalisierung verdrängt werden. Diese 
›Unsichtbarmachung‹ ist ja durchaus auch ein Vorteil, und Digitalisierung ist nicht 
zuletzt erfolgreich, so denke ich, weil sie das geschafft hat: Denn in jenen Dimensio
nen steckt auch viel Problematisches – und zwar so etwas wie Reibung, Tücken des 
Materials, Widerstände, Missverständnisse: was anstrengend ist. Ohne diese Rei
bung ›flutscht‹ das Wissen, genau wie im Internet Informationen. Und das ist schon 
etwas Gutes – auch im Sinne von Aufklärung und Demokratie –, weil es zur Schnel
ligkeit der Kommunikation und zur Transparenz der Informationen beiträgt. Aber: 
die Verdrängung jener Dimensionen ist für Aufklärung und Demokratie eben auch 
gefährlich, weil in Körperlichkeit und Zeitlichkeit auch die Chancen für Verantwort
lichkeit zu finden sind – das ist mein Punkt! 

Um es an einem Beispiel zu illustrieren: Wenn man in eine Bibliothek geht und 
dort recherchiert, steht man vor einem Regal und muss sich dort Bücher aussuchen. 
Da überlegt man sich genau, welche der Bücher man mitnimmt, weil man die alle 
nach Hause tragen muss und die sind schwer. Dagegen ist es wesentlich leichter 
und viel schneller, wenn man zu Hause sitzen bleibt, um sich als Ergebnis einer In
ternet-Recherche PDFs herunterzuladen. Aber in diesem Fall muss man sich nicht 
entscheiden, welche man sich ›zieht‹, man lädt einfach alle herunter und ist viel 
schneller fertig. Die Digitalisierung erleichtert es uns also, Verantwortung nicht zu 
übernehmen, etwa für eine sorgfältige Auswahl der relevanten Bücher und Infor
mationen. Der Einwand, der hier oft kommt, ist, dass es aber nicht so sein müs
se! Man kann ja auch sehr verantwortungsvoll umgehen mit Digitalität bzw. PDFs, 
und das stimmt natürlich auch – das Internet selbst macht uns per se nicht dumm, 
wir können es vernünftig benutzen. Aber zu beobachten ist gegenwärtig eben doch, 
dass die Verantwortung eher abnimmt im öffentlichen Diskurs. Ich glaube, dieser 
Einschätzung muss man zustimmen. 

Das zeigt sich auch in einem Zurückweichen der sogenannten gate keeper. Die 
Redaktionen oder Lektorate werden abgebaut, aus finanziellen Gründen, aber sie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

werden im Allgemeinen nicht vermisst – jedenfalls nicht so sehr, dass man sie wie
der bezahlen möchte. Die Aufgaben, die sie traditionellerweise übernommen ha
ben, sollten eigentlich die Leser:in selbst übernehmen oder die Instanz, die publi
ziert. Alle sollten ihre eigene Redakteur:in sein; das macht nur eben niemand oder
kaum jemand. Sogar diejenigen, die eine verantwortungsvolle Redaktion dann doch
vermissen oder das Gefühl haben, dass sie dies selbst tun sollten, haben in vielen Fäl
len nicht die Zeit dafür (und können sie sich auch nicht nehmen, weil es alle anderen
auch nicht tun).

So entsteht ein Teufelskreis, in welchem Wissen immer weiter zugespitzt wird
auf Informationen, bis die Spitze sozusagen ständig abbricht. Ohne die zwei Di
mensionen der Körperlichkeit und der Zeitlichkeit ist ›Wissen‹ bloße Information –
zwar mit allen Vorteilen von Schnelligkeit und von leichter Verfügbarkeit, aber weil
Informationen so schnell und ohne echte Verantwortlichkeit hergestellt und ver
breitet werden, wie es mittlerweile geschieht, nimmt man sie nicht mehr so richtig
ernst. Sie erfahren einen Glaubwürdigkeitsverlust und Geringschätzung. Das führt
so weit, dass – hier eher salopp gesprochen – keiner mehr weiß, was Sache ist. Umso
mehr benötigt man Wissen, um aus dieser Situation herauszukommen. ›Wissen‹ ist
dann aber oft nur eine neue Information, der man misstraut usw. Und dann kommt
es zum Beispiel dazu, dass eine faktenverachtende populistische Regierung gewählt
wird, die von einer Expert:innen-Regierung abgelöst wird, der dann wieder eine po
pulistische Regierung folgt.

Man sollte die Dimensionen von Körper und Zeit also in die Wissensprozesse
wieder einfügen, zum Beispiel mit der Hilfe des Bastelns. Wichtige Punkte meiner
Begründung gehen so: Erstens verlangsamt Basteln den ganzen Prozess der Wis
sensherstellung und der -rezeption; zweitens erfordert Basteln Anstrengung; drit
tens zeigt das Basteln, dass der Erkenntnisprozess auch scheitern kann und ver
gänglich ist – wenn man sich verklebt oder verbastelt, dann ist das Ding eben kaputt
und man muss wieder von Vorne anfangen. ›Gutes‹ Wissen ist also nicht selbstver
ständlich, deshalb gilt schließlich auch: Nicht jedes Basteln bzw. jedes Wissen ist
gleich gut. Wichtig erscheint mir, dass der Bastel-Prozess auch eine gewisse Regel
haftigkeit hat und ich hoffe, dass ich sie in meinen Bausätzen gut umgesetzt habe
u.a. dadurch, dass es Bausätze sind, die ein klares, vorgegebenes Ziel mit sich brin
gen. Es ist keine ›bricolage‹ (Lévi-Strauss 1968: 29ff.) im Sinne von ›ich bastel‹ mal
was!‹. Nein, es ist ein geleitetes Basteln, das eine Gestaltung umsetzt, die eine ge
wisse Sperrigkeit aufweist. Wenn ich nach der Regelhaftigkeit von ›gutem‹ Basteln
schaue, ist die so ähnlich wie die ästhetischen Regeln in der Kunst: Es ist allen klar,
dass es welche gibt und geben muss, aber sie sind wandelbar und umstritten. Am
Beispiel des Bausatzes gilt, dass die Formen und Farben nicht optimiert sind für
den Genuss der Sinne, anders als z.B. bei den kurzen audiovisuellen Schnipseln aus
dem Internet, die man sich reinzieht, weil sie so krass und lustig sind: Dafür ist der
Bausatz nämlich zu komplex und er fordert zu viel Geduld und Einsatz. Die Farben

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 265 

und Formen sind aber auch nicht nur einer instrumentellen Funktion unterworfen 
wie etwa bei der Infografik, die ausschließlich Übersicht verschaffen soll, sondern 
sie lenken auch ab und sie irritieren. Diese Irritation des Bausatzes soll folglich wie
derum produktiv sein, sie soll kreativ anregen. Nach dem Motto: ›Ich kann damit 
auf den ersten Blick vielleicht nichts anfangen, und doch reizt es mich, damit et
was anfangen zu können‹. Das alles gemeinsam macht letztlich ein gutes Basteln 
gegenüber einem beliebigen Basteln aus. 

FW 
So, jetzt danken wir erst einmal allen [Klopfen!] – für dieses Panorama an so vielen 
Aspekten. Die Idee ist nun, dass ab sofort erst einmal das Publikum Vorrang hat, 
mit Fragen, Kommentaren und Bemerkungen. Also, bitte sehr… 

Christian Klager (CK) 
Also, ich habe zwei Fragen an unterschiedliche Personen. Einmal an Anna Zschauer 
bezogen auf den ersten Beitrag – ich frage mich, ob ich Zen-Texte mit einer euro
päisch sozialisierten Form der Vernunft überhaupt verstehen kann. Also, ich beob
achte das bei mir, dass sobald ich etwa daoistische Texte lese, dann wirken die auf 
mich wie Paradoxien, und ich glaube, dass das wohl weniger am Dao liegt als an mir. 
Diesen Effekt befürchte ich analog auch für Zen-Texte. Macht das nix oder muss ich 
japanischer werden? Oder weniger zugespitzt gesagt: Wenn wir Bruchstücke ande
rer Kulturen lesen, aber die eher nicht verstehen – was bedeutet das? 

AZ 
Also, es geht mir hier tatsächlich nicht um ein irgendwie kriteriengeleitetes richti
ges Verstehen. Ich bin zugleich eine Gegnerin der Annahme, dass es verschiedene 
kulturelle ›Vernünfte‹ gibt. Auch der Zen-Buddhismus agiert vielmehr mit vernünf
tigen Gedanken, behandelt diese aber ganz anders. Wenn man solch einen Text liest 
und – das gilt auch für Schüler:innen – dadurch enorm vor den Kopf gestoßen wird, 
dann ist das ein erster wichtiger Schritt zur Selbsterkenntnis – das meint überhaupt 
einmal die Grenzen des logischen europäischen Denkens zu spüren. Zugleich ist die 
Anerkennung wichtig, dass das kein Blödsinn ist, der da steht, sondern es ist eine 
andere Umgangsweise mit Logik. So kann man sich Zen-Konzeptionen durchaus 
annähern. Also allein schon nach Gründen dafür zu suchen, dass ich all das jetzt mit 
meinem Denken nicht so einfach verstehe. Wenn man es schafft, dies zu begründen, 
dann ist das ja schon viel… Das sehe ich überhaupt nicht als Problem an. 

CK 
Aber das basiert dann schon auf der Prämisse, dass wir uns grundsätzlich verstehen 
können. Das ist ja nicht selbstverständlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

AZ

Ja, richtig, aber davon gehe ich selbst aus.

PhTh

Eine Frage: Du hast das ja schon gemacht in der Schule, Anna, richtig?

AZ

In der Schule habe ich bislang noch keine Zen-Texte lesen lassen, aber in einem
Workshop für Student:innen, bei dem wir auch genug Zeit für dieses Experiment
hatten. Da konnte man gut über das erste Moment des heuristischen Schockiert
seins noch hinausgehen. Wir konnten uns über verschiedene Interpretationen des
Textes austauschen und uns fragen, welche davon wem jeweils zusagt. Das ist das
Wichtige, dass man die Student:innen oder analog Schüler:innen dazu bringt, zu
akzeptieren: Wenn Du für Dich einen Zugang zu diesem Text gefunden hast, dann
ist das in Ordnung. Und der muss dann weder anderen noch der Lehrer:in gefallen.
Aber das ist natürlich schwierig, diese große Offenheit verschiedener Erlebnisse als
Lehrperson zuzulassen. Im schulischen Rahmen würden wir wohl viel weiter auch
nicht kommen, aber – wie gesagt – das ist schon viel.

Christian Klager
Meine zweite Frage stelle ich an Hanno Depner. Du hast ja zuletzt gesagt, dass eine
gewisse Regelhaftigkeit wichtig sei bei Deinen Bastelbögen zu Kant und zu Wittgen
stein und dass der jeweilige Prozess nicht beliebig sein solle. Bevor Du das sagtest,
hatte ich so schöne Ideen wie, heute kneten wir uns ein Mängelwesen oder morgen
basteln wie den Präferenzutilitarismus. Und ich habe auch sofort Gedanken dazu,
was ich tun würde, wenn ich die Aufgabe gestellt bekäme, z.B. beim Letzteren gibt
es irgendwie Interessen, die sich widersprechen, die einander gegenüber stehen,
die dürfen sich nicht berühren oder so… Daher die Frage, warum es dann überhaupt
den Bausatz geben muss – geht es nicht auch ganz offen einfach so?

HD

Ich glaube, dass die Situation im Unterricht eine andere ist als bei diesem Buch/
Bausatz. Sobald Du im Unterricht sagst, dass wir heute basteln oder kneten, gibst
Du als Lehrer:in Regeln vor, die außerhalb der Schule eben der Bausatz vorgibt, Du
gestaltest also die Auseinandersetzung mit etwas auch diskursiv mittels Feedback
an Schüler:innen etc. Das ist dann die Rahmung, die im Bausatz eben anders ist, weil
ich ja als Autor nicht dabei bin oder nicht immer dabei, wenn das jemand bastelt.
Deshalb braucht dieser Bausatz auch eine andere Rahmung.

David Lanius (Paris Lodron Universität Salzburg)
Ich habe eine Frage an die gesamte Runde: Mir erscheint das sehr interessant, dass

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 267 

durch Euch die partiell stark vereinfachten Ansätze in der Fachdidaktik erweitert 
werden sollen. Genau, das leuchtet mir total ein, das brauchen wir auch. Zugleich 
habe ich mich bei fast allen fünf Beiträgen gefragt, ob man das allen jeweils Überge
ordnete ebenso noch ein wenig konkretisieren kann – also wozu brauchen wir das al
les, z.B. diese Selbstkultivierung aus der japanischen Tradition oder auch das nach- 
propositionale Wissen, was wollen wir damit wirklich vermitteln? Sind das auch 
spezielle Fähigkeiten oder geht es dabei um Charakterbildung? 

Das habe ich mich schließlich beim Basteln gefragt, weil das ›Entleiblichen‹ im 
Rahmen der Digitalisierung wirklich ein Problem ist, dazu ist das Fach Philosophie/ 
Ethik häufig zusätzlich auch so dermaßen ›verkopft‹, dass die Ausdehnung ins Kör
perliche total wichtig ist, aber kann man das, was wir damit am Ende bildungsphi
losophisch und fachdidaktisch erreichen wollen, auch noch etwas genauer fassen? 

CW 
Also in der Philosophie- und Ethikdidaktik geht es ja unabhängig von einem kon
kreten Lehrplan immer auch darum, dass die Schüler:innen einen eigenen Lebens
entwurf entwickeln. Speziell bei moralischer Bildung ist der Selbstbezug wichtig. 
Wie will ich mein eigenes Leben und die individuellen Ziele überprüfen, wenn ich 
mich nur mit einer logischen Vernunft diskursiv überprüfe. Sondern alles was die
sen Reichtum in mir ausmacht, sollte man auch insofern denken: Dass wir nämlich 
versuchen, uns die Dinge einfach klarzumachen, die zuerst einmal unübersichtlich 
erscheinen, sie in klare Strukturen zu bringen, und gleichzeitig das aber auch aus
zuhalten, dass die Welt eben vielschichtig ist, dass es Ambivalenzen gibt, dass es 
sich nicht anders fassen lässt und dass ganz viele Sachen in uns eine Rolle spielen 
wie zum Beispiel der gesamte psychische Bereich. 

PhTh 
Du hast nach den übergeordneten Bildungszielen gefragt, und ich möchte darauf so 
antworten: Das nach-propositionale Wissen steuert eine andere Form von Univer
salität an als das propositionale Wissen. Ich habe das die anthropologische Univer
salität genannt, man könnte auch den klassischen Begriff conditio humana nennen 
– was ist daran gerade ethisch interessant? Die conditio humana zu reflektieren, in 
einer Art von ›Übersteigung‹ des Propositionalen, des Begrifflichen, das bedeutet, 
Abschied zu nehmen von der Letztbegründbarkeit semiotischer Systeme oder Sinn
entwürfe. Es geht nicht darum, die conditio humana zu definieren und sie mit Begrif
fen exakt auszudrücken (z.B. Sprachfähigkeit des Menschen), sondern wir bewegen 
uns in einem sinnlichen Erkennen. Das ist ein schöner Begriff bei Angelika Krebs 
(2021). Sinnliches Erkennen ist etwas wie Sich-bekannt-machen-mit. Was ist daran 
ethisch interessant? Z.B. zu verstehen, dass bei uns Menschen zwar irgendwie große 
Teile unseres Selbstverständnisses als ein Definieren unserer Werte, unserer Kultur 
usw. laufen, dass diese Weltanschauungen aber eigentlich nicht ableitbar sind wie 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

ein mathematischer Beweis. Damit haben wir schon ein ethisches Lernziel im Sin
ne der denkerischen Bescheidenheit. Ich würde es so auf den Punkt bringen, dass
im Bereich des Propositionalen auch die Ideologie liegen kann; die Philosophie hin
gegen findet ihr Zuhause eher im Nach-Propositionalen. Der Verstand selbst ist für
das Propositionale zuständig, für das Subsumieren von Phänomenen unter Begrif
fe. Die Gefahr besteht in der Ideologie und im Propositionalen darin, dass man die
Klarheit der Begriffe verwechselt mit der Welt. Die Vernunft hingegen ist dann eher
im Nach-Propositionalen zu Hause, hier etwa in der Einsicht: Unsere Weltanschau
ungen sind nicht letztbegründbar.

AZ

Die sinnliche Erkenntnis hätte ich jetzt, auch weil mir das Buch von Frau Krebs un
bekannt ist, zu Alexander Gottlieb Baumgartens erster Ästhetik in Beziehung ge
setzt. Im Rückblick hat ja schon dieser Begründer der Ästhetik von der sinnlichen
Erkenntnis gesprochen als der klaren und verworrenen Erkenntnis. Also als eine er
gänzende Komponente zur klaren und deutlichen, der begrifflichen Erkenntnis.8
Baumgarten hat auch bereits den Punkt betont, dass die begriffliche Erkenntnis ver
armend ist und uns immer nur eine reduzierte Variante unserer reichen Erfahrung
wiedergeben wird. Deswegen möchte ich hier also die Tradition der Ästhetik unbe
dingt einmal deutlich markieren und finde es wichtig, dass wir diesen Prozess des
Vereindeutigens auch irgendwie wieder rückgängig zu machen versuchen. Nicht
zuletzt weil unsere neoliberal beeinflusste Gesellschaft und damit leider auch all
unsere Bildungserwartungen dazu tendieren, dass es eine richtige Methode gibt,
eine richtige Antwort. Auch unsere Logik basiert ja auf dem Satz des Widerspruchs.
Meiner Auffassung nach ist es ein ganz wichtiger Bildungsauftrag, gerade auch im
Zeitalter der Digitalisierung, dass wir die Grundzüge des Humanen vermitteln, und
menschlich ist nun einmal nicht nur Vereindeutigung. Diese ist mechanisch und ef
fizient, sie ist nützlich, ja, aber sie ist nicht menschlich. Das Ziel sollte also sein, dass
sich in dieser Hinsicht Wege dafür eröffnen, die Ambiguität, die Vielfalt als das Ge
genteil der Vereindeutigung auf irgendeine Weise ebenso didaktisch realisierbar zu
machen. Dafür erscheinen mir ästhetische Zugänge sehr relevant und wichtig zu
sein.

Bezogen auf die beschränkte Richtigkeit unseres Denkens gilt zudem, wenn
man dazu auf die Zen-Texte zurückkommt, dass auch der Zen-Buddhismus die
Denkfigur des ausgeschlossenen Dritten im Prinzip umfasst. Es kann also auch
dort in einem ersten Schritt nur ›A oder Nicht-A‹ sein. Aber im Zen-Buddhismus
gilt zugleich, dass die Entscheidung, ob es ›A oder Nicht-A‹ ist, immer kontextuell
ist, sie wird immer von jemandem getroffen. In dem einen Kontext kann es also ›A‹,

8 An diesem historischen Zusammenhang knüpft auch Krebs an; in diesem Band S. 41–52 bzw.
2021: speziell 72–78.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 269 

in einem anderen ›Nicht-A‹ sein. Beide Kontexte behalten dabei – anders als in der 
traditionellen europäischen Logik – jeweils ihre Geltung. Durch dieses Mitdenken 
der vielen Stufen der Kontextualität im Zen-Buddhismus führt das irgendwann 
logisch in eine Art von Regress, den man denkerisch nicht mehr lösen, sondern mit 
dem man nur noch den Umgang einüben kann. Das mündet letztlich in Demut, in 
ein Akzeptieren des Nichtvorhandenseins einer Lösung, einer Nicht-Antwort. 

HD 
Ich würde das ähnlich sehen und auch im Sinne der Aufklärung antworten: Aus
übung von Vernunft besteht immer auch im kritischen Mitbedenken der eigenen 
Position. Anders formuliert: Die ästhetisch-leibliche Kultivierung oder Sensibilisie
rung ist deswegen notwendig, weil ansonsten diese Bereiche unkultiviert bleiben, 
und damit erscheinen die Bedingungen jedes Wissens beliebig und egal, und es 
bleibt unverstanden, was in den Bereichen der Gefühle, der Rhetorik usw. passiert. 
Dann zählt nur noch das Faktum oder nur noch Texte würden als gut beurteilt, die 
Quantifizierbares behandeln und das am besten statistisch auswerten. Die Fähig
keit, zwischen einem guten Text, auch guten Argumenten, und einem schlechten 
Text bzw. schlechten Argumenten zu unterscheiden, wird dann gar nicht erst 
ausgebildet. Das, was mindestens auch wichtig ist, was nicht selten sogar entschei
dend ist, fällt dann einfach weg. Und deshalb ist es keineswegs nebensächlich, dass 
man Kompetenzen oder wie auch immer man diese Fähigkeiten nennt, in diesen 
Bereichen kultiviert. Zudem: Wir könnten das Gute am Propositionalen oder der 
Digitalisierung nicht erfassen, wenn wir nicht wüssten, was jene anderen Bereiche 
bedeuten, also wenn wir nicht auch einen anderen Standpunkt einnehmen könn
ten. Auch mit den Vorteilen der Digitalisierung könnten wir nicht gut umgehen, 
wenn wir das Gefühl hätten, dass es nur dies gäbe. 

PB 
Ich will jetzt vielleicht noch einmal zurückgehen zur Ambiguitätstoleranz. Das wäre 
wohl auch das Bildungsziel, das ich selbst stark machen würde. Das möchte auch ich 
gerne mit der Digitalisierung verknüpfen. In den 1980er Jahren gab es diesen cyber
feministischen Traum, wobei das Internet noch ein Raum war, indem man sich kör
perlos, konsequenzlos, vorurteilslos bewegen konnte. Wenn niemand weiß, wie ich 
aussehe, dann kann ich z.B. Chat-Foren betreten und mich da völlig neu erfinden. 
Dieser Traum war schnell ausgeträumt, denn das war und ist nicht so. Wir nehmen 
die Situierung immer mit, die bestimmt weiter, wie ich mich ausdrücke oder in ak
tuellen Kontexten wie etwa dem Metaversum zeigt sich empirisch, dass wir unsere 
Avatare dann letztlich in der Tendenz doch so gestalten, wie wir tatsächlich ausse
hen. Wir könnten das, das wäre die Hoffnung, vielleicht ablegen, aber aus irgendei
nem Grund tun wir das eher nicht. Auch in diesen virtuellen Räumen gibt es dann 
etwa körperliche Übergriffe auf Avatare, die auch wirklich körperlich/leiblich affi

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

zierend und schlimm sind. Da steht die Rechtsprechung aktuell noch recht perplex
davor. Umgekehrt kann man das jetzt aber auch einfach als ein Phänomen nehmen,
das uns zeigt, dass digitale Situierung, also die digitalen Medien – ebenso fachdi
daktisch potenziell emanzipatorisch – dazu da sind, uns wiederum genau diese Si
tuierung vorzuführen. Dass diese eben mit uns mitkommt, und zwar immer, dass
wir die niemals ablegen können.

Zum Stichwort der Digitalisierung in der Schule haben wir ebenso Konzep
te wie u.a. ›digitale Ungleichheit‹. Das bedeutet jedoch eben nicht nur, dass die
Schüler:innen jeweils unterschiedliche Geräte haben, sondern dass für diese, selbst
wenn alle die gleiche technische Ausstattung hätten, auch zu Hause, sich immer
noch der jeweils spezifische, habituelle Zugang zu den Geräten ändert. Wir haben
alle verschiedene epistemische Zugänge zu der Technik – ich kann entweder ein
Tablet zu Bildungszwecken kompetent verwenden, oder ich kann es eben nicht, und
das hat etwas mit meinem sozialen Hintergrund zu tun. Oder dieser soziologische
Hintergrund führt dazu, dass ich z.B. algorithmisch diskriminiert werde, d.h.
dass mir in der Onlinewerbung nur die Geräte angeboten werden, die Menschen
mit meinem Bildungsstand und meiner finanziellen Kapazität sich leisten können
oder eben nicht. Oder es wird anhand meiner IP-Adresse festgelegt, was für mich
relevant ist oder sein wird. Das sind Faktoren, die uns alle einschränken und uns
zeigen, dass auch in der sogenannten digitalen Welt, die vermeintlich – wie vorhin
auch schon gehört – raum- und körperlos ist, durchaus unsere leibliche Situierung
sehr bedeutsam bleibt. Ambiguitätstoleranz ist also auch auf das Spannungsfeld
zwischen Digitalem und Nicht-Digitalem (hierzu auch: Breil/Wobser 2023) bezogen
weiterhin von sehr großer Bedeutung.

AZ

Ich versuche gerade, das irgendwie zusammenzudenken, wie wir von dem einen
Ende zu dem anderen kommen. Das eine Ende ist in dieser Hinsicht nämlich, dass
wir uns einig sind, dass wir die Dimension der Leiblichkeit stärker mit in den Unter
richt tragen und als eine Bildungsaufgabe verstehen. Und das andere Ende ist, dass
die Ambiguitätstoleranz, auch wenn ich selbst sage, dass man sie nicht einfach nur
als logisches Konzept verstehen kann, sondern diese Haltung auf besondere Weise
lernen muss, ja dennoch in erster Linie eine kognitive Aufgabe ist. Ich bin überzeugt,
dass es dazwischen einen Konnex gibt, aber ich sehe ihn noch nicht… Kurz gesagt:
Wie kommen wir von leiblich-körperlichen Erfahrungsräumen zu einer Ambigui
tätstoleranz?

PB

Es gibt diese Rede von der empathy machine. Dieses Modell wird immer wieder her
genommen (Bollmer 2017; Barbot/Kaufmann 2020), sobald man aktuell von virtual
reality spricht. Man kann sich so eine Brille aufsetzen und sich dann in irgendeine

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 271 

Perspektive von jemandem oder in etwas hineinversetzen lassen, z.B. in einen Baum 
oder auch einen Menschen, der zwei Meter größer ist. Es gibt ebenso body-swap-An
wendungen, bei denen sich zwei Menschen mit VR-Brillen gegenüberstehen, aber 
was beide sehen, ist quasi vertauscht. Also ich habe plötzlich die Perspektive meines 
Gegenübers und erfahre dann einmal, wie das ist, mir selbst zu begegnen. Ich ste
he mir selbst gegenüber – und ich merke dann z.B. erst einmal, ok, ich bin ja ganz 
schön klein. So ist das also – und andersherum. Das ist also die Idee, dass wir die
se Medien dazu verwenden können, um tatsächlich Perspektiven zu wechseln. Das 
kann aber auch sehr schnell sehr problematisch werden: Wenn man das z.B. jour
nalistisch einsetzt und sagt, so, jetzt schauen wir uns das einmal an, wie es ist, etwa 
im Kriegsgebiet z.B. über die Straße zu gehen… Also, solche eventuell anmaßenden 
oder auch in gewissen Fällen ethisch verwerflichen Anwendungsversuche gibt es na
türlich auch. Das wäre jedoch die Richtung, in die man gehen könnte, sobald man 
hier dann sagt: Aber, naja, das ist schon ein Versuch, andere Perspektiven einzuneh
men mit medialen Mitteln. Ob das letztlich gelingt, weiß ich nicht. 

HD 
Das Gegenteil von Ambiguitätstoleranz, also die Ambiguitäts-Intoleranz, gibt es ei
gentlich ja nur dann, wenn man zum Beispiel verdrängt, dass alles, was heute ist, 
morgen ggf. anders ist: Dass die Umstände sich ständig ändern (obwohl sie oft sehr 
ähnlich sind), dass das Material und unsere Körper nicht immer gleich und nicht 
die gleichen sind (obwohl diese doch ›in der Regel‹ verlässlich funktionieren). Inso
fern ist das Denken, das seine Räumlichkeit und Zeitlichkeit in meinem Sinne nicht 
›weg-idealisiert‹, ebenso ein Modus, in welchem für die Ambiguität sensibilisiert 
wird. 

FW 
Gibt es noch weitere Fragen oder Anmerkungen? Ich selbst würde mich über Fra
gen oder Kommentare freuen, die nochmals einzelne Aspekte aufgreifen würden… 
Also mich beschäftigt immer noch, Patrizia, dieser Aspekt der jeweiligen Situiert
heit und ich würde einmal versuchen – unabhängig davon, wie wichtig auch mir 
der Gender-Kontext ist, in welchem Du den Aspekt eingeführt hast – diesen Zusam
menhang auf den Umstand zu beziehen, dass es hier und jetzt das Abschlusspanel 
zur Bildungsphilosophie und zu Fachdidaktik ist: Macht das Sinn, all die einzelnen 
spannenden Aspekte, die Ihr aufgeworfen habt, auf eine Art der Situiertheit in der 
Philosophie und ihrer Didaktik zu beziehen? Was würde mittels so einer Selbstan
wendungsfigur herauskommen? Es wurde ja bislang so gesprochen, als seien die 
einzelnen Punkte alle Desiderata, als würden die – noch – nicht in der Fachdidaktik 
vorkommen. Zugleich wurden Bezugspunkte genannt, sei es zum Beispiel Angelika 
Krebs, die vielleicht indirekt didaktisch denkt, die aber keine Fachdidaktikerin ist. 
Wo wären also fachdidaktische Anschlüsse oder bestehen eher Fehlanschlüsse, weil 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

es u.a. im interkulturellen Bereich oder für die Bastelei bislang keine oder wenige
Vorarbeiten gibt? Das würde mich zum Abschluss besonders interessieren.

PB

Also, ich kann einmal versuchen, darauf zu antworten. Ich selbst frage mich nämlich
auch, was man jetzt damit macht… Es wäre ja etwas leicht, zu sagen, dass wir jetzt
alle aus unseren bestimmten Standpunkten gesprochen haben, und das steht alles
nebeneinander, ohne dass wir uns widersprechen, aber wir führen das jetzt alle fort,
ggf. bis zu Schulbildungen, und dann ist das jeweils wieder etwas Eigenes. Dann
besteht etwa die Gefahr vieler kleiner fachlicher Subkulturen. Eine mögliche Ant
wort auf dieses Problem könnte ein anderes feministisches Konzept sein, nämlich
das von Karen Barad (2018), die sogenannten ›Diffraktion‹, womit they sagt, okay,
es geht jetzt darum, dass diese verschiedenen Theorien nicht nur nebeneinander
stehen bleiben, jedoch auch nicht darum, sie gegeneinander auszuspielen, sondern
sie zu nehmen und sie durcheinander zu lesen – sozusagen. Ich suche eben nach
solchen Punkten, an denen wir überhaupt miteinander in ein Gespräch kommen,
um zu gucken, was dort dann entsteht… Also das geht dann vielleicht auch in die
Richtung der Interdisziplinarität, wenn auch vor allem intradisziplinär etwa inner
halb der frühen integrativen Grundlagenmodelle (Martens 2003; Rohbeck 2008; als
Überblick auch: Runtenberg 2016) in der Fachdidaktik selbst.

AZ

Oder, vielleicht ja auch über die fachdidaktischen Ansätze hinaus. Ich habe jetzt ge
rade, als Du, Patrizia, gesprochen hast, gedacht, dass eine situierte Abhängigkeit
auch im Zen eine Rolle spielt. Da hat man klare Berührungspunkte. Davon ausge
hend könnte man das alles dann auffächern und überprüfen, inwiefern beides et
was miteinander zu tun hat. Ich bin zwar nicht gut eingelesen, aber ich kenne kaum
eine fachdidaktische Position, in der es vor allem um die Behandlung interkulturel
ler Texte geht. Ich will niemandem Unrecht tun, vielleicht gibt es das9, aber selbst
in der akademischen Fachphilosophie ist dieser Schwerpunkt ja noch selten. Das
ist vielleicht eher eine Zeitfrage, bis das ›durchgesickert‹ ist in die Didaktik. Aber
auch ich würde hier Intra- und vor allem Interdisziplinarität stark machen, denn
ich glaube, dass andere Fächer das punktuell schon gut machen. Auch wir brauchen
die anderen Fächer und Kenntnisse, wenn wir unser Unterfangen ernst nehmen; et
wa brauchen wir die Kunst, sobald wir sagen, dass wir ›handwerkliche‹ Fähigkeiten
im Sinne des Bastelns auch stärken wollen – und dafür gibt es ja schon ganz tolle
fachdidaktische Modelle (Bussmann/Breitwieser 2024; ZDPE 4/2023). Warum dann
nicht gezielt stärker in den Dialog treten?

9 Dazu eine nachträgliche Anmerkung – es gibt fast immer mehr, als man so denkt, in diesem
Kontext u.a.: Bartsch (2017); Glitza (2018); Görg (2021).

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 273 

PB 
Ich glaube, dass das ganz wichtig ist, dass es auch wirklich ein Dialog ist, und nie
mand denkt, dass Interdisziplinarität so funktioniert, dass ich mir bloß einen ande
ren Kontext einfach nur aneigne, sondern es sollte tatsächlich eine Zusammenarbeit 
sein. 

Corinna Jacobi (ALP Dillingen) 
Also von Interdisziplinarität führt das jetzt vielleicht etwas ab, aber ich habe, wenn 
ich Ethik in der Oberstufe unterrichte, immer sehr gute Gespräche mit den Phy
sik-Kolleg:innen, denn da haben wir ja Themen wie mechanistisches Weltbild oder 
Quantenphysik usw. Und ein Kollege sagt mir dann u.a., dass etwa das quanten
mechanische Weltbild in unserem Denken noch gar nicht angekommen sei, dass 
das überhaupt nicht vorkomme, in unserer philosophischen Welterklärung. Wenn 
ich jetzt auf die Diskussion vorhin, dass im Japanischen sowohl ›A‹ als auch ›Nicht- 
A‹ kontextbedingt Geltung haben, Bezug nehme, dann ist das genau das, was z.B. 
in der modernen Physik mit dem Doppelspaltexperiment10 beschrieben wurde. Ich 
habe einen Kollegen gefragt, wie Kant wohl geschrieben hätte, wenn er die Quan
tenphysik bereits gekannt hätte. Mit Blick auf Aspekte der Interdisziplinarität frage 
ich mich, wer sich denn damit überhaupt beschäftigt? 

PB 
Also, ganz konkret arbeitet tatsächlich Karen Barad ›quantenphilosophisch‹, they 
macht genau das. 

AZ 
Es gibt auch Bücher zu Physik und Zen! [Lachen] 

FW 
Okay, wenn es jetzt keine Fragen mehr gibt – wir sind ja alle jetzt auch, Quanten hin 
oder her, etwas müde [Schmunzeln] –, würde ich vorschlagen, dass alle fünf Teilneh
mer:innen unseres Runden Tischs noch ein kurzes Abschlussstatement formulieren 
zu einem ausgewählten Aspekt, der Euch noch beschäftigt. 

HD 
Puh!, ja, also ein Lieblingswort von mir ist ›Ambiguitätstoleranz‹ – und das finde ich 
jetzt noch wichtiger als vor unserem Austausch. 

10 Für einen ersten Überblick hierzu: https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment 
[15.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment


274 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

PhTh

Ja, mir ist der Gedanke gekommen, dass unsere Schule, ja, unsere Bildungskultur,
letztlich unsere gesamte Gesellschaft diese Vereindeutigung so stark bevorzugt. In
der Schule ist als eine Gegenrede zu vermuten: ›Das ist ja alles schön und gut, was
Ihr hier erzählt, aber wie soll man das benoten?‹ Und: ›Das kann man einmal in der
Projektwoche machen!‹ Und das ist ja auch völlig verständlich und legitim, ich weiß
das aus meiner Zeit als Lehrer: Viele schöne Dinge muss man da über Bord werfen,
weil man merkt, die institutionellen Bedingungen lassen das einfach nicht zu. Aber
wir haben hier und jetzt einen freien Raum, um über all das nachzudenken. Und da
merken wir, wie stark die Vereindeutigung und Bewertbarkeit in schulischen Bil
dungsvorstellungen verankert ist. Das ist auch ein Ausdruck unserer Situiertheit im
Bildungssystem im Allgemeinen.

FW

Wenn ich einmal kurz dazwischenfunken darf, ich würde Dir widersprechen bei sol
chen Sätzen wie, dass wir alle einer Meinung seien, das ist – denke ich – noch nicht
einmal in diesem Raum so eindeutig der Fall. Dazu gibt es auf dieser Tagung selbst
wahrlich kein überbordendes Interesse an diesen Überlegungen., Inhaltlich wie me
thodisch ist das freilich eine Ausnahme, dass wir diesen Konsens haben. Also wie
verhält sich überhaupt das, was hier jetzt stattgefunden hat, zu der Konferenz im
Ganzen oder auch zu vorherigen Beiträgen unseres Panels. Soviel zu jenem erhoff
ten Aspekt des Dialogs; also wo sind überhaupt Leute, die uns radikal widersprechen
würden… Jetzt bin ich ebenso in dieses merkwürdige ›Wir‹ hinein gestolpert, aber
das ist eine interessante Frage.

CW

Nur kurz, ich habe ja auch ein Plädoyer dafür gehalten, in der Fachdidaktik und im
Unterricht die Bereiche dessen, was verhandelt wird u.a. auf psychologische The

men auszuweiten. Ferner klingt Ambiguitätstoleranz, Vielfalt usw. natürlich erst
einmal gut, aber ich merke, wie sich in mir ein gewisser Widerstand regt und um am
Ende noch einmal etwas Öl ins Feuer zu gießen, möchte ich sagen: Wenn wir nun
einmal die Vernunft als eine gemeinsame Klammer nehmen, dann wäre für mich
immer die Verbindung zum Guten zentral. Ich weiß, dass das ein Fass ohne Boden
ist, darauf gehe ich nicht ein, aber Vernunft kann danach ohne Bezug auf das Gute
nicht gedacht werden. Und wenn wir darüber reflektieren, kommen wir eben doch
wieder in einen diskursiv-propositionalen Austausch, wobei es sich lohnt ebenso
normative Positionen zu vertreten zu Fragen des Guten oder des Schlechten. Ganz
im Gegensatz zu: Nein, es hat alles einfach irgendwie den gleichen Wert. Diese Kon
troversität eines sokratischen Philosophierens würde ich nicht aufgeben, sondern es
lohnt sich, die Haltung ausgehend von einer breiteren Erfahrungsbasis, der wir uns
hier gewidmet haben, weiter beizubehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 275 

PB 
Ich weiß nicht, was ›Vernunft‹ ist und muss darüber noch länger nachdenken – ich 
bin froh, dass dazu niemand genauer nachgefragt hat. Ich selbst habe das Gefühl, 
dass wir die Kultivierung der Vernunft implizit alle zu einhellig akzeptiert haben als 
eigentliches philosophisches Bildungsziel. Ich würde weiter darüber nachdenken, 
wie zentral der Begriff der Vernunft überhaupt und ebenso in Bezug auf all das heute 
hier Besprochene letztlich ist. 

FW 
Was hast Du gegen die Vernunft, Patrizia? [Lachen] 

PB 
Naja, zumindest nichts, was hilft. [Lachen] 

CW 
Was verstehst Du überhaupt unter Vernunft, Patrizia! [Lachen] 

FW 
Du hättest auch sagen können: ›Das geht Dich gar nichts an!‹ [Schmunzeln]. Anna, 
bitte… 

AZ 
Ich schließe noch einmal an, an das, was Du gesagt hast, Florian – sind wir uns jetzt 
einig oder nicht? Aus meiner Sicht ist es schon wichtig, dass wir uns bei aller Kon
troversität auch ein gewisses Wir-Gefühl erhalten. Ich weiß nicht, woher Ihr den 
Begriff der Ambiguitätstoleranz kennt, aber ich kenne ihn von Thomas Bauer (2018) 
und der hat eben auch beschrieben, dass der reine Wille zur Diversifizierung und 
zur Pluralisierung manchmal auch in die komplett falsche Richtung wirkt, nämlich 
dann, wenn wir ihn mit der Vereindeutigung koppeln, also einfach nur die Schub
laden vervielfältigen. Denn auch wenn es ganz viele Schubladen gibt, dann sind es 
doch immer noch Schubladen! Nur weil ich sage, wir müssen aber auch noch diese 
oder jene Gruppe beachten, oder wir brauchen jetzt aber noch ein Kapitel zu Zen und 
eins zu Neurowissenschaften und eins zur Digitalisierung oder auch zur Digitali
tät, dann gewinne ich am Ende nichts. Also, der analytische Zugang will immer die 
Differenzen und die Kategorien – und wir müssen, das glaube ich schon, viel Kraft 
aufwenden, gerade auch Gemeinsamkeiten zu betonen und zu würdigen. Denn an
sonsten kommen wir wieder in diese Haltung, dass wir sagen, wir machen jetzt doch 
wieder etwas Neues, wodurch alles divers, plural und bunt wird, aber dann kommen 
wir aus jenem Grundfehler nicht heraus, den wir machen: den einer übertriebenen 
Vereindeutigung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

FW

Vielen Dank, Euch Fünfen, aber auch allen Personen im Raum [Klopfen]!

Literatur

Barad, Karen (2018): »Diffracting diffraction: Cutting together-apart«, in: Birgit M.
Kaiser/Kathrin Thiele (Hg.), Diffractive Worlds – Diffractive Readings. Onto-Episte
mologies and the Critical Humanities, London, S. 4–23.

Barbot, Baptiste/Kaufmann, James C. (2020): »What makes immersive virtual real
ity the ultimate empathy machine? Discerning the underlying mechanisms of
change«, in: Computers in Human Behavior, 111, 106431, https://doi.org/10.1016/j.c
hb.2020.106431.

Bartsch; Markus: »Interkultureller Polylog«, in: Nida-Rümelin, Julian/Spiegel, Irina/
Tiedemann, Markus (Hg.) (2017), Handbuch Philosophie und Ethik. Bd. 1: Didaktik
und Methodik. Paderborn, 2. Aufl., S. 119–125.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Bollmer, Grant (2017), »Empathy machines«, in: Media International Australia, 165(1),
S. 63–76, https://doi.org/10.1177/1329878X17726794.

Breil, Patrizia/Wobser, Florian (2023), »Postdigitale Bildung im Philosophie- und
Ethikunterricht? Interdisziplinäre Befunde und Deutungen zu Chancen und Ri
siken einer Entwicklung der Gegenwart«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie
und Ethik, 4, S. 95–105.

Bussmann, Bettina/Breitwieser, Anna (2024): »Bildung im Anthropozän. Epistemi
sche Kompetenz als fächerübergreifendes Lehr- und Lernziel«, in: Florian Wob
ser (Hg.): Anthropozän. Interdisziplinäre Perspektiven und philosophische Bildung.
Frankfurt a.M./New York, S. 137–154.

de Beauvoir, Simone (2018 [1949]), Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 18.
Aufl., Reinbek bei Hamburg.

Depner, Hanno (2011), Kant für die Hand. Die ›Kritik der reinen Vernunft‹ zum Basteln und
Begreifen. Mit Anleitung und 12 Bogen Bausatz, München.

Depner, Hanno (2019): Wittgensteins Welt selbst hergestellt. Der ›Tractatus‹ als Turm zum
Basteln und Begreifen, München.

Glitza; Ralf (2018): Kulturelle Bildung in der Mitte der Gesellschaft. Zum Spannungsfeld
einer interkulturell-hermeneutischen und heterotopisch-differenzmodalen Philosophiedi
daktik am Beispiel der Ethik Immanuel Kants und traditioneller konfuzianischer Sittlich
keitskonzeptionen. Bochum.

Görg, Erdmann (2021): »Islamische Philosophen im Philosophieunterricht am Bei
spiel eines Gottesbeweises Ibn Sīnās«, in: Albus, Vanessa/Glitza, Ralf (Hg.): Kul

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794


Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr… – Round Table Passau 277 

turelle Phänomene und philosophische Herausforderungen. Impulse für Bildungsprozes
se in Theorie und Praxis. Bochum, S. 71–88. 

Hastedt, Heiner (2005): Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart. 
Heisig, James W./Kasulis, Thomas P./Maraldo, John C. (2011), Japanese Philosophy. A 

sourcebook, University of Hawai’i 2011. 
Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel. 
Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 
Merleau-Ponty, Maurice (2010 [1945]), Phänomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl., 

Berlin. 
Martens, Ekkehard (2003), Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophie

ren als elementare Kulturtechnik, Hannover. 
Murdoch, Iris (2023 [1970]), Die Souveränität des Guten. Berlin. 
Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung, 

Weltsicht und Wissen in literarischen Texten«, in: Anne Betten/Ulla Fix/Berbeli 
Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290–309. 

Rohbeck, Johannes (2008): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden. 
Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn. 
Wilhelm, Christian (2025), »Wie die Philosophiedidaktik von der Psychologie pro

fitieren kann«, in: Linda Merkel/Markus Tiedemann (Hg.): Probleme statt Fächer. 
Interdisziplinarität im Ethik- und Philosophieunterricht, Dresden, S. 27–42. 

Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik (ZDPE) (2023), 4, Interdisziplinarität. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019 - am 14.02.2026, 11:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

