Vernunft ist mehr... - Round Table Passau
XI. Tagung fir Praktische Philosophie am 20.09.2024

Patrizia Breil, Hanno Depner, Philipp Thomas, Christian Wilhelm, Anna Zschauer

1. Konzeption

Vor dem Hintergrund der Fokussierung der jiingeren Philosophie- und Ethikdidak-
tik auf Forschung an der Begrifflichkeit im engeren Sinne sowie mittels empirischer
Untersuchungen gehen die fiinf Akteur:innen des Runden Tischs von der These aus,
dass philosophische Bildung im Kern den Umgang mit Vielfalt der Formen der Ver-
nunft betrifft. Diese Einschitzung wird von allen fiinf beteiligten Philosoph:innen
geteilt, so dass diese aus unterschiedlichen philosophischen Perspektiven begriin-
det werden soll. Aus dem Publikum, das frith (versprochen!) miteinbezogen werden
wird, sind hingegen nicht nur Zuspriiche, sondern auch Widerspriiche herzlich will-
kommen.

Patrizia Breil (Ruhr-Universitit Bochum) geht von leibphinomenologisch situier-
ter Vernunft und deren feministischer Relevanz bei Simone de Beauvoir und Don-
na Haraway aus und denkt iiber den damit verbundenen politischen Zusam-
menhang nach.

« Hanno Depner (Universitit Rostock) erdffnet dieses Gesprach mit einer kleinen
Show und ist der Uberzeugung, dass je situativ ausgewihlte nicht-diskursive Prak-
tiken des Philosophierens besonders im Zuge der Digitalisierung bedeutsam blei-
ben.

Philipp Thomas (Pidagogische Hochschule Weingarten) ist ein differenzierter
Blick auf das Verhiltnis zwischen propositionalem und nicht-propositionalem
Wissen wichtig, was auch das Infragestellen der traditionell das propositionale Wissen
bevorzugenden Hierarchie einschlief3e.

Christian Wilhelm (Pidagogische Hochschule Heidelberg) macht sich u.a. im
Anschluss an Iris Murdoch auf die Spuren der Komplexitit des inneren Selbst, wo-
mit sehr vielfiltige Gefiihle und psychische Vorginge philosophisch zu stirken
und hemmende Ego-Verhirtungen hingegen zu iiberschreiten seien.

14.02.2026, 11:43:37.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

- Anna Zschauer (Hildesheim) nimmt am Beispiel Japans eine postkoloniale Sicht ein
und schlief3t an vormoderne Ideen (nicht zuletzt Europas) an, die das Selbst-
kultivieren statt Wissen, Verweisen statt Widerlegen und die inneren statt die
dufleren Beziehungsqualititen witrdigten.

2. Gesprach

Florian Wobser (FW)

Ich begriifie Euch zum Runden Tisch zu der Vielfalt der Formen der Vernunft, der das
zweitdgige Panel zur Bildungsphilosophie und Fachdidaktik dieses Jahres beschlie-
3en wird und gebe sofort ab an Hanno Depner.

Hanno Depner (HD)

Dann fithre ich hiermit gerne in unser Thema der >Vielfalt der Formen der Vernunft
ein« — ich spreche auch von den >Dimensionen« der Vernunft. Mit einer kleinen Bas-
telshow werde ich hier meinen Bausatz Kant fiir die Hand (Depner 2011) vorstellen.
Das ist zum einen eine Einfithrung in die Kritik der reinen Vernunft (und als solche
werde ich den Bausatz in den nichsten fiinf Minuten vorstellen) und zum anderen
ein ernst gemeinter Versuch, das Denken oder den Vernunftgebrauch zu kultivie-
ren. Dafiir, dass Basteln dafiir geeignet ist, werde ich spiter argumentieren.

Also: dieser Bausatz hat zunichst die Form eines Buches, und wenn man das
aufschligt, dann sieht man im vorderen Teil erklirende Texte auf den linken Seiten,
die in Kontexte des Werkes von Kant problemorientiert einfithren. Auf den rechten
Seiten wird das noch erginzt durch eine Bastel-Anleitung, die sich auf 32 Bastelbo-
gen im hinteren Teil bezieht [gibt das Buch herum]. Jetzt werde ich den Bastelprozess
kurz nachstellen:

Zusammengeklebt werden Schritt fiir Schritt die verschiedenen Erkenntnisver-
mogen wie Kant sie im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunfi darstellt: Zunichst
das Anschauungsvermogen mit den Formen >Raum« und >Zeit« (eine sich 6ffnende
Pforte mit den zwei symbolischen Formen eines Quadrats und eines Kreises); dann
das Begriffsvermogen mit den zwolf Kategorien und den entsprechenden Grundsat-
zen (als bewegliche Schubladen umgesetzt), schliefilich das Vermégen der Schliisse
mit den Ideen »Seele<, >Welt< und »Gott« (filigrane, jeweils ineinander verschlungene
Tirmchen). Zuletzt folgt der zweite Teil: vier Kapitel der Transzendentalen Elementar-
lehre.

14.02.2026, 11:43:37.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau 253

Abb. 1: Zusammenbauen des Kantwiirfels (Bauanleitung)

Abb. 2: Vollstindiges Ausklappen des Kantwiirfels (Bedienungsanleitung)

Penguin Hardcover. Abdruck mit freundlicher Genehmigung des Verlags

14.02.2026, 11:43:37.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Zusammengesetzt entsteht ein dreidimensionales Modell der Kritik der reinen
Vernunft, anhand dessen man auch den Erkenntnisprozess nachspielen kann, so wie
Kant ihn sich vorstellt: Die noch unbegriffliche Wahrnehmung oder Vorstellung ei-
nes (nur nachtriglich anzunehmenden) »Dings an sich<ist schon riumlich und zeit-
lich gegliedert. Sie wird von der Urteilskraft begrifflich als ein >Urteil« bestimmt und
gemif der Grundsitze stimmig mit anderen Urteilen koordiniert. Alle Erkenntnis-
se werden drei Ideen der Vernunft zugeordnet, iiber die es zwangsliufig zu Miss-
verstindnissen kommt, wenn man sie analog zu Objekten der Erfahrungswelt be-
urteilt. Dieses metaphysische Denken geritin ein schwankendes Kreisen der Ideen-
Tiirmchen [stupst die Ideen-Tiirmchen an], wenn man es in theoretischer Hinsicht be-
treibt. In einer praktischen Hinsicht jedoch ist Metaphysik moglich. Philosophie
muss allerdings bescheidenere Anspriiche haben, kann aber gerade dann niitzlich
sein und verbindliche Erkenntnis bereitstellen.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob dieses Modell auch dazu geeignet ist, dazu
anzuregen, sich mit Kant und Philosophie auseinanderzusetzen, oder ob das eher
eine Trivialisierung ist, so dass jemand sagen kénnte:>So, jetzt habe ich Kant schnell
verstanden und jetzt kann das weg in die Vitrine.« Setzt man die verschiedenen Di-
mensionen der Vernunft gleichzeitig in Gang, entsteht ein Spannungsfeld, d.h. hier
z.B. zwischen Unterhaltung, Didaktik und Kunst — und fiir mich geht es darum, Ba-
lance zu halten, damit dieses Spannungsfeld nicht kippt — und dann mein Bausatz
beispielsweise blof3 als Unterhaltung wahrgenommen wird!

FW

Vielen Dank, Hanno - fiir diese kleine Show! [Klopfen...] Es folgt eine Runde kurzer
Kommentare zum soeben Wahrgenommenen und als nichsten Teilnehmer wiirde
ich gerne Dich, Philipp, um ein kurzes Statement bitten.

Philipp Thomas (PhTh)

Sehr gerne, ich bin total fasziniert, ich habe selbst das Nachfolgeprojekt, den Trac-
tatus-Turm (Depner 2019)" von einem Nachbarn geschenkt bekommen. Ich habe bei
der Show gerade u.a. daran gedacht, dass die Vernunft auch im Kérper steckt. Fiir
mich sind die Leibphinomenologie bzw. -philosophie ein zentrales Thema. Kant er-
klart uns ja in der Kritik der reinen Vernunft, wie Sieben und Fiinf addiert werden,
und das macht er mit dem Bild, dass wir im Raum fortschreiten, in der Anschau-
ung und ganz konkret mit unserem Kérper, nimlich mit unseren Fingern, wie Kant
sagt. Hieran dachte ich bei dem Bausatz, es geht dabei um ein Verstehen als Fort-
schreiten im leiblich erschlossenen Raum.

1 Zum Tractatus-Turm liegt ebenfalls ein durch Depner gestalteter Trailer vor:
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s [15.01.2025].

14.02.2026, 11:43:37.


https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8ET7qpWKUq4&t=1s

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

FW
Danke, Philipp — dann als nichste Person Christian Wilhelm.

Christian Wilhelm (CW)

Danke, ich bin auch sehr fasziniert — und frage mich, ob dieses bastelnde Philo-
sophieren etwas sein soll, was man dann tatsichlich auch im Unterricht mit Schii-
ler:innen macht — und haben diese tiberhaupt die Geduld so etwas zu machen?

HD

Also, dieses konkrete Format ist nicht fiir den Schulalltag vorgesehen, aber es gibt
verschiedene Adaptionen fir den Unterricht. Meine Bausitze konnen eher in Pro-
jektwochen mit viel Zeit zum Einsatz kommen. Oder man kann diese Bastelbogen
arbeitsteilig verwenden, dann spart man natiirlich Zeit. Oder Schiiler:innen entwi-
ckeln selbst ihre eigenen Formen und Bastelbégen. Was mich aus den Schulen an
Rickmeldungen erreicht hat, ist, dass die grundsitzliche Idee, >Kant< zu >bastelns,
gut ankommt und aufverschiedene Weisen funktioniert.

Cw

Ok, dann noch die Erginzung, dass wie so oft die Gefahr besteht, dass wir zwar Klar-
heit und Ordnung wollen, aber ob nicht dann, wenn ich das Gebastelte verfigbar
habe, ich doch eher — wie Du ja oben selbst angemerkt hast — zu schnell, zu frithzei-
tig denke, dass ich jetzt alles genauso verstanden habe, wie Kant sich das so gedacht
hat...

FW
Danke, als Nichstes dann Patrizia Breil, bitte.

Patrizia Breil (PB)

Ich habe mich gefragt, was wir verstehen, wenn wir diesen Wiirfel basteln. Ob das
etwas Anderes ist im Vergleich zur Kant-Lektiire — etwa so wie das theatrale Philo-
sophieren auch als ein anderer Zugang gilt, bei dem es um andere Aspekte geht. Ist
das beim >Basteln<auch so oder bleibt der >Kant« derselbe?

HD

Wir verstehen etwas anderes, wenn wir auf andere Weise verstehen, wiirde ich sa-
gen — darauf gehe ich gleich noch ein. Aber was wir genau verstehen: Darauf hitte
ich auch gerne eine Antwort von jemandem, der sich das zutraut. Zunichst einmal
grundsitzlich zu den Rezeptionsarten des Bausatzes: Es kann auch nur gebastelt
werden, ohne die erklirenden Texte zu Beginn zu lesen, aber dann kommt vielleicht
nichtviel an. Keine Ahnung, was da dann ankommyt, aber vielleicht macht das trotz-
dem Spaf} und beférdert auch eine gewisse Offenheit oder Neugier... Ansonsten ist

14.02.2026, 11:43:37.

255


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

das Lesen der erklirenden Texte ja in den Bastelprozess selbst integriert, wenn man
dieses Angebot wahrnehmen maochte. Und ich hoffe, dass dies vielleicht dann da-
zu anregt, sich den Originaltext vorzunehmen. Die Lektiire und das Basteln spielen
im Bausatz eben ineinander. Dass man beides aber nicht so einfach trennen kann —
darin besteht vielleicht der Witz des Bausatzes.

FW
Danke, dann bitte noch Anna Zschauer.

Anna Zschauer (AZ)

Ja, also vielen Dank zuerst fiir solch ein Projekt, das tatsichlich einmal die Meta-
pher des Denkgebiudes in die Realitit tiberfithrt und auch unserem riumlichen
Denken eine gewisse Witrdigung verleiht. Also ich bin jemand, der sich die Dinge
auch raumlich merkt, durch ihre Position auf der Seite zum Beispiel. Und mir geht
es so, dass ich beim Kant-Lesen jedes Mal so ein bisschen von Neuem anfange, weil
ich die grofe Struktur dazu noch nicht im Kopf habe. Und mir persénlich wiirde
es total helfen, de facto eine gewisse Raumlichkeit, auch die leibliche Erfahrung des
Bastelns zu haben, um dann die komplexeren Inhalte daran zuriickzukniipfen, die
mir helfen, mir selbst das zuginglich zu machen. Das ist eine ganz faszinierende
Zugangsweise.

FW
Hanno, méchtest Du darauf noch reagieren?

HD

Ja, also, Anna, ich hoffe natiirlich, dass das so funktioniert — das war schon auch ei-
ne Idee bei der Motivation zu dem Wiirfel (aber eben nicht die einzige). Was mir bei
Deinem Interessengebiet Japan noch eingefallen ist, dass — wie ich aus dem Internet
weifd - ein japanischer Dozent das Kant-Buch offenbar auch fiir interessant erach-
tete, ohne Deutsch zu kénnen. Derjenige hat das bestellt, gebastelt und auch wohl
teilweise fiir sich iibersetzt und dann einen japanischen Text dariiber, was er davon
verstanden hat, geschrieben, den wiederum ich nicht verstehen konnte.* Aber mir
scheint sein Verstindnis meines Bausatzes doch angemessen, und zwar besonders
deshalb, weil er im Anschluss eine Kant-Gymnastik dazu gemacht und verfilmt hat.?
Auflerdem hat er das gebastelte Ding auch noch auf eine Schaukel gestellt und auch
auf einem Gelinder fotografiert. [Lachen] Das als Nachtrag dazu, was man iber-
haupt dabei lernt: schon irgendetwas, was genau jedoch, das weif ich nicht - solan-

2 Dazu ein Blog-Post: https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550 [15.01.2025].
3 https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE [15.01.2025].

14.02,2026, 11:43:37. I


https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dailyportalz.jp/kiji/170831200550
https://www.youtube.com/watch?v=9Q2m5PPsOdE

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

ge man damit aber irgendetwas macht und den Kantwiirfel eben nicht hinter Glas
stellt oder sonstwie archiviert und abhakt.

FW

Gut, also unser Ziel besteht auf jeden Fall in einer frithen Offnung zum Publikum
hin.* Aber bevor wir das tun, schieben wir eine weitere Runde dazwischen. Das war
bislang vorerst eher eine kreative Hinfithrung, die man noch zu einzelnen fritheren
Vortrigen — wie etwa zur fachdidaktischen Relevanz der Perturbation, von der wir
im Vortrag Christian Klagers hérten — in Beziehung setzen konnte.

Das eigentliche Motto unseres Runden Tisch ist aber Philosophische Bildung und
die Vielfalt der Formen der Vernunft und wir werden jetzt von allen finf Gisten nachein-
ander noch einmal ihre eigene Position aus den jeweiligen Arbeitskontexten heraus
vorgestellt bekommen. Lasst uns die Reihenfolge einfach einmal umdrehen — Anna,
konntest Du das gemeinsame Thema hier aus Deiner Sicht bitte einmal kommen-
tieren.

AZ

Ich bin hier in Passau, wie schon angedeutet worden ist, als Reprisentantin des ost-
asiatischen Denkens. Das heif3t nicht, dass ich Euch jetzt hier alle davon iiberzeugen
mochte, dass wir Meditation und Yoga machen miissen an der Schule. Das wiirde
ich zwar fir eine Bereicherung halten, aber es geht mir in erster Linie um etwas
Anderes. Dazu beginne ich einmal kurz mit drei zentralen Kernelementen des ost-
asiatischen Denkens.

Erstens: Bildung ist Selbstkultivierung — und nicht in erster Linie Wissenser-
werb. Das heift auch, dass Bildung immer holistisch zu verstehen ist, also kérper-
lich, mental, emotional und kreativ. Zweitens spielt im Argumentieren auch die Ver-
weisung — statt der Widerlegung — eine gréfRere Rolle. Das heif3t, es >gewinntc —
nein, das ist schon das falsche Wort, also vielmehr: Es bleibt diejenige Meinung iib-
rig, die am ehesten in der Lage ist, simtliche der sich widersprechenden Meinungen
zuumschlief3en. Und das heifdt dann, dass der Widerspruch auf einem degradierten
Niveau im Grunde stehen bleibt. Das ist also die argumentative Herangehenswei-
se. Der dritte Punkt wire letztlich, dass man sich das Lernen als innere — statt als
dufere — Relation vorstellt. Sozusagen nicht als ein kognitives Kontrollieren eines
bestimmten Themas, sondern mehr im Sinne eines Kennen-Lernens, ein Sich-be-
kannt-Machen-mit. Das geschieht auch mehr auf>mediale« Weise, das heif3t nicht
zwingend in einem aktiven Modus, sondern vielmehr in einer Position zwischen der

4 Hinweis zur Situation: Es war gegen Ende der Passauer Konferenz nur noch eine reduzierte
Cruppe an Teilnehmer:innen vor Ort, so dass es insgesamt nur eine kleine Anzahl an Fragen
und Kommentaren gab (s.u.).

14.02,2026, 11:43:37. I

257


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Aktivitit und Passivitit (zu den drei Momenten der japanischen Philosophie: Hei-
sig/Kasulis/Maraldo 2011: 23-38).

Hinsichtlich dieser drei Aspekte wiirde ich zwei Besonderheiten noch einmal
hervorheben. Die erste liegt darin, dass Euch das Bisherige wahrscheinlich gar nicht
so sehr iiberrascht hat. Diese drei Elemente sind durchaus nicht exklusiv und aus-
schlieRlich ostasiatisch, sondern man kann sie im Prinzip auch in der europiischen
Tradition finden — das wiirde ich aber gerade als einen positiven Aspekt hervorhe-
ben, weil es uns die doppelte Legitimation gibt dafiir, warum es Relevanz hat, iiber
diese Aspekte auch zu reden und sie wieder zu rehabilitieren. Der zweite Aspekt,
den ich hervorheben wiirde, ist, dass hinter allen drei genannten Kernelementen
eine Sache steht, dieich fiir dieses Unternehmen einer Rehabilitierung anderer For-
men der Vernunft ganz zentral finde, und das bezeichne ich einmal als Ambiguitats-
toleranz.

Mit Ambiguititstoleranz (Bauer 2018) ist hier aber mehr gemeint als nur die
theoretische Akzeptanz anderer Formen des Denkens, sondern es ist auch ein »Ste-
henlassenkénnen<damit gemeint. Und das Wichtige ist, dass eine Ambiguititstole-
ranz nichts ist, was wir einmalig verstehen, sondern es ist eher eine stindige Ubung,
die wir betreiben miissen. Diese Ubung ist in allen drei jener Elemente vorhanden,
in Bildung als Selbstkultivierung, weil das fiir eine:n jede:n Schiiler:in, wenn wir
hier jetzt auf den Schulkontext schauen, etwas Anderes bedeutet und Schiiler:innen
zum Beispiel auch die Verzichtibung leisten miissen, sich zu vergleichen. Im Ar-
gumentieren als Verweisen ist es auch enthalten, weil der Widerspruch ja ungelést
stehen bleibt, was ich selbst individuell ertragen kénnen muss. Beim Lernen im Sin-
ne innerer Relation wiederum muss sich auch die Lehrperson in letzter Konsequenz
enthalten, zu glauben, sie habe eine letztgiiltige Antwort gefunden. Es gibt mehre-
re mogliche Losungen, wenn man von einem Kennen-Lernen spricht, das kann auf
ganz unterschiedlichen Wegen gelingen, zum Beispiel auch — mit Blick auf die Bas-
telshow gerade - riumlich-kreativ, und da gibt es dann eben nicht die eine Lésung.

Wie konnte man das jetzt — womit ich schlieRen méchte — umsetzen? Erstens ist
es dabei duflerst wichtig, dass wir als eine Person lernen und von einer Person lernen.
Also auch die Lehr-Person sollte de facto als Person anwesend sein, indem sie sich
u.a. zugesteht, eine lernende Person zu sein. Lehrer:innen und Schiiler:innen soll-
ten also eine Sache gemeinsam entdecken. Die zweite und letzte Betonung gilt noch
einmal dem Umstand, dass man das nicht als Zen-Meditation auf dem Schulhof ma-
chen muss. Man kann auch >minimalinvasiv< beginnen, etwa mit dem Lesen eines
zenphilosophischen Textes im Unterricht, den man sich gemeinsam erschliefdt und
bei dem man dann iibt, sich widerstrebende Deutungen einfach stehenzulassen und
sich mit dieser Widerspriichlichkeit quasi zu befrieden.

PB
Ich werde ebenso versuchen, mich so perfekt an die fiinf Minuten zu halten. In der

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

Kognitionswissenschaft spricht man jetzt mittlerweile schon seit Jahrzehnten vom
Vier-E-Ansatz, der besagt, dass der Geist embodied, extended, enactive und embededd
ist, d.h. also verkdrpert, ausgeweitet, in Interaktion mit der Welt und eingebettet
bzw. situiert. Solchen der Philosophie nahen Ansitzen ist u.a. die Vorstellung wich-
tig, dass geistige Fihigkeiten, also u.a. Denken, Erinnern, aber auch rationale Ent-
scheidungsfindungen nicht auf das Gehirn alleine beschrinkt werden kénnen. Da-
mit geht, das wire jetzt mein Weiterdenken dieses Kontextes, auch eine Vernunft
einher, die abhingig ist von einer Verkérperung, einer Umwelt, von Situationen.
Diese Position ist nicht nur die der Kognitionswissenschaft, sondern sie ist auch
immer schon philosophisch informiert, nicht zuletzt mit Maurice Merleau-Ponty
(2010), nach dessen Phinomenologie das leibliche In-der-Welt-Sein die letztgiiltige
Bedingung ist fitr Wahrnehmung und Erkenntnis tiberhaupt.

Diese leibliche Positionierung in der Welt und zur Welt, die wird in feministi-
schen Theoriebildungen gerne einmal erganzt durch den Hinweis darauf, dass diese
Situierung eben auch individuell ist. Dass es folglich keine tibergreifende Leiblich-
keit gibt, von der wir alle ausgehen kénnen, sondern dass sich diese immer jeweils
unterschiedlich gestaltet. Dazu jetzt nur zwei ganz kleine Schlaglichter, einmal zu
Simone de Beauvoirs grofer Studie (2018) zur Situation der Frau. In Reaktion auf
die Idee radikaler Freiheit von Jean-Paul Sartre verweist Beauvoir darauf, dass der
Mensch, hier: die Frau, eben nicht radikal frei ist, sondern immer gepragt ist durch
ihre sozial-historische Situation, d.h. dass die Gesamtheit ihrer Umstinde, inklu-
sive ihres Korpers, in denen sie sich befindet, ihre Handlungen zwar nicht vorbe-
stimmyt, aber doch sehr stark beeinflussen kann. Zu dieser jeweiligen Situation ge-
héren immer auch andere, die ihre bzw. konsequenterweise auch meine Freiheit in
gewisser Form einschrinken konnen. Aber zu deren Situation — das ist in der Ethik
von Beauvoir wichtig — ebenso ich gehére. Auch ich selbst bedinge, inwiefern all die
anderen situiert sind. Das zweite Konzept ist das >situierte Wissenc (situated know-
ledge) von Donna Haraway, womit es darum geht, dass diese Situiertheit auch auf
epistemische Praktiken einwirkt. Also, auch, was ich weif oder wissen kann, ist ab-
hingig von der Situation, in der ich mich befinde bzw. davon, wie ich situiert bin in
der Welt, auch im Vergleich zu anderen Menschen und Nicht-Menschen. Praktiken
des Wissenserwerbs und der Wissensproduktion miissen vor diesem Hintergrund
ebenso in der Schule — wenn wir davon ausgehen, dass dort diese Praktiken aktuali-
siert werden — immer aus einer intersektionalen Perspektive betrachtet werden. Da-
mit wird Ricksicht darauf genommen, welche Hindernisse es vielleicht gibt, wenn
ich mir Wissen aneignen will. Das bedeutet, dass wenn den Schiiler:innen ein be-
stimmtes Wissen vorgestellt wird, bedingt durch die Situierung ihrer selbst nicht
notwendigerweise alle der Schiiler:innen denselben Zugang zu diesem Wissen ha-
ben. Das bedeutet umgekehrt aber genauso, dass auch die Lehrperson keinen An-
spruch hat auf Objektivitit oder Universalitit ihres Wissens, da auch das>Lehrer:in-
nen-Wissen< Produkt deren eigener Situierung ist.

14.02,2026, 11:43:37. I

259


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

CwW

Ich habe ein gewisses Unbehagen beziiglich der Vorstellung des Philosophierens im
Unterricht, wonach es vor allem darum gehe, Griinde zu geben und zu itberpriifen.
Das ist ein bestimmtes Verstindnis von Vernunft und mein Unbehagen dabei be-
zogen auf Unterricht oder auch Fachdidaktik driickt sich darin aus, dass in das,
was uns als Menschen ausmacht, bei Schiiler:innen, auch bei Lehrpersonen, viel,
viel mehr hineinspielt als in jener Vorstellung. Der Bereich, der mich da interes-
siert, kann man verschiedentlich benennen, aber ich bezeichne den hier einmal als
den emotional-affektiven oder auch psychologischen Bereich (dazu auch: Wilhelm
2025). Dazu kénnte man also fragen, was alles zum Geist dazugehért — nur als ein
Beispiel: Es gibt eine Mannheimer Kollegin von mir, die Professorin der Psychologie
Corina Aguilar-Raab, sie hat mit ihrem Team das sogenannte >SEE-learning« aus den
USA nach Deutschland iibertragen®, das meint soziales, emotionales und ethisches
Lernen. Darauf bin ich aufmerksam geworden, weil es mit diesem Modell darum
geht, die Emotionen der Schiiler:innen wahrzunehmen, damit umzugehen, aber
auch mit Blick auf compassion bzw. Mitgefiihl, anderen zu helfen, und sich zu fragen,
welche ethischen Implikationen das alles hat. Das betrifft also ebenfalls unseren Be-
reich, weil ich hiufig sowohl in der Fachwissenschaft als auch -didaktik das Gefiihl
habe, dass Emotionen, vielmehr der gesamte psychologische Bereich, noch unter-
reprisentiert ist. Wenn man sich z.B. die beiden grofien Handbiicher - die hier auf
der Passauer Tagung auch immer wieder zitiert wurden — genauer anschaut, dann
findet man z.B. im Glossar keinen Eintrag zu Emotionen, was ich fiir sehr fragwiir-
dig halte!

Vor diesem Hintergrund bin ich dann ebenfalls auf Iris Murdoch gekommen, die
sich erst einmal sehr stark mit Kant auseinandersetzt, der ebenso ihrer Lesart nach
die saubere, reine Vernunft vom Chaos der empirischen Psyche abgrenzen will. Da-
gegen betont Murdoch (2023), dass es aber starke psychologische Prozesse gebe, die
auch in uns stattfinden. Wir haben zum Beispiel ein starkes Ego, das sich immer
wieder auf verschiedene Weisen Ausdruck verschafft u.a. als Selbstmitleid, Selbst-
gerechtigkeit und Phantasie, Triume oder Wiinsche, die allesamt den Blick auf die
Wirklichkeit beeintrichtigen. Dabei gehe es darum, sich mit gerechter und liebe-
voller Aufmerksambkeit auf die jeweils Anderen zu konzentrieren und zu versuchen,
zumindest immer wieder einmal von diesem Ego wegzukommen. Das erscheint mir
insofern spannend, dass sie von Platon und Simone Weil ausgehend psychologische
Prozesse aufgreift. Bezogen auf diesen Bereich gibt es bei Heiner Hastedt (2005)
diese schone Unterscheidung — im Anschluss an Humes Frage nach Vernunft, Ver-
stand und Gefiihl - zwischen einerseits >Vernunft 1¢, die man eigentlich als Verstand
begreifen konnte, andererseits die Gefiihle, dabei ist die >Vernunft 2¢, das Reflexi-
onsvermdgen, das sich auf die Gefiithle oder den Verstand bezieht. Das erscheint

5 Weitere Informationen: https://www.see-learning.ch [15.01.2025].

14.02.2026, 11:43:37.


https://www.see-learning.ch
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.see-learning.ch

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau 261

mir als ein geeignetes gefithlaffines Modell, itber das wir spiter vielleicht sprechen
konnten.

FW
Danke, Christian, sehr schon auch, dass der Name Heiner Hastedt hier heute noch
gefallenist, einem langjihrigen Mentor von mir, dessen kompaktes und gut lesbares
Reclam-Heft Gefiihle nicht zuletzt auch fir die Arbeit zu diesem Thema in ilteren
Jahrgingen in der Schule gewiss sehr zu empfehlen ist.

Philipp, Du bist jetzt bitte dran... Du wiinschst Dir die Einblendung einer Folie,
was hiermit erledigt wird, Deine finf Minuten, Philipp.

PhTh

Danke. Dieser Runde Tisch bietet ja die Variationen eines Themas, nimlich die Viel-
falt der Formen der Vernunft, und meine Variation bezieht sich auf die Wissensfor-
men >propositional« und »nicht-propositional.

ADbb. 3: Der Erkenntnisprozess zum nach-propositionalen Wissen

Nach-propositionales Wissen fiir die philosophische Bildung (Ph. Thomas)

Sinnliches Erkennen (A. Krebs 2021, 77): pha-
nomenologisch differenzieren, nicht begrifflich —
Erfahrung immer tiefer erschlieRen
Nach-propositionales Wissen, Bsp.: Blick auf das
Leben vom Tod aus zeigt ,Gesamtunver-
standlichkeit des Lebens’

Anthropologische Universalitat

Begrifflich bestimmte Erfahirung, qualitativ arm, aber
prézise, intersubjektiv giiltiger Begriff: wichtig fir die
argumentative Begriindung

Propositionales Wissen, Bsp.: Pro und Contra beim
Thema Sterbehilfe

Rationale Universalitat

Erfahrung: qualitativ reich, doch ohne Begriff, unexakt, subjektiv
Vor-propositionales Wissen, Bsp.: als eine Angehorige gestorben ist ...

Eigene Darstellung (PhTh)
Wir fangen hier (Abb. 3) links unten an. Es beginnt also mit der Erfahrung des

vor-propositionalen Wissens. Diese ist qualitativ reich, aber noch ohne Begriff, sie ist
unexakt und subjektiv. Wenn wir das auf den Baden-Wiirttembergischen Bildungs-

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

plan®, Klasse 10, Thema Endlichkeit, Sterben und Tod beziehen, dann kénnen wir
sagen: Als eine Angehorige gestorben ist, war das eine konkrete Situation, die als
eine unglaublich reiche Erfahrung ungeordnet und subjektiv bleibt. Typisch fir den
schulischen Bildungsauftrag ist dann, was der erste Pfeil anzeigt und was ich mit
dem Linguisten Hans Peter Ortner (2017) »Semantisierung« nenne. Dazu mochte ich
gleich kritisch gegen den iiblichen schulischen Kontext sagen, dass dieser Schrittim
Grunde auch alles das ist, was die Schule dem Bildungsplan nach méchte: Alles, was
auf meiner Folie danach kommt — oder im Rahmen dieses Runden Tischs als Viel-
falt der Formen der Vernunft Thema ist — wird im Vergleich dazu marginalisiert. Also,
»Semantisierung<heiflt, den richtigen Begriff zu finden, um etwas als etwas zu iden-
tifizieren. Diese Bestimmung ist immer eine Vereindeutigung. Die positive Funk-
tion dieser Vereindeutigung liegt darin, dass dadurch argumentativ intersubjektiv
giiltige Begriindungen méglich werden. Das ist ein wichtiges Ziel im Philosophie-
und Ethikunterricht, doch reicht es schon aus? Beziiglich dieses terminologisch als
propositional gefassten Wissens wire ein Beispiel die Pro-und-Kontra-Debatte zur
Frage der Sterbehilfe. Mit solch einer Debatte ist primir das Ziel der logisch-be-
grifflichen, argumentativen, also — etwa nach Habermas — rationalen Universalitit
verbunden.

Doch ich méchte gerne mit Hanspeter Ortner einen Schritt weitergehen und je-
ne Vereindeutigung verfliissigenc. Dieser Schritt kann >Semiotisierung« genannt wer-
den. Am Beispiel der Literatur fasst Ortner diesen Prozess als das Vermdgen der
poetischen Sprache, unbewusste Erfahrungen zuginglich zu machen und diesen
Ausdruck zu verschaffen. Unbewusst ist nicht psychologisch gemeint, sondern es
geht um die >Riickseite« des deklarativen bzw. propositionalen Wissens. Dazu be-
notigen wir gerade Metaphern, Bilder etc. Das Bestreben, uns von der Fokussierung
auf die hohe Klarheit der Begriffe zu 16sen und das Phinomen selbst erneut zu wiir-
digen, das ist vielmehr ein hermeneutisch-phinomenologischer Prozess des Phi-
losophierens. Ich nenne das hier (Abb. 1; oben links) ein phinomenologisches Dif-
ferenzieren unserer Erfahrung. Und das Wissen kann ein nach-propositionales Wissen
genannt werden. Bei dem Beispiel des Umgangs mit Endlichkeit kdnnte man hieran
literarische Zeugnisse denken, ggf. aber auch an visuelle Formen bildender Kiinste.”
In diesen Fillen ist es kein Wissensgewinn im propositionalen Sinne — und doch ist
es ein Wissensgewinn. Hier geht es nicht um eine begrifflich-rationale, sondern um
eine anthropologische oder eine humane Universalitit, die conditio humana, konnte
man sagen.

6 Ministerium fir Kultus, Jugend und Sport Baden-Wiirttemberg, Bildungsplidne Baden-Wiirt-
temberg, Sekundarstufe | Ethik, online abrufbar unter [15.01.2025]:
https://www.bildungsplaene-bw.de/,Lde/LS/BP2016BW/ALLG/SEK1/ETH.

7 DazuThomasin diesem Band S.71-82; im Kontext der Literatur ebenfalls: Krebs 2021: speziell
7, 77.

14.02,2026, 11:43:37. I


https://www.bildungsplaene-bw.de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildungsplaene-bw.de/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

FW

Vielen Dank, Philipp! Hanno, was mochtest Du an dieser Stelle jetzt noch zu Deinem
schon performativ vorgestellten und von Dir wie auch den anderen kommentierten
Ansatz ergianzen?

HD

Mit Blick auf die bisherigen Impulse und Ausfithrungen glaube ich nicht, dass wir
uns hier streiten werden — auflerhalb dieses Raums wire man aber vielleicht viel
kritischer. Meine These, fiir die ich vorhin zu argumentieren angekiindigt habe, lau-
tet ja: Basteln ist ernst zu nehmen - nicht nur als eine motorische Ubung fiir Kin-
der, sondern ebenso philosophisch, auch politisch im Sinne von Aufklirungsarbeit.
Das gilt besonders — hierin liegt mein Punkt — in Zeiten des digitalen Medienwan-
dels, weil im Basteln das Wissen seine Dimensionen der Korperlichkeit und der Zeit-
lichkeit wieder zuriickerhilt, die durch die Digitalisierung verdringt werden. Diese
>Unsichtbarmachung«ist ja durchaus auch ein Vorteil, und Digitalisierung ist nicht
zuletzt erfolgreich, so denke ich, weil sie das geschafft hat: Denn in jenen Dimensio-
nen steckt auch viel Problematisches — und zwar so etwas wie Reibung, Tiicken des
Materials, Widerstinde, Missverstindnisse: was anstrengend ist. Ohne diese Rei-
bungflutscht«das Wissen, genau wie im Internet Informationen. Und das ist schon
etwas Gutes — auch im Sinne von Aufklirung und Demokratie —, weil es zur Schnel-
ligkeit der Kommunikation und zur Transparenz der Informationen beitrigt. Aber:
die Verdringung jener Dimensionen ist fiir Aufklirung und Demokratie eben auch
gefihrlich, weil in Kérperlichkeit und Zeitlichkeit auch die Chancen fiir Verantwort-
lichkeit zu finden sind — das ist mein Punkt!

Um es an einem Beispiel zu illustrieren: Wenn man in eine Bibliothek geht und
dort recherchiert, steht man vor einem Regal und muss sich dort Biicher aussuchen.
Da iiberlegt man sich genau, welche der Biicher man mitnimmt, weil man die alle
nach Hause tragen muss und die sind schwer. Dagegen ist es wesentlich leichter
und viel schneller, wenn man zu Hause sitzen bleibt, um sich als Ergebnis einer In-
ternet-Recherche PDFs herunterzuladen. Aber in diesem Fall muss man sich nicht
entscheiden, welche man sich >zieht¢, man lidt einfach alle herunter und ist viel
schneller fertig. Die Digitalisierung erleichtert es uns also, Verantwortung nicht zu
iibernehmen, etwa fiir eine sorgfiltige Auswahl der relevanten Biicher und Infor-
mationen. Der Einwand, der hier oft kommyt, ist, dass es aber nicht so sein miis-
se! Man kann ja auch sehr verantwortungsvoll umgehen mit Digitalitit bzw. PDFs,
und das stimmt natiirlich auch — das Internet selbst macht uns per se nicht dumm,
wir kénnen es verniinftig benutzen. Aber zu beobachten ist gegenwirtig eben doch,
dass die Verantwortung eher abnimmt im 6ffentlichen Diskurs. Ich glaube, dieser
Einschitzung muss man zustimmen.

Das zeigt sich auch in einem Zuriickweichen der sogenannten gate keeper. Die
Redaktionen oder Lektorate werden abgebaut, aus finanziellen Griinden, aber sie

14.02,2026, 11:43:37. I

263


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

werden im Allgemeinen nicht vermisst — jedenfalls nicht so sehr, dass man sie wie-
der bezahlen mochte. Die Aufgaben, die sie traditionellerweise iibernommen ha-
ben, sollten eigentlich die Leser:in selbst tibernehmen oder die Instanz, die publi-
ziert. Alle sollten ihre eigene Redakteur:in sein; das macht nur eben niemand oder
kaum jemand. Sogar diejenigen, die eine verantwortungsvolle Redaktion dann doch
vermissen oder das Gefithl haben, dass sie dies selbst tun sollten, haben in vielen Fil-
len nicht die Zeit dafiir (und kénnen sie sich auch nicht nehmen, weil es alle anderen
auch nicht tun).

So entsteht ein Teufelskreis, in welchem Wissen immer weiter zugespitzt wird
auf Informationen, bis die Spitze sozusagen stindig abbricht. Ohne die zwei Di-
mensionen der Korperlichkeit und der Zeitlichkeit ist 'Wissen« blof3e Information —
zwar mit allen Vorteilen von Schnelligkeit und von leichter Verfiigbarkeit, aber weil
Informationen so schnell und ohne echte Verantwortlichkeit hergestellt und ver-
breitet werden, wie es mittlerweile geschieht, nimmt man sie nicht mehr so richtig
ernst. Sie erfahren einen Glaubwiirdigkeitsverlust und Geringschitzung. Das fithrt
soweit, dass — hier eher salopp gesprochen - keiner mehr weif3, was Sache ist. Umso
mehr bendtigt man Wissen, um aus dieser Situation herauszukommen. >Wissencist
dann aber oft nur eine neue Information, der man misstraut usw. Und dann kommt
es zum Beispiel dazu, dass eine faktenverachtende populistische Regierung gewihlt
wird, die von einer Expert:innen-Regierung abgelost wird, der dann wieder eine po-
pulistische Regierung folgt.

Man sollte die Dimensionen von Kérper und Zeit also in die Wissensprozesse
wieder einfligen, zum Beispiel mit der Hilfe des Bastelns. Wichtige Punkte meiner
Begriindung gehen so: Erstens verlangsamt Basteln den ganzen Prozess der Wis-
sensherstellung und der -rezeption; zweitens erfordert Basteln Anstrengung; drit-
tens zeigt das Basteln, dass der Erkenntnisprozess auch scheitern kann und ver-
ginglich ist — wenn man sich verklebt oder verbastelt, dann ist das Ding eben kaputt
und man muss wieder von Vorne anfangen. >Gutes< Wissen ist also nicht selbstver-
stindlich, deshalb gilt schliefilich auch: Nicht jedes Basteln bzw. jedes Wissen ist
gleich gut. Wichtig erscheint mir, dass der Bastel-Prozess auch eine gewisse Regel-
haftigkeit hat und ich hoffe, dass ich sie in meinen Bausitzen gut umgesetzt habe
u.a. dadurch, dass es Bausitze sind, die ein klares, vorgegebenes Ziel mit sich brin-
gen. Es ist keine >bricolage« (Lévi-Strauss 1968: 29ff.) im Sinne von sich bastelc mal
wasl<. Nein, es ist ein geleitetes Basteln, das eine Gestaltung umsetzt, die eine ge-
wisse Sperrigkeit aufweist. Wenn ich nach der Regelhaftigkeit von sgutem« Basteln
schaue, ist die so dhnlich wie die dsthetischen Regeln in der Kunst: Es ist allen klar,
dass es welche gibt und geben muss, aber sie sind wandelbar und umstritten. Am
Beispiel des Bausatzes gilt, dass die Formen und Farben nicht optimiert sind fir
den Genuss der Sinne, anders als z.B. bei den kurzen audiovisuellen Schnipseln aus
dem Internet, die man sich reinzieht, weil sie so krass und lustig sind: Dafiir ist der
Bausatz nimlich zu komplex und er fordert zu viel Geduld und Einsatz. Die Farben

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

und Formen sind aber auch nicht nur einer instrumentellen Funktion unterworfen
wie etwa bei der Infografik, die ausschlieflich Ubersicht verschaffen soll, sondern
sielenken auch ab und sie irritieren. Diese Irritation des Bausatzes soll folglich wie-
derum produktiv sein, sie soll kreativ anregen. Nach dem Motto: >Ich kann damit
auf den ersten Blick vielleicht nichts anfangen, und doch reizt es mich, damit et-
was anfangen zu konnen«. Das alles gemeinsam macht letztlich ein gutes Basteln
gegeniiber einem beliebigen Basteln aus.

FwW

So, jetzt danken wir erst einmal allen [Klopfen!] - fiir dieses Panorama an so vielen
Aspekten. Die Idee ist nun, dass ab sofort erst einmal das Publikum Vorrang hat,
mit Fragen, Kommentaren und Bemerkungen. Also, bitte sehr...

Christian Klager (CK)

Also, ich habe zwei Fragen an unterschiedliche Personen. Einmal an Anna Zschauer
bezogen auf den ersten Beitrag — ich frage mich, ob ich Zen-Texte mit einer euro-
piisch sozialisierten Form der Vernunft iiberhaupt verstehen kann. Also, ich beob-
achte das bei mir, dass sobald ich etwa daoistische Texte lese, dann wirken die auf
mich wie Paradoxien, und ich glaube, dass das wohl weniger am Dao liegt als an mir.
Diesen Effekt befiirchte ich analog auch fir Zen-Texte. Macht das nix oder muss ich
japanischer werden? Oder weniger zugespitzt gesagt: Wenn wir Bruchstiicke ande-
rer Kulturen lesen, aber die eher nicht verstehen — was bedeutet das?

AZ

Also, es geht mir hier tatsichlich nicht um ein irgendwie kriteriengeleitetes richti-
ges Verstehen. Ich bin zugleich eine Gegnerin der Annahme, dass es verschiedene
kulturelle sVerniinfte« gibt. Auch der Zen-Buddhismus agiert vielmehr mit verniinf-
tigen Gedanken, behandelt diese aber ganz anders. Wenn man solch einen Text liest
und — das gilt auch fiir Schiiler:innen — dadurch enorm vor den Kopf gestofRen wird,
dannistdasein erster wichtiger Schritt zur Selbsterkenntnis — das meint iiberhaupt
einmal die Grenzen des logischen europiischen Denkens zu spitren. Zugleich ist die
Anerkennung wichtig, dass das kein Blodsinn ist, der da steht, sondern es ist eine
andere Umgangsweise mit Logik. So kann man sich Zen-Konzeptionen durchaus
annihern. Also allein schon nach Griinden dafiir zu suchen, dass ich all das jetzt mit
meinem Denken nicht so einfach verstehe. Wenn man es schafft, dies zu begriinden,
dann ist das ja schon viel... Das sehe ich iiberhaupt nicht als Problem an.

CK
Aber das basiert dann schon auf der Primisse, dass wir uns grundsitzlich verstehen
konnen. Das ist ja nicht selbstverstindlich.

14.02,2026, 11:43:37. I

265


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

AZ
Ja, richtig, aber davon gehe ich selbst aus.

PhTh
Eine Frage: Du hast das ja schon gemacht in der Schule, Anna, richtig?

AZ

In der Schule habe ich bislang noch keine Zen-Texte lesen lassen, aber in einem
Workshop fiir Student:innen, bei dem wir auch genug Zeit fir dieses Experiment
hatten. Da konnte man gut itber das erste Moment des heuristischen Schockiert-
seins noch hinausgehen. Wir konnten uns iiber verschiedene Interpretationen des
Textes austauschen und uns fragen, welche davon wem jeweils zusagt. Das ist das
Wichtige, dass man die Student:innen oder analog Schiiler:innen dazu bringt, zu
akzeptieren: Wenn Du fiir Dich einen Zugang zu diesem Text gefunden hast, dann
ist das in Ordnung. Und der muss dann weder anderen noch der Lehrer:in gefallen.
Aber das ist natiirlich schwierig, diese grofRe Offenheit verschiedener Erlebnisse als
Lehrperson zuzulassen. Im schulischen Rahmen wiirden wir wohl viel weiter auch
nicht kommen, aber — wie gesagt — das ist schon viel.

Christian Klager

Meine zweite Frage stelle ich an Hanno Depner. Du hast ja zuletzt gesagt, dass eine
gewisse Regelhaftigkeit wichtig sei bei Deinen Bastelbogen zu Kant und zu Wittgen-
stein und dass der jeweilige Prozess nicht beliebig sein solle. Bevor Du das sagtest,
hatte ich so schone Ideen wie, heute kneten wir uns ein Mangelwesen oder morgen
basteln wie den Priferenzutilitarismus. Und ich habe auch sofort Gedanken dazu,
was ich tun wiirde, wenn ich die Aufgabe gestellt bekidme, z.B. beim Letzteren gibt
es irgendwie Interessen, die sich widersprechen, die einander gegeniiber stehen,
die diirfen sich nicht berithren oder so... Daher die Frage, warum es dann itberhaupt
den Bausatz geben muss — geht es nicht auch ganz offen einfach so?

HD

Ich glaube, dass die Situation im Unterricht eine andere ist als bei diesem Buch/
Bausatz. Sobald Du im Unterricht sagst, dass wir heute basteln oder kneten, gibst
Du als Lehrer:in Regeln vor, die aufderhalb der Schule eben der Bausatz vorgibt, Du
gestaltest also die Auseinandersetzung mit etwas auch diskursiv mittels Feedback
an Schiiler:innen etc. Dasist dann die Rahmung, die im Bausatz eben anders ist, weil
ich ja als Autor nicht dabei bin oder nicht immer dabei, wenn das jemand bastelt.
Deshalb braucht dieser Bausatz auch eine andere Rahmung.

David Lanius (Paris Lodron Universitit Salzburg)
Ich habe eine Frage an die gesamte Runde: Mir erscheint das sehr interessant, dass

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

durch Euch die partiell stark vereinfachten Ansitze in der Fachdidaktik erweitert
werden sollen. Genau, das leuchtet mir total ein, das brauchen wir auch. Zugleich
habe ich mich bei fast allen fiinf Beitrigen gefragt, ob man das allen jeweils Uberge-
ordnete ebenso noch ein wenig konkretisieren kann - also wozu brauchen wir das al-
les, z.B. diese Selbstkultivierung aus der japanischen Tradition oder auch das nach-
propositionale Wissen, was wollen wir damit wirklich vermitteln? Sind das auch
spezielle Fihigkeiten oder geht es dabei um Charakterbildung?

Das habe ich mich schlieflich beim Basteln gefragt, weil das »Entleiblichen<im
Rahmen der Digitalisierung wirklich ein Problem ist, dazu ist das Fach Philosophie/
Ethik hiufig zusitzlich auch so dermafien >verkopft:, dass die Ausdehnung ins Kor-
perliche total wichtig ist, aber kann man das, was wir damit am Ende bildungsphi-
losophisch und fachdidaktisch erreichen wollen, auch noch etwas genauer fassen?

CwW

Also in der Philosophie- und Ethikdidaktik geht es ja unabhingig von einem kon-
kreten Lehrplan immer auch darum, dass die Schiiler:innen einen eigenen Lebens-
entwurf entwickeln. Speziell bei moralischer Bildung ist der Selbstbezug wichtig.
Wie will ich mein eigenes Leben und die individuellen Ziele iiberpriifen, wenn ich
mich nur mit einer logischen Vernunft diskursiv iiberpriife. Sondern alles was die-
sen Reichtum in mir ausmacht, sollte man auch insofern denken: Dass wir nimlich
versuchen, uns die Dinge einfach klarzumachen, die zuerst einmal uniibersichtlich
erscheinen, sie in klare Strukturen zu bringen, und gleichzeitig das aber auch aus-
zuhalten, dass die Welt eben vielschichtig ist, dass es Ambivalenzen gibt, dass es
sich nicht anders fassen lisst und dass ganz viele Sachen in uns eine Rolle spielen
wie zum Beispiel der gesamte psychische Bereich.

PhTh

Du hast nach den tibergeordneten Bildungszielen gefragt, und ich méchte daraufso
antworten: Das nach-propositionale Wissen steuert eine andere Form von Univer-
salitat an als das propositionale Wissen. Ich habe das die anthropologische Univer-
salitit genannt, man konnte auch den klassischen Begriff conditio humana nennen
— was ist daran gerade ethisch interessant? Die conditio humana zu reflektieren, in
einer Art von >Ubersteigung« des Propositionalen, des Begrifflichen, das bedeutet,
Abschied zu nehmen von der Letztbegriindbarkeit semiotischer Systeme oder Sinn-
entwiirfe. Es geht nicht darum, die conditio humana zu definieren und sie mit Begrif-
fen exakt auszudriicken (z.B. Sprachfihigkeit des Menschen), sondern wir bewegen
uns in einem sinnlichen Erkennen. Das ist ein schoner Begriff bei Angelika Krebs
(2021). Sinnliches Erkennen ist etwas wie Sich-bekannt-machen-mit. Was ist daran
ethischinteressant? Z.B. zu verstehen, dass bei uns Menschen zwar irgendwie grof3e
Teile unseres Selbstverstindnisses als ein Definieren unserer Werte, unserer Kultur
usw. laufen, dass diese Weltanschauungen aber eigentlich nicht ableitbar sind wie

14.02.2026, 11:43:37.

267


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

ein mathematischer Beweis. Damit haben wir schon ein ethisches Lernziel im Sin-
ne der denkerischen Bescheidenheit. Ich wiirde es so auf den Punkt bringen, dass
im Bereich des Propositionalen auch die Ideologie liegen kann; die Philosophie hin-
gegen findet ihr Zuhause eher im Nach-Propositionalen. Der Verstand selbst ist fiir
das Propositionale zustindig, fiir das Subsumieren von Phinomenen unter Begrif-
fe. Die Gefahr besteht in der Ideologie und im Propositionalen darin, dass man die
Klarheit der Begriffe verwechselt mit der Welt. Die Vernunft hingegen ist dann eher
im Nach-Propositionalen zu Hause, hier etwa in der Einsicht: Unsere Weltanschau-
ungen sind nicht letztbegriindbar.

AZ

Die sinnliche Erkenntnis hitte ich jetzt, auch weil mir das Buch von Frau Krebs un-
bekannt ist, zu Alexander Gottlieb Baumgartens erster Asthetik in Beziehung ge-
setzt. Im Riickblick hat ja schon dieser Begriinder der Asthetik von der sinnlichen
Erkenntnis gesprochen als der klaren und verworrenen Erkenntnis. Also als eine er-
ginzende Komponente zur klaren und deutlichen, der begrifflichen Erkenntnis.®
Baumgarten hatauch bereits den Punkt betont, dass die begriffliche Erkenntnis ver-
armend ist und uns immer nur eine reduzierte Variante unserer reichen Erfahrung
wiedergeben wird. Deswegen méchte ich hier also die Tradition der Asthetik unbe-
dingt einmal deutlich markieren und finde es wichtig, dass wir diesen Prozess des
Vereindeutigens auch irgendwie wieder riickgingig zu machen versuchen. Nicht
zuletzt weil unsere neoliberal beeinflusste Gesellschaft und damit leider auch all
unsere Bildungserwartungen dazu tendieren, dass es eine richtige Methode gibr,
eine richtige Antwort. Auch unsere Logik basiert ja auf dem Satz des Widerspruchs.
Meiner Auffassung nach ist es ein ganz wichtiger Bildungsauftrag, gerade auch im
Zeitalter der Digitalisierung, dass wir die Grundziige des Humanen vermitteln, und
menschlich ist nun einmal nicht nur Vereindeutigung. Diese ist mechanisch und ef-
fizient, sie ist niitzlich, ja, aber sie ist nicht menschlich. Das Ziel sollte also sein, dass
sich in dieser Hinsicht Wege dafiir er6ffnen, die Ambiguitit, die Vielfalt als das Ge-
genteil der Vereindeutigung auf irgendeine Weise ebenso didaktisch realisierbar zu
machen. Dafiir erscheinen mir dsthetische Zuginge sehr relevant und wichtig zu
sein.

Bezogen auf die beschrinkte Richtigkeit unseres Denkens gilt zudem, wenn
man dazu auf die Zen-Texte zuriickkommt, dass auch der Zen-Buddhismus die
Denkfigur des ausgeschlossenen Dritten im Prinzip umfasst. Es kann also auch
dort in einem ersten Schritt nur >A oder Nicht-A« sein. Aber im Zen-Buddhismus
gilt zugleich, dass die Entscheidung, ob es>A oder Nicht-A«ist, immer kontextuell
ist, sie wird immer von jemandem getroffen. In dem einen Kontext kann es also >A<,

8 An diesem historischen Zusammenhang kniipft auch Krebs an; in diesem Band S. 41-52 bzw.
2021: speziell 72—-78.

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

in einem anderen >Nicht-A« sein. Beide Kontexte behalten dabei — anders als in der
traditionellen europiischen Logik — jeweils ihre Geltung. Durch dieses Mitdenken
der vielen Stufen der Kontextualitit im Zen-Buddhismus fithrt das irgendwann
logisch in eine Art von Regress, den man denkerisch nicht mehr l6sen, sondern mit
dem man nur noch den Umgang einiiben kann. Das miindet letztlich in Demut, in
ein Akzeptieren des Nichtvorhandenseins einer Losung, einer Nicht-Antwort.

HD

Ich wiirde das dhnlich sehen und auch im Sinne der Aufklirung antworten: Aus-
tibung von Vernunft besteht immer auch im kritischen Mitbedenken der eigenen
Position. Anders formuliert: Die dsthetisch-leibliche Kultivierung oder Sensibilisie-
rung ist deswegen notwendig, weil ansonsten diese Bereiche unkultiviert bleiben,
und damit erscheinen die Bedingungen jedes Wissens beliebig und egal, und es
bleibt unverstanden, was in den Bereichen der Gefiihle, der Rhetorik usw. passiert.
Dann zahlt nur noch das Faktum oder nur noch Texte wiirden als gut beurteilt, die
Quantifizierbares behandeln und das am besten statistisch auswerten. Die Fihig-
keit, zwischen einem guten Text, auch guten Argumenten, und einem schlechten
Text bzw. schlechten Argumenten zu unterscheiden, wird dann gar nicht erst
ausgebildet. Das, was mindestens auch wichtig ist, was nicht selten sogar entschei-
dend ist, fillt dann einfach weg. Und deshalb ist es keineswegs nebensichlich, dass
man Kompetenzen oder wie auch immer man diese Fihigkeiten nennt, in diesen
Bereichen kultiviert. Zudem: Wir kénnten das Gute am Propositionalen oder der
Digitalisierung nicht erfassen, wenn wir nicht wiissten, was jene anderen Bereiche
bedeuten, also wenn wir nicht auch einen anderen Standpunkt einnehmen kénn-
ten. Auch mit den Vorteilen der Digitalisierung konnten wir nicht gut umgehen,
wenn wir das Gefithl hitten, dass es nur dies gibe.

PB

Ich will jetzt vielleicht noch einmal zuriickgehen zur Ambiguititstoleranz. Das wire
wohl auch das Bildungsziel, dasich selbst stark machen wiirde. Das méchte auch ich
gerne mit der Digitalisierung verkniipfen. In den 1980er Jahren gab es diesen cyber-
feministischen Traum, wobei das Internet noch ein Raum war, indem man sich kér-
perlos, konsequenzlos, vorurteilslos bewegen konnte. Wenn niemand weif3, wie ich
aussehe, dann kann ich z.B. Chat-Foren betreten und mich da véllig neu erfinden.
Dieser Traum war schnell ausgetriumt, denn das war und ist nicht so. Wir nehmen
die Situierung immer mit, die bestimmt weiter, wie ich mich ausdriicke oder in ak-
tuellen Kontexten wie etwa dem Metaversum zeigt sich empirisch, dass wir unsere
Avatare dann letztlich in der Tendenz doch so gestalten, wie wir tatsichlich ausse-
hen. Wir kénnten das, das wire die Hoffnung, vielleicht ablegen, aber aus irgendei-
nem Grund tun wir das eher nicht. Auch in diesen virtuellen Riumen gibt es dann
etwa korperliche Ubergriffe auf Avatare, die auch wirklich kérperlich/leiblich affi-

14.02,2026, 11:43:37. I

269


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

zierend und schlimm sind. Da steht die Rechtsprechung aktuell noch recht perplex
davor. Umgekehrt kann man das jetzt aber auch einfach als ein Phinomen nehmen,
das uns zeigt, dass digitale Situierung, also die digitalen Medien — ebenso fachdi-
daktisch potenziell emanzipatorisch — dazu da sind, uns wiederum genau diese Si-
tuierung vorzufithren. Dass diese eben mit uns mitkommt, und zwar immer, dass
wir die niemals ablegen konnen.

Zum Stichwort der Digitalisierung in der Schule haben wir ebenso Konzep-
te wie u.a. »digitale Ungleichheit«. Das bedeutet jedoch eben nicht nur, dass die
Schiiler:innen jeweils unterschiedliche Gerite haben, sondern dass fiir diese, selbst
wenn alle die gleiche technische Ausstattung hitten, auch zu Hause, sich immer
noch der jeweils spezifische, habituelle Zugang zu den Geriten dndert. Wir haben
alle verschiedene epistemische Zuginge zu der Technik - ich kann entweder ein
Tablet zu Bildungszwecken kompetent verwenden, oder ich kann es eben nicht, und
das hat etwas mit meinem sozialen Hintergrund zu tun. Oder dieser soziologische
Hintergrund fihrt dazu, dass ich z.B. algorithmisch diskriminiert werde, d.h.
dass mir in der Onlinewerbung nur die Gerite angeboten werden, die Menschen
mit meinem Bildungsstand und meiner finanziellen Kapazitit sich leisten konnen
oder eben nicht. Oder es wird anhand meiner IP-Adresse festgelegt, was fiir mich
relevant ist oder sein wird. Das sind Faktoren, die uns alle einschrinken und uns
zeigen, dass auch in der sogenannten digitalen Welt, die vermeintlich — wie vorhin
auch schon gehort — raum- und korperlos ist, durchaus unsere leibliche Situierung
sehr bedeutsam bleibt. Ambiguititstoleranz ist also auch auf das Spannungsfeld
zwischen Digitalem und Nicht-Digitalem (hierzu auch: Breil/Wobser 2023) bezogen
weiterhin von sehr grofier Bedeutung.

AZ

Ich versuche gerade, das irgendwie zusammenzudenken, wie wir von dem einen
Ende zu dem anderen kommen. Das eine Ende ist in dieser Hinsicht nimlich, dass
wir uns einig sind, dass wir die Dimension der Leiblichkeit stirker mit in den Unter-
richt tragen und als eine Bildungsaufgabe verstehen. Und das andere Ende ist, dass
die Ambiguititstoleranz, auch wenn ich selbst sage, dass man sie nicht einfach nur
als logisches Konzept verstehen kann, sondern diese Haltung auf besondere Weise
lernen muss, ja dennoch in erster Linie eine kognitive Aufgabe ist. Ich bin iiberzeugt,
dass es dazwischen einen Konnex gibt, aber ich sehe ihn noch nicht... Kurz gesagt:
Wie kommen wir von leiblich-kérperlichen Erfahrungsriumen zu einer Ambigui-
titstoleranz?

PB

Es gibt diese Rede von der empathy machine. Dieses Modell wird immer wieder her-
genommen (Bollmer 2017; Barbot/Kaufmann 2020), sobald man aktuell von virtual
reality spricht. Man kann sich so eine Brille aufsetzen und sich dann in irgendeine

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

Perspektive von jemandem oder in etwas hineinversetzen lassen, z.B. in einen Baum
oder auch einen Menschen, der zwei Meter grofer ist. Es gibt ebenso body-swap-An-
wendungen, bei denen sich zwei Menschen mit VR-Brillen gegeniiberstehen, aber
was beide sehen, ist quasi vertauscht. Also ich habe plétzlich die Perspektive meines
Gegeniibers und erfahre dann einmal, wie das ist, mir selbst zu begegnen. Ich ste-
he mir selbst gegeniiber — und ich merke dann z.B. erst einmal, ok, ich bin ja ganz
schoén klein. So ist das also — und andersherum. Das ist also die Idee, dass wir die-
se Medien dazu verwenden kénnen, um tatsichlich Perspektiven zu wechseln. Das
kann aber auch sehr schnell sehr problematisch werden: Wenn man das z.B. jour-
nalistisch einsetzt und sagt, so, jetzt schauen wir uns das einmal an, wie es ist, etwa
im Kriegsgebiet z.B. iiber die Strafde zu gehen... Also, solche eventuell anmafRenden
oder auch in gewissen Fillen ethisch verwerflichen Anwendungsversuche gibt es na-
tiirlich auch. Das wire jedoch die Richtung, in die man gehen kénnte, sobald man
hier dann sagt: Aber, naja, das ist schon ein Versuch, andere Perspektiven einzuneh-
men mit medialen Mitteln. Ob das letztlich gelingt, weif ich nicht.

HD

Das Gegenteil von Ambiguititstoleranz, also die Ambiguitits-Intoleranz, gibt es ei-
gentlich ja nur dann, wenn man zum Beispiel verdringt, dass alles, was heute ist,
morgen ggf. anders ist: Dass die Umstinde sich stindig dndern (obwohl sie oft sehr
ahnlich sind), dass das Material und unsere Kérper nicht immer gleich und nicht
die gleichen sind (obwohl diese doch »>in der Regelc verlisslich funktionieren). Inso-
fernist das Denken, das seine Riumlichkeit und Zeitlichkeit in meinem Sinne nicht
>weg-idealisiert¢, ebenso ein Modus, in welchem fiir die Ambiguitit sensibilisiert
wird.

FW

Gibt es noch weitere Fragen oder Anmerkungen? Ich selbst wiirde mich iiber Fra-
gen oder Kommentare freuen, die nochmals einzelne Aspekte aufgreifen wiirden...
Also mich beschiftigt immer noch, Patrizia, dieser Aspekt der jeweiligen Situiert-
heit und ich wiirde einmal versuchen — unabhingig davon, wie wichtig auch mir
der Gender-Kontext ist, in welchem Du den Aspekt eingefiihrt hast — diesen Zusam-
menhang auf den Umstand zu beziehen, dass es hier und jetzt das Abschlusspanel
zur Bildungsphilosophie und zu Fachdidaktik ist: Macht das Sinn, all die einzelnen
spannenden Aspekte, die Ihr aufgeworfen habt, auf eine Art der Situiertheit in der
Philosophie und ihrer Didaktik zu beziehen? Was wiirde mittels so einer Selbstan-
wendungsfigur herauskommen? Es wurde ja bislang so gesprochen, als seien die
einzelnen Punkte alle Desiderata, als wiirden die — noch — nicht in der Fachdidaktik
vorkommen. Zugleich wurden Bezugspunkte genannt, sei es zum Beispiel Angelika
Krebs, die vielleicht indirekt didaktisch denkt, die aber keine Fachdidaktikerin ist.
Wo wiren also fachdidaktische Anschliisse oder bestehen eher Fehlanschliisse, weil

14.02.2026, 11:43:37.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

es w.a. im interkulturellen Bereich oder fir die Bastelei bislang keine oder wenige
Vorarbeiten gibt? Das wiirde mich zum Abschluss besonders interessieren.

PB

Also, ich kann einmal versuchen, darauf zu antworten. Ich selbst frage mich nimlich
auch, was man jetzt damit macht... Es wire ja etwas leicht, zu sagen, dass wir jetzt
alle aus unseren bestimmten Standpunkten gesprochen haben, und das steht alles
nebeneinander, ohne dass wir uns widersprechen, aber wir fithren dasjetzt alle fort,
ggf. bis zu Schulbildungen, und dann ist das jeweils wieder etwas Eigenes. Dann
besteht etwa die Gefahr vieler kleiner fachlicher Subkulturen. Eine mogliche Ant-
wort auf dieses Problem kénnte ein anderes feministisches Konzept sein, nimlich
das von Karen Barad (2018), die sogenannten >Diffraktion<, womit they sagt, okay,
es geht jetzt darum, dass diese verschiedenen Theorien nicht nur nebeneinander
stehen bleiben, jedoch auch nicht darum, sie gegeneinander auszuspielen, sondern
sie zu nehmen und sie durcheinander zu lesen — sozusagen. Ich suche eben nach
solchen Punkten, an denen wir iiberhaupt miteinander in ein Gesprich kommen,
um zu gucken, was dort dann entsteht... Also das geht dann vielleicht auch in die
Richtung der Interdisziplinaritit, wenn auch vor allem intradisziplinir etwa inner-
halb der frithen integrativen Grundlagenmodelle (Martens 2003; Rohbeck 2008; als
Uberblick auch: Runtenberg 2016) in der Fachdidaktik selbst.

AZ

Oder, vielleicht ja auch uiber die fachdidaktischen Ansitze hinaus. Ich habe jetzt ge-
rade, als Du, Patrizia, gesprochen hast, gedacht, dass eine situierte Abhingigkeit
auch im Zen eine Rolle spielt. Da hat man klare Berithrungspunkte. Davon ausge-
hend konnte man das alles dann auffichern und uberpriifen, inwiefern beides et-
was miteinander zu tun hat. Ich bin zwar nicht gut eingelesen, aber ich kenne kaum
eine fachdidaktische Position, in der es vor allem um die Behandlung interkulturel-
ler Texte geht. Ich will niemandem Unrecht tun, vielleicht gibt es das®, aber selbst
in der akademischen Fachphilosophie ist dieser Schwerpunkt ja noch selten. Das
ist vielleicht eher eine Zeitfrage, bis das >durchgesickert« ist in die Didaktik. Aber
auch ich wiirde hier Intra- und vor allem Interdisziplinaritit stark machen, denn
ich glaube, dass andere Ficher das punktuell schon gut machen. Auch wir brauchen
die anderen Ficher und Kenntnisse, wenn wir unser Unterfangen ernst nehmen; et-
wa brauchen wir die Kunst, sobald wir sagen, dass wir shandwerkliche« Fihigkeiten
im Sinne des Bastelns auch stirken wollen — und dafir gibt es ja schon ganz tolle
fachdidaktische Modelle (Bussmann/Breitwieser 2024; ZDPE 4/2023). Warum dann
nicht gezielt stirker in den Dialog treten?

9 Dazu eine nachtragliche Anmerkung — es gibt fast immer mehr, als man so denkt, in diesem
Kontext u.a.: Bartsch (2017); Glitza (2018); Gorg (2021).

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

PB

Ich glaube, dass das ganz wichtig ist, dass es auch wirklich ein Dialog ist, und nie-
mand denkt, dass Interdisziplinaritit so funktioniert, dass ich mir blofk einen ande-
ren Kontext einfach nur aneigne, sondern es sollte tatsichlich eine Zusammenarbeit
sein.

Corinna Jacobi (ALP Dillingen)

Also von Interdisziplinaritit fithrt das jetzt vielleicht etwas ab, aber ich habe, wenn
ich Ethik in der Oberstufe unterrichte, immer sehr gute Gesprache mit den Phy-
sik-Kolleg:innen, denn da haben wir ja Themen wie mechanistisches Weltbild oder
Quantenphysik usw. Und ein Kollege sagt mir dann u.a., dass etwa das quanten-
mechanische Weltbild in unserem Denken noch gar nicht angekommen sei, dass
das itberhaupt nicht vorkomme, in unserer philosophischen Welterklirung. Wenn
ich jetzt auf die Diskussion vorhin, dass im Japanischen sowohl >A« als auch >Nicht-
Ackontextbedingt Geltung haben, Bezug nehme, dann ist das genau das, was z.B.
in der modernen Physik mit dem Doppelspaltexperiment™ beschrieben wurde. Ich
habe einen Kollegen gefragt, wie Kant wohl geschrieben hitte, wenn er die Quan-
tenphysik bereits gekannt hitte. Mit Blick auf Aspekte der Interdisziplinaritit frage
ich mich, wer sich denn damit iberhaupt beschiftigt?

PB
Also, ganz konkret arbeitet tatsichlich Karen Barad »quantenphilosophischs, they
macht genau das.

AZ
Es gibt auch Biicher zu Physik und Zen! [Lachen]

FW

Okay, wenn es jetzt keine Fragen mehr gibt — wir sind ja alle jetzt auch, Quanten hin
oder her, etwas miide [Schmunzeln] —, witrde ich vorschlagen, dass alle fiinf Teilneh-
mer:innen unseres Runden Tischs noch ein kurzes Abschlussstatement formulieren
zu einem ausgewdhlten Aspekt, der Euch noch beschiftigt.

HD
Puh!, ja, also ein Lieblingswort von mir ist JAmbiguititstoleranz« — und das finde ich
jetzt noch wichtiger als vor unserem Austausch.

10 Fiir einen ersten Uberblick hierzu: https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
[15.01.2025].

14.02.2026, 11:43:37.

273


https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Doppelspaltexperiment

274

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

PhTh

Ja, mir ist der Gedanke gekommen, dass unsere Schule, ja, unsere Bildungskultur,
letztlich unsere gesamte Gesellschaft diese Vereindeutigung so stark bevorzugt. In
der Schule ist als eine Gegenrede zu vermuten: >Das ist ja alles schén und gut, was
Thr hier erzihlt, aber wie soll man das benoten?« Und: >Das kann man einmal in der
Projektwoche machen!< Und das ist ja auch vollig verstindlich und legitim, ich weif3
das aus meiner Zeit als Lehrer: Viele schone Dinge muss man da iiber Bord werfen,
weil man merke, die institutionellen Bedingungen lassen das einfach nicht zu. Aber
wir haben hier und jetzt einen freien Raum, um iiber all das nachzudenken. Und da
merken wir, wie stark die Vereindeutigung und Bewertbarkeit in schulischen Bil-
dungsvorstellungen verankert ist. Das ist auch ein Ausdruck unserer Situiertheitim
Bildungssystem im Allgemeinen.

FW

Wenn ich einmal kurz dazwischenfunken darf, ich wiirde Dir widersprechen bei sol-
chen Sitzen wie, dass wir alle einer Meinung seien, das ist — denke ich — noch nicht
einmal in diesem Raum so eindeutig der Fall. Dazu gibt es auf dieser Tagung selbst
wahrlich kein iberbordendes Interesse an diesen Uberlegungen., Inhaltlich wie me-
thodisch ist das freilich eine Ausnahme, dass wir diesen Konsens haben. Also wie
verhilt sich iiberhaupt das, was hier jetzt stattgefunden hat, zu der Konferenz im
Ganzen oder auch zu vorherigen Beitrigen unseres Panels. Soviel zu jenem erhoft-
ten Aspekt des Dialogs; also wo sind iiberhaupt Leute, die uns radikal widersprechen
wiirden... Jetzt bin ich ebenso in dieses merkwiirdige >Wir< hinein gestolpert, aber
das ist eine interessante Frage.

CwWw

Nur kurz, ich habe ja auch ein Plidoyer dafiir gehalten, in der Fachdidaktik und im
Unterricht die Bereiche dessen, was verhandelt wird u.a. auf psychologische The-
men auszuweiten. Ferner klingt Ambiguititstoleranz, Vielfalt usw. natiirlich erst
einmal gut, aber ich merke, wie sich in mir ein gewisser Widerstand regt und um am
Ende noch einmal etwas Ol ins Feuer zu giefRen, méchte ich sagen: Wenn wir nun
einmal die Vernunft als eine gemeinsame Klammer nehmen, dann wire fiir mich
immer die Verbindung zum Guten zentral. Ich weif3, dass das ein Fass ohne Boden
ist, darauf gehe ich nicht ein, aber Vernunft kann danach ohne Bezug auf das Gute
nicht gedacht werden. Und wenn wir dariiber reflektieren, kommen wir eben doch
wieder in einen diskursiv-propositionalen Austausch, wobei es sich lohnt ebenso
normative Positionen zu vertreten zu Fragen des Guten oder des Schlechten. Ganz
im Gegensatz zu: Nein, es hat alles einfach irgendwie den gleichen Wert. Diese Kon-
troversitit eines sokratischen Philosophierens witrde ich nicht aufgeben, sondern es
lohnt sich, die Haltung ausgehend von einer breiteren Erfahrungsbasis, der wir uns
hier gewidmet haben, weiter beizubehalten.

14.02,2026, 11:43:37. I


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

PB

Ich weifd nicht, was >Vernunft« ist und muss dariiber noch linger nachdenken - ich
bin froh, dass dazu niemand genauer nachgefragt hat. Ich selbst habe das Gefiihl,
dass wir die Kultivierung der Vernunft implizit alle zu einhellig akzeptiert haben als
eigentliches philosophisches Bildungsziel. Ich wiirde weiter dariiber nachdenken,
wie zentral der Begriff der Vernunft iiberhaupt und ebenso in Bezug auf all das heute
hier Besprochene letztlich ist.

FwW
Was hast Du gegen die Vernunft, Patrizia? [Lachen]

PB
Naja, zumindest nichts, was hilft. [Lachen]

CwW
Was verstehst Du iiberhaupt unter Vernunft, Patrizia! [Lachen]

FW
Du hittest auch sagen konnen: >Das geht Dich gar nichts an!< [Schmunzeln]. Anna,
bitte...

AZ

Ich schliefde noch einmal an, an das, was Du gesagt hast, Florian — sind wir uns jetzt
einig oder nicht? Aus meiner Sicht ist es schon wichtig, dass wir uns bei aller Kon-
troversitit auch ein gewisses Wir-Gefiihl erhalten. Ich weif? nicht, woher IThr den
Begriff der Ambiguititstoleranz kennt, aber ich kenne ihn von Thomas Bauer (2018)
und der hat eben auch beschrieben, dass der reine Wille zur Diversifizierung und
zur Pluralisierung manchmal auch in die komplett falsche Richtung wirke, nimlich
dann, wenn wir ihn mit der Vereindeutigung koppeln, also einfach nur die Schub-
laden vervielfiltigen. Denn auch wenn es ganz viele Schubladen gibt, dann sind es
doch immer noch Schubladen! Nur weil ich sage, wir miissen aber auch noch diese
oderjene Gruppe beachten, oder wir brauchen jetzt aber noch ein Kapitel zu Zen und
eins zu Neurowissenschaften und eins zur Digitalisierung oder auch zur Digitali-
tit, dann gewinne ich am Ende nichts. Also, der analytische Zugang will immer die
Differenzen und die Kategorien — und wir miissen, das glaube ich schon, viel Kraft
aufwenden, gerade auch Gemeinsamkeiten zu betonen und zu wiirdigen. Denn an-
sonsten kommen wir wieder in diese Haltung, dass wir sagen, wir machen jetzt doch
wieder etwas Neues, wodurch alles divers, plural und bunt wird, aber dann kommen
wir aus jenem Grundfehler nicht heraus, den wir machen: den einer iibertriebenen
Vereindeutigung.

14.02.2026, 11:43:37.

275


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

FW
Vielen Dank, Euch Fiinfen, aber auch allen Personen im Raum [Klopfen]!

Literatur

Barad, Karen (2018): »Diffracting diffraction: Cutting together-apart, in: Birgit M.
Kaiser/Kathrin Thiele (Hg.), Diffractive Worlds — Diffractive Readings. Onto-Episte-
mologies and the Critical Humanities, London, S. 4—23.

Barbot, Baptiste/Kaufmann, James C. (2020): »What makes immersive virtual real-
ity the ultimate empathy machine? Discerning the underlying mechanisms of
changec, in: Computers in Human Behavior, 111, 106431, https://doi.org/10.1016/j.c
hb.2020.106431.

Bartsch; Markus: »Interkultureller Polylog«, in: Nida-Riimelin, Julian/Spiegel, Irina/
Tiedemann, Markus (Hg.) (2017), Handbuch Philosophie und Ethik. Bd. 1: Didaktik
und Methodik. Paderborn, 2. Aufl., S. 119-125.

Bauer, Thomas (2018), Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Stuttgart.

Bollmer, Grant (2017), »Empathy machinesc, in: Media International Australia, 165(1),
S. 63-76, https://doi.org/10.1177/1329878X17726794.

Breil, Patrizia/Wobser, Florian (2023), »Postdigitale Bildung im Philosophie- und
Ethikunterricht? Interdisziplinire Befunde und Deutungen zu Chancen und Ri-
siken einer Entwicklung der Gegenwartc, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie
und Ethik, 4, S. 95-105.

Bussmann, Bettina/Breitwieser, Anna (2024): »Bildung im Anthropozin. Epistemi-
sche Kompetenz als ficheriibergreifendes Lehr- und Lernziel«, in: Florian Wob-
ser (Hg.): Anthropozin. Interdisziplinire Perspektiven und philosophische Bildung.
Frankfurt a.M./New York, S. 137-154.

de Beauvoir, Simone (2018 [1949]), Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 18.
Aufl., Reinbek bei Hamburg.

Depner, Hanno (2011), Kant fiir die Hand. Die>Kritik der reinen Vernunft« zum Basteln und
Begreifen. Mit Anleitung und 12 Bogen Bausatz, Miinchen.

Depner, Hanno (2019): Wittgensteins Welt selbst hergestellt. Der »Tractatus< als Turm zum
Basteln und Begreifen, Miinchen.

Glitza; Ralf (2018): Kulturelle Bildung in der Mitte der Gesellschaft. Zum Spannungsfeld
einer interkulturell-hermeneutischen und heterotopisch-differenzmodalen Philosophiedi-
daktik am Beispiel der Ethik Immanuel Kants und traditioneller konfuzianischer Sittlich-
keitskonzeptionen. Bochum.

Gorg, Erdmann (2021): »Islamische Philosophen im Philosophieunterricht am Bei-
spiel eines Gottesbeweises Ibn Sinas, in: Albus, Vanessa/Glitza, Ralf (Hg.): Kul-

14.02.2026, 11:43:37.


https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794
https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1016/j.chb.2020.106431
https://doi.org/10.1177/1329878X17726794

Breil, Depner, Thomas, Wilhelm, Zschauer: Vernunft ist mehr... - Round Table Passau

turelle Phinomene und philosophische Herausforderungen. Impulse fiir Bildungsprozes-
se in Theorie und Praxis. Bochum, S. 71-88.

Hastedt, Heiner (2005): Gefiihle. Philosophische Bemerkungen, Stuttgart.

Heisig, James W./Kasulis, Thomas P./Maraldo, John C. (2011), Japanese Philosophy. A
sourcebook, University of Hawai’i 2011.

Krebs, Angelika u.a. (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel.

Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken, Frankfurt a.M.

Merleau-Ponty, Maurice (2010 [1945]), Phinomenologie der Wahrnehmung, 6. Aufl.,
Berlin.

Martens, Ekkehard (2003), Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophie-
ren als elementare Kulturtechnik, Hannover.

Murdoch, Iris (2023 [1970]), Die Souverinitit des Guten. Berlin.

Ortner, Hanspeter (2017), »Semiotisierung und Semantisierung von Erfahrung,
Weltsicht und Wissen in literarischen Texten, in: Anne Betten/Ulla Fix/Berbeli
Wanning (Hg.): Handbuch Sprache in der Literatur, Berlin, S. 290-309.

Rohbeck, Johannes (2008): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lehven und Lernen, Paderborn.

Wilhelm, Christian (2025), »Wie die Philosophiedidaktik von der Psychologie pro-
fitieren kannc, in: Linda Merkel/Markus Tiedemann (Hg.): Probleme statt Fiicher.
Interdisziplinaritit im Ethik- und Philosophieunterricht, Dresden, S. 27-42..

Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik (ZDPE) (2023), 4, Interdisziplinaritit.

14.02.2026, 11:43:37.

277


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 11:43:37.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

