Rezensionen

turelle Faktoren erschwert wird. Wihrend er auf der
Basis eines ethnographischen Ansatzes fiir eine indi-
vidualorientierte Herangehensweise an kulturspezifische
Gesundheitsvorstellungen plddiert, betont er gleichzeitig
deren Grenzen: Hiirden wie die Kosten fiir Vorbeugung,
Therapie und Versicherung oder der hiufig ungeklirte
rechtliche Status der Migrantinnen.

Auch Jennifer S. Hirsch stellt im 8. Kapitel (229-
257) die Gesundheit von Migranten in direkten Zu-
sammenhang mit Armut und sozialer, politischer und
rechtlicher Marginalisierung und pladiert dafiir, dass
Ethnologen sich als Fiirsprecher und Anwilte der Er-
forschten engagieren sollten. Sie betont besonders die
mit der Forschung einhergehende ethische Verpflich-
tung, die Dynamik zwischen Kultur, politischer Wirt-
schaft, Migration und Gesundheit herauszuarbeiten und
dabei auch nicht die Konflikte innerhalb von Migran-
tengemeinschaften auflen vor zu lassen.

Auch der letzte Beitrag des Bandes (259-294) von
Richard A. Shweder befasst sich mit ethischen Frage-
stellungen, indem er anhand von kontroversen Fallbei-
spielen zum gesellschaftlichen und juristischen Umgang
mit verschiedenen Migrantengruppen die Frage aufwirft,
inwieweit die Forschung durch den Nationalstaat, in
dem sie stattfindet, determiniert ist. Am Beispiel von
Schulverweigerern der Amish in Wisconsin, Tieropfern
einer Santeria-Gemeinde in Florida, der rituellen Ver-
wendung von Peyote bei nordamerikanischen Indianern,
dem Kiissen der Genitalien ihrer Sohne bei Afghanen in
Maine und der operativen Verdnderung der Genitalien
somalischer Frauen in Seattle macht er deutlich, dass
Rechte wie die freie Religionsausiibung, die Privatheit
der Familie und die Rechte von Eltern iiber ihre Kin-
der in Konflikt mit den US-amerikanischen Normen
und Gesetzen geraten konnen und dass Ethnologen in
diesen Fillen als Vermittler agieren konnen. Bedauerli-
cherweise bleibt dieser Beitrag somit trotz der enormen
Bedeutung religioser Raume fiir Migranten der einzige,
der sich mit Religionen und deren Anpassung an die
stadtische Umgebung befasst.

Insgesamt eignet sich das Buch “American Arriv-
als”, das Beitrdge der wichtigsten US-amerikanischen
Wissenschaftler zu diesem Thema vereint, als Einstiegs-
literatur in die Bandbreite ethnologischer Migrationsfor-
schung im nordamerikanischen Raum und regt gleich-
zeitig dazu an, grundsitzlich iiber die Besonderheiten
ethnologischen Forschens nachzudenken. Nicht jeder
der Beitrige vermag dem in der Einleitung angekiindig-
ten Programm gleichermaflen gerecht zu werden. Aber
auch jene Kapitel, die weniger dezidiert auf die Beson-
derheiten der Ethnologie eingehen oder die versproche-
nen Zukunftsperspektiven vernachlidssigen, thematisie-
ren interessante Forschungsfragen, zu denen Ethnologen
einen Beitrag leisten kdnnen. Heike Drotbohm

Gerber, Peter R., und Heinz Lippuner (Hrsg.):
Unsere Kindheit — unsere Zukunft. Indianische Stimmen
aus Kanada und den USA. Frauenfeld: Verlag Im Wald-
gut, 2001. 176 pp. ISBN 3-7294-0315-X. Preis: € 19,00

Anthropos 100.2005

am 12.01.2026, 05:18:00.
m

599

Hiufig nimmt ein Projekt mehr Zeit in Anspruch, als
urspriinglich von den Machern dafiir eingeplant wurde.
Dies trifft auch auf die vorliegende Publikation zu, die
auf Texten basiert, welche zwischen 1985 und 1992
entstanden. Die Beitrdge der mehrheitlich indianischen
Autoren, zu denen neben Schilderungen der eigenen
Kindheit und Jugend auch analytische Texte zdhlen,
haben jedoch nicht an Aktualitit verloren.

Wie in der Einleitung die Herausgeber Peter Ger-
ber, der am Voélkerkundemuseum der Universitit Ziirich
als Kurator die amerikanischen Sammlungen betreut,
und Heinz Lippuner, Titularprofessor fiir Neuere Deut-
sche Literaturwissenschaft an der Universitdt Ziirich,
erldutern, wurden die 21 Beitrdge entsprechend ihrem
Inhalt in vier Kapitel gegliedert. “Leben auf der Re-
servation” beginnt mit zwei kurzen Riickblicken in die
Vergangenheit der Lubicon-Cree im Norden Albertas.
Eduard Laboucan und Charles Letendre berichten iiber
die Zerstorung ihres Lebensraumes durch die OI- und
Holzindustrie, die ihnen ein Auskommen als Jdger und
Trapper unmoglich machte, und von ihrem Kampf fiir
ein eigenes Reservat. Anschliefend kommen Angehori-
ge der beiden nachfolgenden Generationen der Lubicon
zu Wort. Roseline Daniels verbrachte die ersten Le-
bensjahre bei ihrer Grof3familie, bevor sie im Alter von
sieben Jahren in eine Internatsschule geschickt wurde.
Trotz des damals rigiden Schulsystems bewahrte sie ihre
indianische Identitét, lieB sich als Lehrerin ausbilden
und unterrichtete indianische Kinder an verschiedenen
Schulen. Aufgrund der Trennung der Eltern und des
Berufs seiner Mutter Roseline lernte ihr Sohn Danny
Johnstone viele Orte kennen. Das Leben im Reservat
Montreal Lake gefiel ihm aufgrund der Jagd- und Fisch-
fangmoglichkeiten sehr. 1991 lebte er in der Stadt, wo
er sich wegen der stindigen Unruhe nicht wohl fiihlte;
zudem hatte er Alkoholprobleme.

Wie wichtig im Zusammenhang mit der Ubersied-
lung von einem Reservat in die Stadt der Halt in-
nerhalb der Verwandtschaft und die Wahrung der tra-
ditionellen Kultur ist, wird im Kapitel “Familie und
Gesellschaft” thematisiert. So schildert die Cree Freda
Ahenakew zunichst ihre eigene Kindheit, die sie groB-
tenteils mit der Grof3familie verbrachte, wenn man von
einem einjdhrigen Internatsaufenthalt absieht. Als Teen-
ager musste sie ein Internat in Prince Albert besuchen,
doch sie brach die Schule vorzeitig ab und heiratete.
Trotz ihrer 12 Kinder fand sie noch Zeit fiir einen
nachtriglichen Schulabschluss und einige Universitéts-
kurse. Ein Lehrerdiplom und ein Magistergrad in Lin-
guistik folgten. Sie bedauert es, nicht an alle ihre Kinder
die Cree-Sprache weitergegeben zu haben. Der Tlingit
Rudy James, der unter anderem Prisident einer Regio-
nalgruppe der Alaska Native Brotherhood ist, analysiert
in seinem Beitrag die Situation der Kinder und Ju-
gendlichen seiner Ethnie. Nach einer kurzen Erwédhnung
der Probleme der Jugendlichen wie Alkohol-, Drogen-
und Medikamentensucht und der hohen Selbstmordrate
erldutert er einige Aspekte der traditionellen Kultur der
Tlingit. AnschlieBend beschreibt er die Verdnderungen,
die sich fiir die Tlingit durch den Kontakt mit den

3 geschltzter Inhalt.
mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599

600

Weillen ergaben. Darauf aufbauend geht er erneut auf
die Schwierigkeiten der Heranwachsenden ein. Weil die
Losungsansitze von Staat und Regierung, die auf die
Jugendlichen selbst abzielten, bislang kaum Wirkung
gezeigt haben, plddiert James fiir einen ganzheitlichen
Ansatz: Wenn Gesellschaft und Kultur der Tlingit ins-
gesamt gestidrkt werden, hilft dies auch den Heranwach-
senden.

Das umfangreichste Kapitel, “Vom Kind zum Heran-
wachsenden”, enthilt Beitrdge, die sich auf die friihere
Lebensweise bzw. auf den teilweisen Erhalt und die
Wiederbelebung alter Traditionen beziehen. Der einzige
nichtindianische Autor, der Ethnologe Peter Bolz, wid-
met sich der Initiation bei den Lakota. Ubergangsriten
von der Kindheit zum Erwachsenen waren im nordame-
rikanischen Plainsgebiet nicht so stark ausgeprigt wie in
manchen anderen Kulturarealen. Bei den Jungen wurden
sie beispielsweise durch die Suche nach einem Schutz-
geist und die Aufnahme in einen Ménnerbund vollzogen.
Heutzutage dienen andere gesellschaftliche Ereignisse
diesem Zweck, wie z. B. die Teilnahme an Powwows,
die Durchfiihrung der Hunka-Zeremonie, die sich von
einer rituellen Adoption zu einer Pubertitszeremonie
gewandelt hat, sowie das Durchstechen der Ohrlidpp-
chen von Kindern, das Durchbohren der Brusthaut von
jungen Minnern oder die Opferung von Hautstiicken
aus den Armen junger Frauen wéhrend des Sonnen-
tanzes. Auf diese Weise werden die Heranwachsenden
in die Lakota-Gesellschaft integriert und ihre ethnische
Identitdt gestdrkt. Wie ein Entwicklungsweg vom Kind
zur Frau bei den Lakota aussehen kann, schildert die
1945 geborene Irvine R. Twin. Das Streben nach kultu-
reller Harmonie zieht sich wie ein roter Faden durch
ihr Leben. Dieses kann sich darin duBern, dass man
aus der euro-amerikanischen und der Kultur der Lakota
sinnvolle Elemente aufnimmt, mit Verinderungen bei-
behilt oder wiederbelebt sowie entsprechende Kompo-
nenten kombiniert, hier z. B. eine christliche Taufe und
eine Namensgebung wihrend einer Hunka-Zeremonie
im Abstand von ungefihr zwei Monaten. Der Beitrag
des inzwischen verstorbenen Mohawk Ron LaFrance
beschiftigt sich speziell mit der schulischen Erziehung
und Ausbildung von Kindern und Jugendlichen india-
nischer Abstammung in den USA. Nachdem er auf
historische Aspekte der indianischen Schulbildung so-
wie auf Schulbildungsberichte aus den 1950ern und
1960ern eingeht, erzihlt er von seinen Erfahrungen als
Mitbegriinder einer alternativen Schule, der Akwesasne
Freedom School. Als Vorsteher nahm er von 1981-1983
an der Anfangsphase dieser Schulform teil, die insofern
ebenfalls einen ganzheitlichen Anspruch hatte, weil sie
nicht nur die Bildung der Jugend, sondern auch die
Zukunft der Mohawk im Allgemeinen beriicksichtigte.
Die beiden folgenden Texte sind sehr kurz gehalten.
Trina Stacey hat sowohl die Kahnawake Survival School
auf dem gleichnamigen Mohawk-Reservat als auch eine
Schule auflerhalb dieses Territoriums besucht und zieht
einen Vergleich zwischen ihnen. Dagegen besuchte der
Cree Dwight Gladue nur 6ffentliche Schulen in Stiddten.
Trotz einiger positiven Erfahrungen entschied er sich im

Rezensionen

inneren Konflikt fiir die Beendigung der Schule, um sei-
ne Zeit mit den GroBeltern auf der Fallenstrecke zu ver-
bringen. Gail Bear-Cuthand, eine Plains Cree, gibt einen
Einblick in ihre Erfahrungen als Lehrerin mit einem
bikulturellen Ausbildungssystem in Saskatchewan. Nach
Hintergrundinformationen iiber die historische Entwick-
lung des indianischen Bildungswesens stellt sie Erleb-
nisse aus ihrer Berufstitigkeit dar; im Mittelpunkt ste-
hen die Konflikte und Probleme, welche der integrierte
Schulunterricht der indianischen Kinder in den stadti-
schen Schulen und die allgemeine Integrationspolitik
der Regierung verursachten, sowie die Reaktion der
Betroffenen, die durch Tagungen, Workshops, Offent-
lichkeitsarbeit, Publikationen und durch die Griindung
von Bildungsinstitutionen Losungsansitze suchten und
fanden. In ihrem zweiten Beitrag bezieht Freda Ahena-
kew Position zur Wiederbelebung und zum Erhalt india-
nischer Sprachen in Saskatchewan. Thr Versdumnis, die
eigenen Kinder Cree zu lehren, fiihrte zu ihrem heutigen
Engagement fiir “ererbte Sprachen”.

Das vierte und letzte Kapitel, “Zwischen zwei Wel-
ten”, setzt sich aus Schilderungen unterschiedlicher Le-
benserfahrungen zusammen. Den Anfang machen Wen-
dy und Keith Philip Bear, zwei der vier Kinder von Gail
Bear und Bernard Bear. Wihrend der Text von Wendy,
die als Stadtkind erst nach und nach alle Bereiche der
indianischen Kultur kennenlernt, eine positive und heile
Welt vermittelt, ist der Beitrag ihres Bruders dagegen
ein vorsorglich geschriebener Abschiedsbrief, dessen In-
halt anschlieBend von der Mutter erldutert wird. Keiths
Probleme begannen erst im letzten Highschool-Jahr mit
Alkohol- und Drogenkonsum sowie einer moglicher-
weise erblichen Erkrankung an manischer Depression,
die zu mehreren stationdren Klinikaufenthalten fiihrte.
Besonders traumatisch wirken Ruth Elizabeth Spences
Krankenhauserfahrungen, da sie 1925 schon im Alter
von sieben Jahren ohne Englischkenntnisse eingelie-
fert wurde. Nach weiteren stationdren Behandlungen
besuchte sie eine Internatsschule und war selten da-
heim. Die Chancen fiir eine gute Ausbildung waren
fiir indianische Jugendliche damals gering, haben sich
aber ihrer Ansicht nach in den letzen Jahren gebessert.
Dancing Water Sandy ist eine Shuswap und lebt in Van-
couver. Auch in ihrem kurzen Text wird deutlich, wie
schwierig der Erhalt einer ethnischen Identitit sein kann.
Einerseits kennt sie das Reservat und die Familie durch
regelmiBige Besuche, bei denen sie durch Erzdhlungen
Informationen iiber friihere Zeiten erhélt; andererseits ist
sie relativ hellhdutig und fiihlt sich bei Powwows nicht
ganz wohl, da sie ihre indianische “Muttersprache” nicht
kann. Obwohl Doreen N. Boutilier frankokanadische
Eltern hat, gibt es unter ihren Vorfahren wahrscheinlich
auch Micmac, und ihre zeitweilig beste Freundin gehorte
zu dieser Ethnie. Thr Bericht iiber das Alltagsleben ei-
nes Teenagers wirkt sehr negativ: Sowohl ihre Eltern
als auch die ihrer Freundin waren geschieden, beide
Viter tranken viel und wurden dann gewalttitig, d. h.
sie bedrohten z. B. Familienmitglieder mit Waffen und
feuerten diese im Haus ab. Weitere Themen, die sie an-
spricht, sind Drogenkonsum, Selbstmord und psychische

Anthropos 100.2005

am 12.01.2026, 05:18:00.
m

3 geschltzter Inhalt.
mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599

Rezensionen

Probleme. GroBere Schwierigkeiten aus der eigenen Ju-
gend erwihnt Bernard Ominayak, Gemeindeprisident
der Lubicon-Cree, nicht. Allerdings beendetete er die
Schule nicht, weil er sie nicht mochte und lieber auf der
Fallenstrecke war. Als eigentlich guter Schiiler wurde er
jedoch von den Altesten zur Gemeindearbeit angeregt.
Seine Kinder ermuntert er zum Schulbesuch; da sie in
der Gemeinde bleiben wollen, betreffen ihn die geringen
Beschiftigungsmoglichkeiten dort auch personlich. Der
letzte Beitrag des aus dem Pueblo Jemez stammenden
Joe S. Sando stimmt den Leser wieder optimistischer.
Seiner Meinung nach hat ihm die Schule nicht allzu-
viel gebracht, er nutzte aber die aus seiner Teilnahme
am 2. Weltkrieg resultierenden finanziellen Moglichkei-
ten zum Collegebesuch und studierte spiter. Von sei-
ner eigentlichen medizinischen Ausrichtung kam er ab,
als er den Mangel an Unterrichtsmaterialien iiber die
Geschichte nordamerikanischer Ureinwohner erkannte.
Heute schreibt er iiber die Pueblo-Indianer und hilt Vor-
lesungen an verschiedenen Institutionen. Der berufliche
Bereich ist nur ein Teil der euro-amerikanischen Welt,
in der er lebt, so wie die Beherrschung seiner Mutter-
sprache und die Partizipation an Pueblo-Zeremonien nur
eine Facette seiner indianischen Welt darstellt.

Das Buch schlieit mit einem kurzen Anhang, der
die Bildlegenden zu den Illustrationen von John Fadden
Kahionhes, ein Glossar, Anmerkungen der Herausgeber
und ein Literaturverzeichnis enthilt. Bei der Publikation
handelt es sich im Unterschied zu anderen thematisch
verwandten um eine Sammlung von sehr verschiedenen
Beitridgen. So kommen sowohl alte als auch junge Indi-
viduen zu Wort, deren Schulbesuche in unterschiedliche
Perioden fallen und die zudem teils eher positive oder
negative Erinnerungen bzw. Erfahrungen beziiglich ih-
rer Kindheit und Jugend haben. Aulerdem @uflern sich
Personen, die sich z.B. beruflich mit dem Fachgebiet
beschiftigen. Dadurch erhilt der Leser eine gute all-
gemeine Einsicht in die Materie und die damit ver-
bundenen Probleme. Daher kann man das Buch jedem
empfehlen, der sich fiir das Thema interessiert.

Dagmar Siebelt

Gonzalez Carré, Enrique: Ritos de transito en el
Pert de los Incas. Lima: Lluvia Editores; IFEA, 2003.
143 pp. ISBN 9972-627-50-0. (Coleccion Biblioteca
Andina de Bolsillo, 18)

Este nuevo libro de Enrique Gonzdlez Carré estd
dedicado a los ritos de paso en el Pert incaico. La
premisa bésica que subyace cada una de sus paginas
es que existié un ciclo ritual fuertemente establecido,
cuyo patrén general se hallaba plenamente difundido y
tan solo sufria ligeras variaciones locales en cada pueblo
que componia el Tawantinsuyu. En un proceso altamente
institucionalizado de modelado de la persona, estos ritos
regulaban los pasajes del individuo desde el nacimiento
hasta la muerte, marcando en cada una de las etapas de la
vida el reconocimiento colectivo de una nueva categoria
social. Si bien la mecanica formal de estas practicas se
encuadra sin mayores problemas en las formulaciones

Anthropos 100.2005

untersagt,

am 12.01.2026, 05:18:00.
m

601

clasicas de Van Gennep — separacién del estatus previo,
estado liminal ambiguo y finalmente incorporacion al
nuevo estatus — Gonzalez Carré enfatiza particularmente
los procesos de educacién y socializacién que pone en
escena el rito.

El primer capitulo trata las practicas relativas al naci-
miento describiendo los cuidados a los que se sometian
las mujeres embarazadas para asegurar la normalidad
y el buen crecimiento de nifio: ayunos, abstenciones
sexuales y oraciones a las huacas. También expone
una serie de creencias y nociones con respecto a la
concepcion, el papel desempefiado por el semen en
la gestacion, el uso curativo del cordén umbilical y
las asociaciones simbdélicas entre la menstruacién y los
cultivos. Segin Gonzilez Carré, se ponian en juego
ciertos conocimientos de medicina y terapéutica popular
en el momento del parto, pero en lineas generales se
trataba de un procedimiento sencillo. Luego se presen-
taba el nifio a los familiares y amigos en un rito llamado
aylluskay, durante el cual se le imponia al nifio su primer
nombre personal, que era provisorio. No habia grandes
cuidados especificos mds alld de bafiar al recién nacido
(aqui el autor desarrolla una disquisicion algo confusa
sobre nociones como “profilaxis” o “purificaciéon”, que
no parecen discriminar del todo entre los significados
atribuidos al rito por los observadores misioneros y por
los indigenas). En cuanto a la conformacién progresiva
de la persona del nifio, Gonzélez Carré documenta, por
un lado, las asociaciones simbdlicas entre la abstencion
del sexo por parte de la madre y la lactancia exitosa;
y, por el otro, la préctica de la deformacién craneana
(por mds que el autor dé la impresion, por momentos, de
pensarla mds como una préctica “salvaje” que como una
técnica cultural de modelado del cuerpo). Finalmente,
se detallan las costumbres relativas al tratamiento de los
hijos deformes y mellizos, que Gonzélez Carré prefiere
explicar por las consideraciones econdémicas y politicas
expansionistas del imperio mds que por concepciones
morales o éticas (37).

El ritual del rutuchikuy ocupa el segundo capitulo. La
misma etimologia del término (rutuy: cortar, chukcha:
cabello) describe el evento: tras el destete, es decir el
paso de alimentacion sobre la base de leche materna
hacia otros alimentos, los padres del nifio organizaban
una fiesta invitando a parientes y amigos. Un tio anciano
cortaba el pelo y las ufias del nifio — que, como en
alguna pagina de Frazer, se guardaban celosamente para
evitar que algin malintencionado pudiera dafiar al nifio
mediante brujerias. El tio ofrecia luego un regalo que
simbolizaba el nacimiento simultdneo de dos relaciones:
la primera con su sobrino (padrinazgo), la segunda con
los padres (compadrazgo). Una vez mds se imponia un
nuevo nombre, que el nifio llevaria hasta la adultez
y era elegido por los padres o los abuelos debido
a algin acontecimiento significativo para ellos. Segin
Gonzédlez Carré, en ocasiones se elegian los nombres
de los padres o los abuelos del nifio. Sin embargo,
no queda claro si el autor se inclina por explicar esta
costumbre como una mera conmemoracién; o como
una creencia en la reproduccién de las virtudes del

3 geschltzter Inhalt.
mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599

