
Rezensionen 599

turelle Faktoren erschwert wird. Während er auf der
Basis eines ethnographischen Ansatzes für eine indi-
vidualorientierte Herangehensweise an kulturspezifische
Gesundheitsvorstellungen plädiert, betont er gleichzeitig
deren Grenzen: Hürden wie die Kosten für Vorbeugung,
Therapie und Versicherung oder der häufig ungeklärte
rechtliche Status der Migrantinnen.

Auch Jennifer S. Hirsch stellt im 8. Kapitel (229–
257) die Gesundheit von Migranten in direkten Zu-
sammenhang mit Armut und sozialer, politischer und
rechtlicher Marginalisierung und plädiert dafür, dass
Ethnologen sich als Fürsprecher und Anwälte der Er-
forschten engagieren sollten. Sie betont besonders die
mit der Forschung einhergehende ethische Verpflich-
tung, die Dynamik zwischen Kultur, politischer Wirt-
schaft, Migration und Gesundheit herauszuarbeiten und
dabei auch nicht die Konflikte innerhalb von Migran-
tengemeinschaften außen vor zu lassen.

Auch der letzte Beitrag des Bandes (259–294) von
Richard A. Shweder befasst sich mit ethischen Frage-
stellungen, indem er anhand von kontroversen Fallbei-
spielen zum gesellschaftlichen und juristischen Umgang
mit verschiedenen Migrantengruppen die Frage aufwirft,
inwieweit die Forschung durch den Nationalstaat, in
dem sie stattfindet, determiniert ist. Am Beispiel von
Schulverweigerern der Amish in Wisconsin, Tieropfern
einer Santerı́a-Gemeinde in Florida, der rituellen Ver-
wendung von Peyote bei nordamerikanischen Indianern,
dem Küssen der Genitalien ihrer Söhne bei Afghanen in
Maine und der operativen Veränderung der Genitalien
somalischer Frauen in Seattle macht er deutlich, dass
Rechte wie die freie Religionsausübung, die Privatheit
der Familie und die Rechte von Eltern über ihre Kin-
der in Konflikt mit den US-amerikanischen Normen
und Gesetzen geraten können und dass Ethnologen in
diesen Fällen als Vermittler agieren können. Bedauerli-
cherweise bleibt dieser Beitrag somit trotz der enormen
Bedeutung religiöser Räume für Migranten der einzige,
der sich mit Religionen und deren Anpassung an die
städtische Umgebung befasst.

Insgesamt eignet sich das Buch “American Arriv-
als”, das Beiträge der wichtigsten US-amerikanischen
Wissenschaftler zu diesem Thema vereint, als Einstiegs-
literatur in die Bandbreite ethnologischer Migrationsfor-
schung im nordamerikanischen Raum und regt gleich-
zeitig dazu an, grundsätzlich über die Besonderheiten
ethnologischen Forschens nachzudenken. Nicht jeder
der Beiträge vermag dem in der Einleitung angekündig-
ten Programm gleichermaßen gerecht zu werden. Aber
auch jene Kapitel, die weniger dezidiert auf die Beson-
derheiten der Ethnologie eingehen oder die versproche-
nen Zukunftsperspektiven vernachlässigen, thematisie-
ren interessante Forschungsfragen, zu denen Ethnologen
einen Beitrag leisten können. Heike Drotbohm

Gerber, Peter R., und Heinz Lippuner (Hrsg.):
Unsere Kindheit – unsere Zukunft. Indianische Stimmen
aus Kanada und den USA. Frauenfeld: Verlag Im Wald-
gut, 2001. 176 pp. ISBN 3-7294-0315-X. Preis: € 19,00

Häufig nimmt ein Projekt mehr Zeit in Anspruch, als
ursprünglich von den Machern dafür eingeplant wurde.
Dies trifft auch auf die vorliegende Publikation zu, die
auf Texten basiert, welche zwischen 1985 und 1992
entstanden. Die Beiträge der mehrheitlich indianischen
Autoren, zu denen neben Schilderungen der eigenen
Kindheit und Jugend auch analytische Texte zählen,
haben jedoch nicht an Aktualität verloren.

Wie in der Einleitung die Herausgeber Peter Ger-
ber, der am Völkerkundemuseum der Universität Zürich
als Kurator die amerikanischen Sammlungen betreut,
und Heinz Lippuner, Titularprofessor für Neuere Deut-
sche Literaturwissenschaft an der Universität Zürich,
erläutern, wurden die 21 Beiträge entsprechend ihrem
Inhalt in vier Kapitel gegliedert. “Leben auf der Re-
servation” beginnt mit zwei kurzen Rückblicken in die
Vergangenheit der Lubicon-Cree im Norden Albertas.
Eduard Laboucan und Charles Letendre berichten über
die Zerstörung ihres Lebensraumes durch die Öl- und
Holzindustrie, die ihnen ein Auskommen als Jäger und
Trapper unmöglich machte, und von ihrem Kampf für
ein eigenes Reservat. Anschließend kommen Angehöri-
ge der beiden nachfolgenden Generationen der Lubicon
zu Wort. Roseline Daniels verbrachte die ersten Le-
bensjahre bei ihrer Großfamilie, bevor sie im Alter von
sieben Jahren in eine Internatsschule geschickt wurde.
Trotz des damals rigiden Schulsystems bewahrte sie ihre
indianische Identität, ließ sich als Lehrerin ausbilden
und unterrichtete indianische Kinder an verschiedenen
Schulen. Aufgrund der Trennung der Eltern und des
Berufs seiner Mutter Roseline lernte ihr Sohn Danny
Johnstone viele Orte kennen. Das Leben im Reservat
Montreal Lake gefiel ihm aufgrund der Jagd- und Fisch-
fangmöglichkeiten sehr. 1991 lebte er in der Stadt, wo
er sich wegen der ständigen Unruhe nicht wohl fühlte;
zudem hatte er Alkoholprobleme.

Wie wichtig im Zusammenhang mit der Übersied-
lung von einem Reservat in die Stadt der Halt in-
nerhalb der Verwandtschaft und die Wahrung der tra-
ditionellen Kultur ist, wird im Kapitel “Familie und
Gesellschaft” thematisiert. So schildert die Cree Freda
Ahenakew zunächst ihre eigene Kindheit, die sie größ-
tenteils mit der Großfamilie verbrachte, wenn man von
einem einjährigen Internatsaufenthalt absieht. Als Teen-
ager musste sie ein Internat in Prince Albert besuchen,
doch sie brach die Schule vorzeitig ab und heiratete.
Trotz ihrer 12 Kinder fand sie noch Zeit für einen
nachträglichen Schulabschluss und einige Universitäts-
kurse. Ein Lehrerdiplom und ein Magistergrad in Lin-
guistik folgten. Sie bedauert es, nicht an alle ihre Kinder
die Cree-Sprache weitergegeben zu haben. Der Tlingit
Rudy James, der unter anderem Präsident einer Regio-
nalgruppe der Alaska Native Brotherhood ist, analysiert
in seinem Beitrag die Situation der Kinder und Ju-
gendlichen seiner Ethnie. Nach einer kurzen Erwähnung
der Probleme der Jugendlichen wie Alkohol-, Drogen-
und Medikamentensucht und der hohen Selbstmordrate
erläutert er einige Aspekte der traditionellen Kultur der
Tlingit. Anschließend beschreibt er die Veränderungen,
die sich für die Tlingit durch den Kontakt mit den

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:19:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599


600 Rezensionen

Weißen ergaben. Darauf aufbauend geht er erneut auf
die Schwierigkeiten der Heranwachsenden ein. Weil die
Lösungsansätze von Staat und Regierung, die auf die
Jugendlichen selbst abzielten, bislang kaum Wirkung
gezeigt haben, plädiert James für einen ganzheitlichen
Ansatz: Wenn Gesellschaft und Kultur der Tlingit ins-
gesamt gestärkt werden, hilft dies auch den Heranwach-
senden.

Das umfangreichste Kapitel, “Vom Kind zum Heran-
wachsenden”, enthält Beiträge, die sich auf die frühere
Lebensweise bzw. auf den teilweisen Erhalt und die
Wiederbelebung alter Traditionen beziehen. Der einzige
nichtindianische Autor, der Ethnologe Peter Bolz, wid-
met sich der Initiation bei den Lakota. Übergangsriten
von der Kindheit zum Erwachsenen waren im nordame-
rikanischen Plainsgebiet nicht so stark ausgeprägt wie in
manchen anderen Kulturarealen. Bei den Jungen wurden
sie beispielsweise durch die Suche nach einem Schutz-
geist und die Aufnahme in einen Männerbund vollzogen.
Heutzutage dienen andere gesellschaftliche Ereignisse
diesem Zweck, wie z. B. die Teilnahme an Powwows,
die Durchführung der Hunka-Zeremonie, die sich von
einer rituellen Adoption zu einer Pubertätszeremonie
gewandelt hat, sowie das Durchstechen der Ohrläpp-
chen von Kindern, das Durchbohren der Brusthaut von
jungen Männern oder die Opferung von Hautstücken
aus den Armen junger Frauen während des Sonnen-
tanzes. Auf diese Weise werden die Heranwachsenden
in die Lakota-Gesellschaft integriert und ihre ethnische
Identität gestärkt. Wie ein Entwicklungsweg vom Kind
zur Frau bei den Lakota aussehen kann, schildert die
1945 geborene Irvine R. Twin. Das Streben nach kultu-
reller Harmonie zieht sich wie ein roter Faden durch
ihr Leben. Dieses kann sich darin äußern, dass man
aus der euro-amerikanischen und der Kultur der Lakota
sinnvolle Elemente aufnimmt, mit Veränderungen bei-
behält oder wiederbelebt sowie entsprechende Kompo-
nenten kombiniert, hier z. B. eine christliche Taufe und
eine Namensgebung während einer Hunka-Zeremonie
im Abstand von ungefähr zwei Monaten. Der Beitrag
des inzwischen verstorbenen Mohawk Ron LaFrance
beschäftigt sich speziell mit der schulischen Erziehung
und Ausbildung von Kindern und Jugendlichen india-
nischer Abstammung in den USA. Nachdem er auf
historische Aspekte der indianischen Schulbildung so-
wie auf Schulbildungsberichte aus den 1950ern und
1960ern eingeht, erzählt er von seinen Erfahrungen als
Mitbegründer einer alternativen Schule, der Akwesasne
Freedom School. Als Vorsteher nahm er von 1981–1983
an der Anfangsphase dieser Schulform teil, die insofern
ebenfalls einen ganzheitlichen Anspruch hatte, weil sie
nicht nur die Bildung der Jugend, sondern auch die
Zukunft der Mohawk im Allgemeinen berücksichtigte.
Die beiden folgenden Texte sind sehr kurz gehalten.
Trina Stacey hat sowohl die Kahnawake Survival School
auf dem gleichnamigen Mohawk-Reservat als auch eine
Schule außerhalb dieses Territoriums besucht und zieht
einen Vergleich zwischen ihnen. Dagegen besuchte der
Cree Dwight Gladue nur öffentliche Schulen in Städten.
Trotz einiger positiven Erfahrungen entschied er sich im

inneren Konflikt für die Beendigung der Schule, um sei-
ne Zeit mit den Großeltern auf der Fallenstrecke zu ver-
bringen. Gail Bear-Cuthand, eine Plains Cree, gibt einen
Einblick in ihre Erfahrungen als Lehrerin mit einem
bikulturellen Ausbildungssystem in Saskatchewan. Nach
Hintergrundinformationen über die historische Entwick-
lung des indianischen Bildungswesens stellt sie Erleb-
nisse aus ihrer Berufstätigkeit dar; im Mittelpunkt ste-
hen die Konflikte und Probleme, welche der integrierte
Schulunterricht der indianischen Kinder in den städti-
schen Schulen und die allgemeine Integrationspolitik
der Regierung verursachten, sowie die Reaktion der
Betroffenen, die durch Tagungen, Workshops, Öffent-
lichkeitsarbeit, Publikationen und durch die Gründung
von Bildungsinstitutionen Lösungsansätze suchten und
fanden. In ihrem zweiten Beitrag bezieht Freda Ahena-
kew Position zur Wiederbelebung und zum Erhalt india-
nischer Sprachen in Saskatchewan. Ihr Versäumnis, die
eigenen Kinder Cree zu lehren, führte zu ihrem heutigen
Engagement für “ererbte Sprachen”.

Das vierte und letzte Kapitel, “Zwischen zwei Wel-
ten”, setzt sich aus Schilderungen unterschiedlicher Le-
benserfahrungen zusammen. Den Anfang machen Wen-
dy und Keith Philip Bear, zwei der vier Kinder von Gail
Bear und Bernard Bear. Während der Text von Wendy,
die als Stadtkind erst nach und nach alle Bereiche der
indianischen Kultur kennenlernt, eine positive und heile
Welt vermittelt, ist der Beitrag ihres Bruders dagegen
ein vorsorglich geschriebener Abschiedsbrief, dessen In-
halt anschließend von der Mutter erläutert wird. Keiths
Probleme begannen erst im letzten Highschool-Jahr mit
Alkohol- und Drogenkonsum sowie einer möglicher-
weise erblichen Erkrankung an manischer Depression,
die zu mehreren stationären Klinikaufenthalten führte.
Besonders traumatisch wirken Ruth Elizabeth Spences
Krankenhauserfahrungen, da sie 1925 schon im Alter
von sieben Jahren ohne Englischkenntnisse eingelie-
fert wurde. Nach weiteren stationären Behandlungen
besuchte sie eine Internatsschule und war selten da-
heim. Die Chancen für eine gute Ausbildung waren
für indianische Jugendliche damals gering, haben sich
aber ihrer Ansicht nach in den letzen Jahren gebessert.
Dancing Water Sandy ist eine Shuswap und lebt in Van-
couver. Auch in ihrem kurzen Text wird deutlich, wie
schwierig der Erhalt einer ethnischen Identität sein kann.
Einerseits kennt sie das Reservat und die Familie durch
regelmäßige Besuche, bei denen sie durch Erzählungen
Informationen über frühere Zeiten erhält; andererseits ist
sie relativ hellhäutig und fühlt sich bei Powwows nicht
ganz wohl, da sie ihre indianische “Muttersprache” nicht
kann. Obwohl Doreen N. Boutilier frankokanadische
Eltern hat, gibt es unter ihren Vorfahren wahrscheinlich
auch Micmac, und ihre zeitweilig beste Freundin gehörte
zu dieser Ethnie. Ihr Bericht über das Alltagsleben ei-
nes Teenagers wirkt sehr negativ: Sowohl ihre Eltern
als auch die ihrer Freundin waren geschieden, beide
Väter tranken viel und wurden dann gewalttätig, d. h.
sie bedrohten z. B. Familienmitglieder mit Waffen und
feuerten diese im Haus ab. Weitere Themen, die sie an-
spricht, sind Drogenkonsum, Selbstmord und psychische

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:19:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599


Rezensionen 601

Probleme. Größere Schwierigkeiten aus der eigenen Ju-
gend erwähnt Bernard Ominayak, Gemeindepräsident
der Lubicon-Cree, nicht. Allerdings beendetete er die
Schule nicht, weil er sie nicht mochte und lieber auf der
Fallenstrecke war. Als eigentlich guter Schüler wurde er
jedoch von den Ältesten zur Gemeindearbeit angeregt.
Seine Kinder ermuntert er zum Schulbesuch; da sie in
der Gemeinde bleiben wollen, betreffen ihn die geringen
Beschäftigungsmöglichkeiten dort auch persönlich. Der
letzte Beitrag des aus dem Pueblo Jemez stammenden
Joe S. Sando stimmt den Leser wieder optimistischer.
Seiner Meinung nach hat ihm die Schule nicht allzu-
viel gebracht, er nutzte aber die aus seiner Teilnahme
am 2. Weltkrieg resultierenden finanziellen Möglichkei-
ten zum Collegebesuch und studierte später. Von sei-
ner eigentlichen medizinischen Ausrichtung kam er ab,
als er den Mangel an Unterrichtsmaterialien über die
Geschichte nordamerikanischer Ureinwohner erkannte.
Heute schreibt er über die Pueblo-Indianer und hält Vor-
lesungen an verschiedenen Institutionen. Der berufliche
Bereich ist nur ein Teil der euro-amerikanischen Welt,
in der er lebt, so wie die Beherrschung seiner Mutter-
sprache und die Partizipation an Pueblo-Zeremonien nur
eine Facette seiner indianischen Welt darstellt.

Das Buch schließt mit einem kurzen Anhang, der
die Bildlegenden zu den Illustrationen von John Fadden
Kahionhes, ein Glossar, Anmerkungen der Herausgeber
und ein Literaturverzeichnis enthält. Bei der Publikation
handelt es sich im Unterschied zu anderen thematisch
verwandten um eine Sammlung von sehr verschiedenen
Beiträgen. So kommen sowohl alte als auch junge Indi-
viduen zu Wort, deren Schulbesuche in unterschiedliche
Perioden fallen und die zudem teils eher positive oder
negative Erinnerungen bzw. Erfahrungen bezüglich ih-
rer Kindheit und Jugend haben. Außerdem äußern sich
Personen, die sich z. B. beruflich mit dem Fachgebiet
beschäftigen. Dadurch erhält der Leser eine gute all-
gemeine Einsicht in die Materie und die damit ver-
bundenen Probleme. Daher kann man das Buch jedem
empfehlen, der sich für das Thema interessiert.

Dagmar Siebelt

González Carré, Enrique: Ritos de tránsito en el
Perú de los Incas. Lima: Lluvia Editores; IFEA, 2003.
143 pp. ISBN 9972-627-50-0. (Colección Biblioteca
Andina de Bolsillo, 18)

Este nuevo libro de Enrique González Carré está
dedicado a los ritos de paso en el Perú incaico. La
premisa básica que subyace cada una de sus páginas
es que existió un ciclo ritual fuertemente establecido,
cuyo patrón general se hallaba plenamente difundido y
tan sólo sufrı́a ligeras variaciones locales en cada pueblo
que componı́a el Tawantinsuyu. En un proceso altamente
institucionalizado de modelado de la persona, estos ritos
regulaban los pasajes del individuo desde el nacimiento
hasta la muerte, marcando en cada una de las etapas de la
vida el reconocimiento colectivo de una nueva categorı́a
social. Si bien la mecánica formal de estas prácticas se
encuadra sin mayores problemas en las formulaciones

clásicas de Van Gennep – separación del estatus previo,
estado liminal ambiguo y finalmente incorporación al
nuevo estatus – González Carré enfatiza particularmente
los procesos de educación y socialización que pone en
escena el rito.

El primer capı́tulo trata las prácticas relativas al naci-
miento describiendo los cuidados a los que se sometı́an
las mujeres embarazadas para asegurar la normalidad
y el buen crecimiento de niño: ayunos, abstenciones
sexuales y oraciones a las huacas. También expone
una serie de creencias y nociones con respecto a la
concepción, el papel desempeñado por el semen en
la gestación, el uso curativo del cordón umbilical y
las asociaciones simbólicas entre la menstruación y los
cultivos. Según González Carré, se ponı́an en juego
ciertos conocimientos de medicina y terapéutica popular
en el momento del parto, pero en lı́neas generales se
trataba de un procedimiento sencillo. Luego se presen-
taba el niño a los familiares y amigos en un rito llamado
aylluskay, durante el cual se le imponı́a al niño su primer
nombre personal, que era provisorio. No habı́a grandes
cuidados especı́ficos más allá de bañar al recién nacido
(aquı́ el autor desarrolla una disquisición algo confusa
sobre nociones como “profilaxis” o “purificación”, que
no parecen discriminar del todo entre los significados
atribuidos al rito por los observadores misioneros y por
los indı́genas). En cuanto a la conformación progresiva
de la persona del niño, González Carré documenta, por
un lado, las asociaciones simbólicas entre la abstención
del sexo por parte de la madre y la lactancia exitosa;
y, por el otro, la práctica de la deformación craneana
(por más que el autor dé la impresión, por momentos, de
pensarla más como una práctica “salvaje” que como una
técnica cultural de modelado del cuerpo). Finalmente,
se detallan las costumbres relativas al tratamiento de los
hijos deformes y mellizos, que González Carré prefiere
explicar por las consideraciones económicas y polı́ticas
expansionistas del imperio más que por concepciones
morales o éticas (37).

El ritual del rutuchikuy ocupa el segundo capı́tulo. La
misma etimologı́a del término (rutuy: cortar, chukcha:
cabello) describe el evento: tras el destete, es decir el
paso de alimentación sobre la base de leche materna
hacia otros alimentos, los padres del niño organizaban
una fiesta invitando a parientes y amigos. Un tı́o anciano
cortaba el pelo y las uñas del niño – que, como en
alguna página de Frazer, se guardaban celosamente para
evitar que algún malintencionado pudiera dañar al niño
mediante brujerı́as. El tı́o ofrecı́a luego un regalo que
simbolizaba el nacimiento simultáneo de dos relaciones:
la primera con su sobrino (padrinazgo), la segunda con
los padres (compadrazgo). Una vez más se imponı́a un
nuevo nombre, que el niño llevarı́a hasta la adultez
y era elegido por los padres o los abuelos debido
a algún acontecimiento significativo para ellos. Según
González Carré, en ocasiones se elegı́an los nombres
de los padres o los abuelos del niño. Sin embargo,
no queda claro si el autor se inclina por explicar esta
costumbre como una mera conmemoración; o como
una creencia en la reproducción de las virtudes del

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:19:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-599

