
Christentum & Islam

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus –
mit Abaelard und Marx
Thesen und Kommentare*

Gerhard Scheit

Dialektik der Trinität

„Judentum“, so David Nirenberg in seiner Studie zum Anti-Judaismus, sei
„nicht nur die Religion spezifischer Menschen mit spezifischem Glauben“,
sondern „auch eine Kategorie, ein Repertoire von Ideen und Attributen,
mit denen Nichtjuden ihre Welt deuten und kritisieren können“ (Nirenberg
2015: 15). Wie um die Diskussion gegenüber moralischen Verdikten zu ver-
sachlichen und eine Art objektive Notwendigkeit herauszuarbeiten, spricht
er in dieser seiner „anderen Geschichte des westlichen Denkens“ prinzipiell
nicht von Antisemitismus. Angesichts der Klarheit und Schärfe, womit er
aber im Einzelnen die Verfolgung der Juden, die diesem Anti-Judaismus
entspringt, zum Gegenstand macht, könnte man meinen, er folge dennoch
Walter Benjamins Bestimmung materialistischer Geschichtsschreibung:
nicht zu erforschen, ‚wie es denn eigentlich gewesen sei‘, sondern „einer Er-
innerung sich zu bemächtigen wie sie im Augenblick der Gefahr aufblitzt“
(Benjamin 1980: 695) – eben der Gefahr, die sich im späten 19. Jahrhundert
Antisemitismus und im späten 20. Jahrhundert Antizionismus als Kampfbe-
griff auserkor.

Die zitierte Definition des Antijudaismus, die Nirenberg verwendet, ist
allerdings in ihrer Formalisierung geeignet, den Blickwinkel weit über das
Christentum hinaus auszudehnen; das Buch über das „westliche Denken“
beginnt denn auch mit einem Kapitel über die Verfolgung der Juden in der
„Alten Welt“ vor dem Christentum, das von der Zerstörung des JHWH ge-
weihten Tempels auf der Nil-Insel Elephantine im 5. Jahrhundert v. Chr. bis
hin zu den Pogromen in den ägyptischen Städten des 1. und 2. Jahrhunderts

* Der Beitrag basiert auf einem größeren Projekt zur Dialektik der Aufklärung von
Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, dessen erster Teil unter dem Titel Mit
Marx: 12 zum Teil scholastische Versuche zur Kritik der politischen Ökonomie 2022 bei
ça ira erschienen ist.

51

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


n. Chr. reicht; und es enthält ein Kapitel über den Islam, dessen Fokus auf
der Rebellion in Granada von 1066 liegt, bei der 3000 bis 4000 Angehörige
der jüdischen Gemeinde von Muslimen getötet wurden.

Vieles, was dabei über jenes Repertoire von Ideen und Attributen gesagt
wird, mit denen Nichtjuden ihre Welt deuten und kritisieren können, legt
nahe, auch Sigmund Freuds Auffassung über den Hass der Christen auf die
Juden in dieser Weise zu verallgemeinern: dass es sich nämlich bei dem
Hass auf die Juden im Grunde um Selbsthass handelt (vgl. Freud 1999: 198).
Die Frage, die Nirenberg mit Begriff und Definition des Antijudaismus
aufwirft, ließe sich dann zugleich konkreter stellen und im Hinblick auf die
jeweilige Religion wie auf die jeweilige Gesellschaftsform auch konkreter
beantworten: Wieviel Selbstreflexion lässt ein solcher verschobener Selbst-
hass zu – beziehungsweise kann dieser Reflexion ein adäquates Verständnis
für das Judentum als Religion spezifischer Menschen mit spezifischem
Glauben überhaupt entspringen?

Das Denken von Petrus Abaelardus aus der Zeit der Frühscholastik
weicht gerade in dieser Frage charakteristisch von der Geschichte des west-
lichen Denkens ab, wie sie jedenfalls Nirenberg darlegt (in dessen Studie
wird er nicht einmal erwähnt), und doch ist sein Ausgangspunkt selbstver-
ständlich derselbe: die Abkehr ebenso vom Monotheismus des Judentums
wie von den Universalien der griechischen Philosophie; von Jerusalem
wie von Athen. Beides schlägt sich zunächst in einem anderen Verhältnis
zu Arbeit und Selbsterhaltung, Produktion und Reproduktion nieder, das
nicht nur seine Logik, sondern auch seine Auffassung des Trinitätsdogmas
zu erkennen gibt.

In der Nikomachischen Ethik hebt Aristoteles hervor, dass der Gegen-
stand der Überlegung nicht das Ziel selbst sei – dieses ist in der Form eben
bereits festgelegt und (wie Platons Idee) vorgegeben –, sondern Gegenstand
der Überlegung sei der Weg zum Ziel: Wir „setzten das Ziel an und erwä-
gen dann, wie und durch welche Mittel wir es erreichen, und wenn sich
mehrere Wege zeigen, so wird geprüft, welcher der schnellste und schönste
sei“ (Aristoteles 1986 [1112b]: 107).

Und nur hier, beim Vermögen, nicht beim vollendeten Zweck, ist die
Regel vom Ausschluss des Widerspruchs (tertium non datur) aufgehoben.
Aber als der schnellste und schönste Weg stellt sich indessen, vor allem
was die körperliche Arbeit betrifft, regelmäßig der heraus, bei dem der
Sklave oder Schuldknecht das Mittel ist. Solche Arbeit wird in der Polis
nicht als ein mögliches Element der Bildung, der Vervollkommnung oder
des guten Lebens angesehen; als bloßes Mittel ist sie der Freiheit selbst

Gerhard Scheit

52

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


äußerlich, kann ihr sogar schaden. Diejenigen, die sie verrichten, seien von
den bürgerlichen Ehrenämtern geradezu auszuschließen (vgl. Aristoteles
1879 [1277b-1278b]: 283ff.; vgl. Reichardt 2016: 22ff.).

Ganz anders Abaelard: Er unterscheidet etwa nicht zwischen labor und
opus, Mühsal der Handarbeit und schöpferischer Tätigkeit des Geistes,
die beide die individuelle Entwicklung – und das heißt, die Unterschei-
dungsfähigkeit (discretio) –, fördern. Hier reiht er sich schließlich in die
monastische Tradition ein, wozu (siehe Abaelards Theologia christiana)
auch das eklatante Missverständnis des Hieronymus gehört, dass bei den
Griechen gerade der Philosoph gelobt worden sei, der all seine Gebrauchs-
gegenstände mit eigenen Händen hergestellt habe. Vor dem Hintergrund
seiner frühen Studien zur Logik schlägt sich Abaelards späterer Rückzug ins
Kloster nicht zuletzt darin nieder, dass er das Ideal der Autarkie übernimmt
und die Freiheit des Eremiten preist, der von seiner Hände Arbeit lebt (vgl.
Epp 2016: 55f.). Die Ironie, mit der sich historisch dieses mönchische Ideal
darstellen lässt, hat Günther Mensching anhand des Zisterzienserordens
angedeutet: „Die Regel schreibt einen strikten Rhythmus von Gebet und
Kontemplation einerseits, körperlicher Arbeit und Schlaf andererseits vor.
Die Stundeneinteilung und das methodische kooperative Vorgehen bei der
Arbeit förderten die Erzeugung eines wachsenden Mehrprodukts. Da dies
als Gabe Gottes verstanden wurde, wäre es Sünde gewesen, es verrotten
zu lassen. So ging es, trotz aller Distanz zur kommerziellen Sphäre, in die
lokalen, teilweise sogar überregionalen Märkte ein“ (Mensching 2016: 65).

Jacques Le Goff wiederum wies darauf hin, dass sich in der Literatur seit
dem 11. Jahrhundert ein Topos durchsetzt, der zwischen drei Gruppen der
Gesellschaft unterscheide: oratores, bellatores und laboratores. Dieser Topos
von der dreigliedrigen Gesellschaft stehe im „Zusammenhang mit dem
Vordringen des monarchischen Gedankens und der Ausbildung nationaler
Monarchien in der nachkarolingischen Christenheit“ (Le Goff 1984: 43).
Die von Le Goff angedeutete Auffassung, dass der Topos auch mit der viel
älteren Lehre der Dreifaltigkeit zu tun haben könnte, wirkt auf den ersten
Blick weit hergeholt. Denn so gesehen bildeten die laboratores gleichsam
die Elitetruppe des Heiligen Geistes, also des Dritten der Trinität, in dem
der Widerspruch zu vermitteln wäre, dass es nur einen einzigen Gott geben
soll und zugleich einen Sohn dieses Gottes, der ebenso göttlich sei.

Die Trinitätsvorstellung war zugleich das entscheidende Dogma, das im
Christentum dem stets zu erneuernden Bund zwischen den Juden und

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

53

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott entgegengesetzt wurde.1 Der Heilige Geist übernahm darin die Rolle,
die nunmehr den Bund aller Menschen mit Gott möglich machen sollte.
Gerade deshalb blieb er eine so schwache Instanz – er blieb, wie Manfred
Dahlmann schreibt, reichlich unbestimmt und rätselhaft:

„Hier sind der theologischen Interpretation enge Grenzen gesetzt. Er
wird denn auch meist als zwar eigenständige Person, aber ohne eigent-
liche Rolle gefaßt. Hier spürt jeder Theologe nahezu instinktiv ein logi-
sches Dilemma: denn jede diesem Geist zugeschriebene Rolle würde
auf Kosten der je gleichen Vermögen von Vater oder Sohn gehen“ (Dahl-
mann o.J.: 154).2

Abaelard erfüllt in gewisser Weise die Forderung des Dogmas, indem er
konsequent den Geist aus Vater und Sohn gemeinsam hervorgehen lässt.3
Für die Dogmatik ist Jesus

„der inkarnierte Souverän, und keine von ihm zu trennende Vernunft
kann sich an seine Stelle setzen. Nur aus dieser Souveränität heraus,
die unter sich auch alle Vernunft erfaßt, ist die Einheit von Glauben
und Wissen, die politische Einheit der Christen gewahrt. Eine darüber
hinausgehende Vernunft kann der Katholizismus nicht akzeptieren. Abä-

1 Inwiefern es durch die Ausrichtung aufs Neue Testament, das heißt: auf den Opfertod
von Jesus, zur „Umdeutung“ des ‚alten‘ Bundes kommen musste und somit zu „teleolo-
gischer Geschichtsentleerung“, hat Klaus Heinrich in seiner Schrift Wie eine Religion
der anderen die Wahrheit wegnimmt dargelegt: Heinrich 2020: 17f. u. 45. Doch selbst
angesichts des Johannes-Evangeliums hält Heinrich fest, dass dies „glücklicherweise“
die „aufklärerische Rolle, die der Hebräischen Bibel trotz Eingesperrtseins in ein Altes
Testament im Herzen der okzidentalen Zivilisation selbst zukommt […] nicht zu ver-
hindern vermocht“ habe – was mit dieser aufklärerischen Rolle gemeint ist, steht in der
Parenthese: „ohne die Propheten keine Sozialkritik (den Propheten Jesus eingeschlos-
sen) ohne ihr Bündnisdenken keine Lehre vom Gesellschaftsvertrag“ (Heinrich 2020:
44).

2 Zur Bestätigung dieser Einsicht siehe die Studie des katholischen Theologen Bernd
Jochen Hilberath über den Personbegriff [sic!] der Trinitätstheologie, auf deren letzter
Seite beinahe resigniert eingestanden wird, dass „die Klärung der ‚Personalität‘ des
Heiligen Geistes“ sich immer wieder „als neuralgischer Punkt der Trinitätslehre“ erwie-
sen habe (Hilberath 1986: 329).

3 Es verweist auf einen inneren sachlichen Zusammenhang, dass sich Abaelard in dieser
theologischen Frage der Trinität auf Boethius stützen konnte. Boethius richtete seine
Schrift über die Trinität gegen die Auffassung der arianischen Christen (genauer: der
Homöer), die statt von einer Einheit von Gott, Gottsohn und Heiligem Geist von einer
Art Dreigötterglauben ausgingen. Im Auflösungsprozess des weströmischen Reichs
standen viele der zum Christentum bekehrten germanischen Stämme im Bann solcher
nichttrinitarischen Auffassung (vgl. Flasch 2020: 68ff.).

Gerhard Scheit

54

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lard will aber genau auf diese allgemein-menschliche Vernunft hinaus“
(Dahlmann o.J.: 178).

So ist es ihm etwa auch möglich zu behaupten, dass eben bereits die Juden
und die heidnischen Philosophen trinitarisch dachten.4

„Damit durchbricht er die gesamte augustinische Intention, die darum
bemüht ist, aus der Beziehung Gott und Mensch eine dritte Instanz,
nämlich die menschliche Vernunft, auszuschalten und Vernünftigkeit
allein im geoffenbarten Gott zu belassen. Der Mensch handelt nur ver-
nünftig, insofern er sich dieser geoffenbarten Vernunft unterwirft (credo
ut intelligam). Abälard dagegen abstrahiert, wenn er vom spiritus sancto
spricht, evident von der Offenbarung, und bringt hier den Geist mit der
(menschlichen) Seele direkt in Verbindung. Dieser Geist läßt sich für ihn
nicht erst mit Jesus und durch ihn hindurch darstellen – er war zuvor
schon in dieser Welt“ (Dahlmann o.J.: 183).

Doch um diese „Drehung“ zu machen, die zugleich eine Annäherung ans
Judentum bedeutet, musste Abaelard von jenem Opfer abstrahieren, dass
Jesus in seiner eigenen Person dargebracht hat und wodurch schließlich
auch der Auftritt des Heiligen Geistes als Synthese erfordert wird.5 Die

4 Auch wenn Abaelard Platons Politeia kaum gekannt haben dürfte; seine Deutung
des Heiligen Geists, der bei ihm wie vielfach schon im früheren Christentum mit
dem griechischen Ausdruck „Paraklet“ benannt wurde (unter diesem Namen widmete
er auch das von ihm gegründete und von Héloïse als Nonnenkloster weitergeführte
Oratorium dem Heiligen Geist, was damals ganz unüblich und nahezu ketzerisch war)
erinnert an den Begriff des Paraklets als Erwecker in einer der erstaunlichsten Passagen
gerade dieses Dialogs von Platon: „So ist manches in der Wahrnehmung ein Paraklet
des Denkens [παρακλητικὰ τῆς διανοίας], anderes wieder nicht – nämlich ein solcher
Erwecker des Gedankens ist all das, was zugleich mit seinem Gegenteil in die Sinne
fällt; was aber nicht, das regt auch den Gedanken nicht auf “ (Platon 2016 [524d]:
584f./586f.; eigene Übersetzung). Auf diese Stelle bezieht sich vermutlich Adorno in
der Negativen Dialektik, wenn es hier heißt, die Synthesen des Subjekts „ahmen wie
Platon wohl wußte, mittelbar, mit dem Begriff nach, was von sich aus jene Synthesis
will“ (Adorno 1997: 158f.).

5 Wenn Jesu Opfer in den Hintergrund rückt, wird der Begriff der Person für die Trinität
recht eigentlich erst problematisch. Dieser Begriff, wie ihn vor allem Tertullian zur Ver-
deutlichung der Trinität und zur Abgrenzung vom Judentum eingeführt hatte, stammt
vermutlich nicht aus dem römischen Recht, sondern – ironischerweise, wie man fast
sagen muss – vom Theater, das dieser Kirchenvater nicht anders als später Augustinus
gerade verdammt wissen wollte (Thomas von Aquin war schließlich diese Herkunft,
die er bei Boethius nachgewiesen fand, ausgesprochen peinlich, siehe den Traktat
über die Trinität in der Summa theologica: Aquin 1912: [I, 29, 3] 20f.). Man brauchte
offenkundig den dramaturgischen Ansatz, um das Opfer von Christus ‚darzustellen‘,

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

55

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblendung dieses Opfers ermöglichte Abaelard, mit den Juden ins Ge-
spräch zu kommen und zugleich allerdings ihre Verfolgung mit dem Leid
zu relativieren, das sie sich selbst mit ihren Gesetzen antun würden; vom
Trinitätsdogma auszugehen und zugleich über den Zwang, der seinem
päpstlichen Hüter durch die weltliche Gewalt der Staaten geliehen werden
muss, hinwegzusehen.6

Gerade in der Frage des göttlichen Opfers exponierte Abaelard das Motiv
des Zweifelns.7 In der Theologia Summi Boni zitiert er zwar zustimmend
Augustinus, wenn er sagt, dass die Vernunft jeden Menschen auf natürliche
Weise über Gott belehre, aber das lasse sich nur auf die Göttlichkeit des

das der tragischen Handlung entgegengesetzt wurde, wie sie das Polistheater seinerseits
aus dem heidnischen Opferkult der Dionysien und mit diesem brechend entwickelt
und präsentiert hatte. Abaelard hingegen braucht ihn nicht mehr, weil er das Opfer
nicht wichtig nimmt. Statt Person in einem engeren Sinn deutet sich bei ihm bereits
eine Bezeichnung an, die Thomas von Aquin schließlich an prominenter Stelle als eine
Art Definition des Personenbegriffs in der Trinität verwenden sollte: relatio subsistens,
wobei der Heilige Geist das Prozesshafte selbst, die processio, verkörpern muss, damit
überhaupt eine Relation im Verhältnis zu Gottvater und Gottsohn gegeben ist (Aquin
1912: [I, 30, 2] 26), und zugleich deren Verbindung oder den Zusammenschluss (conne-
xio) als Einheit und Gleichheit zur Dreieinigkeit.

6 Wer die Religionen als jeweilige Formen dafür begreift, Einheit im Bewusstsein herzu-
stellen, mag die Trinität auch im Sinne der späteren Kritik der politischen Ökonomie
deuten – aber in Umkehrung des Schemas von ökonomischer Basis und ideologischem
Überbau: Der Berufung auf eine monotheistische Gottheit, entsprungen der Notwen-
digkeit, eine Einheit innerhalb der jüdischen Diaspora zu bilden, die den Weltmarkt
antizipiert, fügt das Christentum den präfigurierten Souverän in Gestalt von Gottes
Sohn hinzu – bei der Vermittlung durch den Heiligen Geist schlägt sich einstweilen im
christlichen Vorbehalt die Sklaverei betreffend nieder. Das Problem eines solchen um-
gekehrten Schemas liegt wie das der ursprünglichen Basis-Überbau-Ableitung darin,
dass es weder dem jüdischen noch dem christlichen Messianismus gerecht werden
kann.

7 Im berühmten Briefwechsel mit Héloïse, dessen Authentizität allerdings angezweifelt
wird, dringt er selbst auf die Identifikation mit dem sich opfernden Christus. „Er hat
sich für Dich hinschlachten lassen und ist doch der eingeborene Sohn Gottes. Es war
sein bewußter, freier Wille, daß er sich für Dich geopfert. Dein Opfer für ihn sei tiefes
Mitleid und tiefe Trauer!“ (Abaelard 1987: 138). Der Part, dem Opfer zu widersprechen,
wird hier Héloïse überlassen: „Von Dir möchte ich in keinem Stück den Vorwurf des
Ungehorsams hören. Deshalb habe ich meinem hemmungslosen Schmerz nicht mehr
die Zügel schießen lassen. Du hattest es ja verboten; im Schreiben will ich die Worte
meiden, die ich von Mund zu Mund überhaupt nicht meiden könnte – um ehrlich zu
sein, sage ich gar nicht, ich könnte sie nur schwer meiden! Wir haben nichts so wenig
in unserer Hand wie unseres Herzens Stimmung; wir müssen ihm gehorchen, statt daß
wir ihm befehlen könnten. Wenn uns des Herzens Leidenschaften vorwärts peitschen,
kann kein Mensch den ungestümen Trieb so fest beherrschen, daß er nicht doch leicht
zur Tat wird, noch leichter sich in Worten Luft macht“ (Abaelard 1987: 149).

Gerhard Scheit

56

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wortes beziehen, nicht auf das Geheimnis der Inkarnation („incarnationis
mysterio“), worin „das Wesentliche des menschlichen Heils“ gründe („in
quo totam humanae salutis summam consistere“), „ohne das alles Übrige
vergeblich geglaubt“ werde („sine quo cetera ‚frustra creduntur‘“; Abaelard
1997 [Buch III, Kapitel 5]: 256f.). Doch er fügt hinzu:

„Dabei geben wir für nichts, das wir auseinandersetzen, eine absolute
Versicherung (asserere), noch machen wir uns anheischig die Wahrheit
zu lehren. Von der Wahrheit bekennen wir, sie nicht wissen zu können.
Aber diejenigen, welche sich rühmen, unseren Glauben anzufechten, su-
chen nicht einmal nach der Wahrheit“ (Abaelard 1997: [Buch III, Kapitel
5] 257ff.).

Abaelard weiß, dass er mit dem Opfertod auch infrage stellt, dass eine Er-
lösung der Menschheit bereits stattgefunden hat – insbesondere Bernhard
von Clairvaux warf ihm genau das vor (vgl. Clanchy 2000: 25).8

Die letzte Fassung seiner Theologie, die Theologia Scholarium, die Abael-
ard allerdings wie den Dialog zwischen Philosoph, Jude und Christ nicht
mehr abschließen konnte, endet mit einer Flut offener Fragen zu Opfertod
und Erlösung, die das Fundament des Christentums aufzulösen geeignet
sind und so auch die Projektion, dass die Juden den Sohn Gottes ermorde-
ten, in Frage stellen: Wie kann Gott verbieten zu sündigen,

„wenn es auch gut ist, dass es die Sünden gibt, so als ob er nicht will,
dass es manches gibt, von dem es doch gut ist, dass es es gibt, und zwar
so gut, dass er billigt, dass sich auch einige sehr große Sünden ereignen,
so dass er sagt: ‚Denn es ist notwendig, dass Anstöße kommen; aber
wehe dem, durch den der Anstoß kommt‘ (Mt 18,7). Aber was heißt
‚wehe dem‘ anderes, als dass er verdammt wird wegen dem, von dem es
doch nötig war, dass es durch ihn geschieht und zu dessen Tun ihn auch
der Herr selbst ausgewählt hatte? Deswegen sagt er auch selbst: ‚Habe
nicht ich euch zwölf ausgewählt, und einer von euch ist ein Teufel?‘
(Joh 6,71) – nämlich der, den er, wie Augustinus sagt, ausgewählt hatte,
um sein Blut zu vergießen, um etwas so Schlechtes von seiner Seite zu

8 Bernhard von Clairvaux erklärt ihn darum zum „pathologischen Fall“, wie Frank
Rexroth hervorgehoben hat: „Von früher Jugend an habe er mit der Dialektik herumge-
spielt und gebärde sich nun im Studium der Heiligen Schrift wie ein Wahnsinniger, was
er Disputationen nenne, seien in Wirklichkeit Verrücktheiten“ („Habemus in Francia
novum de veteri magistro theologum, qui ab ineunte aetate sua in arte dialectica lusit,
et nunc in Scripturis sanctis insanit.“) (Rexroth 2018: 209f. u. 405).

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

57

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem solchen Heil für die Menschen zu gebrauchen. Wie aber soll er
ihn ausgewählt haben, dies zu tun, wenn es nicht angemessen war, dass
er das tat, damit durch seine Auslieferung Christus von den Juden getötet
wurde und uns so durch seinen Tod erlöste? Denn wenn es gut war, dass
wir durch den Tod Christi erlöst wurden, wie kann es nicht gut gewesen
sein, dass er für unsere Erlösung starb oder getötet wurde? Wie aber
soll es gut gewesen sein, dass er deswegen getötet wurde, wenn es nicht
auch gut war, dass er von jemandem getötet wurde beziehungsweise dass
jemand ihn tötete, damit dies deswegen geschah? Wenn es aber gut war,
sollten wir uns dann etwa nicht wünschen, dass das geschah, dessen
Geschehen auch nötig war und zu unserem Heil ganz vorzüglich passte?
Wie aber sollten wir uns den Tod Christi wünschen oder sein Leiden
begehren, wenn das nicht ohne Sünde vollbracht werden konnte, weil
ein Unschuldiger von Respektlosen getötet wurde, wenn es nicht auch
gut war, dass ein so Unschuldiger von Respektlosen getötet wurde? Wie
soll er das schließlich selbst gewollt haben, so wie geschrieben steht:
‚Er wurde geopfert, weil er es selbst wollte‘ (Jes 53,7) und: ‚Niemand
nimmt meine Seele von mir, sondern ich gebe sie‘ (Joh 10, 18), wenn
es nicht auch gut war, dass ihm dies geschah? Trotzdem steht fest, dass
es keinesfalls ohne Sünde durchgeführt werden konnte, so dass es auch
gut war, dass so gegen ihn gesündigt wurde, obwohl die Sünde selbst
keineswegs gut sein kann“ (Abaelard 2010: [Buch III/119] 510ff.).

Abaelard hat diese wie alle anderen Fragen am Ende seiner letzten Theo-
logie nicht mehr beantwortet – vielleicht wollte er sie aber auch nicht be-
antworten und mit einer ungeheuren Provokation schließen (vgl. Clanchy
2000: 341).

Wenn das Christentum an die Stelle des Bundes in der hebräischen Bibel
die Trinität von Gott, Gottsohn und Heiligem Geist gesetzt hat, so war
es Abaelard, der innerhalb des Christentums mit der „archaischen Vorstel-
lung“ brach, „es sei Gott angemessen, durch ein Menschenopfer versöhnt
zu werden“, und jene Trinität wieder im Sinne eines Bundes deutete, aller-
dings eines durch Verinnerlichung geschwächten: „Lieben und Geliebtwer-
den als wesentlich für die Gottheit“. So wichtig wie diese Einsicht, die Kurt
Flasch hier formuliert hat, ist dessen Zusatz: dass Abaelard sich „damit in
den folgenreichsten Deutungen des Christentums nicht durchgesetzt“ habe
(Flasch 2020: 252f.).

Ein anderer Mönch, allerdings ein entlaufener, der Jahrhunderte später,
weil er sich mit der weltlichen Gewalt gegen den Papst identifizierte, unver-

Gerhard Scheit

58

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gleichlich größere Geltung als Abaelard gewinnen sollte, trug selber nicht
wenig dazu bei, die Erinnerung an Abaelard und die Scholastik insgesamt
auszulöschen und so auch die Vernunft einer Logik, die den Arbeitsbegriff
von wahnhaften Vorstellungen freizuhalten imstande gewesen wäre. Indem
Luther die scholastische Philosophie verteufelte,9 konnte er die Arbeit erst
als eine um ihrer selbst willen fetischisieren, sie nicht nur von der Frage des
Gebrauchs und der Bedürfnisse und damit vom Zweck der Selbsterhaltung
abtrennen, vielmehr – im Unterschied zu anderen protestantischen Konfes-
sionen – noch gegen die Akkumulation des Gelds wenden. Es war somit
auch ein Leichtes, diese Akkumulation mehr denn je mit den Juden zu
identifizieren: Wenn man ihnen seit Paulus vorgeworfen hatte, die Gesetze
über den reinen Glauben zu stellen, so ließ sich nun der Hass ausweiten
und verstärken dadurch, dass sie beschuldigt wurden, den Gesetzen der
Geldakkumulation zuliebe jener Arbeit um ihrer selbst willen zu spotten.
Der Heilige Geist, in dessen Namen einmal Abaelard das Judentum vom
Gottesmord freigesprochen hatte, soweit er jedenfalls nahelegte, dass sich
Christus nicht geopfert habe, wird wieder vom judenfeindlichen Ungeist
abgelöst, als der bevorzugten Möglichkeit, den inneren Widerspruch des
Trinitätsdogmas aufzuheben und zugleich nationale Einheit nicht realiter
mit der Geldakkumulation zusammen durchzusetzen, sondern idealiter ge-
gen sie.

9 Ähnlich wie bei Luthers Reden gegen das Judentum und die Juden insgesamt zeigt
sich bei seinen Polemiken gegen die Scholastik und einzelne Scholastiker im Laufe
der Jahre eine deutliche Zunahme an Hass, wenngleich dieser Hass im Fall der Juden
schließlich noch um vieles schärfer ausgeprägt war. Die Scholastiker wurden explizit
schon von seiner Disputation Contra scholasticam theologiam von 1517 – unmittelbar
vor den 95 Thesen – ins Visier genommen; 1518 erklärte er dann „die ‚Scholastici‘
zu ‚ludicri et lusores, immo et illusores tam sui quam aliorum‘ […] und sprach von
‚Theologastri scholastici‘ […], denen er die ‚Ecclesiastici‘ (d.h.: approbati Ecclesiae
autores) gegenüberstellte“ (Köpf 2004: Sp. 949). Diese Gegenüberstellung erinnert
im Übrigen an die Abwertung des Judentums in der oftmals dargestellten bildlichen
Konfrontation von Synagoge und Ecclesia als Frauenfiguren, wobei der Synagoge die
Augen verbunden waren, um die Blindheit der Juden gegenüber dem Erlöser zum
Ausdruck zu bringen. 1523 nannte Luther schließlich „die Scholastica Theologia nichts
[…] denn eyttel erticht, erlogen, verflucht, teuffelische geschwetze und Munch trewm“
(zit. n. Köpf 2004: Sp. 949). Durch Luther, so Ulrich Köpf, sei die Ablehnung der
mittelalterlichen Scholastik im Protestantismus „dauerhaft begründet“ worden.

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

59

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dialog zwischen Juden und Christen

Die andere späte und nicht mehr abgeschlossene Schrift Abaelards kon-
frontiert Jude und Christ mit einem aristotelisch gesinnten, vermutlich
arabischen Philosophen. Abaelard hat sie in der Klosterhaft von Cluny
geschrieben, kurz bevor er starb – 100 Jahre nach dem muslimischen Mas-
saker an den Juden in Granada und 50 Jahre nach dem ersten christlichen
Judenpogrom zur Zeit des Ersten Kreuzzugs im Rheinland.

In der Rede des Juden dieses fiktiven Dialogs artikuliert sich wohl zum
ersten Mal innerhalb der Christenheit, was die Juden tatsächlich unter den
Christen und nicht nur unter diesen zu leiden haben – dem Juden selbst
erscheint es dabei bereits wie ein Wunder, dass sie überhaupt noch leben
dürfen („hoc ipsum mirabile est, si vivere licet“).10 Und dennoch wird
zuletzt alles aufgewogen durch die Kritik der Gesetzesreligion – auch sie
dem Juden selbst in den Mund gelegt: Denn die Gesetze und der Charakter

10 „Werden wir, die wir unter alle Völker zerstreut sind, nicht als einzige ohne irdischen
König oder Fürsten durch so große Steuerforderungen belastet, daß wir beinahe an
jedem einzelnen Tag den unerschwinglichen Freikauf unseres elenden Lebens abbe-
zahlen müssen? Von allen werden wir einer solchen Verachtung und eines solchen
Hasses für wert erachtet, daß jeder, der uns irgendein Unrecht antut, dies für die
größte Gerechtigkeit hält und das höchste Opfer, das Gott je dargebracht wurde. Sie
meinen nämlich, das Unglück einer derartigen Gefangenschaft sei uns nur wegen
Gottes äußerstem Haß zugestoßen, und sie rechnen einer gerechten Vergeltung jegli-
che Grausamkeit zu, die Heiden wie Christen an uns verüben. Die Heiden erinnern
sich an die alten Überfälle, mit denen wir ihr Land zunächst in Besitz nahmen und
sie später in langwierigen Verfolgungen aufrieben und vernichteten, und was immer
sie über uns verhängen, rechnen sie einer verdienten Vergeltung zu. Die Christen
aber, weil wir, wie sie sagen, ihren Herrn umbrachten, scheinen einen gewichtigeren
Grund der Verfolgung gegen uns zu haben. […] Nirgendwohin außer zum Himmel
steht ein sicherer Zugang für uns offen, für die selbst der Wohnort gefährlich ist.
Wenn wir an irgendwelche nahegelegenen Orte ausgehen wollen, mieten wir uns für
einen unangemessenen Preis ausgerechnet den Geleitschutz, dem wir wenig vertrau-
en dürfen. Selbst die Fürsten, die über uns gesetzt sind und deren Schutz wir bitter
bezahlen, wünschen umso sehnlicher unseren Tod, je hemmungsloser sie dann das,
was wir besitzen, ausplündern können. Für uns, die wir so sehr geknebelt und unter-
drückt sind, als ob sich die Welt gegen uns allein verschworen hätte, ist bereits dies
wunderbar, wenn wir leben dürfen. Weder Acker noch Weinberge oder überhaupt
irgendwelches Grundeigentum zu besitzen wird uns gestattet, weil es keinen gibt, der
es für uns vor offener oder versteckter Anfeindung beschützen könnte. Daher bleibt
uns vorrangig als Erwerbsquelle übrig, daß wir Fremdgeborenen auf Zinsen leihen
und dadurch ein elendes Leben fristen, was uns freilich gerade denen aufs höchste
verhaßt macht, die glauben, dadurch aufs äußerste niedergedrückt zu sein“ (Abaelard
2004: 29ff.).

Gerhard Scheit

60

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Judentums als Gesetzesreligion werden in kein kausales Verhältnis zur
eben geschilderten Situation der Juden gebracht, indem sie nämlich als
Reaktion auf Verfolgung und Leid bestimmt würden. Sie werden hingegen
bloß hinzuaddiert:

„In welche Schwierigkeiten bereits die Vorschriften des Gesetzes verwi-
ckelt sind, entgeht auch niemandem, der sich mit ihm befaßt hat, so
daß wir ebenso durch die Unterdrückung der Menschen wie durch das
Joch des Gesetzes unerträglich niedergeworfen werden. Wer schreckte
nicht zurück oder zitterte davor – sowohl aus Scham als auch besonders
wegen der Pein –, sich schon allein dem Ritus unserer Beschneidung
zu unterziehen? [...] Daraus erhellt unumstößlich, wie schwierig es sich
unter euch auf unserer Pilgerfahrt um Gottes willen lebt. Wer dürfte
schließlich nicht davor zurückschrecken, die Bitternis der Gesetzesstra-
fen nicht allein zu ertragen, sondern sie auch auf Gesetzesbrecher zu
übertragen? Wer brächte es über sich, seinem Bruder Zahn um Zahn,
Auge um Auge, auch Leben um Leben zu nehmen, geschweige denn, daß
er zustimmen könnte, dies auch an sich selbst zu erdulden, um ja nicht
als Gesetzesgegner aufzutreten? Aus diesen und unzähligen anderen Be-
obachtungen erhellt in der Tat, daß jeder einzelne von uns, wenn er dem
Gesetz gehorcht, jenes Psalmisten Wort vor Gott zu Recht bekennt: ‚Um
der Worte deiner Lippen willen bin ich nicht abgewichen von den harten
Wegen.‘“ (Abaelard 2004: 31ff.).

So ist es für den Philosophen ein Leichtes, das Leid der Verfolgung mit
dem Hinweis auf die Vernunft wegzuwischen: „Wahrhaftig nimmt dieser
Eifer, den ihr Gott gegenüber zu haben scheint, viele und große Dinge auf
sich – in welcher Absicht auch immer. Aber es kommt sehr viel darauf an,
ob diese Absicht richtig oder irrtümlich ist.“ („Sed plurimum refert, utrum
haec intentio recta sit an erronea.“) Wie weit dies vom Einklang mit der
Vernunft entfernt sei, bittet der Philosoph den Juden „dennoch zu erwägen
und aus dem genauen Schriftbeleg des Gesetzes, das du befolgst, noch zu
widerlegen“. („Quod tamen, quantum a ratione sit dissonum, volo te per-
pendere et ex ipso quoque scripto legis, quam sequeris, arguere“ Abaelard
2004: 33ff.).

Damit setzt Abaelard die Zurückweisung der jüdischen Religion als Ge-
setzesreligion fort, wie sie sich bereits seinem früher entstandenem Kom-
mentar zum Römerbrief des Apostels Paulus findet: „Von einer Torafreude
und von der Stellung des Gesetzes als dankbare Antwort des Menschen auf
den Bund findet sich bei ihm keine Spur, vielmehr erscheint die jüdische

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

61

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Existenz als eine vom ‚Joch des Gesetzes‘ gnadenlos belastete“ (Zimmer-
mann 2004: 247).

Indem Abaelard den guten Willen, die gute Absicht des Einzelnen in
den Mittelpunkt rückt, wird einerseits die Schuld zurückgewiesen, die den
Juden im Christentum angelastet wird, nämlich Jesus gekreuzigt zu haben;
andererseits werden sie wiederum damit belastet, dass sie der Gesetzesreli-
gion nach wie vor Folge leisten, und damit auch der Unheilswirkung des
Gesetzes selbst. (Genau diese Problematik wird sich Jahrhunderte später
im deutschen Idealismus bei Hegel wiederholen.) Die Kritik der jüdischen
Gesetzesreligion instrumentalisiert Abaelard offenbar für seinen Kampf ge-
gen die „Antidialektiker als den Traditionalisten seiner Zeit, die sich einer
theologischen Öffnung versperrten“ (Zimmermann 2004: 246), er nennt
gerade sie nämlich: „iudaizantes“, also Judaisierende (zit. n. Moos 1999:
468).

Und dennoch ist festzuhalten, dass er den Dialogus inter Philosophum,
Judaeum et Christianum nicht vollendet hat und ein abschließendes Urteil
also fehlt, worin vielleicht ein Zögern gesehen werden kann, wenn nicht
gar Absicht, die so zu deuten wäre, dass er sich „gegen die Erwartung des
Philosophen von einem Richterspruch, der nach seinen eigenen Kriterien
eigentlich klar gegen einen für ihn obsoleten Gesetzesglauben hätte ausfal-
len müssen, ohne Zögern ausdrücklich dispensiert“ (Krautz 2008: 314).

Der Richter, der in dem Text nur an dieser Stelle, nachdem der Jude
seine letzte Rede in diesem Gespräch gehalten hat, überhaupt auftritt, sagt:
„Ich aber bin eher begierig zu lernen als zu urteilen: ich antworte, zuvor
die Vernunftgründe aller hören zu wollen, damit ich umso klüger beim
Urteilen wäre, je weiser ich beim Zuhören werde […]“ (Abaelard 2008: 87).
Wenn dieser Richter aber nach der letzten Rede des Christen nicht mehr
auftritt, entsteht der Eindruck, als ob er noch immer nicht als weise genug
betrachtet wird, das Urteil zu fällen.

Doch so wie im Dialogus das vom aristotelischen Philosophen erhoffte
Urteil ausbleibt – als ob er doch wüsste, dass er die Verfolgung der Juden
nicht ausklammern darf und somit auch die Bedeutung der Gesetzesreligi-
on für die Selbsterhaltung der Juden zu würdigen hätte, was auszusprechen
allerdings fatal wäre angesichts der eigenen prekären Lage als Häretiker
–, so reflektiert Abaelard in anderen Schriften darüber, worin sein eigenes
Denken von der Philosophie des Aristoteles sich bereits unterscheidet,
ohne es als Bruch zu explizieren und dessen historischen Voraussetzungen
zur Sprache zu bringen. Es ist das eben jene Reflexion auf den Grund, auf
die Bedingung dessen, was einmal Subjekt heißen wird: Das Allgemeine

Gerhard Scheit

62

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und daher auch das höchste Prinzip, das Gott ist, kann nur insofern ein
realiter Existierendes sein, als es die Handlungen des Einzelnen bestimmt.
Dieses Individuum vermag zwar selbst zu bestimmen, ob es sich davon
bestimmen lässt, aber unter Umständen, die es einerseits nicht frei gewählt
hat und die andererseits darüber letztlich entscheiden, ob es sich als leibli-
ches Wesen durch seine Wahl hindurch auch reproduzieren kann. Selbst
der Inbegriff des existierenden Allgemeinen, die Dreifaltigkeit Gottes, wird
somit zu einem Gegenstand, der, um überhaupt als Allgemeines zu gelten,
der Deutung durch die Individuen bedarf, was dem Mönch und Scholasti-
ker schließlich die Verurteilung durch den Papst einbrachte.

Dialektik der Aufklärung

Man könnte sagen, Marx hat in den sogenannten Ökonomisch-philosophi-
schen Manuskripten von 1844 beziehungsweise in seiner frühen Hegel-Kri-
tik die Dialektik der Trinität auf dem Gebiet der politischen Ökonomie
neu entfaltet: Die Einheit von Gott, Gottsohn und heiligem Geist kehrt
wieder als Einheit von Mensch, Natur und Prozess zwischen Mensch und
Natur. „Der Mensch lebt von der Natur, heißt: Die Natur ist sein Leib, mit
dem er in beständigem Prozeß bleiben muß, um nicht zu sterben“ (Marx
1981b: 516).11 Die Aussage, das physische und geistige Leben des Menschen
hänge mit der Natur zusammen, habe zwar „keinen andren Sinn, als daß
die Natur mit sich selbst zusammenhängt, denn der Mensch ist ein Teil
der Natur“ (Marx 1981b: 516). Aber er ist es zugleich auch nicht, sonst
wäre die Notwendigkeit, mit ihr in beständigem Prozess zu bleiben, um
sich selbst zu erhalten, stumm und die „Bildung der 5 Sinne“ keineswegs
jene „Arbeit der ganzen bisherigen Weltgeschichte“ einschließlich der „In-
dustrie“, wie Marx in denselben Manuskripten erkennt (Marx 1981b: 541f.),
sondern bloß bewusstloser Ablauf innerhalb der Naturgeschichte. Eben
damit hatte bereits Abaelard gebrochen in seiner Auffassung von labor und
opus. Können jedoch die Sinne und mit ihnen das, was sie wahrnehmen,
immer noch zugleich als Natur aufgefasst werden, die mit sich selbst zu-
sammenhängt, so nun allerdings nicht mehr das Geld12 beziehungsweise
die Form des Reichtums, mit dem sich Marx schließlich in seinen Studien

11 Später spricht Marx hier vom „Stoffwechsel mit der Natur“ (z. B. Marx 1977: 192).
12 Siehe hierzu die einschlägigen Stellen im vorletzten Abschnitt der Ökonomisch-philo-

sophischen Manuskripte, die allerdings mehr von Goethes Faust und Shakespeares
Timon inspiriert sind als von der klassischen Nationalökonomie, z. B: „Was ich qua

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

63

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum Kapital so intensiv beschäftigte. Dieser Reichtum nämlich erscheint als
eine „ungeheure Warensammlung“ und die einzelne Ware darin als seine
„Elementarform“, die in der Natur nun gar nicht vorkommt – ebenso wenig
die „abstrakte Arbeit“, die Marx als „Substanz“ des Werts darin aufzudecken
unternimmt. Es ist Letzteres nämlich eine Substanz, die im Gegensatz zum
Menschen „kein Atom Naturstoff“ enthält und wie Abaelards Trinität nur
aus Relationen besteht. Wollen aber die Individuen am Reichtum partizi-
pieren, und sei’s ‚nur‘, um nicht zu sterben, so müssen sie im beständigen
Prozess mit eben dieser Substanz bleiben, während deren Selbsterhaltung
wiederum unabdingbar an eine wundersame Geldvermehrung G – G’ ge-
bunden ist. Denn der Wert gehe „beständig aus der einen Form in die andre
über, ohne sich in dieser Bewegung zu verlieren, und verwandelt sich so
in ein automatisches Subjekt“, er habe „die okkulte Qualität erhalten, Wert
zu setzen, weil er Wert ist. Er wirft lebendige Junge oder legt wenigstens
goldne Eier“ (Marx 1977: 168f.).

Mit dieser aus dem Tierreich geschöpften Travestie von Selbsterhaltung
als Fortpflanzung ging Marx noch spielerisch über die so wenig geheuren
Konsequenzen hinweg, die seine Erkenntnisse bereithalten. Max Horkhei-
mer und Theodor W. Adorno haben sie als desto beklemmendere hervor-
gehoben, wobei ihre Dialektik der Aufklärung die Verselbständigung, die
Marx am Wert durchschaut, bereits an einer Vernunft diagnostiziert, die
der Durchsetzung von Herrschaftsverhältnissen lange vor der des Kapital-
verhältnisses Rechnung getragen hat. Während der Wert von vornherein
kein Atom Naturstoff enthält, erscheint es beinahe als Geschäft der Aufklä-
rung (als Fortsetzung des Mythos), die Individuen eben dafür zu erziehen,
das heißt: im Namen der Selbsterhaltung ihre eigene Triebnatur ebenso
wie ihren Zusammenhang mit der außermenschlichen Natur soweit zu
verdrängen, dass Herrschaft nicht in Frage gestellt und wahre Versöhnung,
die auch das Verhältnis zur Natur umfasste, hintertrieben wird. Solche
Verdrängung habe das Erbe des Opfers angetreten, auch des letzten: So

Mensch nicht vermag, was also alle meine individuellen Wesenskräfte nicht vermö-
gen, das vermag ich durch das Geld. Das Geld macht also jede dieser Wesenskräfte
zu etwas, was sie an sich nicht ist, d. h. zu ihrem Gegenteil. […] Es verwandelt die
Treue in Untreue, die Liebe in Haß, den Haß in Liebe, die Tugend in Laster, das
Laster in Tugend, […] Wer die Tapferkeit kaufen kann, der ist tapfer, wenn er auch
feig ist. Da das Geld nicht gegen eine bestimmte Qualität, gegen ein bestimmtes Ding,
menschliche Wesenskräfte, sondern gegen die ganze menschliche und natürliche
gegenständliche Welt sich austauscht, so tauscht es also – vom Standpunkt seines
Besitzers angesehn – jede Eigenschaft gegen jede – auch ihr widersprechende Eigen-
schaft und Gegenstand – aus […]“ (Marx 1982: 565ff.).

Gerhard Scheit

64

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie Jesus sein Leben opferte, um das Leid der Menschen auf sich zu
nehmen, so lehrt die bürgerliche Vernunft, die Triebe zu unterdrücken,
um der Selbsterhaltung willen, die sie an die Stelle Gottes rückt. Diese „von
Vernunft identisch festgehaltene Selbsterhaltung“ sei aber nun – und damit
kommt die Dialektik der Aufklärung zur Gegenwart – im Zuge der „Ent-
faltung des Kapitalismus“ unter bestimmten Bedingungen, die allerdings
nur vage benannt werden (die „Herrschaft privater Gruppen über den
Wirtschaftsapparat“), von der „Selbstzerstörung gar nicht mehr zu trennen“
(Horkheimer/Adorno 1987: 113).

Der Akzent ist auf die Epitheta zu setzen, wonach Selbsterhaltung im
Angesicht der Lebensnot nicht irgendwie, sondern identisch festgehalten
werde, kulminierend im transzendentalen Subjekt der Kritik der reinen
Vernunft. Es war Alfred Sohn-Rethel, der genau hier das Geld geortet hat:
die „bare Münze des Apriori“ (Sohn-Rethel 2018). Schon der junge Marx
nannte die Logik das „Geld des Geistes“ (Marx 1981b: 571). Ohne dass
Adorno und Horkheimer den Grundgedanken von Sohn-Rethel dezidiert
übernehmen wollten, findet er doch Eingang in ihre Überlegungen zur Dia-
lektik der Aufklärung, und zwar dort, wo sie den Subjektbegriff durch den
des Selbst auszutauschen sich genötigt sehen: Angeregt durch den griechi-
schen Begriff αὐτός bringen sie damit die Abstraktion von der Natur zum
Ausdruck.13 Auf diese Weise gerät mit dem Selbst eben auch die Selbsterhal-
tung unter Verdacht, und das mit gutem Grund: Sie klingt nicht von unge-
fähr nach Selbstgenügsamkeit und Subsistenz – danach, auf seine eigenen
bescheidenen Mittel reduziert zu sein – als dem Gegenteil jener Bildung

13 „Der Satz des Spinoza ‚Conatus sese conservandi primum et unicum virtutis est
fundamentum‘ enthält die wahre Maxime aller westlichen Zivilisation, in der die
religiösen und philosophischen Differenzen des Bürgertums zur Ruhe kommen.
Das Selbst, das nach der methodischen Ausmerzung aller natürlichen Spuren als
mythologischer weder Körper noch Blut noch Seele und sogar natürliches Ich mehr
sein sollte, bildete zum transzendentalen oder logischen Subjekt sublimiert den Be-
zugspunkt der Vernunft, der gesetzgebenden Instanz des Handelns. Wer unmittelbar,
ohne rationale Beziehung auf Selbsterhaltung dem Leben sich überläßt, fällt nach
dem Urteil von Aufklärung wie Protestantismus ins Vorgeschichtliche zurück. Der
Trieb als solcher sei mythisch wie der Aberglaube; dem Gott dienen, den das Selbst
nicht postuliert, irrsinnig wie die Trunksucht. Beiden hat der Fortschritt dasselbe
Schicksal bereitet: der Anbetung und dem Versinken ins unmittelbar natürliche Sein;
er hat den Selbstvergessenen des Gedankens wie den der Lust mit Fluch belegt.
Vermittelt durchs Prinzip des Selbst ist die gesellschaftliche Arbeit jedes Einzelnen in
der bürgerlichen Wirtschaft; sie soll den einen das vermehrte Kapital, den anderen
die Kraft zur Mehrarbeit zurückgeben“ (Horkheimer/Adorno 1987: 52).

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

65

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der fünf Sinne, von der Marx gesprochen hatte, und eines vermeintlichen
Glücksversprechens, dessen bloße Bedingung – die als solche nicht in Frage
gestellt werden soll, ganz im Gegenteil14 – bereits zum Zweck und Ziel hy-
postasiert wird, etwa nach dem Motto: Zum Glück kann ich mich ja noch
selbst erhalten. Eben diese Mäßigkeit nach Maßgabe der conservatio sui hat
sich als Einschränkung auf die Reproduktion der Arbeitskraft nützlich zu
machen, damit der Wert seine goldenen Eier legen kann, also zur höheren
Ehre von G – G’. Als Voraussetzung aber, vom Zwang dieser Akkumulation
sich zu befreien, wäre darum über Selbsterhaltung nur wie über den Mate-
rialismus, also negativ zu sprechen – im Hinblick auf „Befreiung des Geistes
vom Primat der materiellen Bedürfnisse im Stand ihrer Erfüllung“ (Adorno
1997a: 207).15

Denn ins Positive gewendet sedimentieren sich an ihrem Begriff wie in
einem falschen Imperativ sofort auch die Formen, in denen die Individuen
leben und überleben sollen: Du musst um deiner Mündigkeit willen dich
selbst erhalten können – Paraphrase auf das berüchtigte ‚Wer nicht arbeitet,
soll auch nicht essen‘. Verselbständigt von den Individuen und auf die
Nation übertragen lautet er auf den Namen Autarkie und richtet sich in der
Krise gegen die Vermittlungsformen des Kapitals selber und insbesondere
gegen deren umfassendste: den Weltmarkt. Ihn – und das heißt auch seine
andere Seite: die Souveränität der einzelnen Staaten – auseinanderzubre-

14 Wie im Rekurs auf Spinoza heißt es später bei Adorno: Wenn es auch nicht möglich
sei, eine bessere Welt oder gar einen besseren Menschen sich auszumalen, so könnten
wir „sehr wohl die Punkte feststellen, an denen unsere Gesellschaft ihrem eigenen
Begriff, dem nämlich einer durchsichtigen Verbindung der Menschen zur Erhaltung
ihres eigenen Lebens, nicht entspricht“ (Adorno 2019: 154). Damit hängt zusammen,
dass Adorno dem Dilemma nicht entging, in den Bemühungen um eine Erziehung
nach Auschwitz gegen die Selbstvernichtung sich dann doch auf das Bedürfnis nach
Selbsterhaltung als „ein drastisches egoistisches Interesse“ berufen zu müssen, dessen
Verhärtung der Dialektik der Aufklärung noch als Kernproblem ihrer Kritik galt
(siehe Adorno 1997b: 571; Adorno 1997c: 690).

15 Selbsterhaltung wäre dann so zu bestimmen, dass sie als selbstverständliche Einheit
nicht zugrunde gelegt werden kann, sondern immer nur als etwas Herzustellendes
oder zu Gewinnendes; etwas, das im Getrennten allererst zustande zu bringen ist.
Und in diesem Sinn vermag selbst das transzendentale Ich, von dem die Kritik der
reinen Vernunft ausgeht, zunächst einmal als bloße Negation all dessen verstanden zu
werden, was als Substanz oder Sein die Trennung von Subjekt und Objekt leugnen
möchte. Anders gesagt: Das Transzendentale gegenüber der Natur, das nichts enthält,
nur reine Identität sein kann, wäre dann Appell, die Einheit erst noch zu finden, in
der sich die Individuen reproduzieren können, ohne zugleich übereinander herzufal-
len – oder als Frage aus Adornos Beethoven-Kommentar formuliert: Wie kann ein
Ganzes sein, ohne dass dem Einzelnen Gewalt angetan wird? (vgl. Adorno 1993: 62).

Gerhard Scheit

66

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen in „diffuse barbarische Vielheit“ (Adorno16) geopolitscher Großräume
und übereinander herfallender „Rackets“ treibt erst das ganze, im Kapital-
verhältnis angelegte Potenzial der Vernichtung hervor, das sich gegen die
Juden richtete, die mit Finanzkapital und Weltmarkt identifiziert wurden,
und welches in die Tat umzusetzen die deutsche Volksgemeinschaft als
ihre Identität verstehen sollte. So hat Horkheimer 1946 das Gespräch mit
Adorno über eine mögliche Fortsetzung der gemeinsamen Arbeit an der
Dialektik der Aufklärung mit der Frage beendet: „Wieweit hat man an der
Selbsterhaltung teilzunehmen und wieweit ist sie Wahnsinn?“ (Horkheimer
1985: 605)17.

Dialog zwischen Linkshegelianern

Wie schwierig es geworden ist, Selbsterhaltung vom Wahnsinn zu trennen,
wirft Licht noch auf die Probleme, die von Anfang an bestanden, ihre
Formen darzustellen – also die Begriffe der politischen Ökonomie zu be-
stimmen. Das zeigt sich bei Marx besonders drastisch im Übergang zur
Kritik dieser Begriffe. Hier rückte er neben der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie gerade die „Judenemanzipation“ ins Zentrum, indem er zunächst für

16 In seiner Würdigung von Franz Neumanns Behemoth sagte Adorno, die Idee dieses
Buchs sei den „Oberflächenvorstellungen vom monolithischen Faschismus schroff
entgegengesetzt“, indem sie nämlich offenlegte, dass „der nationalsozialistische Staat,
der sich als total-einheitlich propagierte, in Wahrheit pluralistisch war. Die politische
Willensbildung stellte sich her durch die planlose Konkurrenz mächtigster sozialer
Cliquen […] Die Gesellschaft, unfähig, in freier Bewegung länger sich zu reproduzie-
ren, bricht auseinander in diffuse barbarische Vielheit, das Gegenteil jener versöhn-
ten Vielfalt, die allein ein menschenwürdiger Zustand wäre“ (Adorno 1997d: 702).

17 Als Paraphrase dieser Frage lässt sich eine Bemerkung Adornos in einer seiner Vorle-
sungen zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit verstehen: Die Vernünftigkeit
der Geschichte „kann sich nur daran erweisen, für wen nun tatsächlich die Geschich-
te vernünftig ist. Wenn diese Vernunft, deren eigener Begriff ja an der Selbsterhaltung
des Individuums gebildet ist, ein Subjekt überhaupt nicht mehr hat, für das sie ver-
nünftig ist, dann schlägt sie in Unvernunft um“ (Adorno 2006: 62). Siehe hierzu auch
die Sitzungsprotokolle des letzten gemeinsam gehaltenen Hauptseminars von Adorno
und Horkheimer (zur „Subjekt-Objekt Dialektik“), in dem der Verdacht – von Marx’
ironisch-abschätziger Haltung zur Philosophie genährt – in Zweifel gezogen wird,
dass seine „Präponderanz“ des Objekts, begründet „durch die Notwendigkeit der
Reproduktion von Subjekt durch Objekt“, eine „ontologische“ sei. Und gegen diese
ontologisierende Lektüre der Kritik der politischen Ökonomie gewandt heißt es wei-
ter im Protokoll (von Maja Oesterlin vom 26.06.1969): „der Imperativ der physischen
Selbsterhaltung ist nicht das alleinige Konstituens von Gesellschaftsbildung“ (Adorno
2021: 571).

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

67

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Deutsch-französischen Jahrbücher zwei Texte von Bruno Bauer über die
Judenfrage kritisierte. Marx habe eben verstanden, so ließe sich mit David
Nirenberg sagen, dass ‚Judentum‘ nicht nur die Religion spezifischer Men-
schen mit spezifischem Glauben sei, aus der im Übrigen seine eigenen Vor-
fahren herkamen, sondern auch ein Repertoire von Ideen und Attributen,
mit denen Nichtjuden wie Bruno Bauer ihre Welt deuten und kritisieren
können.

Tatsächlich beanstandet Marx an Bauer, die „Judenfrage“ gerade in eine
„rein religiöse Frage“ zurückzuverwandeln: „Der theologische Skrupel, wer
eher Aussicht hat, selig zu werden, Jude oder Christ, wiederholt sich in
der aufgeklärten Form, wer von beiden ist emanzipationsfähiger?“ Nun
ist aber Bauer selbst auf die jüdische Religion eigenartig fixiert. Der Jude
bleibe, auch wenn er Staatsbürger sei, immer Jude: es geht ihm sozusagen
nur um seine Selbsterhaltung als Jude. Dieses „jüdische und beschränkte
Wesen“ führt der Junghegelianer ganz wie der junge Hegel auf den Geset-
zesglauben zurück, welcher stets über die „menschlichen und politischen
Verpflichtungen den Sieg davon“ trage. Während die Juden weiterhin von
ihren abstrakten „Ceremonialgesetzen“ und darin von einem „bodenlos
gewordenen Mosaismus“ beherrscht würden, stelle das Christentum der
absoluten Transzendenz, die in dieser Unfreiheit gegenüber dem Gesetz
zum Ausdruck komme, mit seinem Mensch gewordenen Gott ein befrei-
endes Element der Immanenz entgegen, das bereits zu dem favorisierten
Atheismus überleitet. Bei dieser scheinbar rein theologischen Kritik, die an
Paulus‘ Römerbrief und dessen Kommentierung bei Abaelard denken lässt,
schreibt sich nun Bauer, wie Jonathan Sperber feststellt, „in Rage“ (Sperber
2013: 138): Die Aufklärung drücke sich beim Judentum dadurch aus, „daß
es hasse“, denn „alle Staaten und Völker“ seien vor „dem Einen, vor Jehova
unberechtigt und haben kein Recht zu bestehen“; sein „Jesuitismus“ sei
„bloße Schlauheit des sinnlichen Egoismus“, ja „thierische Lust“; er sei „so
plump und widerlich, daß man sich nur mit Ekel von ihm abwenden“
könne (Bauer 1989: 141f.).

Marx hingegen trat bereits zu einer Zeit, als er noch Redakteur der
Rheinischen Zeitung in Köln war, für die Emanzipation der Juden ein und
erklärte sich gegenüber dem „Vorsteher der hiesigen Israeliten“ bereit, eine
Petition für die Juden an den Landtag zu verfassen, wie er an Arnold
Ruge schrieb: „So widerlich mir der israelitische Glauben ist, so scheint
mir Bauers Ansicht doch zu abstrakt. Es gilt so viel Löcher in den christ-
lichen Staat zu stossen als möglich und das Vernünftige, so viel an uns,
einzuschmuggeln“ (Marx/Engels 1975: 45f.).

Gerhard Scheit

68

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwar stellt Bauers hasserfülltes Enragement für ihn kein Problem dar,
überzieht er doch seinerseits in Briefen und Polemiken des Öfteren politi-
sche Gegner jüdischer Herkunft mit ähnlich klingenden Diffamierungen,
aber er hält an der Forderung der Emanzipation umso mehr fest und
möchte die Frage politisch konkreter gestellt wissen. Unabhängig vom
Unterschied zwischen Judentum und Christentum, der nunmehr hinfällig
geworden scheint, unterscheidet er zwischen den Staatsformen selbst und
spricht sich innerhalb der politischen Emanzipation dezidiert gegen den
„christlichen Staat“ in Deutschland als zurückgebliebener Form aus und
für die „nordamerikanischen Freistaaten“ als avanciertester Form – darin
fortgeschritten, dass hier der Staat als Allgemeines über den Religionen
steht und jede besondere Religion zu einer „weltlichen“ Frage wird (Marx
1981a: 351) – anders gesagt: zur Privatsache. An dieser Stelle lesen sich seine
Ausführungen zur Judenfrage „wie ein liberales Programm zur Verteidigung
der Menschen- und Bürgerrechte“ (Gross, 2000: 221).

Zugleich möchte Marx aber die Grenzen aller politischen Emanzipation
verdeutlichen: Erst „wenn der Mensch seine ‚forces propres‘ als gesellschaft-
liche Kräfte erkannt und organisiert“ habe und daher „die gesellschaftliche
Kraft nicht mehr in der Gestalt der politischen Kraft“ von sich trenne, sei
die menschliche Emanzipation vollbracht (Marx 1981a: 360). Ausgerechnet
am Judentum jedoch erläutert er im Folgenden, dem kürzeren II. Teil sei-
nes Artikels, was er unter solchen gesellschaftlichen Kräften versteht – und
das heißt: ex negativo. Bauers rein religiöse Frage soll in die Frage verwan-
delt werden, „welches besondre gesellschaftliche Element zu überwinden sei,
um das Judentum aufzuheben“. Dieses Element nennt er nun paradoxerwei-
se ein allgemeines „antisoziales Element“, welches „durch die geschichtliche
Entwicklung, an welcher die Juden in dieser schlechten Beziehung eifrig
mitgearbeitet, auf seine jetzige Höhe getrieben wurde, auf eine Höhe, auf
welcher es sich notwendig auflösen muß“ (Marx 1981a: 372f.).

In der Notwendigkeit, dass eben darum auch die Christen Juden werden,
verstanden als dieses asoziale Element, liegt die dialektische Pointe von
Marx’ Aufsatz. Er stülpt das Urteil von Bauer um, worauf Raphael Gross
(der im Übrigen die große Bedeutung Bauers für Carl Schmitt untersucht)
aufmerksam gemacht hat: Das Christentum braucht, so aufgefasst, zur
Emanzipation „einen Schritt mehr“ als das Judentum. „Denn es muss sich
zuerst wieder in das ‚praktische Judentum‘ umwandeln, um sich menschlich
emanzipieren zu können“ (Gross 2000: 224).

Die geschichtliche Entwicklung jedoch näher zu bestimmen, verwendet
Marx nun Invektiven, mit denen seit dem Aufschwung des Handels und der

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

69

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Städte im Mittelalter, also etwa seit Abaelard, all das, was auf dem Markt
und mittels Geldes, Zinses etc. vor sich ging, ‚kritisiert‘, besser: perhorres-
ziert worden war, und die durchweg darin bestehen, ‚es‘ mit den Juden
zu identifizieren. So spricht Marx in jenen berühmt-berüchtigten Worten
über den „Alltagsjuden“, um über die Ökonomie bzw. – in seinen späteren
Begriffen ausgedrückt – über die Zirkulation zu sprechen:

„Welches ist der weltliche Grund des Judentums? Das praktische Bedürf-
nis, der Eigennutz. Welches ist der weltliche Kultus des Juden? Der
Schacher. Welches ist der weltliche Gott? Das Geld. Nun wohl! Die
Emanzipation vom Schacher und vom Geld, also vom praktischen, rea-
len Judentum wäre die Selbstemanzipation unsrer Zeit“. (Marx 1981a:
372)

Er zitiert Thomas Münzer über die Herabwürdigung der Natur durchs Ei-
gentum, um eine Parallele zur Stellung der Natur in der jüdischen Religion
zu ziehen, und es wundert fast, dass er nicht Luther über die Herabwürdi-
gung der Arbeit durch die Juden zu Wort kommen lässt, da er doch wie
in einer Anlehnung an dessen Fäkalkomik (vgl. Scheit 1999: 58ff.) schreibt:
„Aus ihren eignen Eingeweiden erzeugt die bürgerliche Gesellschaft fort-
während den Juden“ (Marx 1981a: 375f.).

Marx besaß zu dieser Zeit kaum eine Ahnung von den nationalökono-
mischen Schriften eines Adam Smith oder David Ricardo. Er fiel darin
sogar hinter Hegels Rechtsphilosophie zurück auf die bornierteste deutsche
Tradition in Sachen politische Ökonomie, wie sie Fichte repräsentierte,
während Engels in demselben Jahrbuch, in dem Marx’ Artikel erschien,
durchaus auf Smith und Ricardo zu sprechen kommt. Deren Kenntnis
allein hätte jedoch kaum verhindert, dass die Identifikation mit dem Pro-
letariat, die sich zur selben Zeit schon in Marx’ Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie zeigt – als Alternative zum „objektiven Geist“ und Ge-
genidentifikation zum wie auch immer begriffenen Geld – ein weiterer
Ansporn für antisemitische Metaphorik werden konnte.

Doch macht Marx einen Vorbehalt: wenn er sagt, dass das Geld „durch
den Juden und ohne ihn“ zur „Weltmacht“ geworden sei (Marx 1981a: 373).
Für die nunmehr in Paris unternommenen, von Engels Jahrbuch-Aufsatz
angeregten Studien wird dieses „ohne ihn“ zum Abstraktionsprinzip: Marx
verzichtet bereits in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten von
1844 auf die Engführung von Geld und Judentum. In der dann in London
neu aufgenommenen Kritik der politischen Ökonomie, aus der schließlich

Gerhard Scheit

70

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Kapital hervorging, taucht zwar die eine oder andere antisemitische
Bemerkung auf, etwas zu illustrieren, was sich gar nicht illustrieren lässt
– dass nämlich die Selbsterhaltung in Form des Kapitals als vollkommen
verselbständigt gegenüber den Individuen zu denken ist, die an ihr teilneh-
men müssen, um wenigstens eine Chance zu haben, sich selbst zu erhalten.
Jede Anspielung aufs Judentum kann aber getrost weggelassen werden,
ohne dass die hier entwickelten Einsichten in jene Verselbständigung et-
was einbüßen würden. Im Gegenteil: Was diese „reale Abstraktion“ im Ver-
wertungsprozess des Kapitals beinhaltet, der als „automatisches Subjekt“
begriffen wird, wäre in seiner Radikalität noch deutlicher zum Ausdruck
gekommen,18 wenn Marx im Sinn eines philosophisch gewendeten Bilder-
verbots solcherart ironische Allusionen, die das Verhältnis der Juden zu
ihrer Religion ins Spiel brachten, vermieden hätte.19 Allerdings wäre es
dann auch schwieriger geworden, der Parteinahme im Klassenkampf so
zynischen Ausdruck zu verleihen, wie Marx es in dieser Zeit gerne tat.
(Schon in der Deutschen Ideologie hieß es, der Bourgeois verhalte sich zu
den Institutionen seines Regimes „wie der Jude zum Gesetz“; Marx/Engels
1978: 163 – später im Kapital: der Kapitalist wisse, dass „alle Waaren,
wie lumpig sie immer aussehn oder wie schlecht sie immer riechen, im
Glauben und in der Wahrheit Geld, innerlich verschnittne Juden“ seien;
Marx 1983: 10920) Diese Tendenz verselbständigte sich umso mehr nach

18 Zu solcher Deutlichkeit trug im Anschluss an die kritische Theorie zunächst Moishe
Postone bei, dessen Aufsatz über „Nationalsozialismus und Antisemitismus“ von 1980
(Postone 1995) geradezu als Voraussetzung zur ökonomischen Studie über Zeit, Arbeit
und gesellschaftliche Herrschaft von 1993 (Postone 2003) gelten kann.

19 Das ändert aber nichts daran, dass seine hier entwickelte Kritik des Fetischismus der
modernen Gesellschaft – sozusagen contre cœur – „die Grundlage für eine Kritische
Theorie des Antisemitismus“ geliefert hat: „Die Begriffsschärfe der entfalteten Kritik
der politischen Ökonomie ist notwendig, um das Umschlagen einer Ökonomiekritik
in ein verfolgendes Ressentiment zu verunmöglichen oder zumindest entscheidend
zu erschweren“ (vgl. Grigat 2007: 273ff.; Grigat 2022: 4).

20 Die Wendung findet sich so auch in der zweiten Auflage des Kapitals von 1872/73
(Marx 1987: 172). In der MEW-Ausgabe (Bd. 23: 169), die im Wesentlichen der
Ausgabe von Engels von 1890 folgt, heißt es (wie schon in Engels’ Ausgabe von 1883):
„innerlich beschnittne Juden“. (Thomas Kuczynski äußert im Kommentar seiner
„Neuen Textausgabe“ die Vermutung, dass es sich bei dem Adjektiv ursprünglich
auch um eine Anspielung auf Methoden der Weinproduktion handelte (Marx 2017:
123). Wie auch immer: Es bleibe dahingestellt, ob die Konjektur von Engels der
Versuch ist, den antisemitischen Tonfall abzumildern oder womöglich das Gegenteil.)
Solche Formulierungen, die als Indizien für Marx’ Einstellung zum Judentum gelten
können, werden manchmal in unbedachter oder berechnender Weise mit einem
anonym erschienenen Artikel aus der New York Daily Tribune unter dem Titel „The

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

71

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinem Tod, als die Kritik der politischen Ökonomie in eine Parteidoktrin
umgewandelt wurde: Die marxistische Propaganda des Klassenkampfs griff
je nach politischer Situation mit unterschiedlicher Intensität zu antisemi-
tischen Projektionen, um sich möglichst ‚antikapitalistisch‘ zu gebärden
und Bündnisse mit anderen judenfeindlichen Kräften zu schließen. Die
höchste Intensität erreichte sie darin jedoch regelmäßig im Kampf gegen
den Zionismus. Während die Juden in christlicher Tradition beschuldigt
werden, den Tod des göttlichen Heilands herbeigeführt zu haben, werfen
ihnen diese marxistischen Antisemiten vor, das revolutionäre Subjekt der
Arbeiterklasse oder das antiimperialistische der Araber auszubeuten und
schließlich vernichten zu wollen.21

Marx hingegen wusste sogar auf eine Art inneren Impuls seiner Kritik
hinzuweisen, der vom Judentum herrührte.22 In Bruno Bauers Judenfrage
hieß es, die Juden hätten durch den Druck gegen die „Springfedern“ der
Geschichte „Gegendruck“ hervorgerufen – und zugleich wird in dieser
Schrift in Anlehnung an Hegels Religionsphilosophie behauptet, die Juden
hätten nichts für die „Bildung der neueren Zeit“ beigetragen.23 Einer von

Russian loan“ in Zusammenhang gebracht, dessen Argumentation sich nicht nur
deutlich von Marx’ früherer Kritik an Bruno Bauer unterscheidet, vielmehr von
einem Apologeten Bauers stammen könnte (siehe hierzu Bochinski 1988: 5–16).

21 Die Anschuldigung des Gottesmords wagt sich dabei kaum noch offen hervor, die
Denunziation des jüdischen Monotheismus tritt meist als Verteidigung heidnischer
Vielgötterei auf (wie etwa bei Assmann 1996) – groteske Reminiszenz ans arianische,
nichttrinitarische Christentum (siehe Anm. 4) –, was nicht weniger gefährlich ist.
So wird unterstellt, dass jener Monotheismus sich heute in Gestalt des zionistischen
Staats verwirklicht habe, dessen „Gewalt“ von einem heiligen Terror der Wahrheit
und Ausschließlichkeit („sacred terror of truth and exclusivity“) getragen sei (Mbem-
be 2019: 80; siehe hierzu A. Gruber 2021; J. Gruber 2022). Die postkoloniale Theorie
kann überhaupt als vollständige Synthese von christlichem und linkem Antisemitis-
mus verstanden werden; ihr Kennzeichen ist die Kollaboration mit dem Jihad im
Islam; und ihr entspricht im Politischen die Europäische Union, soweit deren Außen-
politik auf das Appeasement gegenüber der Islamischen Republik Iran hinausläuft
(vgl. Grigat 2018).

22 Vor diesem Hintergrund ist es auch weniger verwunderlich, warum Marx, wie Sper-
ber schreibt, neben all den „antisemitischen Zuschreibungen“ insbesondere in seinen
Briefen zugleich „mit einem gewissen Stolz zu seiner Abstammung“ stand (Sperber
2013: 499).

23 In diesem Sinn hat Bruno Bauer wenig später die „Einzigkeit der jüdischen Race“
perhorresziert, als wollte er noch Richard Wagners Antisemitismus in dessen Schrift
Das Judenthum in der Musik überbieten (siehe z.B.: Bauer 1863: 8 u. 11). Bei der
Darstellung der politischen Ereignisse um 1848 findet sich ein ganzer Abschnitt über
„das Kreischen und Fluchen der Juden“ – mit verdecktem Angriff auf Marx in der
Denunziation der Neuen Rheinischen Zeitung: Wenn solche „Kreischer“ ihre Nieder-

Gerhard Scheit

72

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bauers Kritikern, der spätere Rabbiner von Dessau, Samuel Hirsch, ver-
stand es in seinem Dementi, auf den Begriff des Hegelschen Widerspruchs
zu rekurrieren, wonach gerade jener Gegendruck „etwas“ für die Bildung
gewesen sein müsste. Als Bauer darauf antwortete: „Ein Dorn im Auge ist
auch etwas – trägt er darum zur Entwicklung meines Gesichtssinns bei?“,
nahm das Marx, indem er sich (ungeachtet seiner spöttischen Seitenhiebe
auf die „tristen Gegner“ Bauers) hinter Hirsch stellte, zum Anlass, erstmals
in der Öffentlichkeit die eigene Herkunft zumindest spielerisch anzudeu-
ten:

„Ein Dorn, der mir – wie das Judentum der christlichen Welt – von der
Stunde der Geburt im Auge sitzt, sitzen bleibt, mit ihm wächst und sich
gestaltet, ist kein gewöhnlicher, sondern ein wunderbarer, ein zu meinem
Auge gehöriger Dorn, der sogar zu einer höchst originellen Entwicklung
meines Gesichtssinnes beitragen müßte“. (Marx/Engels 1980: 93)

Statt die Metaphorik aber zu explizieren, beruft er sich in dieser Bemerkung
aus der Heiligen Familie auf seinen früheren Aufsatz zur Judenfrage, in der
„Herrn Bruno“ die Bedeutung des Judentums für die Bildung der neueren
Zeit schon enthüllt worden sei. Der Dorn wird damit als eine für die
Kritik der politischen Ökonomie geradezu förderliche Voraussetzung in
Erwägung gezogen – in der immanenten Unterscheidung eines „weltlichen“
Gottes der Juden von ihrem eigentlichen Gott in Marx’ Judenfrage war
das im Grunde bereits angelegt: Wunderbar ist der Dorn darin, dass er
beitragen müsste zur Erkenntnis, was es mit dem Geld in Wahrheit auf
sich hätte. 100 Jahre später fanden Adorno und Horkheimer dafür eine
deutlichere Formulierung:

„Die jüdische Religion duldet kein Wort, das der Verzweiflung alles
Sterblichen Trost gewährte. Hoffnung knüpft sie einzig ans Verbot, das
Falsche als Gott anzurufen, das Endliche als das Unendliche, die Lüge
als Wahrheit. Das Unterpfand der Rettung liegt in der Abwendung von
allem Glauben, der sich ihr unterschiebt, die Erkenntnis in der Denun-
ziation des Wahns“ (Horkheimer/Adorno 1987: 46).

lage bemerkten, „so greifen sie zu ihrer letzten Waffe, dem Fluch, der weiter nichts
als die Ewigkeit ihrer Verbitterung und die Ausdauer ihres Hasses“ ausdrücke (Bauer
1863: 68). Für Bauer gilt schließlich ebenso, was Adorno für Wagner festgehalten hat:
„Die Schicht des Idiosynkratischen als des Allerindividuellsten“ sei „zugleich die des
gesellschaftlich Allgemeinsten“: „Zum Ekel vorm Juden gehört dessen Imagination als
Weltmacht“, und zwischen „Idiosynkrasie und Verschwörungswahn knüpft sich die
Rassentheorie“ (Adorno 1997e: 23).

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

73

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unter dem Eindruck dieser selbst gestellten Aufgabe eröffnet sich ebenso
erst die Möglichkeit, den „israelitischen Glauben“ seinerseits als Geschich-
te der Juden zu begreifen. In einem Artikel zur „History of the Eastern
Question“ für die New York Daily Tribune kam Marx 1854 auf ihre Lage
in Jerusalem zu sprechen. Nichts gleiche ihrem Elend und ihrem Leiden:
„the constant objects of Mussulman oppression and intolerance, insultet by
the Greeks, persecuted by the Latins, and living only upon the scanty alms
transmitted by their European brethren“ (Marx 1985: 156f.).24

Der Zusammenhang durch die jüdische Religion erscheint hier mit
einem Mal als Bedingung des Überlebens („living only upon“). Statt den
weltlichen Grund und Kultus des Judentums in Eigennutz und Schacher
zu phantasieren, sieht er nun etwas, dem in der Auseinandersetzung mit
Bauer noch keinerlei Bedeutung zukam, aber schon in seiner Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie anklang, als er die Religion den „Seufzer der
bedrängten Kreatur“ nannte. Aber dieser Seufzer ist so wenig irgendeiner,
als unter dem Gesichtspunkt der Bedrängung die Religionen gleichzusetzen
wären, ohne ihr Verhältnis zueinander zu bedenken. Marx betont, dass
die Juden in Palästina keine „natives“, sondern von verschiedenen, weit
entfernten Ländern hierhergekommen seien und zitiert zustimmend den
französischen Historiker César Famin: „Their regards turned to that moun-
tain of Moriah, where once rose the temple of Salomon, and which they
dare not approach, they shad tears on the misfortunes of Zion, and their
dispersion over the world“ (Marx 1985: 157).

Nicht lange danach veröffentlichte ein anderer ehemaliger Linkshegelia-
ner und früherer Freund von Bauer und Marx unter dem Titel Rom und
Jerusalem – die letzte Nationalitätenfrage eine der ersten im engeren Sinn
zionistischen Schriften: Es war Moses Hess, der notabene Marx‘ neue
Kritik der politischen Ökonomie von 1859 trotz der inzwischen belasteten
Beziehungen zu ihrem Autor durchaus zu schätzen wusste.25

24 Man kann sich ausmalen, wie nachhaltig auch diese transmission den Wahn der
jüdischen Weltverschwörung von Bauer und Wagner beflügelt haben mag.

25 Ausgerechnet Edmund Silbener, der Marx so heftig des Antisemitismus zieh, hat
den Rezensionsentwurf von Hess über die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie
zum ersten Mal publiziert. Moses Hess: Entwurf eines unveröffentlichten Artikels
über die im Juni 1859 erschienene Schrift von K. Marx: Zur Kritik der Politischen
Ökonomie (Silberner 1966/67; vgl. dazu Scheit 2019). Vladimir Ze’ev Jabotinsky stellte
Hess in die Reihe der wichtigsten Zionisten: „Die Balfour-Deklaration verdanken wir
sowohl Herzl als auch Rothschild, sowohl Pinsker als auch Moses Heß“ – er fügte
allerdings hinzu: „noch mehr aber verdanken wir sie den Bilu und ihren Nachfolgern

Gerhard Scheit

74

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur

Abaelard, Peter (1987): Die Leidensgeschichte und der Briefwechsel mit Heloisa. Hg. v.
Eberhard Brost, München

Abaelard, Peter (1997): Theologia Summi boni. Tractatus de unitate et trinitate divina.
Lateinisch-deutsch. Hg. v. Ursula Niggli, Hamburg

Abaelard, Peter (2008): Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen.
Collationes sive Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum. Lateinisch-
deutsch. Hg. v. Hans-Wolfgang Krautz, Frankfurt/M./Leipzig

Abaelard, Peter (2010): Theologia ‚Scholarium‘. Lateinisch-deutsch. Hg. v. Matthias
Perkams, Freiburg u.a.

Adorno, Theodor W. (1993): Beethoven. Philosophie der Musik. Fragmente und Texte.
In: Ders.: Nachgelassene Schriften. Abt. I: Fragment gebliebene Schriften, Bd. 1.v.
Rolf Tiedemann, Frankfurt/M.

Adorno, Theodor W. (1997a): Negative Dialektik. In: Ders.: [1966]. Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 6. Hg. v. Rolf Tiedemann u.a., Frankfurt/M. [1966]

Adorno, Theodor W. (1997b): Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. In: Ders.:
Gesammelte Schriften, Bd. 10/2. Hg. v. Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt/M.

Adorno Theodor W. (1997c): Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 10/2. Hg. v. Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt/M.

Adorno, Theodor W. (1997d): Franz Neumann zum Gedächtnis. In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt/M.

Adorno, Theodor W. (1997e): Versuch über Wagner. In: Ders.: Gesammelte Schriften,
Bd. 13. Hg. v. Rolf Tiedemann u.a., Frankfurt/M.

Adorno, Theodor W. (2006): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit. In:
Ders.: Vorlesungen, Band 13. Hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt/M. [1964/65]

Adorno, Theodor W. (2019): Zum Verhältnis von Individuum und Gesellschaft heute.
In: Ders.: Nachgelassene Schriften. Abt. V: Vorträge und Gespräche, Bd. 1. Vorträge.
Hg. v. Michael Schwarz, Berlin [1957]

Adorno, Theodor W. (2021): Sommersemester 1964 – Sommersemester 1969, in: Ders.:
Die Frankfurter Seminare Theodor W. Adornos, Bd. 4. Hg. v. Dirk Braunstein,
Berlin/Boston

Aquin, Thomas v. (1912): Des hl. Thomas von Aquin Abhandlung über die Dreifaltig-
keit oder Erster Teil der Theologischen Summe. Hg. v. Franz Endler. I. Band. Der
Lateinische Wortlaut, Prag

Aristoteles (1879): Politik. Griechisch/Deutsch. Hg. v. Franz Susemihl, Leipzig

– den Kolonisten, Arbeitern, Lehrern von Mettulah im Norden bis Buchama im
Süden […]“ (Jabotinsky 1930: 255). Die erste Gruppe von Biluim ging 1882, angesichts
der Pogrome und der neuen antisemitischen Gesetze in Russland, nach Palästina.
Um dort den schwierigen wirtschaftlichen Aufbau zur schieren Selbsterhaltung zu
bewältigen, erbaten sie sich von Baron Edmond James de Rothschild Geldmittel für
die Weinproduktion (aus ihr entwickelten sich die heutigen Carmel-Weinkellereien).

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

75

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aristoteles (1986): Die Nikomachische Ethik. Hg. v. Olof Gigon, München
Assmann, Jan (1996): The Mosaic Distinction: Israel, Egypt, and the Invention of

Paganism. In: Representations 56/1996, 48–67
Bauer, Bruno (1863): Das Judenthum in der Fremde, Berlin
Bauer, Bruno (1989): Die Fähigkeit der heutigen Juden und Christen, frei zu werden.

In: Herwegh, Georg (Hg.): Einundzwanzig Bogen aus der Schweiz [1843], Leipzig,
56–71

Benjamin, Walter (1980): Über den Begriff der Geschichte. In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Hg. v. Hermann Schweppenhäuser u. Rolf Tiedemann, Bd. I.2, Frank-
furt/M. [1942]

Bochinski, Hans-Jürgen (1988): Die Marx-Engels-Dubiosa des Jahres 1855. Aus der
Arbeit am MEGA-Band I/14. In: Beiträge zur Marx-Engels-Forschung 24 (1988),
5–16

Clanchy, Michael T. (2000): Abaelard. Ein mittelalterliches Leben, Darmstadt
Dahlmann, Manfred (o.J.): Wissenschaftliche Denkform und Politik. Eine erkenntnis-

kritische Rekonstruktion der Universalienlehre Peter Abälards. Nachlass Manfred
Dahlmann (geplant als Bd. 6 der Gesammelten Schriften, Freiburg/Wien 2025)

Epp, Verena (2016): Arbeit bei Cassian und Abaelard. In: Mensching, Günther/Men-
sching-Estakhr, Alia (Hg.): Geistige und körperliche Arbeit im Mittelalter, Würzburg

Flasch, Kurt (2020): Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu
Machiavelli. Unter Mitarbeit von Fiorella Retucci und Olaf Plura, Stuttgart

Freud, Sigmund (1999): Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Gesam-
melte Werke. Hg. v. Anna Freud u.a. Bd. 10, Frankfurt/M.

Grigat, Stephan (2007): Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der Marxschen
Fetischkritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und die Kritik des Antisemi-
tismus, Freiburg

Grigat, Stephan (2018): Antisemitismus im Iran seit 1979. Holocaustleugnung und
Israelhass in der ‚Islamischen Republik’. In: Grimm, Marc/Kahmann, Bodo (Hg.):
Antisemitismus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von
Islamismus und Terror, Berlin/Boston, 199–223

Grigat, Stephan (2022): Kritik des Antisemitismus heute. Zur kritischen Theorie antijü-
discher Projektionen, der Persistenz des Antizionismus und der aktuellen Gefahr des
islamischen Antisemitismus, https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docI
d/3702/file/CARS_WorkingPaper_001.pdf [Zugriff: 16.5.2022]

Gross, Raphael (2000): Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtslehre, Frank-
furt/M.

Gruber, Alex (2021): Speerspitze des postkolonialen Antisemitismus. Achille Mbembes
›Nekropolitik‹ als Handreichung für deutsche Erinnerungskultur. In: sans phrase.
Zeitschrift für Ideologiekritik 17, 5–25

Gruber, Julius (2022): Mbembe-Debatte als neuer Historikerstreit? Israel, die Shoah
und die Postcolonial Studies. Masterarbeit. Universität Wien

Heinrich, Klaus (2020): Wie eine Religion der anderen die Wahrheit wegnimmt, Frei-
burg

Gerhard Scheit

76

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/3702/file/CARS_WorkingPaper_001.pdf
https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/3702/file/CARS_WorkingPaper_001.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/3702/file/CARS_WorkingPaper_001.pdf
https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/deliver/index/docId/3702/file/CARS_WorkingPaper_001.pdf


Hilberath, Bernd Jochen (1986): Der Personbegriff der Trinitätstheologie in Rückfrage
von Karl Rahner zu Tertullians ‚Adversus Praxeam‘, Innsbruck

Horkheimer, Max (1985): Diskussionsprotokolle. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Hg.
v. Alfred Schmidt u. Gunzelin Schmid Noerr, Bd. 12, Frankfurt/M.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1987): Dialektik der Aufklärung. In: Horkhei-
mer, Max: Gesammelte Schriften. Hg. v. Alfred Schmidt u. Gunzelin Schmid Noerr,
Bd. 5, Frankfurt/M.

Jabotinsky, Valdimir Ze’ev (1930): Die jüdische Legion im Ersten Weltkrieg, Berlin
Köpf, Ulrich (2004): Scholastik. In: Betz, Hans Dieter/Browning, Don S./Janowski,

Bernd/Jüngel, Eberhard (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 7, Tübin-
gen, 949–954

Krautz, Hans-Wolfgang (2008): Nachwort. In: Peter Abaelard: Gespräch eines Philoso-
phen, eines Juden und eines Christen. Lateinisch-deutsch. Hg. v. Hans-Wolfgang
Krautz, Frankfurt/M./Leipzig

Le Goff, Jacques (1984): Für ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im Europa
des 5.-15. Jahrhunderts. Hg. v. Dieter Groth, Frankfurt/M. u.a.

Marx, Karl (1977): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band [1890].
In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW), Bd. 23, Berlin

Marx, Karl (1981a): Zur Judenfrage. MEW Bd. 1, Berlin
Marx, Karl (1981b): Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844). MEW Ergän-

zungsband I, Berlin
Marx, Karl (1983): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band [1867].

Marx, Karl/Engels, Friedrich: Gesamtausgabe (MEGA) Abt. II./Bd. 5, Berlin
Marx, Karl (1985): Declaration of War – On the History of the Eastern Question

[15.04.1854]. MEGA Abt. I/Bd. 13, Berlin
Marx, Karl (1987): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band

[1872/73]. MEGA Abt. II/Bd. 6, Berlin
Marx, Karl (2017): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band.

[1872/73]. Neue Textausgabe. Hg. v. Thomas Kuczynski, Hamburg
Marx, Karl/Engels, Friedrich (1975): Briefwechsel bis April 1846. MEGA Abt. III. Bd. 1,

Berlin
Marx, Karl/Engels, Friedrich (1978): Die deutsche Ideologie. MEW Bd. 3, Berlin
Marx, Karl/Engels, Friedrich (1980): Die heilige Familie. MEW Bd. 2, Berlin
Mbembe, Achille (2019): Necropolitics, Durham/London
Mensching, Günther (2016): Die Stellung Bernhards von Clairvaux zur Arbeit der

Zisterzienser. In: Ders./Mensching-Estakhr, Alia (Hg.): Geistige und körperliche
Arbeit im Mittelalter, Würzburg, 57–67

Moos, Peter v. (1999): Les Collationes d’Abélard et la „question juive“ au XIIe siècle. In:
Journal des savants 1999/2, 449–489

Nirenberg, David (2015): Anti-Judaismus. Eine andere Geschichte des westlichen Den-
kens, München

Platon (2016): ΠΟΛΙΤΕΙΑ/Der Staat [Übersetzung v. Friedrich Schleiermacher]. Werke
in acht Bänden. Hg. v. Gunther Eigler, Bd. 4, Darmstadt

Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus

77

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Postone, Moishe (1995): Antisemitismus und Nationalsozialismus [1980]. In: Werz,
Michael (Hg.): Antisemitismus und Gesellschaft, Frankfurt/M., 29–43

Postone, Moishe (2003): Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft [1993], Freiburg
Reichardt, Tobias (2016): Grundpositionen zur Arbeit in der antiken Philosophie.

In: Mensching, Günther/Mensching-Estakhr, Alia (Hg.): Geistige und körperliche
Arbeit im Mittelalter, Würzburg, 21–40

Rexroth, Frank (2018): Fröhliche Scholastik. Die Wissenschaftsrevolution des Mittelal-
ters, München

Scheit, Gerhard (1999): Verborgener Staat, lebendiges Geld. Zur Dramaturgie des Anti-
semitismus, Freiburg

Scheit, Gerhard (2019): Hess, Marx und Herzl. In: sans phrase. Zeitschrift für Ideolo-
giekritik 15, 194–203

Silberner, Edmund (1966/67): Zur Hess-Bibliographie. Mit zwei bisher unveröffentlich-
ten Manuskripten über Marx. Sonderdruck aus dem Archiv für Sozialgeschichte. Bd.
VI/VII, Hannover

Sohn-Rethel, Alfred (2018): Das Geld, die bare Münze des Apriori. Schriften, Bd. 4.2.
(Theoretische Schriften 1947–1990 II). Hg. v. Carl Freytag u.a., Freiburg/Wien

Sperber, Jonathan (2013): Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, München
Zimmermann, Béatrice Acklin (2004): Die Gesetzesinterpretation in den Römerbrief-

kommentaren von Peter Abaelard und Martin Luther. Eine Untersuchung auf dem
Hintergrund der Antijudaismusdiskussion, Frankfurt/M.

Gerhard Scheit

78

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Islamischer Antisemitismus
Kennzeichen, Ursprünge, Folgen*

Matthias Küntzel

Antisemitismus in Deutschland war das Thema einer kürzlich vom Allens-
bacher Institut durchgeführten Repräsentativbefragung, bei der es erstmals
auch um die Einstellungen der Muslime in Deutschland ging. Im Mai
2022 präsentierte das Berliner American Jewish Committee die Ergebnisse.
Sie zeigen, dass antijüdische Ressentiments bei einem beachtlichen Teil
der Gesamtbevölkerung und besonders markant bei AfD-Anhänger_innen
kursieren. Noch stärker aber sind sie bei Muslimen in Deutschland verbrei-
tet und ganz besonders stark bei jenen, die häufig eine Moschee besuchen.
Hier einige Einzelresultate:

Der Aussage „Juden sind für viele Wirtschaftskrisen verantwortlich“
stimmen 11 Prozent der Gesamtbevölkerung, aber 33 Prozent der Muslime
und 46 Prozent der besonders religiösen Muslime zu.

Die Behauptung „Juden haben zu viel Macht in der Wirtschaft und im
Finanzwesen“ bejahen 23 Prozent der Gesamtbevölkerung und 49 Prozent
der Muslime, wobei dieser Wert bei häufigen Moscheebesuchern bei 68
Prozent liegt.

Dass die Juden den Holocaust zu ihrem eigenen Vorteil ausnutzen, glau-
ben 34 Prozent der Bevölkerung, aber 54 Prozent der Muslime und 65
Prozent der besonders religiösen Muslime. Bei der Behauptung „Juden
sind reicher als der Durchschnitt der Deutschen“ liegen diese Werte bei 27
versus 47 Prozent und 64 Prozent (AJC Berlin 2022: 19ff.).

Dass bei Muslimen der Anteil judenfeindlicher Überzeugungen signifi-
kant höher ist als bei Angehörigen anderer Religionsgruppen, geht auch
aus anderen Untersuchungen hervor. So zeigt die Global 100-Studie der US-
amerikanischen Anti-Defamation League von 2014, dass 49 Prozent der in
100 Ländern befragten Muslime mindestens 6 von 11 antisemitischen Aussa-

* Der Beitrag ist eine erweiterte Version des Vortrags „Islamischer Antisemitismus:
Kennzeichen, Ursprünge, Folgen“, den der Autor am 6. Dezember 2021 online im
Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien an der Katholischen Hochschule
Nordrhein-Westfalen am Standort Aachen hielt.

79

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen über Juden für „wahrscheinlich zutreffend“ hielten. Bei den Christen
traf dies jedoch „nur“ bei 24 Prozent der Befragten zu, bei den Religions-
losen waren es 21, bei den Hindi 19 und bei den Buddhisten 17 Prozent
(ADL 2014). Diese Umfragen belegen, dass Antisemitismus nicht nur im
islamistischen Spektrum eine Rolle spielt, „sondern so weit verbreitet ist,
dass Judenhass oft die Norm bildet“ (Jikeli 2018: 113).

Besonders interessant ist der Nachweis, dass zwischen dem Grad der
Religiosität und dem Antisemitismus bei Muslimen in Deutschland ein
Zusammenhang besteht: Wer häufig die Moschee besucht, ist deutlich an-
fälliger für antisemitische Stereotype als derjenige, der dies selten tut. Eine
französische Studie kam 2014 zu demselben Resultat: „Unter den Franzosen
muslimischer Herkunft, die sich nicht mehr als Gläubige betrachten, war
der Antisemitismus am wenigsten verbreitet (30 Prozent) und unter den
religiösen und praktizierenden Muslimen am weitesten (60 Prozent)“ (Ko-
opmans 2020: 211).

Doch genauso wenig, wie es die Muslime gibt, gibt es den Antisemitis-
mus bei Muslimen. Wie bei der Gesamtbevölkerung artikuliert sich dieser
auch bei ihnen in unterschiedlichster Form: Von klassischen Verschwö-
rungsmythen über christliche Quellen wie die Ritualmordlüge bis hin zur
Leugnung oder Relativierung des Holocaust und dem auf Israel gemünzten
Antisemitismus. Daneben aber existiert eine Form von Judenhass, die nur
unter Muslimen kursiert: der islamische Antisemitismus.

Diese Bezeichnung bezieht sich weder generell auf den Islam, dessen
Texte auch pro-jüdische Passagen enthalten, noch pauschal auf Muslime,
von denen nicht wenige den Antisemitismus ablehnen. Stattdessen geht
es um eine spezifische Ausprägung von Judenhass, die besondere Kennzei-
chen aufweist, besondere Konsequenzen nach sich zieht und deshalb auch
gezielt zu bekämpfen ist – besonders innerhalb der muslimischen Welt.

Kennzeichen des islamischen Antisemitismus

Der islamische Antisemitismus speist sich aus zwei Quellen, die sich deut-
lich voneinander unterscheiden: dem islamischen Antijudaismus des 7. und
8. Jahrhunderts sowie dem europäischen Antisemitismus, der erst im 19.
Jahrhundert entstand.

Zum Frühislam: Als Mohammed seine Laufbahn als Prophet im 7.
Jahrhundert in Mekka begann, war er den jüdischen Traditionen noch
zugeneigt. Dies änderte sich nach seinem Auszug nach Medina und dem

Matthias Küntzel

80

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beginn der politischen und theologischen Auseinandersetzungen mit den
dortigen jüdischen Stämmen. Mohammed gelang es, die Juden aus Medina
zu vertreiben und Hunderte von ihnen zu töten (Bouman 1990). Seither
wurden Juden im Einflussbereich des Islam als feige und gedemütigte Zeit-
genossen betrachtet. Sie galten neben den Christen als Dhimmis – also als
Menschen zweiter Klasse, die eine zusätzliche Steuer zahlen und erhebliche
Diskriminierungen erleiden mussten. Im Gegenzug erhielten sie das Recht,
auf islamischem Gebiet zu leben und ihre Religion auszuüben (Bensoussan
2019; Bostom 2008: 279ff.; Jansen 2008: 356ff.).

Zwar gibt es im Koran auch pro-jüdische Aussagen; es dominieren
jedoch Verse, in denen Juden als Feinde dargestellt, gar als „Affen“ und
„Schweine“ abgewertet werden. Dieser degradierende Blick ist bis heute ein
Kennzeichen muslimischer Judenfeindschaft geblieben. Als arabische Ju-
gendliche in Berlin im Sommer 2014 die Parole „Jude, Jude, feiges Schwein,
komm‘ heraus und kämpf ‘ allein“ skandierten, wurde diese Abwertung
sinnfällig. Als im April 2018 ein Araber in Berlin zu seinem Gürtel griff, um
damit einen Kippa-Träger auszupeitschen, nutzte auch er eine archaische
Sprache, die mehr ausdrückt, als nur Gewalttätigkeit: Ähnlich wie das
Bespucken oder Ohrfeigen dient der Gürtelschlag dazu, den anderen her-
abzusetzen. Die Demütigung ist hier wichtiger als die physische Verletzung
(Strauss 2018).

Während historisch betrachtet Juden für Muslime keine nennenswerten
Gegner darstellten und als eher schwach und feige galten, gingen die Chris-
ten davon aus, dass nicht der Prophet die Juden, sondern die Juden den
Propheten, Gottes einzigen Sohn, getötet haben. Im Christentum wurden
Juden deshalb als dunkle und übermächtige Instanz dämonisiert. Nur auf
christlichem Boden konnte die Propaganda von der „jüdischen Weltver-
schwörung“ gedeihen. Sie wurde zum Kennzeichen des „Antisemitismus“
– einer sich seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ausbreitenden
Ideologie, die die Juden nicht länger aus religiösen, sondern aus rassisti-
schen Gründen ausgrenzte und für alles „Böse“ in der Welt verantwortlich
machte. Dieses Denkmuster ist auch gegenwärtig virulent: Antisemiten be-
schuldigen Juden wahlweise als vermeintliche Drahtzieher der Flüchtlings-
ströme nach Europa oder machen sie für den „Islamischen Staat“ oder die
Corona-Krise verantwortlich.

Der islamische Antisemitismus bedient sich dieses modernen Antisemi-
tismus, synthetisiert ihn jedoch mit den antijüdischen Bildern aus dem
Koran. Es werden somit die muslimischen Überlieferungen von jüdischer
Schwäche und Feigheit mit der paranoiden Vorstellung vom Juden als dem

Islamischer Antisemitismus

81

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heimlichen Herrscher der Welt verbunden und das 7. Jahrhundert mit dem
Zwanzigsten verknüpft.

Ein Beispiel liefert die 1988 verfasste und bis heute gültige Charta der
Hamas der palästinensischen Terrororganisation Hamas. In Artikel 7 der
Charta heißt es in einem dem Propheten Mohammed zugeschriebenen
Zitat, dass die Muslime die Juden töten werden, „bis sich der Jude hinter
Stein und Baum verbirgt, und Stein und Baum dann sagen: ‚Oh Muslim,
oh Diener Gottes! Da ist ein Jude hinter mir. Komm und töte ihn‘“ (Baum-
garten 2006: 211). Dieser Hadith bestätigt das Bild vom schwachen und
hilflosen Juden, das sich durch die Frühschriften des Islam zieht.

Doch nur einige Zeilen weiter, in Artikel 22 der Hamas-Charta, gelten
die Juden als Beherrscher der Welt: „Sie standen hinter der Französischen
Revolution, den kommunistischen Revolutionen und den meisten Revolu-
tionen hier und da“, lesen wir hier.

„Sie standen hinter dem Ersten Weltkrieg, wo sie es schafften, den Staat
des islamischen Kalifats zu beseitigen […] und sie standen hinter dem
Zweiten Weltkrieg, wo sie gewaltige Profite aus dem Handel mit Kriegs-
gütern erzielten […] Es gibt keinen Krieg, der hier oder da in Gang ist,
ohne dass sie ihre Finger dahinter im Spiel haben“ (ebd.: 218f.).

Dieser Text porträtiert somit Juden gleichzeitig als Schwächlinge, die flie-
hen und sich hinter Bäumen und Steinen verstecken müssen und als die
heimlichen und eigentlichen Herrscher der Welt. Natürlich entbehrt diese
Konstruktion jeder Logik – doch das gilt für den Antisemitismus insge-
samt.

Im islamischen Antisemitismus kommen beide Komponenten zusam-
men und verstärken sich gegenseitig. Auf der einen Seite erfährt das alt-
hergebrachte Judenbild des Koran durch Zugabe der europäischen Weltver-
schwörungsthese eine neue, jetzt auch eliminatorische Dimension. Auf der
anderen Seite wird der europäische Antisemitismus in Verbindung mit dem
religiösen Potenzial radikalisiert: Nur beim religiösen Krieg entfalten die
Märtyrer-Ideologie und der Paradiesglaube ihre fanatisierende Wirkung.

Entstehung des islamischen Antisemitismus

Solange der Islam im Kontext vormoderner Zustände einer religiösen Dok-
trin folgte und im Antijudaismus verharrte, war er nicht antisemitisch.
Gleichwohl hatte die auf Verachtung beruhende Diskriminierung immer

Matthias Küntzel

82

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wieder zu blutigen Verfolgungen geführt (Grigat 2022: 14). Erst im 19.
Jahrhundert wurden Muslime mit dem europäischen Hass auf Juden kon-
frontiert: Priester und Diplomaten brachten zum Beispiel die ‚Ritualmord‘-
Legende des christlichen Mittelalters in den Orient. So machte 1840 die
‚Damaskus-Affäre‘ international Schlagzeilen. Mönche und der französische
Konsul beschuldigten Juden, einen Ordensbruder und dessen Begleiter
ermordet zu haben, da sie deren Blut für ein bevorstehendes Pessach-
fest benötigten. Die antijüdischen Diffamierungen, Hetzkampagnen und
Ausschreitungen, die nun folgten, wiederholten sich in den folgenden
Jahrzehnten im gesamten Osmanischen Reich, jeweils angestachelt durch
christliche Minderheiten im Orient (Lewis 2004: 142f.).

Anfang des 20. Jahrhunderts tauchten erste Übersetzungen westlich-anti-
semitischer Schriften ins Arabische auf, die bei einzelnen arabischen Intel-
lektuellen wie zum Beispiel Rashid Rida Anklang fanden (Rickenbacher
2018: 160). Von einer systematischen und massenhaften Verbreitung des
europäischen Antisemitismus konnte aber erst ab Ende der Dreißigerjahre
die Rede sein. Zu diesem Zeitpunkt setzte Nazi-Deutschland alle Hebel in
Gang, um seinen Judenhass in diese Region zu exportieren.

Damit wollten sie zum einen Araber gegen den jüdischen Teilstaat mo-
bilisieren, den die britische Peel-Kommission 1937 im Rahmen eines ers-
ten Teilungsplans für Palästina vorgeschlagen hatte (Königliche Palästina-
Kommission 1937; Küntzel 2002: 38), zum anderen hatte Adolf Hitler dem
Mufti von Jerusalem und Führer der palästinensischen Nationalbewegung,
Amin el-Husseini, persönlich zugesagt, die Shoah zu gegebener Zeit auch
auf die etwa 700.000 Juden im arabischen Raum auszuweiten – ein Mord-
plan, bei dem er auf aufgehetzte arabische Kollaborateure zurückgreifen
wollte (Küntzel 2019: 87).

Zunächst scheiterte Berlin mit dem Versuch, den rassistischen Antisemi-
tismus in diesem Raum zu verankern – Muslime standen dem rassistisch-
biologistischen Antisemitismus ablehnend gegenüber. Dann aber entdeck-
ten die Nazis den Judenhass in den religiösen Schriften des Islam. Fortan
nutzten sie dessen judenfeindliche Überlieferungen als Türöffner, um Mus-
limen ihren speziellen Hass auf Juden nahezubringen und die religiösen
Zitate mit Elementen des europäischen Antisemitismus zu kombinieren.
„Berlin machte ausgiebig Gebrauch von religiöser Rhetorik, Terminologie
und Ikonographie, um Muslime für die eigenen politischen und militäri-
schen Zwecke zu manipulieren“, schreibt der Historiker David Motadel.
„Die deutsche Propaganda verknüpfte den Islam mit antijüdischer Hetze
in einem Ausmaß, wie sie in der neuzeitlichen muslimischen Welt bis dato

Islamischer Antisemitismus

83

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht vorgekommen war“ (Motadel 2018: 97, 121). Wichtigster Nazi-Verbün-
deter war hierbei Amin el-Husseini, der sich selbst den Titel „Großmufti“
gab. Er stellte sich mit religiös gefärbten Hetzansprachen in den propagan-
distischen Dienst der Nationalsozialisten.

Islam und Judentum

Das 31-seitige Pamphlet Islam – Judentum. Aufruf des Großmufti an die
islamische Welt im Jahre 1937 war das erste Schlüsseldokument des islami-
schen Antisemitismus – ein Dokument, das die antijüdischen Bilder aus
der Frühzeit des Islam mit den Phantasmen des europäischen Antisemitis-
mus verband. Es wurde im August 1937 in Kairo von Ali al-Taher, dem
Direktor des „Palästinensisch-Arabischen Informationsbüros“ auf Arabisch
veröffentlicht und im September 1937 an die arabischen Delegierten eines
ersten antizionistischen Kongresses im syrischen Bludan ausgehändigt. Al-
Taher stand mit Nazi-Agenten in Kontakt: Bereits 1938 wurde die deutsche
Übersetzung von Islam – Judentum in Berlin publiziert und während der
Kriegsjahre in der arabisch-islamischen Welt in mehreren Sprachen und in
hohen Auflagen verbreitet (Sabry 1938: 22ff.; Küntzel 2019: 63ff.).

In Islam – Judentum werden auf der einen Seite die bösartigsten antijü-
dischen Schmähungen aus dem Koran referiert. Gleichzeitig attackiert der
Text Juden in der Diktion des europäischen Antisemitismus als „große
Geschäftsleute“, als „Mikroben“ und als die Verursacher der Pest. Mehr
noch: Seit Mohammeds Zeiten hätten die Juden versucht, „die Muslime
zu vernichten“, heißt es erstmals in einem sich „islamisch“ gebenden Text.
„Die Verse aus dem Koran und Hadith“, heißt es weiter, „beweisen euch,
dass die Juden die bittersten Gegner des Islam gewesen sind und noch
weiter versuchen, denselben zu vernichten. […] Kämpft für den islamischen
Gedanken, kämpft für eure Religion und euer Dasein! Gebt nicht eher
Ruhe, bis euer Land von den Juden frei ist" (zit. nach Küntzel 2019: 239,
248).

Dieses Dokument handelt nicht von zionistischen Einwanderern nach
Palästina, sondern vom globalen Judentum als einem geschlossenen Kol-
lektiv mit unveränderbaren Eigenschaften. Es reduziert die komplexe Bio-
graphie Mohammeds auf ein einziges Thema: dessen vermeintliche Feind-
schaft gegenüber den Juden. Die Konflikte zwischen Mohammed und den
Juden werden nicht als zeit- und ortsbezogene Episoden behandelt, son-
dern als Beleg für die Notwendigkeit, Mohammeds erfolgreich geführten

Matthias Küntzel

84

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Abwehrkampf “ gegen die Juden hier und heute fortzusetzen. Dafür wol-
le man in einem ersten Schritt, so das erklärte Ziel des Pamphlets, den
Teilungsplan für Palästina und damit den ersten Versuch eines Zweistaaten-
Kompromisses für den Nahen Osten zu Fall bringen.

Doch nicht nur der Inhalt, auch der Zeitpunkt der Veröffentlichung
dieses Pamphlets ist relevant. Islam – Judentum, dieses giftige antijüdische
Manifest, wurde bereits 1937 veröffentlicht und verbreitet: 11 Jahre vor der
Gründung Israels und 30 Jahre vor dem Sechstage-Krieg und der anschlie-
ßenden israelischen Herrschaft über Gaza und das Westjordanland. Dies
legt die Vermutung nahe, dass nicht die späteren Zuspitzungen des Nahost-
konflikts den Antisemitismus bewirkt haben, sondern der früh geschürte
Antisemitismus jene Zuspitzungen. Es legt nahe, dass Araber nicht deshalb
Antisemiten wurden, weil sie anti-israelisch waren, sondern dass sie zu
Israelhassern wurden, weil sie der antisemitischen Hetze bereits vorher
ausgesetzt waren.

Radio Zeesen

Das mit Abstand wichtigste Werkzeug für die Propagierung von Antisemi-
tismus in der arabischen Welt war ein Radiosender im brandenburgischen
Zeesen, einem kleinen Ort südlich von Berlin. Von hier aus sendeten die
Nazis sechs Jahre lang – vom 25. April 1939 bis zum 26. April 1945 –
den Judenhass allabendlich auf Arabisch, Persisch und Türkisch in die
muslimische Welt. Die Sendungen wurden in Berlin aufgenommen und
anschließend über eine Art Telefonleitung nach Zeesen transferiert. Dort
befanden sich die Kurzwellen-Sendeeinrichtungen des Nazi-Auslandsrund-
funks mit Richtstrahler-Anlagen, die 1936 anlässlich der Berliner Olym-
piade modernisiert wurden und deshalb im Nahen Osten besser als alle
anderen konkurrierenden Radiosender zu hören waren.

Damals war Radiohören im Nahen Osten eine öffentliche Angelegenheit.
Die Männer lauschten den Empfängern an Basar-Ständen, auf Marktplät-
zen und in Kaffeehäusern. Was man hörte, wurde zum dominierenden
Gesprächsthema, was die Wirkung vervielfachte. „Tausende Menschen“ sei-
en gekommen, um bei der Anschaffung eines Radios in einem iranischen
Kaffeehaus dabei zu sein, berichtet ein iranischer Großajatollah in seinen
Memoiren; er selbst sei dabei gewesen und habe sich gefragt: „Was ist ein
Radio?“ (zit. nach Goldenbaum 2016: 479).

Islamischer Antisemitismus

85

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Nazi-Propagandisten gaben sich bei der Vorbereitung ihrer Sendun-
gen Mühe: Radio Zeesen engagierte erstklassige arabische Sprecher und
würzte seine Programme mit sorgfältig ausgewählter arabischer Musik.
Man nutzte Geheimsender, die man in Berlin unter der Tarnbezeichnung
„Concordia A“ führte. Einer dieser Geheimsender nannte sich zum Beispiel
Saud El urubah Alhurah – Die Stimme der freien Araber und gab sich
den Anschein, der Sender einer ägyptischen panarabischen Freiheitsbewe-
gung zu sein. Dass er nach Nazi-Vorgaben von Berlin aus sendete, wurde
vertuscht. Die Stimme der freien Araber konnte besonders grob gestrickte
Propaganda und jede noch so absurde Falschmeldung verbreiten, solange
deren Redner nur darauf achteten, ägyptisches Lokalkolorit einzubauen.
Anschließend konnten deutsche Nachrichtenagenturen die Desinformati-
on des Geheimsenders aufgreifen und als authentisch verbreiten (Küntzel
2019: 78 ff.).

Die Inhalte, die die Nazis in der arabischen Welt verbreiteten, sind quel-
lenmäßig gut belegt. So sind im Berliner Bundesarchiv Kopien der deutsch-
sprachigen Sendemanuskripte von Anfang 1940 bis September 1941 vorhan-
den. Die nachfolgenden Sendungen bis Februar 1945 ließ der US-Botschaf-
ter in Kairo stenographisch erfassen und vom Arabischen ins Englische
übersetzen. Vor einigen Jahren entdeckte der Historiker Jeffrey Herf diese
Manuskript-Sammlung und berichtete darüber in seiner bahnbrechenden
Studie Nazi-Propaganda for the Arab World (Herf 2009).

Zwei Besonderheiten zeichneten die Sendungen aus: Erstens tarnten sich
die deutschen Radiomacher als besonders gläubige Islam-Freunde. Sie spra-
chen ihre Zuhörer nicht als Araber, sondern als Muslime an. Jede Nachrich-
tensendung begann mit der Rezitation von Versen aus dem Koran. Man
widmete den religiösen Feiertagen viel Sendezeit und propagierte nicht
nur den islamischen Antisemitismus, sondern – im Gleichklang mit der
im gleichen Zeitraum entstehenden islamistischen Bewegung – auch die
„Rückwendung“ der Muslime zu den „islamischen Wurzeln“. Berlin wusste
sich bei dieser Frontstellung gegen die Moderne in Übereinstimmung mit
Amin el-Husseini, dem Mufti von Jerusalem.

Zweitens zeichneten sich die Sendungen durch rabiaten Antisemitismus
aus. Ein kurzer Sendeausschnitt mag an dieser Stelle genügen: Als im
Sommer 1942 die deutsch-italienische „Panzerarmee Afrika“ unter Rommel
vorrückte und selbst eine Eroberung Kairos möglich schien, forderte der
Geheimsender Stimme der freien Araber die Vernichtung der Juden:

Matthias Küntzel

86

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Araber Syriens, des Irak und Palästinas, worauf wartet ihr? Die Juden
haben vor, Eure Frauen zu schänden, Eure Kinder umzubringen und
Euch zu vernichten. Nach der muslimischen Religion ist die Verteidigung
Eures Lebens eine Pflicht, die nur durch die Vernichtung der Juden
erfüllt werden kann. Das ist Eure beste Chance, diese dreckige Rasse
loszuwerden, die Euch Eurer Rechte beraubt und Euren Ländern Unheil
und Zerstörung gebracht hat. Tötet die Juden, steckt ihren Besitz in
Brand, zerstört ihre Geschäfte, vernichtet diese niederträchtigen Helfer
des britischen Imperialismus. Eure einzige Hoffnung auf Rettung ist die
Vernichtung der Juden, ehe sie Euch vernichten“ (zit. nach Herf 2010:
274).

Die Nazis konnten mit ihrer Propaganda an die latent vorhandenen Aver-
sionen anknüpfen, wie sie in den judenfeindlichen Koranversen und dem
jahrhundertealten Status der Juden als Dhimmis zum Ausdruck kamen.
Zudem nutzten sie den lokalen Konflikt zwischen der zionistischen Bewe-
gung und den Arabern in Palästina, um diesen antisemitisch zuzuspitzen
und Kompromisslösungen zu torpedieren. Zudem prallten oftmals Weltan-
schauungen aufeinander: Zionistische Einwanderer verkörperten die Mo-
derne, während das Gros der arabischen Gesellschaft noch in den tradi-
tionellen patriarchalen Strukturen verharrte. Für den Mufti und dessen
Gefolge war der Kampf gegen Juden immer auch ein Kampf gegen das
Vordringen der Moderne.

Auch deshalb gelang es der deutschen Radio-propaganda zwischen 1939
und 1945 das Bild vom Juden in der arabischen Welt zu entstellen. Sie
beförderte eine ausschließlich antijüdische Lesart des Koran, popularisierte
die europäischen Weltverschwörungsmythen und prägte eine genozidale
Rhetorik gegenüber Zionisten und Israel. Nach und nach begannen mus-
limische Araber die christlich-europäische Vorstellung vom Judentum als
einem „kosmischen Übel“ zu übernehmen.

Natürlich suchten die Alliierten den Einfluss Radio Zeesens zu begren-
zen. Großbritannien setzte Störsender ein und begann seinerseits, den
Islam für Propagandazwecke einzuspannen. Vor Ort versuchte man, das
Public Listening des Senders zu unterbinden und das Hören in Privathäu-
sern zu beschränken. Und doch blieben die BBC und die anderen alliierten
Sender beim wichtigsten Alleinstellungsmerkmal von Radio Zeesen, seinem
Antisemitismus, sprachlos. Als Verteidiger oder gar „Komplize“ der Juden
wollte keiner von ihnen gelten, könnte dies doch, so ihre Befürchtung, wie
eine Bestätigung der Nazi-Propaganda erscheinen. Wenn es also irgendet-

Islamischer Antisemitismus

87

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was gab, was der Rundfunkpropaganda der Nazis gelang, dann dies: die
Verbreitung und Eskalation von Judenhass in diesem Teil der Welt.

Der Umkehrschluss lautet, dass in muslimischen Bevölkerungszentren,
die Radio Zeesen nicht erreichen konnte, der Hass auf Juden geringer war.
Dies war zum Beispiel in Bosnien-Herzegowina der Fall, wo etwa 950.000
Muslime und 14.000 Juden lebten. Hier standen den Nazis nur Texte zur
Verfügung, um Muslime gegen Juden aufzustacheln; eine Radiopropaganda
auf Serbokroatisch gab es nicht. Der Antisemitismus fasste bei den Musli-
men dieser Region keinen Fuß, der Nahostkonflikt blieb für sie stets ein
Randthema, in der Nachkriegszeit fanden Angriffe von Muslimen auf Juden
faktisch nicht statt (Havel 2014: 235ff.).

Für die arabische Welt erwies sich die allabendliche Dauerbeschallung
hingegen als Zäsur, die die Geschichte des Nahen Ostens in ein Vorher
und ein Nachher teilt: Sie radikalisierte das in den Frühschriften des Islam
angelegte Ressentiment gegen Juden und wirkte noch in der Nachkriegszeit
weiter.

Nach 1945: Propaganda für den nächsten antijüdischen Krieg

Radio Zeesen stellte seinen Betrieb im April 1945 ein. Seine Frequenzen des
Hasses blieben jedoch virulent. So war der arabische Raum nach Kriegs-
ende die weltweit einzige Region, in der eine pro-nationalsozialistische
Vergangenheit eher als Quelle des Stolzes angesehen wurde denn als Quelle
von Scham. Dies zeigt das Beispiel der 1928 gegründeten ägyptischen Mus-
limbruderschaft, die Nazi-Agenten Ende der Dreißigerjahre nicht nur mit
Geldern bedacht, sondern auch ideologisch geschult hatten (Küntzel 2019:
60f.). 1945 war sie mit mindestens 500.000 Mitgliedern die einflussreichste
Massenbewegung und der wichtigste Träger des islamischen Antisemitis-
mus in der arabischen Welt. Bis 1948 war ihre Zahl auf mehr als eine
Million gestiegen (El Awaisi 1996: 135).

Im November 1945 – sechs Monate nach Ende des Nazi-Kriegs – zettel-
ten sie in Kairo und Alexandria die ersten antijüdischen Pogrome der neue-
ren Geschichte Ägyptens an. Sie verteidigten die Zusammenarbeit zwischen
Amin el-Husseini und dem NS-Regime und feierten ihn als Vollender einer
Hitler’schen Ambition: „Dieser Held“, so jubelten sie 1946 nach seiner
Rückkehr nach Kairo, „[kämpfte] mit der Hilfe Hitlers und Deutschlands
[…] gegen den Zionismus. Deutschland und Hitler sind nicht mehr, aber
Amin el-Husseini wird den Kampf fortsetzen“ (Herf 2010: 285).

Matthias Küntzel

88

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sie trugen mit ihrer Massenmobilisierung maßgeblich dazu bei, dass
der Teilungsplan für Palästina, den die Vereinten Nationen am 27. Novem-
ber 1947 mit mehr als zwei Dritteln ihrer Mitglieder beschlossen hatten,
sabotiert wurde und im Mai 1948 arabische Armeen aus Ägypten, Transjor-
danien, Syrien, dem Irak und dem Libanon in Palästina einmarschierten,
um das unmittelbar zuvor gegründete Israel zu zerschlagen (Küntzel 2019:
132ff.). Es war diese verhängnisvolle Invasion der Araber, die den Nahost-
Konflikt, wie wir ihn heute kennen, geprägt hat. Sie führte zur Flucht und
Vertreibung von Hunderttausenden Arabern aus Palästina. Sie zerstörte
nicht, wie eigentlich vorgesehen, den Teilstaat der Juden, sondern beseitigte
das arabische Palästina, das zwischen 1948 und 1967 vollständig von der
Bildfläche verschwand.

Qutbs Unser Kampf mit den Juden

Die Tatsache, dass in diesem Krieg die zuvor noch als Dhimmis verlachten
Juden die arabischen Armeen besiegten, erlebten viele Araber als Schock,
was ihre Anfälligkeit für antisemitische Mythen noch weiter erhöhte. An-
fang der Fünfziger Jahre veröffentlichte Sayyid Qutb (1906–1966), der
wichtigste Ideologe der Muslimbruderschaft, den zweiten Schlüsseltext des
islamischen Antisemitismus: seinen religiösen Essay Unser Kampf mit den
Juden.

„Seit dem ersten Tag ihrer Existenz verschworen sich die Juden gegen
die muslimische Gemeinschaft“, behauptet hier Qutb. „Der erbitterte Krieg,
den die Juden gegen den Islam anzettelten“, heißt es weiter, „ist ein Krieg,
der in beinahe vierzehn Jahrhunderten nicht für einen einzigen Moment
unterbrochen wurde“. Dieser Krieg setze „sich gewalttätig fort und wird auf
diese Weise weitergehen, weil die Juden erst mit der Zerstörung des Islam
zufrieden sein werden“ (zit. nach Nettler 1987: 81f., 85).

Während in Wirklichkeit die Juden von Medina gegen Mohammed und
seine Anhänger keine Chance hatten, präsentiert Qutb die Muslime als
Opfer und die Juden als Aggressoren gegen den Islam. Das Muster dieser
paranoiden Phantasie hatten die Nationalsozialisten geprägt. Hitler erklär-
te, die Juden wollten Deutschland auslöschen. Die Nazis projizierten somit
ihre Vernichtungsambition auf Juden, um diese zu legitimieren. Zehn Jahre
später machte Sayyid Qutb es ihnen nach.

In Fortsetzung des Pamphlets Islam – Judentum greift auch Qutb „Ele-
mente koranischer Judenfeindschaft auf, entreißt sie ihrem historischen

Islamischer Antisemitismus

89

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kontext, verbindet sie in seiner Geschichtsanalyse mit dem modernen
Antisemitismus und überträgt sie als ‚ewige Feindschaft‘ zurück in die
Vergangenheit“ (Gebert 2011: 8).

Für ihn sind die Konfliktpunkte zwischen Mohammed und den medi-
nensischen Juden Bestandteile eines global und erbittert geführten Krieges,
der nur mit der Vernichtung der einen oder anderen Seite enden kann.
Hitler sei ein von Allah gesandter Führer gewesen, heißt es in seinem Trak-
tat, und die Judenvernichtung eine wohlverdiente, von Allah gewünschte
Bestrafung (Nettler 1987: 86f.).

Nach dem Sechstagekrieg von 1967 und der erneuten Niederlage der
Araber ließ das saudische Herrscherhaus Qutbs Traktat massenweise in
der muslimischen Welt verbreiten. Seine Texte fanden besonders im Iran
eine emsige Leserschaft und bereiteten Khomeinis Revolution von 1979
maßgeblich vor (Ünal 2016: 40ff.). So übernahm Ruhollah Khomeini,
der spätere iranische Revolutionsführer, Qutbs Judenhass bei seinen Anti-
Schah-Kampagnen der Sechzigerjahre. „Die Juden und Ausländer wollen
den Islam zerstören“, rief Khomeini 1963 seinen Anhängern zu, „Ruft all die
Katastrophen in Erinnerung, die die Juden und Bahais dem Islam zugefügt
haben“ (zit. nach Taheri 1986: 131f.).

1979 trug die Machtergreifung schiitischer Islamisten in Teheran zur
weiteren Verbreitung des islamischen Antisemitismus bei. Jetzt wurde den
iranischen Juden nach Jahrzehnten der Erleichterung erneut ein Dhimmi-
Status aufgezwungen und der antijüdische Hass auf Israel konzentriert.
„Von Anfang an“, erklärte Khomeini 1981, „war eines unserer wichtigsten
Ziele die Vernichtung Israels“ (Institution zur Koordination und Publikati-
on der Werke Imam Khomeinis 1996: 258).

Wenige Jahre später veröffentlichte der palästinensische Flügel der Mus-
limbruderschaft, die Hamas, ihre oben zitierte Charta, die nicht nur die
Protokolle der Weisen von Zion, sondern 33 mal auch den Koran zitiert.
2009 schloss sich Yusuf al-Qaradawi, prominenter Fernsehprediger und
einer der wichtigsten Ideologen der Muslimbruderschaft, dem Hitler-Lob
Sayyid Qutbs an: „Im Laufe der Geschichte hat Allah den Juden Personen
aufgezwungen, die sie für ihre Korruption bestrafen. Die letzte Bestrafung
wurde von Hitler durchgeführt“, erklärte er im TV-Sender Al-Jazeera. „Er
hat es geschafft, ihnen ihren Platz zuzuweisen. Dies war eine göttliche Be-
strafung. So Allah will, wird die nächste Bestrafung seitens der Gläubigen
erfolgen“ (MEMRI-TV 2009). Al-Qaradawi äußert hier die Hoffnung, dass
es das nächste Mal die Muslime sein werden, die den Juden eine dem

Matthias Küntzel

90

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Holocaust vergleichbare „göttliche Strafe“ zufügen. Er beruft sich auf den
Islam, um künftige Verbrechen zu legitimieren.

Die arabische Begegnung mit der NS-Ideologie währte kurz, hat aber die
arabische Welt langfristig verändert. 2014 ermittelte die bereits erwähnte
Global 100-Studie der Anti-Defamation League, dass im Nahen Osten und
Nordafrika 75 Prozent der befragten Muslime antisemitischen Äußerungen
zustimmten, während es bei Muslimen in Asien, wohin die Radiowellen aus
Zeesen nie gelangten, 37 Prozent und im Durchschnitt der Weltbevölke-
rung 26 Prozent waren. Die Aussage „Juden sind für die meisten Kriege der
Welt verantwortlich“ bezeichneten 20 Prozent der Befragten außerhalb des
Nahen Ostens als „möglicherweise wahr“. Im Nahen Osten teilten jedoch 65
Prozent der Befragten diese Meinung (ADL 2014).

Bis heute werden hier die antijüdischen Passagen aus den Frühschriften
des Islam unablässig wiederholt, bis heute wird der Weltenlauf mithilfe
der Protokolle der Weisen von Zion erklärt, bis heute betrachten führende
Vertreter der Palästinensischen Autonomiebehörde jeden Versuch, das Ver-
hältnis zu Israel zu normalisieren, als Hochverrat. Wir sehen: Hier ragt
ein Stück NS-Geschichte in unsere Gegenwart hinein. Da ist es umso
erstaunlicher, dass dieser Aspekt deutscher Geschichte – die Verbreitung
eines islamisch eingefärbten Nazi-Antisemitismus in der arabischen Welt
– unter deutschen Wissenschaftlern und Politikern wenig Aufmerksamkeit
erfährt.

Versagen der Wissenschaft

Während gegenwärtig der Topos des Post-Kolonialismus – also die Verbin-
dung früherer kolonialer Politik mit der Gegenwart – auf lebhaftes Interes-
se stößt, kann von einer Bearbeitung des Post-Nationalsozialismus – der
Verbindung der Nazi-Außenpolitik mit der Gegenwart – keine Rede sein.
Wenn überhaupt mal die Politik des NS-Staats im Nahen und Mittleren
Osten Thema ist, wird dessen ideologische Dimension in der Regel igno-
riert. So gehört Helmut Mejcher ohne Zweifel zu den renommiertesten
deutschen Nahost-Historikern. In dem von ihm herausgegebenen Band
Die Palästina-Frage 1917–1948 werden zwar die arabischsprachigen Sender
Italiens und Großbritanniens kurz erwähnt, Radio Zeesen und all die an-
deren Versuche, den Nazi-Antisemitismus im Nahen Osten zu verankern,
kommen jedoch hier und in seinem 2017 veröffentlichten Band Der Nahe
Osten im Zweiten Weltkrieg nicht vor (Mejcher 1993: 211; Mejcher 2017).

Islamischer Antisemitismus

91

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An dieser Ignoranz konnte auch die 2009 erschienene Studie Nazi-Pro-
paganda for the Arab World des US-Historikers Jeffrey Herf wenig ändern.
Sie wurde zwar ins Französische, Spanische und Italienische, ja selbst ins
Japanische übersetzt, aber nicht ins Deutsche. Weder das Berliner Zentrum
Moderner Orient noch die Verantwortlichen des Zentrums für Antisemitis-
musforschung (ZfA) haben Herf zur Präsentation seiner Funde je eingela-
den (Küntzel 2018: 151).

Mittlerweile wird die arabischsprachige Radiopropaganda, über die ich
erstmals 2004 berichtete, nicht mehr gänzlich übergangen. So veröffentlich-
ten die Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 2016 einen Aufsatz von Hans
Goldenbaum über Die deutsche Rundfunkpropaganda für die arabische
Welt, der allerdings bereits die Vermutung einer „kausalen Verbindung“
zwischen NS-Propaganda und Elementen des heutigen Islamismus a prio-
ri verwirft. Die raison d’etre der Nazi-Propagandasendungen sei „in der
machtpolitischen Auseinandersetzung des Reichs insbesondere mit Groß-
britannien zu sehen“, weshalb von einem „antisemitisch fundierten Antiko-
lonialismus bzw. Antiimperialismus“ zu sprechen sei (Goldenbaum 2016:
451f.). Über den islamischen Antisemitismus findet sich in dem ansonsten
gut informierten Artikel kein Wort; die Bedeutung der Religion wird unter-
schätzt. So ist für Goldenbaum „der islamische Diskurs […] in erster Linie
eine äußere Form und verfügt keinesfalls über einen besonderen Inhalt“
(ebd.: 475).

2020 zog das Berliner Zentrum für Antisemitismusforschung mit einem
Aufsatz von Philipp Henning nach. Darin erklärt Henning alle Anhalts-
punkte für inhaltliche und personelle Kontinuitäten vor und nach 1945
pauschal für irrelevant: „Die Annahme, der wachsende Antizionismus in
Palästina sei durch die NS-Propaganda in einen Antisemitismus nach euro-
päischem Vorbild gewandelt worden, kann pauschal nicht bestätigt werden.
[…] Ein kritikloser inhaltlicher Transfer durch die Radiopropaganda fand
nicht statt“ (Henning 2020: 254f.).

Gleichzeitig zieht der Autor zwischen dem arabischen und dem europä-
ischen Antisemitismus einen Trennungsstrich und reproduziert damit ein
Paradigma, das dem Antisemitismus im Nahen Osten mildernde Umstände
attestiert. Der britisch-libanesische Antizionist Gilbert Achcar kleidet dieses
Paradigma in eine rhetorische Frage: „Ist der für europäische Rassisten
früher wie heute typische, auf Hirngespinste gegründete Judenhass […]
gleichzusetzen mit dem Hass, den manche Araber empfinden, die empört
sind über die Besetzung und Verwüstung arabischen Landes […]?” (Achcar
2012: 261).

Matthias Küntzel

92

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der arabische Antisemitismus beruhe „im Unterschied zum europä-
ischen Antisemitismus ‚immerhin‘ auf einer tatsächlichen Problematik,
nämlich die Marginalisierung der Palästinenser“, findet auch der deutsche
Islamforscher Jochen Müller (Müller 2003: 74). „Hier unterscheidet sich
die Motivlage deutlich von jener [Motivlage] des Antisemitismus, [die] [...]
auf keinem wie auch immer gearteten realen Konflikt mit Juden basiert“,
stimmt ihm Juliane Wetzel, langjährige Mitarbeiterin des Berliner Zentrums
für Antisemitismusforschung, zu (Wetzel 2009: 54). Auch Henning hält „die-
se feine Unterscheidung“ für „essenziell“ – „nicht zur Apologie, sondern
zum Verständnis des arabischen Antisemitismus“ (Henning 2020: 256).

Diese scheinbar wissenschaftlich abgesicherte These, der zufolge der
„immerhin“ verständliche Antisemitismus in der arabisch-islamischen Welt
eine unmittelbare Folgeerscheinung des Palästinakonflikts und deshalb
nicht wirklich ernst zu nehmen sei, gehört heute noch zu den Fundamen-
ten der deutschen und europäischen Nahostpolitik und ist einer der Grün-
de für die Weigerung, den Judenhass zum Beispiel von Hisbollah und
Hamas angemessen zu bekämpfen. Sie setzt das Totschweigen all dessen
voraus, was inzwischen über die NS-Einflussnahme auf das Judenbild im
Nahen Osten und dessen Langzeitfolgen bekannt geworden ist.

Natürlich hatte die Entstehung des islamischen Antisemitismus auch
mit der zionistischen Bewegung und Staatenbildung zu tun. Doch war die
Bandbreite der Möglichkeiten, hierauf zu reagieren, groß. Es gab Ägypter,
die feierten den „Sieg der zionistischen Idee“ als Chance für „die Wieder-
auferstehung des Orients“ (Küntzel 2002: 15). Andere, wie der transjordani-
sche Regent Emir Abdullah, wollten mal mehr, mal weniger mit Zionisten
kooperieren, eine dritte Gruppe lehnte zwar den Zionismus, nicht aber das
Judentum ab, während zunächst nur die Anhänger des Muftis als radikale
Antisemiten agierten. Die Nationalsozialisten stützten allein die zuletzt ge-
nannte Gruppe. Sie nahmen die Auseinandersetzungen in Palästina zum
Anlass, ihre Form von Judenhass zu schüren.

„Das Verständnis für die Gefahren des Judentums ist hier noch nicht
geweckt“, beschwerte sich noch im Oktober 1933 die NSDAP-Ortsgruppe
Kairo in einem Schreiben an Berlin. „Für die Herbeiführung einer antijüdi-
schen Stimmung“ müsse man an dem Punkt ansetzen, „in dem wirkliche
Interessengegensätze zwischen Arabern und Juden bestehen: Palästina. Der
dortige Gegensatz zwischen Arabern und Juden muss nach Ägypten ver-
pflanzt werden“ (zit. nach Krämer 1982: 278).

Dies zeigt: Ursächlich hatte der Antisemitismus mit dem Agieren der
Juden in Palästina recht wenig zu tun. Stattdessen wurde dem lokalen Kon-

Islamischer Antisemitismus

93

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


flikt eine spezifische, vom Judenhass gezeichnete Deutung und Prägung
aufgepfropft. Von da an war es, um Jean-Paul Sartres Betrachtungen zur Ju-
denfrage zu paraphrasieren, nicht länger „die Erfahrung, die den Begriff des
Juden schaffte“. Stattdessen „fälschte das Vorurteil die Erfahrung“ (Sartre
1970: 111).

Und doch hat es den Anschein, als wolle und als könne der deutsche
Wissenschaftsbetrieb nicht darauf verzichten, Israel an den Pranger zu
stellen und Juden auch noch für den Antisemitismus verantwortlich zu
machen. Denn nur dann, wenn auch der nahöstliche Antisemitismus mit
der Politik Israels „erklärt“ werden kann, hat ein Grundpfeiler des inter-
nationalen Nahost-Diskurses – hier die Palästinenser als Opfer, dort die
Israelis als Täter – weiterhin Bestand. Dabei löste Israel weder den Krieg
von 1948 noch die Kriege von 1967 oder 1973 aus.

Es sind auch nicht Israel und der Zionismus, die den außergewöhnlichen
Sachverhalt geschaffen haben, den wir als Nahostkonflikt bezeichnen. Es
gibt viele nationale Bewegungen und Dutzende neuer Staaten, die den
Vereinten Nationen seit deren Gründung beigetreten sind. Was den jüdi-
schen Staat zum Ausnahmestaat macht, ist der unablässige Aufruf, ihn zu
zerstören. Dies galt 1948, 1967 und 1973; dies gilt, wenn wir an das iranische
Regime und dessen Vasallen denken, auch noch jetzt. Doch zurück zum
islamischen Antisemitismus. Wie äußert sich dieser aktuell?

Gegenwärtige Kampagnen des islamischen Antisemitismus

Am 15. September 2020 unterzeichneten Israel, die Vereinten Arabischen
Emirate (VAE), der Inselstaat Bahrein sowie die USA eine Friedenserklä-
rung, die sie Abraham-Abkommen nannten. Ende Dezember 2020 konnte
Israel seine Beziehungen zu Marokko normalisieren; im Januar 2021 trat
auch der Sudan dem Abraham-Abkommen bei. Das saudische Königshaus,
das diese Entwicklung maßgeblich förderte, hält sich hinsichtlich eines
Beitritts noch bedeckt.

Das Abraham-Abkommen entstand als Reaktion auf die expansive Politik
des iranischen Regimes, doch es ist mehr: So zeugt der Tatbestand, dass die
meisten arabischen Regimes diese Entwicklung begrüßten oder schweigend
akzeptierten, von einer Umorientierung der arabischen Welt. Anders als
bei den früheren Friedensschlüssen zwischen Israel und Ägypten (1979)
und Israel und Jordanien (1994) geht es diesmal auch nicht nur um einen
„Kalten Frieden“, sondern darum, dass man „freundschaftliche Beziehun-

Matthias Küntzel

94

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen auch zwischen den Bevölkerungen“ und eine „Kultur des Friedens“
erreichen will, wie es in dem Abkommen heißt (Küntzel 2022: 86f.). Seither
nehmen einzelne arabische Kommentatoren Israel in Schutz, gedenken des
Holocaust, zeigen Interesse am Judentum und beginnen, die Vertreibung
der Juden aus den arabischen Ländern wie auch die bisherige PLO-Politik
in Palästina als Vorgänge zu begreifen, die den Arabern eher geschadet
denn genützt haben (Küntzel 2019: 171–175). Mehr noch: Prediger entde-
cken und zitieren plötzlich, um die Vereinbarkeit des Abraham-Abkom-
mens mit der Sharia zu unterstreichen, einzelne judenfreundliche Passagen
aus dem Koran wie z.B. Sure 8, Vers 61: „Sind sie aber zum Frieden geneigt,
so sei auch du ihm geneigt“ (Winter/Guzansky 2020). Diese Entwicklung
bestätigt, dass es nicht der Koran als solcher ist, der einer Normalisierung
zwischen Israel und der arabischen Welt zwingend im Weg steht, sondern
dessen antisemitische Interpretation.

Und doch ist dieser beginnende Aufbruch hochgefährdet, weil die
Machthaber dreier islamischer Zentren zum Widerstand gegen jedwede
Annäherung an Israel aufrufen: Die sunnitischen Islamisten in Ankara, die
schiitischen Islamisten in Teheran und die Radikalen der Palästinensischen
Autonomiebehörde in Ramallah. So gab der palästinensische Minister für
Religionsangelegenheiten unmittelbar nach Unterzeichnung des Abraham-
Abkommens die Order, judenfeindliche Koranstellen ins Zentrum der Frei-
tagspredigten zu rücken: „Es gibt nichts, was Palästina und dessen heilige
Stätten mehr schädigt, als ein Bündnis mit den Juden“, hieß es in seiner
Anweisung. Als Antwort sei in den Moscheen über Sure 2, Vers 120 des
Koran zu predigen, in dem es heißt: „Die Juden und Christen werden mit
dir nicht zufrieden sein, es sei denn du folgst ihrer Religion“ (Marcus 2020).
Niemand weiß, wie dieser Disput über die „richtige“ Auslegung des Koran
enden wird. Sicher ist nur, dass das Ergebnis sehr wohl über Frieden oder
Krieg entscheiden könnte.

Wir sehen: So, wie bereits 1937 der Antisemitismus religiös aufgeladen
wurde, um die erste Chance eines Nahostkompromisses zu vereiteln, so
wird heute erneut der islamische Antisemitismus bemüht, um Normalisie-
rungsbemühungen zu torpedieren und Israel zu zerstören. Die gilt beson-
ders für Teheran. Das iranische Regime nutzt das Repertoire der Religion,
um das Abraham-Abkommen als „Sünde“ und als „Verrat an islamischen
Werten“ zu denunzieren (Itzchakov 2020; United States Institute of Peace
2021).

Neben diesen Versuchen, jedwede Annäherung arabischer Staaten und
Gesellschaften an Israel zu torpedieren, sind gegenwärtig zwei weitere

Islamischer Antisemitismus

95

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kampagnen des islamischen Antisemitismus relevant. Bei der ersten geht
es um die „Tempel-Verleugnung“, also um den Versuch, jegliche historische
oder theologische Verbindung zwischen dem Judentum und Jerusalem oder
Palästina zu leugnen. Hunderte von Stellungnahmen verbreiten, was bei-
spielhaft Mohammad Waheeb Al-Husseini, ein Archäologieprofessor aus
Jordanien, so formulierte:

„Die Israelis sind nicht in der Lage, irgendjemandem irgendwo auf der
Welt zu beweisen, dass sie ein historisches Recht auf dieses gesegnete Land
haben. Sie waren in der Geschichte Palästinas nicht existent und besonders
nicht in Jerusalem“ (MEMRI 2018).

Hinter dieser Aberkennung jüdischer Geschichte steckt eine neue Di-
mension von Judenhass, die sich als Verfälschung historischer Tatsachen
äußert, ähnlich wie bei der Leugnung des Holocaust. Man würde gern
über so viel Unsinn lachen, doch leider ist es denen, die so reden, ernst.
Sie betrachten diesen Geschichtsrevisionismus als zusätzliche Front eines
religiösen Krieges, der Antisemitismus und Islam verquickt.

Bekannter ist hierzulande die „Al Aqsa in Gefahr!“-Kampagne. Mit ihrer
Hilfe wird in regelmäßigen Abständen ein Alarmruf des islamischen Antise-
mitismus aktualisiert, dem zufolge die Juden die „Beseitigung des Islam“
anstrebten. Da es dafür aber weder einen Beleg noch auch nur das kleinste
Anzeichen gibt, greift man zu der vielfach widerlegten Lüge, die Juden
wollten die drittheiligste Stätte des Islam – die Al-Aqsa-Moschee auf dem
Jerusalemer Tempelberg – zerstören und durch den Bau eines dritten jüdi-
schen Tempels ersetzen (Shragai 2012).

Zwar ist der Tempelberg auch für Juden heilig: Die Klagemauer, der
wichtigste Gebetsort der Juden, ist ein Überrest der Mauern, die das Tem-
pelplateau des ersten und zweiten jüdischen Tempels einst stützten. Gleich-
wohl beschloss 1967 die israelische Regierung, dass nur Muslime auf dem
Tempelberg beten dürfen, während den Juden allenfalls ein eingeschränkter
Besuch des Tempelbergs erlaubt wird, nicht aber das Gebet (Küntzel 2019:
42). Selbst den 2003 geäußerten Vorschlag eines einzelnen Knesset-Abge-
ordneten, das Gebet sowohl für Muslime als auch für Juden zu unterschied-
lichen Zeiten und an unterschiedlichen Stellen des Tempelberg-Plateaus
zuzulassen, wiesen seither sämtliche israelische Regierungen zurück.

Das aber will die Palästinensische Autonomiebehörde nicht zur Kenntnis
nehmen. Stattdessen mobilisiert sie stimmungsvoll gegen einen imaginären
Plan: Eine Aufteilung der Gebetszeiten, so Ahmed Al-Ruweidi, einer der
engsten Berater von Palästinenserpräsident Mahmoud Abbas, sei „gleich-
bedeutend mit einem Angriff auf eine Milliarde Muslime in der Welt –

Matthias Küntzel

96

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also der Vorankündigung eines religiösen Kriegs“. Dieser Krieg, so fügte
er hinzu, „werde nicht an den Grenzen der Region haltmachen, sondern
sich auch auf die USA, Europa und die gesamte Welt erstrecken“ (Zilber-
dik 2022: 2). Wenn auch derartige Drohgebärden eher lächerlich klingen,
besteht doch kein Zweifel, dass die „Verteidigung der Al-Aqsa-Moschee“
als hetzerisches Motiv im Gaza-Krieg von Mai 2021 eine wesentliche Rolle
spielte und wohl auch künftig im Zentrum neuer antisemitischer Kampa-
gnen stehen wird.

Zurück zum Antisemitismus in Deutschland: Wir wissen dank der ein-
gangs erwähnten Allensbach-Umfrage, dass Muslime, die häufig ihre Mo-
schee besuchen, in einem signifikant höheren Maße als andere Muslime
antisemitische Positionen teilen. Wir ahnen, dass der islamische Antisemi-
tismus hier eine Rolle spielt sowie die Tatsache, dass 80 bis 90 Prozent
der mehr als 2.000 Imame in Deutschland aus dem Ausland, zum Beispiel
aus der Türkei oder dem Iran kommen. Mit diesem Auslandsbezug ist
„oftmals eine konservative, teilweise reaktionäre und demokratiefeindliche
Interpretation von Glaubensfragen verbunden“, heißt es in einer Studie der
Konrad-Adenauer-Stiftung. „Darüber hinaus gibt es zunehmend Hinweise
auf propagandistische Aktivitäten salafistischer Prediger und Rekrutierer
in Deutschland“ (Jacobs/Lipowsky 2019: 6f.). Doch was genau in den
Moscheen in Deutschland zum Beispiel über das Abraham-Abkommen
oder den Israelboykott gepredigt wird, das weiß man nicht. Man stehe bei
der Sammlung antisemitischer Ereignisse in muslimischen Milieus „erst
am Anfang“, so Thomas Haldenwang, der Präsident des Bundesamtes für
Verfassungsschutz (Steinke 2020). Dasselbe ist leider auch für die wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit dem islamischen Antisemitismus zu
konstatieren.

Literatur

Achcar, Gilbert (2012): Die Araber und der Holocaust. Der arabisch-israelische Krieg
der Geschichtsschreibungen, Hamburg

American Jewish Committee Berlin Lawrence and Lee Ramer Institute (2022): Antise-
mitismus in Deutschland. Eine Repräsentativbefragung, Berlin, https://ajcgermany.o
rg/system/files/document/AJC%20Berlin_Antisemitismus%20in%20

Deutschland_Eine%20Repr%C3%A4sentativbefragung.pdf [Zugriff: 27.2.2022]
Anti-Defamation League (2014): Global 100. An Index of Anti-Semitism, https://global1

00.adl.org/map [Zugriff: 27.2.2022]

Islamischer Antisemitismus

97

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ajcgermany.org/system/files/document/AJC%20Berlin_Antisemitismus%20in%20
https://ajcgermany.org/system/files/document/AJC%20Berlin_Antisemitismus%20in%20
https://global100.adl.org/map
https://global100.adl.org/map
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://ajcgermany.org/system/files/document/AJC%20Berlin_Antisemitismus%20in%20
https://ajcgermany.org/system/files/document/AJC%20Berlin_Antisemitismus%20in%20
https://global100.adl.org/map
https://global100.adl.org/map


Baumgarten, Helga (2006): Hamas. Der politische Islam in Palästina, Kreuzlin-
gen/München

Becker, Ulrike (2020): Islamischer Antisemitismus. In: Institut für Demokratie und
Zivilgesellschaft (Hg.): Wissen schafft Demokratie. Schwerpunkt Antisemitismus,
Band 8, Jena, 74–85

Bensoussan, Georges (2019): Die Juden der arabischen Welt. Die verbotene Frage,
Berlin/Leipzig

Bostom, Andrew G. (2008): The Legacy of Islamic Antisemitism, Amherst/New York
Bouman, Johan (1990): Der Koran und die Juden, Darmstadt
El-Awaisi, Abd al-Fattah M. (1996): The Muslim Brothers and the Palestine Question.

1928–1947, London
Gebert, Malte (2011): Die Rezeption der Protokolle der Weisen von Zion in Ägypten –

ein Plädoyer für die Beachtung raumspezifischer Besonderheiten in der Antisemitis-
musforschung. In: Medaon, Ausgabe 9/2011, https://www.medaon.de/de/artikel/di
e-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-d
ie-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
[Zugriff: 27.2.2022]

Goldenbaum, Hans (2016): Nationalsozialismus als Antikolonialismus. Die deutsche
Rundfunkpropaganda für die arabische Welt. In: Vierteljahreszeitschrift für Zeitge-
schichte 64, H. 3, 449–489

Grigat, Stephan (2018): Antisemitismus im Iran seit 1979. Holocaustleugnung und
Israelhass in der ‚Islamischen Republik‘. In: Grimm, Marc/Kahmann, Bodo (Hg.):
Antisemitismus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von
Islamismus und Terror, Berlin/Boston, 199–223

Grigat, Stephan (2022): Kritik des Antisemitismus heute. In: Center for Antisemitism
and Racism Studies, Working Papers #001, 3–24, https://katho-nrw.de/fileadmin/me
dia/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.
pdf [Zugriff: 27.2.2022]

Harkabi, Yehoshafat (1972): Arab Attitudes to Israel, Jerusalem
Havel, Boris (2014): Haj Amin al-Husseini: Herald of Religious Anti-Judaism in the

Contemporary Islamic World. In: Journal of the Middle East and Africa, 5, No. 3,
221–243

Henning, Philipp (2020): Strategischer Hasstransfer in der arabischsprachigen Rund-
funkpropaganda NS-Deutschlands. In: Schüler-Springorum, Stefanie (Hg.): Jahr-
buch für Antisemitismusforschung 29, Berlin, 231–257

Herf, Jeffrey (2009): Nazi Propaganda For The Arab World, New Haven
Herf, Jeffrey (2010): Hitlers Dschihad. Nationalsozialistische Rundfunkpropaganda für

Nordafrika und den Nahen Osten. In: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 58, Nr. 2,
259–286

Institution zur Koordination und Publikation der Werke Imam Khomeinis, Abteilung
Internationale Beziehungen (1996): Das Palästina-Problem aus der Sicht Imam Kho-
meinis, Teheran

Matthias Küntzel

98

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://www.medaon.de/de/artikel/die-rezeption-der-protokolle-der-weisen-von-zion-in-aegypten-ein-plaedoyer-fuer-die-beachtung-raumspezifischer-besonderheiten-in-der-antisemitismusforschung/
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf
https://katho-nrw.de/fileadmin/media/foschung_transfer/forschungsinstitute/CARS/CARS_Workingpaper_2022_001.pdf


Itzchakov, Doron (2020): Iran and the Israel-UAE Deal. In: BESA Center Perspective
Paper No. 1,704, 21. August 2020, Tel Aviv, https://besacenter.org/iran-israel-uae-de
al/ [Zugriff: 26.6.2022]

Jacobs, Andreas/Lipowsky, Janosch (2019): Imame – made in Europe? In: Konrad-Ade-
nauer-Stiftung (Hg.): Analysen & Argumente Nr. 346, März 2019, Berlin, https://ww
w.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von
+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9b
d-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325 [Zugriff: 27.2.2022]

Jansen, Hans (2008): Mohammed. Eine Biographie, München
Jikeli, Günther (2012): Antisemitismus und Diskriminierungswahrnehmungen junger

Muslime in Europa, Essen
Jikeli, Günther (2018): Muslimischer Antisemitismus in Europa. Aktuelle Ergebnisse

der empirischen Forschung. In: Grimm, Marc/Kahmann, Bodo (Hg.): Antisemitis-
mus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten von Islamismus
und Terror, Berlin/Boston, 113–133

Königliche Palästina-Kommission (1937): Bericht über Palästina, Berlin
Koopmans, Ruud (2020): Das verfallene Haus des Islam. Die religiösen Ursachen von

Unfreiheit, Stagnation und Gewalt. München
Krämer, Gudrun (1982): Minderheit, Millet, Nation? Die Juden in Ägypten 1914–1952,

Wiesbaden
Küntzel, Matthias (2002): Djihad und Judenhass. Über den neuen antijüdischen Krieg,

Freiburg
Küntzel, Matthias (2004): Von Zeesen bis Beirut. Nationalsozialismus und Antisemitis-

mus in der arabischen Welt. In: Rabinovici, Doron/Speck, Ulrich/Sznaider, Natan
(Hg.): Neuer Antisemitismus? Eine globale Debatte, Frankfurt/M.

Küntzel, Matthias (2018): Islamischer Antisemitismus als Forschungsbereich. Über
Versäumnisse der Antisemitismusforschung in Deutschland. In: Grimm, Marc/Kah-
mann, Bodo (Hg.): Antisemitismus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feind-
schaft in Zeiten von Islamismus und Terror, Berlin/Boston, 135–155

Küntzel, Matthias (2019): Nazis und der Nahe Osten. Wie der islamische Antisemitis-
mus entstand, Berlin/Leipzig

Küntzel, Matthias (2022): Bewegung in der arabischen Welt, Regungslosigkeit in
Deutschland: Das Abraham-Abkommen wird hierzulande ignoriert. In: Werteinitia-
tive (Hg.): Außenpolitik. Jüdisch-deutsche Perspektiven, Berlin, 85–90

Lewis, Bernard (1987): „Treibt sie ins Meer!“ Die Geschichte des Antisemitismus,
Frankfurt/M.

Lewis, Bernard (2004): Die Juden in der islamischen Welt, München
Marcus, Itamar (2020): PA: Beware ‚alliance with the Jews … obedience to the Jews‘.

In: Palestinian Media Watch, 17. September 2020, https://palwatch.org/page/18229
[Zugriff: 26.6.2022]

Mejcher, Helmut (1993) (Hg.): Die Palästina-Frage. 1917–1948. Historische Ursprünge
und internationale Dimension eines Nationenkonflikts, Paderborn

Islamischer Antisemitismus

99

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://besacenter.org/iran-israel-uae-deal/
https://besacenter.org/iran-israel-uae-deal/
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://palwatch.org/page/18229
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://besacenter.org/iran-israel-uae-deal/
https://besacenter.org/iran-israel-uae-deal/
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://www.kas.de/documents/252038/4521287/Ausbildung+und+Besch%C3%A4ftigung+von+islamischen+Geistlichen+in+Deutschland+und+Frankreich.pdf/c52f425e-22f4-e9bd-d1ba-4747b4e9cc1a?version=1.1&t=1553587601325
https://palwatch.org/page/18229


Mejcher, Helmut (2017): Der Nahe Osten im Zweiten Weltkrieg, Paderborn
MEMRI TV (2009): Sheik Yousuf Al-Qaradhawi: Allah Imposed Hitler upon the Jews

to Punish Them -„Allah Willing, the Next Time Will Be at the Hand of the Believers“,
#2005, 28. Januar 2009, https://www.memri.org/tv/sheik-yousuf-al-qaradhawi-all
ah-imposed-hitler-upon-jews-punish-them-allah-willing-next-time-will [Zugriff:
27.2.2022]

MEMRI TV (2018): Jordanian Archaeologist Mohammad Waheeb Al-Husseini: The
Jews Have No Historic Right to the Land, the Zionist Movement Wants to Rule the
World, Clip No. 6769, 2. September 2018, https://www.memri.org/tv/jordanian-arch
aeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist
-movement-rule-the-world [Zugriff: 27.7.22]

Motadel, David (2018): Für Prophet und Führer. Die Islamische Welt und das Dritte
Reich, Bonn

Müller, Jochen (2003): Wessen Geistes Kind? Arabischer Nationalismus, Islamismus
und Antisemitismus im Nahen Osten. In: Kommune 21, April/Mai 2003, 72–74

Nettler, Ronald L. (1987): Past Trials & Present Tribulations. A Muslim Fundamental-
ist’s View of the Jews, Oxford

Rickenbacher, Daniel (2018): Der ‚jüdisch-westliche Krieg gegen den Islam‘ – Genealo-
gie und Aktualität einer Verschwörungstheorie. In: Grimm, Marc/Kahmann, Bodo
(Hg.): Antisemitismus im 21. Jahrhundert. Virulenz einer alten Feindschaft in Zeiten
von Islamismus und Terror, Berlin/Boston, 157–177

Sartre, Jean-Paul (1970): Betrachtungen zur Judenfrage. In: Sartre, Jean-Paul: Drei
Essays. Westberlin

Shragai, Nadav (2012): The „Al-Aksa Is in Danger“ Libel: The History of a Lie,
Jerusalem, https://jcpa.org/text/downloads/the-al-aksa-is-in-danger-libel-the-hi
story-of-a-lie.pdf [Zugriff: 27.6.2022]

Steinke, Ronen (2020): Judenhass in der Freitagspredigt. In: Süddeutsche Zeitung, 2.
Juni 2020, https://www.sueddeutsche.de/politik/verfassungsschutz-judenhass-islami
sten-akte-1.4925890 [Zugriff: 27.2.2022]

Strauss, Simon (2018): Antisemitismus: Wo bleibt der Schutz? In: Frankfurter Allge-
meine Zeitung, 20. April 2018, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/antis
emitismus-wo-bleibt-der-schutz-15550594.html [Zugriff: 20.06.2022]

Taheri, Amir (1986): The Spirit of Allah. Khomeini & the Islamic Revolution, Bethesda
Ünal, Yusuf (2016): Sayyid Qutb in Iran: Translating the Islamist Ideologue in the

Islamic Republic. In: Journal of Islamic and Muslim Studies, Vol. 1, No. 2, 35–60,
https://www.researchgate.net/publication/316115723_Sayyid_Qutb_in_Iran_Transla
ting_the_Islamist_Ideologue_in_the_Islamic_Republic [Zugriff: 27.6.2022]

United States Institute of Peace (2021): Khamenei Condems Arab Ties with Israel. In:
The Iran Primer, 25. Oktober 2021. https://iranprimer.usip.org/blog/2021/oct/25/kha
menei-condemns-arab-ties-israel [Zugriff: 26.6.22]

Webman, Esther (2017): From the Damascus Blood Libel to the ‚Arab Spring‘. The
Evolution of Arab Antisemitism. In: Antisemitism Studies, Vol. I, No. 1, 157–206

Wetzel, Juliane (2009): Judenfeindschaft unter Muslimen in Europa. In: Benz, Wolf-
gang (Hg.): Islamfeindschaft und ihr Kontext, Berlin

Matthias Küntzel

100

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.memri.org/tv/sheik-yousuf-al-qaradhawi-allah-imposed-hitler-upon-jews-punish-them-allah-willing-next-time-will
https://www.memri.org/tv/sheik-yousuf-al-qaradhawi-allah-imposed-hitler-upon-jews-punish-them-allah-willing-next-time-will
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://jcpa.org/text/downloads/the-al-aksa-is-in-danger-libel-the-history-of-a-lie.pdf
https://jcpa.org/text/downloads/the-al-aksa-is-in-danger-libel-the-history-of-a-lie.pdf
https://www.sueddeutsche.de/politik/verfassungsschutz-judenhass-islamisten-akte-1.4925890
https://www.sueddeutsche.de/politik/verfassungsschutz-judenhass-islamisten-akte-1.4925890
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/antisemitismus-wo-bleibt-der-schutz-15550594.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/antisemitismus-wo-bleibt-der-schutz-15550594.html
https://www.researchgate.net/publication/316115723_Sayyid_Qutb_in_Iran_Translating_the_Islamist_Ideologue_in_the_Islamic_Republic
https://www.researchgate.net/publication/316115723_Sayyid_Qutb_in_Iran_Translating_the_Islamist_Ideologue_in_the_Islamic_Republic
https://iranprimer.usip.org/blog/2021/oct/25/khamenei-condemns-arab-ties-israel
https://iranprimer.usip.org/blog/2021/oct/25/khamenei-condemns-arab-ties-israel
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.memri.org/tv/sheik-yousuf-al-qaradhawi-allah-imposed-hitler-upon-jews-punish-them-allah-willing-next-time-will
https://www.memri.org/tv/sheik-yousuf-al-qaradhawi-allah-imposed-hitler-upon-jews-punish-them-allah-willing-next-time-will
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://www.memri.org/tv/jordanian-archaeologist-mohammad-waheeb-husseini-jews-have-no-historic-right-to-land-zionist-movement-rule-the-world
https://jcpa.org/text/downloads/the-al-aksa-is-in-danger-libel-the-history-of-a-lie.pdf
https://jcpa.org/text/downloads/the-al-aksa-is-in-danger-libel-the-history-of-a-lie.pdf
https://www.sueddeutsche.de/politik/verfassungsschutz-judenhass-islamisten-akte-1.4925890
https://www.sueddeutsche.de/politik/verfassungsschutz-judenhass-islamisten-akte-1.4925890
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/antisemitismus-wo-bleibt-der-schutz-15550594.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/antisemitismus-wo-bleibt-der-schutz-15550594.html
https://www.researchgate.net/publication/316115723_Sayyid_Qutb_in_Iran_Translating_the_Islamist_Ideologue_in_the_Islamic_Republic
https://www.researchgate.net/publication/316115723_Sayyid_Qutb_in_Iran_Translating_the_Islamist_Ideologue_in_the_Islamic_Republic
https://iranprimer.usip.org/blog/2021/oct/25/khamenei-condemns-arab-ties-israel
https://iranprimer.usip.org/blog/2021/oct/25/khamenei-condemns-arab-ties-israel


Winter, Ofir/Guzansky, Yoel (2020): Islam in the Service of Peace: Religious Aspects of
the Abraham Accord. In: The Institute for National Security Studies, INSS Insight
No. 1379, 6. September 2020, Tel Aviv, https://www.inss.org.il/publication/israel-uae
-deal-and-islam/ [Zugriff: 27.6.2022]

Wistrich, Robert S. (2002): Muslim Anti-Semitism. A Clear and Present Danger, New
York

Zilberdik, Jacques (2022): PA: World War III if Jews are allowed to pray on the Temple
Mount, Judaism’s holiest site. In: Palestinian Media Watch, 16. Juni 2022, Jerusalem,
https://palwatch.org/page/31763 [Zugriff: 27.6.2022]

Islamischer Antisemitismus

101

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.inss.org.il/publication/israel-uae-deal-and-islam/
https://www.inss.org.il/publication/israel-uae-deal-and-islam/
https://palwatch.org/page/31763
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inss.org.il/publication/israel-uae-deal-and-islam/
https://www.inss.org.il/publication/israel-uae-deal-and-islam/
https://palwatch.org/page/31763


https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat
Antizionistischer Antisemitismus im Iran als ‚Widerstand‘ gegen die
moderne Gesellschaft*

Ulrike Marz

Moderne in Europa und Modernisierung im Iran

Seit dem Mittelalter wurden Juden und Jüdinnen in weiten Teilen Mittel-
europas diskriminierenden Sonderrechten unterworfen: Sie durften kein
Land erwerben, keinen ordentlichen Handel treiben und kein Handwerk
ausführen. Sie wurden gezwungen, im Trödel- und Hausierhandel sowie
im Geld- und Kreditgeschäft tätig zu sein. Und sie wurden durch bestimm-
te Kleidervorschriften und dem Tragen des gelben Flecks markiert. Ihre
Sichtbarkeit wurde künstlich gesteigert (vgl. Adorno/Horkheimer 1997:
210), und die Verbindung von Juden mit dem Geldwesen früh als Assoziati-
on gesetzt.

Im späten 18. Jahrhundert setzte im Zuge der Aufklärung die schrittweise
Emanzipation der Juden und Jüdinnen ein. Die jüdische Emanzipation war
ein Teilaspekt der umfassenden Emanzipation in der modernen bürgerli-
chen Gesellschaft. Weil es eine zeitliche Parallelität von Judenemanzipation
und der Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft gab, stellt der Antise-
mitismus die „Cui Bono“-Frage: Wem nützt es? Wem nützt die moderne
Gesellschaft? „Den Juden!“ lautet die antisemitische Antwort.

Aus der einstmaligen Sonderstellung der Juden mit einer künstlich ge-
steigerten Sichtbarkeit wird eine Kryptostellung. Diese durch Assimilation
unsichtbare Stellung ermögliche es ihnen, ihre angeblichen Ziele im Ver-
borgenen zu verfolgen, so die antisemitische Vorstellung. Weil sich ihre
soziale Stellung im Zuge der Moderne verbesserte, wurden Juden nicht
nur als Nutznießer der gesellschaftlichen Veränderung gesehen, sondern

* Der Beitrag beruht auf einem Vortrag, der am 17.6.2021 bei der Online-Tagung
„Israelbezogener Antisemitismus: Aktuelle Erscheinungsformen, historische Bezüge
und theoretische Zugänge“ an der Universität Passau gehalten wurde, die von Karin
Stögner, Claudia Globisch, Lotta Mayer und Sarah Kleinmann für den AK Antise-
mitismus in der Sektion Politische Soziologie und Wissenssoziologie der Deutschen
Gesellschaft für Soziologie organisiert wurde.

103

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als deren Initiatoren. Neu war am Antisemitismus der späten 1870er Jahre,
dass er sich gegen das emanzipierte und assimilierte Judentum richtete, und
dass er zum Schlüssel des Verständnisses und der Lösung gesellschaftlicher
Probleme wurde: Der Antisemitismus wird zu einer Welterklärung (vgl.
Rürup 1975: 86).

Antisemitismus ist Teil eines Antimodernismus, der sich vor allem ge-
gen die kulturellen Aspekte der Moderne wendet. Es wird weniger die
Technik abgewehrt – schnelle Eisenbahnen, Autos oder Waffentechnik bei-
spielsweise – als vielmehr bestimmte kulturelle Veränderungen, wie verän-
derte Familienkonstellationen, die Stellung der Frau, Pluralisierung von
Lebensformen, Individualismus und Demokratie. Antimodernismus dieser
Art nimmt die Moderne als Verfall wahr. Der moderne Antisemitismus
als Welterklärungsversuch liefert eine spezifische Weise der Interpretation
gesellschaftlicher Realität. Dabei nimmt er eine Personalisierung abstrakter
gesellschaftlicher Verhältnisse vor. Diese abstrakten gesellschaftlichen Ver-
hältnisse, wie Arbeitsteilung, Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbe-
reiche, Lohnarbeit als entfremdete Arbeit oder unpersönliche Herrschafts-
verhältnisse, sind mit der Herausbildung der kapitalistischen Moderne
entstanden. Um diese Abstraktheit greifbar zu machen, werden bestimmte
Aspekte der Moderne personalisiert und mit den Juden in Verbindung
gebracht.

Die Moderne expandiert im 18. Jahrhundert gemeinsam mit dem Kapi-
talismus in fast alle Regionen dieser Welt (vgl. Marx 1984; Berger 2006).
Diese Expansion der kapitalistischen Moderne erfolgt aufgrund der jeweils
innergesellschaftlich wirkenden Kräfte nicht als gleichförmiger Prozess: Die
Moderne variiert in Tempo und konkreter Ausprägung. In Abhängigkeit
von innergesellschaftlichen Kräften entstehen unterschiedliche Variationen
der kapitalistischen Moderne. Diese führen beispielsweise zu variierenden
Ausprägungen der Institutionen Familie, Politik oder Wirtschaft.

Der antizionistische Antisemitismus, wie wir ihn im Islamismus und
beim iranischen Regime sehen, ist der Abwehr gesellschaftlichen Wandels,
wie wir sie aus dem modernen europäischen Antisemitismus kennen,
strukturverwandt. Die globale Durchsetzung des Kapitalismus hat in den
islamisch geprägten Gesellschaften auch solche Ideologien hervorgebracht,
die durch personalisierende Bestimmungen den Kapitalismus und seine
Krisenerscheinungen erklären wollen und dabei auf antisemitische Erklä-
rungen zurückgreifen (vgl. auch Küntzel 2022). Charakteristisch für den
Antisemitismus sind Zuschreibungen wie Unterwanderung, Zersetzung,
Untergrabung und Infiltration. Für den iranischen Antisemitismus sind

Ulrike Marz

104

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Imaginationen bedeutsam, die dem westlichen Antisemitismus entlehnt
sind und die mit islamischem Vokabular angereichert werden. Juden und
Zionisten gelten als Weltverschwörer, insbesondere als Verschwörer gegen
die islamische Welt, Juden und Zionisten würden andere ausbeuten und
versklaven und bedienten sich dafür kolonialistischer Methoden. Sie wür-
den außerdem die Medien, die Wirtschaft und die Politik kontrollieren
und hätten den Holocaust erfunden, um eine moralische Legitimation zur
Staatsgründung Israels zu haben (vgl. Marz 2014: 245–256).

Die Begründungszusammenhänge des islamischen Antisemitismus sind
vielfältig: Er stützt sich zwar auf religiöse Quellen, wird aber in viel stär-
kerem Maße durch die Folgen der kapitalistischen Moderne beeinflusst.
Antisemitismus in der „Islamischen Republik Iran“ gründet nicht im Is-
lam selbst, wenngleich er von diesem geprägt ist, noch ist er ein reiner
Import aus den antisemitismuserfahrenen westlichen Gesellschaften. Aus-
gangspunkt für die Verbreitung des modernen Antisemitismus ist eine
spezifische Form gesellschaftlicher Irrationalität, die maßgeblich durch ge-
sellschaftliche Umbrüche und Krisen bedingt ist (vgl. Lewed 2010: 41f.).

Gemeinschaft und Gesellschaft

Schon für den westlichen Antisemitismus ist die Vorstellung einer Zerset-
zung von Gemeinschaft durch die Juden charakteristisch. Diese antisemiti-
sche Vorstellung kann als meta-ideologische Konstante des Antisemitismus
bezeichnet werden, da sie verschiedene antisemitische Vorstellungen be-
rührt. Demnach würden Juden parasitär in anderen Gesellschaften leben
und diese ausbeuten; sie seien – im Vergleich zu anderen ‚Völkern‘, deren
objektiver Charakter freilich evident scheint – kein ‚echtes‘ Volk; Juden
seien darüber hinaus der ‚echten‘ Nationsbildung unfähig und würden daher
verstreut in aller Welt leben; schließlich würden Juden und Jüdinnen die
Traditionen und Sitten der Gesellschaften, in denen sie leben, zerstören
wollen.

Dass auch die Modernisierung als willentliche Zersetzung alter sozialer
Strukturen gedeutet wird, lässt sich an der Dichotomie von Gemeinschaft
und Gesellschaft darlegen, die für den Antisemitismus zentral ist (vgl.
Holz 2005; Globisch 2013). Die Gemeinschaftsideologie der Islamisten ba-
siert auf der Vorstellung einer heilen Gemeinschaft der Muslime, die sich
äußerer Feinde erwehren müsse. Juden stehen für viele Islamisten hinter
der Zerstörung der Familie, der Zersplitterung des Glaubens und heiliger

Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat

105

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesellschaftlicher Beziehungen. Schon der westliche Antisemitismus trifft
die Unterscheidung von natürlich gewachsener (Volks-)Gemeinschaft und
künstlicher moderner Gesellschaft. Die abstrakt erscheinende Gesellschaft
ist im Antisemitismus die soziale Formation der Moderne. Diese wird der
natürlichen, auf Nähe und Solidarität basierenden Gemeinschaft konträr
entgegengesetzt. Während die Gemeinschaft als Ort der Geborgenheit gilt,
wird die Gesellschaft als diesen Schutzraum zerstörend und überwölbend
wahrgenommen. Für den islamischen Antisemitismus steht die Gesellschaft
idealtypisch für die westlich-moderne Lebensweise, während die Gemein-
schaft das Bild einer islamisch-traditionellen Lebensweise repräsentiert.
Dass die kapitalistische Moderne die sozialen Beziehungsgeflechte auflöst,
erscheint in der antisemitischen Vorstellung als absichtsvolle, zielgerichtete
Strategie von Einzelnen.

Die dichotomische Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesell-
schaft ist im Antisemitismus mit konkreten Zuschreibungen verbunden.
Die Gesellschaft ist abstrakt und repräsentiert das Neue und Zersetzende,
während die Gemeinschaft für die Tradition und das Verbindende steht.
Diese Dichotomie wird im Antisemitismus aufgegriffen, und die Anschau-
ungen über Gesellschaft fallen mit antisemitischen Imaginationen über
Juden und Jüdinnen zusammen. Im Antisemitismus stehen sie für das
Vorübergehende, Fließende, das Abstrakte und Ambivalente, den Konflikt,
die Vereinzelung, Pluralität, Zersetzung, Entfremdung, Entwurzelung, Ma-
terialismus und Ausbeutung. Abstraktheit, Ambivalenz und Uneindeutig-
keit werden auch im warenvermittelten Iran durch die Islamisten konkret
gemacht und auf Israel projiziert (vgl. Marz 2014: 187–217).

Antisemitismus und antiwestliches Ressentiment

Der Antisemitismus ist als Welterklärung und gewaltvolle Praxis ein zen-
traler Ideologiebestandteil des Islamismus. Als Ideologie überzeugt er,
weil er eine regressive Widerspruchsverarbeitung und die Rückbesinnung
auf Gemeinschaft und Religion ermöglicht. Gemeinschaft und Religion
verschmelzen im Islamismus durch die Hypostasierung der Umma. Die
Umma, also die islamische Gemeinschaft, wird beständig als bedroht und
schützenswert inszeniert. Bedroht werde die Umma nach Auffassung der
Islamisten durch einen ungebremsten Kapitalismus, Individualismus, west-
lichen Nationalismus, Säkularismus, das Fehlen religiöser Begründungen
für Vernunft und religiösen Sinn. Die bereits erwähnte, meta-ideologische

Ulrike Marz

106

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


antisemitische Vorstellung vom Juden als Zersetzer fungiert auch hier als
plausibles Argument: Die Interpretation von Modernisierungsprozessen als
Zersetzung und Zerstörung macht den Antisemitismus als Erklärungsmus-
ter für eine geplante und zielgerichtete Vernichtung des Islam und seiner
Umma ‚plausibel‘.

Seit den 1960er Jahren haben die iranischen Islamisten daran gearbeitet,
den Islam – der unter der Shah-Dynastie massiv an gesellschaftlichem
Einfluss verlor – zurück auf den sozialen und politischen Schauplatz zu
bringen. Der Islam wurde seitdem dem Westen diametral gegenübergestellt.
Der Westen wird nicht in geographischer Hinsicht begriffen, sondern steht
als Chiffre für eine Weltanschauung. Nach Ajatollah Ruholla Khomeini ist
der Westen eine Denkschule mit einem einheitlichen Weg des Denkens,
Betrachtens und Handelns (vgl. Institute for the Compilation and Publica-
tion of Imām Khomeinī’s Works 2009: 54, 62). Der Westen wurde zum
Feind, als er begann, in den islamisch geprägten Gesellschaften militärisch,
politisch und ökonomisch zu agieren. Aber erst aus dem Argument, dass
der Westen seinem Einfluss auch ideologisch, kulturell und theoretisch
Geltung verschaffte, bezieht diese antiwestliche Haltung unter der Agitation
von Islamisten bis heute ihre Stärke. Durchgängig führe dieses Denken zu
Ungerechtigkeit, Ausbeutung, Unterdrückung und Kolonialismus.

Als in den 1960er Jahren unter der Pahlavi-Dynastie im Iran ein umfäng-
liches Reformprojekt – die Weiße Revolution1 – die iranische Gesellschaft
veränderte, positionierten sich die Islamisten um Khomeini als zentrale
Gegenmacht. Auch ein großer Teil der iranischen Bevölkerung hat die Mo-
dernisierungsprozesse und die Gesetzesänderungen als künstliche Einfuhr
gesellschaftlicher Veränderungen erlebt – insbesondere jene Gesetze, die zu
einem verbesserten Status von Frauen und Nicht-Muslimen führten, sowie
solche, die die mächtige Position des Klerus beschnitten haben. Für diese
Veränderungen hat die iranische Intelligenzia die Konzepte Westoxication
(Jalal Al e- Ahmad, zit. in Debashi 1993) und Alienation (Ali Schariati
1973 [1980]) kreiert – zwei Konzepte, die das tragende Gefühl beschreiben:
Überfremdung durch den Westen und Entfremdung vom islamischen Sein.

1 Als Weiße Revolution wird das umfängliche Reformprojekt von 1963 unter Reza Schah
Pahlavi zur Modernisierung und Verbesserung der sozialen Situation im Iran bezeich-
net. Dieses umfasste Landverteilung, Nationalisierung der Wälder, Wahlreform, aktives
und passives Wahlrecht für Frauen, die Entnationalisierung von Staatsbesitz zur Finan-
zierung der Landreform, Gewinnbeteiligung für Arbeiter und die Alphabetisierung
(vgl. Wahdat-Hagh 2003: 116).

Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat

107

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Antimoderne Haltungen sind hier vor allem antiwestlich bestimmt (vgl.
Marz 2014: 356; Benl 2017: 45–50).

All die Aspekte, die sich mit der westlichen Moderne verbinden, sind his-
torisch und aktuell in einer wahnhaften Projektionsleistung auch die The-
men des Antisemitismus: Individualisierung, Kapitalismus, Pluralismus,
Säkularisierung, Abfall von der Moral und Sittlichkeit sowie Materialismus.
Die strukturellen Krisen moderner, kapitalistischer Gesellschaften werden
von den Islamisten zu Identitätskrisen umgeschrieben. Der kapitalistischen
Moderne werden islamisch überformte Gegenkonzepte entgegengehalten:
islamische Moral, islamische Gemeinschaft, islamische Wirtschaft, islami-
sche Vernunft, islamisches Regierungssystem.

Wo traditionelle Bindungen sich aufzulösen drohen und sich politische
wie soziale Systeme in kurzen historischen Zeiträumen verändern, entste-
hen Gefühle der Auflösung und Ohnmacht. Wo gesellschaftliche Verände-
rungen nur als Zerfall und Zersetzung wahrgenommen werden, vermitteln
der Rückgriff auf ein religiöses Ticket und die Betonung der kulturellen
Identität ein Gefühl der Selbstermächtigung. Vermittels der Konstruktion
von Kollektividentitäten wird Authentizität betont und der äußere Feind
benannt: die Juden und Zionisten. Als projektiver Abwehrmechanismus
adressiert der islamische Antisemitismus die Folgen des warenproduzieren-
den Systems an das planvolle Handeln zumeist äußerer Interessen. Der Isla-
mismus ist angetreten, diese angeblich korrupten und verschwörerischen
Bestrebungen zu bekämpfen.

Holocaustleugnung und „jüdischer Weltstaat“

In der Ideologie des islamischen Antisemitismus werden die Grenzen
zwischen westlicher Moderne und Juden/Israel permanent verwischt und
so beiden eine Identität unterstellt. Sowohl dem Westen wie den Juden
und Israel werden die gleichen Ambitionen und Methoden zur Erlangung
der Herrschaft nachgesagt: Agieren in islamischen Gesellschaften; Verfäl-
schung des Korans und des Islam; die Negierung der großen Leistungen
des Islam; die Veränderung des Glaubens in islamischen Gesellschaften;
die Ermordung oder anderweitige Eliminierung von Vertreter_innen des
echten Islam; die Stiftung von Unfrieden und Streit zwischen den Musli-
men, um deren Einheit zu schwächen und die Ausbreitung des Kapitalis-
mus in den islamischen Ländern, um die ‚natürlichen‘ Strukturen dieser
Gesellschaften zu zerstören. Diese Aufzählung ist einer Veröffentlichung

Ulrike Marz

108

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Institute for the Compilation and Publication of Imām Khomeinī’s Works
entnommen und benennt die angeblichen Methoden zur kolonialistischen
und imperialistischen Herrschaft der islamischen Gesellschaften durch den
Westen (2009: 71).

Mit dem Bestehen Israels seit 1948 hat sich der Antisemitismus territoria-
lisiert. Er nennt sich Antizionismus und schmückt sich mit den Attitüden
antikolonialer Rhetorik. Israel bot nicht nur den Überlebenden der Shoah
eine Heimstätte, sondern auch den Juden und Jüdinnen, die bis zum Zu-
sammenbruch des Osmanischen Reiches als systematisch diskriminierte
Dhimmis in den islamischen Gesellschaften lebten (vgl. Grigat 2020). Für
den islamischen Antisemitismus sind die eingewanderten Juden nicht nur
die Boten der Moderne, sondern ihre direkte Verkörperung. Die Tatsache,
dass die Juden und Jüdinnen in den 1940er Jahren einen modernen, de-
mokratischen Staat gründeten, macht sie zu realen Akteuren dieser Verän-
derung auf israelischem Staatsterritorium. Der islamische Antisemitismus
formuliert aber eine globale Bedrohung: Für die Islamisten bringt der jüdi-
sche Staat die Moderne in die gesamte Region. Der Islamismus behauptet
nun, dass der jüdische Staat ein koloniales Projekt sei, das darauf abziele,
die gesamte islamische Welt zu unterwerfen.

Ein tragendes ‚Argument‘ des iranischen antizionistischen Antisemitis-
mus zur Delegitimierung Israels sind die Leugnung bzw. Relativierung der
Shoah (vgl. Grigat 2019: 331–336). Finaler Grund für die Staatsgründung
Israels sei nicht die millionenfache Vernichtung von Juden und Jüdinnen
gewesen, sondern der Aufbau eines imperialistischen Vorpostens in der
islamischen Welt. Der Holocaust sei eine Erfindung von Juden und Zio-
nisten, um Israel als Staat gründen zu können, um von den Deutschen
Entschädigungszahlungen zu erpressen und weltweite moralische Unter-
stützung zu erfahren (vgl. Litvak 2006: 275).

Den Hinweis auf die historische Faktizität der industriellen Vernichtung
von Juden im Nationalsozialismus nennt der iranische Politikwissenschaft-
ler Seyyed Mojtaba Asisi von der Universität Imam Sadeq in Teheran
hingegen einen „kulturellen Terrorismus“ (zit. n. Wahdat-Hagh 2012: 106).
Dieser „kulturelle Terrorismus“ verfolge das Ziel, das Infragestellen des Ho-
locaust unmöglich zu machen. Selbst Ali Khamenei, der oberste geistliche
Führer, spricht davon, dass es Beweise gäbe, „die zeigen, dass Zionisten
enge Beziehungen mit Nazis hatten und Statistiken über die Tötung von
Juden fälschten.“ Ziel dieser Fälschungen sei es, „im Herzen der islamischen

Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat

109

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Welt, getarnt als ein Projekt zur Unterstützung der Opfer des Rassismus,
einen antiislamischen Staat zu gründen“ (zit. n. Wistrich 2011: 76f.)2.

Juden kollaborierten demnach mit den Nazis und logen bei der Zahl
der Todesopfer, um eine Legitimation für die Gründung Israels zu haben.
Großes Ziel sei die Weltherrschaft und Israel sei nur eine Etappe auf
dem Weg zu diesem Ziel. Mal werden diese angeblichen Ambitionen als
jüdische, mal als US-amerikanische bezeichnet. Die Zuschreibung einer an-
geblichen Zerstörung des Islam durch die Juden hat seinerzeit insbesondere
Mahmoud Ahmadinejad obsessiv bedient, der von 2005 bis 2013 Präsident
der „Islamischen Republik“ war:

„The creation of the occupying regime is a strong action by the ruling
arrogant world order against the world of Islam. There continues a
historic war between the World Arrogance and the Islamic world, the
roots of which go back hundreds of years ago. […] The World Arrogance
turned the Zionist regime occupying Jerusalem into a staging ground to
dominate the Islamic World. […] They have created a base, from where
they can expand their rule over the entire Islamic world; it has no other
purpose other than this” (zit. n. Bostom 2008: 683).

Ahmadinejad datiert in einer anderen Rede die Entstehung des Zionismus
vor 400 Jahren und entdeckt eine Kontinuität zionistischer Einflussnahme
in den USA, wie er 2012 vor Vertreter_innen der islamischen Welt darlegte:

„Seit etwa 400 Jahren ist eine furchterregende zionistische Bewegung da-
bei die Geschicke dieser Welt zu leiten und hinter den Bühnen befinden
sich die Hauptzentren der Macht, der Politik, der Medien, des Geldes
und der Bankenwelt, so dass der Präsidentschaftskandidat eines großen
Landes, das eine riesige Wirtschaft besitzt und über 300 Millionen Ein-
wohner hat, um die Wahlen zu gewinnen, die Füße der Zionisten küssen
muss“ (zit. nach The European Foundation for Democracy 2012).

Die Behauptung vom Weltbeherrschungsstreben der Juden, dem zentralen
antisemitischen Topos, reproduzierte bereits Khomeini in seinem Buch Der
islamische Staat (1970/71 [1983]):

2 Zur Aktualität der Holocaust-Leugnung durch Ali Khamenei und andere Spitzenver-
treter des iranischen Regimes und zur Kontinuität des Antisemitismus im Iran unter
Präsident Ebrahim Raisi vgl. Grigat 2023.

Ulrike Marz

110

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Wir müssen unsere Stimme erheben; wir müssen die Menschen darauf
aufmerksam machen, daß die Juden und ihre ausländischen Helfershel-
fer sich grundsätzlich gegen den Islam stellen. Sie wollen einen jüdischen
Weltstaat errichten; und da sie Betrüger sind und entschlossen vorgehen,
fürchte ich, dass sie – gottbewahre! – eines Tages ihr Ziel erreichen“
(Khomeini 1970/71 [1983]: 146)3.

Diese beispielhaften Zitate versammeln den Kern antisemitischer Vorstell-
ungen: die Imagination von der weltumspannenden Macht der Juden und
deren angeblichem Wirken in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen:
Politik, Medien, Finanzsphäre. Die Reden, die Khomeini und in dessen
Folge andere Kleriker, Politiker und Wissenschaftler in hoher Frequenz vor
den Gläubigen gehalten haben und halten, sind so ein Weg, um das „Ge-
rücht über die Juden“ (Adorno 1997: 123) zu verbreiten und durch bestän-
dige Wiederholung zu festigen. Alle Zuschreibungen sind unterschiedliche
Varianten einer imaginierten und projizierten Bedrohung. Die Ablehnung
des Westens fällt zusammen mit der Konstruktion des Juden als Reprä-
sentant der westlichen kapitalistischen Moderne (vgl. Nordbruch 2004:
217). Die Herstellung einer (Schein-)Beziehung von westlicher Moderne
und Juden respektive Israel hat zur Etablierung eines antiimperialistisch
geleiteten Antisemitismus im Iran geführt, der bereits bei Khomeini in
der Vorstellung von der Notwendigkeit der Bekämpfung eines „jüdischen
Weltstaates“ kulminierte. Als Produkt moderner Vergesellschaftung ist der
Antisemitismus in islamisch geprägten Gesellschaften wie der iranischen
aus den inneren Kräften dieser Gesellschaften und Widerständen gegen die
Moderne selbst zu deduzieren und nicht als etwas diesen Gesellschaften
rein äußerlich Zugefügtes zu begreifen. Die Suche nach personalisierenden
Erklärungen ist eine Gegenbewegung zur Moderne und nicht einfach ‚im-
portiert’. Importiert sind im Iran bestimmte antisemitische Bilder, der Anti-
semitismus selbst findet seinen Antrieb in den Strukturen einer Gesellschaft
und ihrer ideologischen Verarbeitung.

Der Antisemitismus im Iran gibt sich widerständig, als Kritiker der mo-
dernen Welt und weist den Vorwurf des Antisemitismus bezüglich der eige-
nen Ideologie in aller Regel weit von sich. Die behauptete Aggression der
Zionisten gegen den Islam und die Islamische Republik Iran ist ein zentra-
les Element antisemitischer Fantasien. Sie aktiviert das Gefühl, sich in einer
Notwehrsituation zu befinden, die sodann die Vernichtung des Feindes

3 In der englischen Übersetzung von Islamic Government ist statt von „jüdischer Welt-
staat“ von „Jewish domination“ die Rede.

Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat

111

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechtfertigt (vgl. Marz 2017: 111–120). Die Selbstwahrnehmung stützt sich
auf die Vorstellung der Bedrohung durch Zersetzung und eines dagegen
sich notwendig richtenden Widerstandes. Der antisemitische Kampf wird
zum ehrenhaften, mutigen Befreiungskampf umgedeutet.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1997): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Le-
ben. In: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 4. Hg. von Rolf Tiedemann u.a., Frank-
furt/M. [1951]

Benl, Andreas (2017): Kampf der Kulturen oder War of Ideas? Kulturrelativistische
und universalistische Positionen zu Islamismus, Iran und Israel. In: Grigat, Stephan
(Hg.): Iran – Israel – Deutschland: Antisemitismus, Außenhandel und Atompro-
gramm, Berlin, 42–61

Berger, Johannes (2006): Die Einheit der Moderne. In: Schwinn, Thomas (Hg.): Die
Vielfalt und die Einheit der Moderne. Kultur- und strukturvergleichende Analysen,
Wiesbaden, 201- 225

Bostom, Andrew G. (2008): The Legacy of Islamic Antisemitism. From Sacred Texts to
Solemn History, New York

Debashi, Hamid (1993): Theology of Discontent. The Ideological Foundations of the
Islamic Revolution in Iran. New York [u.a.]

European Foundation for Democracy (2012): Iranian leaders threaten Israel with de-
struction, https://www.europeandemocracy.eu/news/iranian-leaders-threaten-israel
-with-destruction/ [Zugriff: 4.1.2022]

Globisch, Claudia (2013): Radikaler Antisemitismus. Inklusions- und Exklusionsse-
mantiken von links und rechts in Deutschland, Wiesbaden

Grigat, Stephan (2019): Von der Delegitimierung zum eliminatorischen Antizionismus.
Holocaustleugnung im Iran seit 9/11, Vernichtungsdrohungen gegen Israel und die
regionale Expansion des Ajatollah-Regimes. In: Samuel Salzborn (Hg.): Antisemitis-
mus seit 9/11. Ereignisse, Debatten, Kontroversen, Baden-Baden, 306–323

Grigat, Stephan (2020): Flucht und Vertreibung von Juden aus den arabischen Län-
dern. In: Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.): Dossier Antisemitismus,
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/321671/flucht-und-ver
treibung-von-juden-aus-den-arabischen-laendern [Zugriff: 4.1.2023]

Grigat, Stephan (2023): Der Antisemitismus des iranischen Regimes: Antijudaismus
– Holocaustleugnung – Israelhass. In: Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.):
Dossier Antisemitismus. https://www.bpb.de/themen/antisemitismus/dossier-antise-
mitismus/519837/der-antisemitismus-des-iranischen-regimes/ [Zugriff: 14.4.2023]

Holz, Klaus (2005): Die Gegenwart des Antisemitismus. Islamistische, demokratische
und antizionistische Judenfeindschaft, Hamburg

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1997): Dialektik der Aufklärung. Philosophi-
sche Fragmente. In: Adorno: Gesammelte Schriften, Bd. 3. Hg. v. Rolf Tiedemann
u.a., Frankfurt/M. [1947]

Ulrike Marz

112

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.europeandemocracy.eu/news/iranian-leaders-threaten-israel-with-destruction
https://www.europeandemocracy.eu/news/iranian-leaders-threaten-israel-with-destruction
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/321671/flucht-und-vertreibung-von-juden-aus-den-arabischen-laendern
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/321671/flucht-und-vertreibung-von-juden-aus-den-arabischen-laendern
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.europeandemocracy.eu/news/iranian-leaders-threaten-israel-with-destruction
https://www.europeandemocracy.eu/news/iranian-leaders-threaten-israel-with-destruction
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/321671/flucht-und-vertreibung-von-juden-aus-den-arabischen-laendern
https://www.bpb.de/politik/extremismus/antisemitismus/321671/flucht-und-vertreibung-von-juden-aus-den-arabischen-laendern


Institute for the Compilation and Publication of Imām Khomeinī’s Works (2009): The
West and its basic ideological Principles according to Imām Kho-meinī’s Thinking.
In: Spektrum Iran. Zeitschrift für islamisch-iranische Kultur der Botschaft der Isla-
mischen Republik Iran, Bd. 22, Heft 2, 50–77

Khomeini, Ruhollah (1983): Der islamische Staat. Hg. von Nader Hassan und Ilse
Itscherenska, Berlin [1970/71]

Küntzel, Matthias (2022): Islamischer Antisemitismus: Kennzeichen, Ursprünge, Fol-
gen, CARS Working Papers #004. https://doi.org/10.17883/3705 [Zugriff: 5.1.2023]

Lewed, Karl-Heinz (2010): Erweckungserlebnis als letzter Schrei. Der Islamismus und
die irrational-rationale Subjektivität der Warengesellschaft. In: Krisis. Beiträge zur
Kritik der Warengesellschaft 33, Münster 16–57

Litvak, Meir (2006): The Islamic Republic of Iran and the Holocaust: Anti-Semitism
and Anti-Zionism. In: The Journal of Israeli History. Bd. 25, Heft 1, 267–284

Marx, Karl (1984): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band. In: Karl
Marx/Friedrich Engels: Werke (MEW), Bd. 23, Berlin [1867]

Marz, Ulrike (2014): Kritik des islamischen Antisemitismus. Zur gesellschaftlichen
Genese und Semantik des Antisemitismus in der Islamischen Republik Iran, Münster

Marz, Ulrike (2017): Moderner Antimodernismus. Der antisemitische Hass auf den
Westen in der Ideologie der iranischen Islamisten. In: Grigat, Stephan (Hg.): Iran
– Israel – Deutschland. Antisemitismus, Außenhandel und Atomprogramm, Berlin,
114–134

Nordbruch, Götz (2004): Antisemitismus als Gegenstand islamwissenschaftlicher und
Nahost-bezogener Sozialforschung. In: Bergmann, Werner/ Körte, Mona (Hg.): An-
tisemitismusforschung in den Wissenschaften, Berlin, 241–270

Schariati, Ali (1980): Zivilisation und Modernismus. Rede vom 31. Dezember 1973 für
die Vereinigung der Soziologielehrer der Provinz Khorassan, Bonn

Wahdat-Hagh, Wahied (2003): Die islamische Republik Iran. Die Herrschaft des politi-
schen Islam als eine Spielart des Totalitarismus, Münster

Wahdat-Hagh, Wahied (2012): Der islamische Totalitarismus. Über Antisemitismus,
Anti-Bahaismus, Christenverfolgung und geschlechtsspezifische Apartheid in der
„Islamischen Republik Iran“, Frankfurt/M.

Wistrich, Robert S. (2011): Muslimischer Antisemitismus. Eine aktuelle Gefahr, Berlin

Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat

113

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17883/3705
https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.17883/3705


https://doi.org/10.5771/9783748937869-49 - am 12.01.2026, 17:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937869-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Zur Kritik des christlichen und des linken Antisemitismus – mit Abaelard und Marx
	Thesen und Kommentare
	Dialektik der Trinität
	Dialog zwischen Juden und Christen
	Dialektik der Aufklärung
	Dialog zwischen Linkshegelianern
	Literatur


	Islamischer Antisemitismus
	Kennzeichen, Ursprünge, Folgen
	Kennzeichen des islamischen Antisemitismus
	Entstehung des islamischen Antisemitismus
	Islam und Judentum
	Radio Zeesen
	Nach 1945: Propaganda für den nächsten antijüdischen Krieg
	Qutbs Unser Kampf mit den Juden
	Versagen der Wissenschaft
	Gegenwärtige Kampagnen des islamischen Antisemitismus
	Literatur


	Das Phantasma vom jüdischen Weltstaat
	Antizionistischer Antisemitismus im Iran als ‚Widerstand‘ gegen die moderne Gesellschaft
	Moderne in Europa und Modernisierung im Iran
	Gemeinschaft und Gesellschaft
	Antisemitismus und antiwestliches Ressentiment
	Holocaustleugnung und „jüdischer Weltstaat“
	Literatur



