
Normativität des Korans 
im Zeichen gesellschaftlichen Wandels

Theologische und religionspädagogische Perspektiven

Ulfat | Khalfaoui | Nekroumi [Hrsg.]

Theologie, Bildung, Ethik und Recht des Islam l 6

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologie, Bildung, Ethik und Recht des Islam

herausgegeben von 
Prof. Dr. Mouez Khalfaoui
Prof. Dr. Serdar Kurnaz
Prof. Dr. Mohammed Nekroumi
Prof. Dr. Armina Omerika
Jun. Prof. Dr. Muna Tatari
Prof. Dr. Fahimah Ulfat
Prof. Dr. Ruggero Vimercati Sanseverino

Band 6

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologische und religionspädagogische Perspektiven

Normativität des Korans  
im Zeichen gesellschaftlichen Wandels

Fahimah Ulfat | Mouez Khalfaoui 
Mohammed Nekroumi [Hrsg.]

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Publikation ist im Rahmen der AIWG Longterm-Forschungsgruppe „Normativität 
des Korans im Zeichen gesellschaftlichen Wandels“ entstanden. Die Akademie für Islam 
in Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG) an der Goethe-Universität Frankfurt wird 
gefördert vom Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF) und durch die 
Stiftung Mercator.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2022

© Die Autor:innen

© Illustrationen: AIWG Frankfurt a.M., 2022 
    Bestimmte Rechte vorbehalten. 
    Die Illustrationen unterliegen nicht der Creative Commons Lizenz.

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-8487-7481-4 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-3272-7

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748932727

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz. 
Ausgenommen davon sind die Illustrationen ab S. 441.

Onlineversion
Nomos eLibrary

© �Titelbild: Die Decke der Sheikh-Lotf-Allah Moschee in Isfahan, Iran,  
Fotograf: Phillip Maiwald, https://commons.wikimedia.org/

gefördert vom gefördert durch

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorwort der Herausgeber:innen

Der Koran polarisiert. Für gläubige Muslim:innen ist er unverfälschte 
Gottesrede und eine spirituelle und normative religiöse Leitschrift. Die 
Offenbarungsschrift ist in den geistigen und gesellschaftspolitischen Aus­
einandersetzungen in der islamischen Welt als Deutungsinstrument und 
zugleich als Gegenstand der Deutung präsent. Aus dem Koran werden nor­
mative Fragen abgeleitet, mit ihm werden das Festhalten an Traditionen, 
aber auch Anpassungen derselben und die Notwendigkeit von Reformen 
begründet. Dabei finden ständige, zum Teil bewusste, vor allem aber auch 
unbewusste Anpassungen statt.

Auch im hiesigen Kontext ist die Heilige Schrift der Muslim:innen als 
Hintergrundfolie sogenannter ‚Islamdebatten‘ präsent. Hier überwiegen in 
der allgemeinen Wahrnehmung jedoch Skepsis und Unbehagen.

In der Forschung ist das Bild differenzierter, doch stehen hier meist de­
skriptive Zugänge zu den im Koran thematisierten Normenbereichen im 
Vordergrund, während genuin theologische Annäherungen an die Frage 
der koranischen Normen ein Desiderat darstellen. Mit dem vorliegenden 
Band wird ein Versuch unternommen, diesen Bedarf aus einer theologi­
schen Perspektive zu stillen.

Was also zeichnet die Norm bzw. die Normenlehre des Korans aus? 
Begründet und zementiert sie z. B. patriarchalische Normenvorstellungen, 
traditionelle Geschlechterbilder, ein problematisches Verhältnis zu den 
Menschenrechten sowie exklusivistische Heilsvorstellungen? Oder ist im 
Koran ein emanzipatorischer Keim angelegt, der zu einer universalen 
Ethik austreiben kann, wie progressive muslimische Denker:innen postu­
lieren? Sind die koranische Handlungsanweisungen ihrem Wesen nach 
legislativistisch oder ethisch-moralisch verfasst? Möchte der Koran konkre­
te Handlungsweisen vorschreiben oder den Rezipient:innen Mittel an die 
Hand geben, um moralisch-ethische Haltungen zu entwickeln?

Fragen wie diese hat das interdisziplinäre Verbundforschungsprojekt 
Normativität des Korans im Zeichen gesellschaftlichen Wandels – theologische 
und religionspädagogische Perspektiven vier Jahre lang aus der Perspektive 
der drei Teildisziplinen Texthermeneutik, Islamisches Recht und Religi­
onspädagogik erforscht. Dabei war der Blick im Besonderen auf muslimi­
sche Lebenswelten in Deutschland gerichtet.

In der Konzeptionsphase des Projekts ergaben sich diverse Leitfragen, 
die die Stoßrichtung aller Beiträge dieses Bandes kennzeichnen:

5

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erstens: Nach welchen Kriterien lassen sich ‚normative‘ Inhalte definie­
ren und klassifizieren? Im Prinzip könnte man annehmen, dass der Ko­
ran in seiner Gesamtheit normativ verfasst ist, da er von Muslim:innen 
im Allgemeinen als direkte Ansprache Gottes an die Empfänger:innen 
verstanden wird, die den Menschen dazu aufruft, sich dieser Botschaft 
anzuschließen und entsprechend den göttlichen Weisungen zu handeln. 
Im Rahmen der ersten Analysen wurde rasch deutlich, dass die klassischen 
Auflistungen der als normativ relevant erachteten Verse, der sogenannten 
āyāt al-aḥkām, allenfalls eine erste Orientierung bieten können. Diese be­
gründen ihre Auswahl meist nicht oder kaum; und während die älteren 
Versuche, diese Art von Versen zusammenzustellen, sich vor allem auf ein­
zelne Normen beziehen, verbinden spätere Autoren auch Instrumente der 
Auslegung und Handlungsmaximen mit diesem Thema. Außerdem umfas­
sen die aḥkām-Verse generell sehr unterschiedliche Bereiche von Normen 
(von Etikette bis Strafrecht) sowie Grade und Formen der Verbindlichkeit. 
Und schließlich lässt sich beobachten, dass moderne Vorstellungen davon, 
was als normativ zu betrachten ist, von klassischen Konzepten signifikant 
abweichen können.

Die Frage, was als normativ gilt und welche Aspekte dabei welches Ge­
wicht erhalten, hängt immer von den sich in Raum und Zeit wandelnden 
Deutungskontexten ab, also von der jeweiligen Auslegungsgemeinschaft 
und ihren Akteur:innen. Die Ambiguität des Korantextes lässt verschiede­
ne Spielarten der Auslegung zu. Zugleich können einmal etablierte nor­
mative Deutungskonzepte Jahrhunderte lang überdauern und oftmals nur 
schwer aufgebrochen werden.

Aufgrund dieser Überlegungen kam die Forschungsgruppe zu einem 
konstruktivistischen Verständnis: Normativ ist alles, was normativ wirkt 
oder wirken kann, d. h., jede Aussage, die bestimmte Handlungen und 
Haltungen erzeugt oder erzeugen kann.

Zweitens: Inwiefern möchte sich das Projekt selbst normativ verorten 
bzw. in welchem Maße möchten die Forscher:innen selbst an gegenwär­
tigen Deutungsprozessen partizipieren? Hierauf war nur eine Antwort 
möglich: Theologische Forschung ist selbstverständlich immer den wissen­
schaftlichen Standards verpflichtet, aber von ihr wird auch erwartet, sich 
bei theologischen Orientierungsfragen zu positionieren. Im Sinne eines 
zeitgemäßen Umgangs mit dem Koran entwickelte sich das Projekt aus der 
Grundhaltung, Deutungsvielfalt und Deutungswandel als positiv wertzu­
schätzen und vorgelegte Deutungskonzepte als Sinnangebote an mündige 
Personen zu verstehen, die mit diesen entsprechend ihrer persönlichen 
Überzeugungen verfahren können. Die Selbstbestimmung des Individu­
ums ist ein in der Moderne tief verankertes moralisches Prinzip und ein 

Vorwort der Herausgeber:innen

6

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unveräußerliches Menschenrecht. Das Konzept steht für das nicht zuletzt 
auch im deutschen Grundgesetz verankerte Recht auf die freie Entfaltung 
der Persönlichkeit, d. h. die Freiheit von zwingender Einflussnahme auf 
die persönliche Lebensgestaltung des Einzelnen. Doch das Prinzip der 
Selbstbestimmung wird auch im Zusammenhang mit Fragen der gesell­
schaftlichen und politischen Emanzipation herangezogen. Und auch aus 
einer religionspädagogischen Perspektive ist die Befähigung zu vernunftge­
leiteter Selbstbestimmung sowie religiöser Mündigkeit und Autonomie 
eine aufklärerische Forderung, die als Paradigma in die Islamische Reli­
gionspädagogik Einzug gefunden hat. Von diesen Konzepten ausgehend 
diente der Begriff der Selbstbestimmung als zentraler Rahmen für die 
gesamte Forschung – von der ersten Ausrichtung der Forschungsfragen bis 
hin zu allen übrigen Etappen der Forschung wie Analyse, Auswertung und 
Präsentation.

Auch wenn die in diesem Band versammelten Beiträge Sinnangebote 
zur Verfügung stellen wollen, verfolgen sie nicht den Anspruch, eindeuti­
ge Lösungen anzubieten. Die Deutungsangebote sollen den Leser:innen 
vor Augen führen, wie theologische Normen und normative Texte im 
wissenschaftlichen Diskurs sowie im Transfer zwischen der akademischen 
und der gesamtgesellschaftlichen Ebene auch gedacht werden können.

Thematisch umfasst der Band einen größeren Rahmenartikel sowie drei 
Themenblöcke mit jeweils vier bis fünf Artikeln, in denen die Frage der 
Normativität des Korans auf vielfältige Weise beleuchtet wird.

In seinem einführenden Beitrag setzt sich Saleh Peter Spiewok mit 
dem Bedeutungswandel des ḥukm­Begriffs in seiner Denotation als ‚religiö­
ses Urteil‘ vom Koran bis in die Anfänge der Disziplin der uṣūl al-fiqh 
auseinander. Ausgangspunkt dieser Studie ist die Feststellung, dass die 
Herangehensweise an die autoritativen Texte des Islams stark von skriptu­
ralistischen Auslegungslogiken geprägt ist, während die Ursprünge der 
Koran- und Hadithtexte in der oralen Rede liegen. Das führte dazu, dass 
die koranischen Handlungsaufforderungen in der fiqh- und tafsīr-Traditi­
on tendenziell legalistisch gedeutet wurden. Anhand exemplarischer Text­
beispiele der untersuchten Literatur wird aufgezeigt, dass das Konzept 
ḥukm erst allmählich explizit als ein Texturteil wahrgenommen wurde und 
dass diese Entwicklung mit dem Übergang von einer mündlich zu einer 
schriftlich geprägten Wissensordnung zusammenhängt. Basierend auf den 
Resultaten der Untersuchung wird das traditionelle ḥukm-Verständnis kri­
tisch hinterfragt. Die Ergebnisse dieses Beitrags dienen dem Band als 
eine Art ‚Standortbestimmung‘. Das Verständnis des ḥukm­Begriffs wird 
von Gemeinschaften und Individuen in spezifischen kulturellen und zeit­
geschichtlichen Kontexten entschieden und ist dabei im steten Wandel 

Vorwort der Herausgeber:innen

7

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


begriffen. Dies rechtfertigt den Ansatz dieses Bandes, bestehende Normen­
konzepte aufzubrechen und eingefahrene Forschungsbahnen zu verlassen.

Im Anschluss an diese Einführung folgt im ersten thematischen Block 
Koranische Normen und menschliche Selbstbestimmung eine heterogene Aus­
einandersetzung, die im Wesentlichen auf zwei essenzielle Fragen Bezug 
nimmt: Wie frei ist das Individuum hinsichtlich seines Handelns ontolo­
gisch? Und welche Konsequenzen ergeben sich daraus für die Ausübung 
der Religion?

Farid Suleiman greift in einer kritischen Auseinandersetzung mit de­
terministischen Willenskonzeptionen den sogenannten ethical turn im 
modernen sozialwissenschaftlichen Diskurs auf, innerhalb dessen die Ver­
antwortlichkeit des Menschen eine Schlüsselkomponente in der Erarbei­
tung zeitgemäßer Normativitätsverständnisse darstellt. Jedoch findet sich 
sowohl in der zeitgenössischen Philosophie als auch in den Neurowissen­
schaften die Position, dass der Mensch in all seinem Tun durch äußere 
Faktoren determiniert ist, sodass das Konzept von ‚moralischer Pflicht‘ 
bzw. von Verantwortlichkeit ins Wanken gerät und nur durch Kompro­
misslösungen gerettet werden kann. Suleiman bringt diese Debatten mit 
in Gestalt und Argumentation zum Teil verblüffend ähnlichen philoso­
phisch-theologischen Debatten der islamischen Geistesgeschichte in Zu­
sammenhang. In eindrucksvoller Weise zeigt er auf, dass ein wie auch im­
mer gearteter Determinismus nicht nur die Konzepte von Verantwortung 
und Pflicht inhaltlich entleert, sondern auch in einem grundsätzlichen Wi­
derspruch zu den Sinn- und Gültigkeitsbedingungen menschlicher Kom­
munikation überhaupt steht.

Im anschließenden Beitrag unterzieht Abdelaali El Maghraoui den 
Einfluss theologischer Debatten zur Willensfreiheit auf das ḥukm-Konzept 
einer kritischen Analyse. Denn die Ansichten zur Willensfreiheit, die 
sich aus ašʿaritischen und māturīditischen Theologiekreisen heraus ent­
wickelten, formten ihr rechtstheoretisches Verständnis der aḥkām entlang 
der Idee des absoluten Willens Gottes. Das ḥukm wird hier als eine uner­
schaffene bzw. überzeitliche Ansprache Gottes definiert. In diesem Sinne 
wird Gott als der alleinige Ursprung der aḥkām gedacht, während die 
Rolle der Vernunft darauf beschränkt wird, die von Gott verkündeten 
präexistenten Inhalte der aḥkām zu enthüllen. Damit wird das Fundament 
für den überzeitlichen Geltungsanspruch koranischer Normen gelegt. Mit 
Blick insbesondere auf die koranischen Normen zur menschlichen Interak­
tion wird für die islamtheologische Forschung die Forderung aufgestellt, 
dieses Fundament zu hinterfragen und theologisch neu zu reflektieren.

Während sich die Forschungsgegenstände der beiden Beiträge zum Teil 
überschneiden, verfolgen sie doch unterschiedliche methodologische Her­

Vorwort der Herausgeber:innen

8

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angehensweisen. Darüber hinaus ist der Kern der Kritik different. Sulei­
man hält jeden Versuch, die ontologische Frage des freien Willens mit der 
Frage der individuellen Verantwortung zu verknüpfen, für verfehlt. El-Ma­
ghraoui hingegen hinterfragt den legalistischen Charakter der koranischen 
Normen, der aus der deterministischen Willenskonzeption abgeleitet wird.

Die drei anderen Beiträge des ersten Themenblocks beleuchten das The­
ma der aḥkām aus einer praxisbezogenen Perspektive.

Fahimah Ulfat befasst sich mit dem Verhältnis muslimischer Jugendli­
cher zu religiösen Normen. Dabei konzentriert sie sich auf Normen im 
Bereich der religiösen Rituale (speziell Gebet und Fasten), der Speisevor­
schriften (speziell des Umgangs mit Alkohol) sowie von Sexualität und 
Genderdifferenzierungen, die im Lebensvollzug der jungen Muslim:innen 
eine hohe Relevanz besitzen. Die Autorin zeigt u. a. auf der Basis von 
empirischen Studien die Vielfalt der Strategien und Haltungen junger 
Muslim:innen zu den Gebots- und Verbotsnormen auf. Die jungen Mus­
lim:innen versuchen diese in ihren Alltag zu integrieren, stoßen dabei 
jedoch immer wieder auch an Grenzen, die zu Normenkonflikten führen, 
über die die Jugendlichen dann nachdenken und diskutieren. Aus einer 
religionspädagogischen Perspektive heraus plädiert Ulfat dafür, Jugendli­
che zu religiöser Selbstbestimmung und Autonomie zu befähigen, anstatt 
ihnen normative Zwänge aufzuerlegen.

Said Topalović widmet sich der auf dem Koranvers 2:183 basierenden 
normativen Vorgabe des rituellen Fastens (ṣiyām) im Monat Ramadan, 
die im schulpädagogischen Diskurs der letzten Jahre einen zunehmenden 
Platz einnimmt. Während auf muslimischer Seite die Partizipation des 
Nachwuchses am gemeinschaftlichen Fasten oft positiv assoziiert wird, kla­
gen Lehrer:innen über Dinge wie Aufmerksamkeitsdefizite, Konzentrati­
onsschwächen und Fernbleiben vom Sportunterricht. Daraus ergeben sich 
nicht nur bildungsrechtliche Fragen – u. a. im Spannungsfeld zwischen 
der Ausübung religiöser Praxis im Rahmen der Religionsfreiheit und der 
Verpflichtung zu schulischen Aufgaben und Aktivitäten –, sondern auch 
Fragen mit Bezug zur Religionspädagogik, zumal die muslimischen Schü­
ler:innen laut den Zielsetzungen der Lehrpläne für den islamischen Religi­
onsunterricht darin zu befähigen sind, Eigenverantwortung und Selbstbe­
stimmung zu entwickeln bzw. mit der eigenen Religion und der eigenen 
religiösen Praxis auf reflexive und selbstbestimmte Weise umzugehen. Der 
Beitrag umfasst Begriffserläuterungen, Reflexionen theologischer und reli­
gionspädagogischer Prämissen zur religiösen Selbstbestimmung und Nor­
mativität sowie didaktische Überlegungen zur Gestaltung von Erziehungs- 
und Bildungsprozessen.

Vorwort der Herausgeber:innen

9

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In seinem zweiten Beitrag unternimmt Abdelaali El Maghraoui eine 
Synthese von theoretischen und praxisbezogenen Fragestellungen, indem 
er auf der Grundlage des Koranverses 51:56 der Frage nachgeht, was es 
heißt, Gott zu dienen. Entgegen einem essenzialistischen Verständnis von 
Gottesdienst, in dem Gott als tendenziell autoritärer Herrscher erscheint, 
der vor allem die minutiöse Befolgung seiner festgefügten Gebote und 
Verbote einfordert, argumentiert El Maghroui für eine Theologie des Got­
tesdienstes, die abzielt auf die Befreiung von auf Bestrafungs- und Drohr­
hetorik basierenden Gottesvorstellungen und damit einhergehend auf die 
spirituelle und moralische Vervollkommnung des Selbst. Vor allem aus 
den drei formal wie inhaltlich verwandten frühmekkanischen ‚Trostsuren‘ 
93, 94 und 108 werden Argumente extrahiert, um die aḥkām als Zuwen­
dungen des barmherzigen und befreienden Gottes zu denken und nicht 
nach der Idee, dass der Daseinszweck des Menschens in der essenzialisti­
schen Befolgung dieser Bestimmungen besteht.

Der zweite Themenblock trägt den Titel Koranische Normen und ihre 
ethisch-moralischen Implikationen. Die ersten drei Beiträge befassen sich aus 
unterschiedlichen Forschungsperspektiven mit den sogannten ḥadd-Stra­
fen, die den Körper betreffen und von einzelnen Hieben bis zur Steini­
gung reichen. Die ḥadd-Strafen sind heute das Schreckensbild des islami­
schen Rechts schlechthin. Aber auch in der islamischen Welt wird die 
Frage der Verbindlichkeit dieser archaisch anmutenden Strafen heute kon­
trovers diskutiert. Der vierte Artikel befasst sich kritisch mit der Macht der 
Technologie, während der fünfte Beitrag die nicht zuletzt in westlichen 
Kontexten brisante Frage der Polygynie behandelt.

Mohammed Nekroumi setzt sich mit der Strafnorm im Koran und 
dessen Deutungstradition aus einer theologischen Perspektive auseinander. 
Im ersten Schritt versucht er, eine Typologie für die im Koran als normativ 
geltenden Aussagen zu erstellen. Ausgehend von der Prämisse, dass die 
koranischen Aufforderungsformen sprachlich von den charakteristischen 
Befehls- und Präskriptionsstrukturen des juristischen Diskurses abweichen, 
wird die Textgattung, in welche die im Koran auftretenden Normen ein­
gebettet sind, dem narrativ-poetischen Stil zugeordnet. Somit ist die nor­
mativ gedeutete Sprechhandlung lediglich ein Produkt hermeneutischer 
Ableitung aus einer per se ästhetisch-theologischen Rede. Dieses Geflecht 
von Ethik und Ästhetik, Glaube und Gesetz wird in einem zweiten Schritt 
anhand einer hermeneutischen Analyse kontroverser Strafnormen veran­
schaulicht. Dabei werden die koranischen Normenverse zur Strafjustiz 
gleichermaßen auf komparativ-theologische, anthropologische und semio­
tische Weise untersucht.

Vorwort der Herausgeber:innen

10

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hossam Ouf illustriert, dass nicht nur sogenannte ‚modernistische‘ isla­
mische Denker, sondern auch eine Reihe von traditionsbasierten Theolo­
gen Lesarten der ḥadd-Strafen anzubieten versuchen, die mit dem moder­
nen Menschenrechtsverständnis verträglich sind. In diesem Beitrag werden 
die Ansätze der traditionalistischen Theologen Muḥammad Abū Zahra 
und ʿAbd al-Mutaʿāl aṣ-Ṣaʿīdī den Ideen des modernistischen Denkers 
Muḥammad Šaḥrūr zum Thema gegenübergestellt. Als Richtschnur der 
Debatte dient dabei das abstrakte juristische Prinzip maqāṣid aš-šarīʿa (‚Zie­
le der Scharia‘), das sich in zeitgenössischen Debatten als genereller Slogan 
großer Beliebtheit erfreut, tatsächlich aber von jeder Strömung und jedem 
Autor bzw. jeder Autorin anders gedeutet wird.

In einem englischsprachigen Beitrag geht Mehmetcan Akpinar dem 
strafrechtlichen Prinzip der falschen Anschuldigung von ehelicher Un­
treue nach, die im islamischen Recht als qaḏf bezeichnet wird und zu den 
ḥadd-Strafen gezählt wird. Akpınar analysiert, wie die koranische Legisla­
tion bezüglich qaḏf in manchen Aspekten in auffälliger Weise Kontinui­
tät zu älteren nahöstlichen Rechtstraditionen bewahrt, diese in gewissen 
Punkten aber auch weiterentwickelt und dabei Neuerungen einführt. Das 
rechtliche Prinzip der falschen Anschuldigung der Unzucht wird sowohl 
im unmittelbaren Kontext der koranischen Offenbarung als auch in einem 
weiter gefassten historischen Rahmen untersucht, der die altorientalische 
Rechtsprechung zu falscher Anklage bzw. Verleumdung mit einbezieht.

Ramy Abdin wagt sich mit einem technologiekritischen Beitrag in ein 
bisher weitgehend unerschlossenes Terrain islamtheologischer Forschung. 
Er sieht in der fortschreitenden Technologisierung eine Unbändigkeit, die 
sich auf der ideellen, spirituellen und materiellen Ebene menschlicher 
Existenz manifestiere und die menschliche Selbstbestimmung massiv be­
drohe. Schon jetzt erleiden Mensch und Natur durch die Fortschrittsideo­
logie irreparabelen Schaden. Doch sollte in Zukunft die Idee eines Homo 
roboticus als Ausdruck einer neuen Form von ‚Übermensche‘ konkret Ge­
stalt annehmen, wird das Menschsein an sich infrage gestellt bzw. kom­
plett neu zu denken sein. Dies wird nicht zuletzt eine enorme Herausfor­
derung auch für das religiöse Menschenbild darstellen. Der erste Teil des 
Beitrags beschäftigt sich ausführlich und kritisch mit der Technologiege­
schichte, im zweiten Teil werden die aufgeworfenen Probleme islamtheo­
logisch u. a. anhand von Koranversen reflektiert. Der Beitrag versteht sich 
als eine erste Annäherung an die normative Frage, wie Muslim:innen mit 
der drastisch vor Augen geführten ‚Herausforderung Technik‘ umgehen 
können und sollen.

Hossam Ouf untersucht in einem zweiten Beitrag die Ansichten einer 
Reihe reformorientierter arabischer Autoren – Muḥammad ʿAbduh und 

Vorwort der Herausgeber:innen

11

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Muḥammad Abū Zahra aus Ägypten, Muḥammad aṭ-Ṭāhir Ibn ʿĀšūr und 
aṭ-Ṭāhir al-Ḥaddād aus Tunesien sowie ʿAllāl al-Fāsī aus Marokko – zum 
Thema Polygynie. Dabei geht es um Deutungen der zentralen Koranverse 
zum Thema, die entweder zur starken Einschränkung oder zum komplet­
ten Verbot der Polygynie aufrufen. Dabei wird deutlich, wie gesellschaftli­
cher Wandel auf die Argumentation der Autoren Einfluss nimmt.

Der dritte und letzte Themenblock widmet sich dem Thema Koranische 
Normen und Alterität. Die ersten drei Beiträge untersuchen wirkmächtige 
Imaginationen und Narrative, die muslimische Selbst- und Fremdbilder 
prägen. Im Kontrast zu den kritischen Diagnosen in den theoretischen 
Analysen wird im letzten Beitrag eine pädagogische Perspektive zu der 
Frage vorgeschlagen, wie aus dem Koran eine positive Einstellung zur 
Alterität gelesen werden kann.

Zunächst setzt sich Mouez Khalfaoui mit muslimischen Überlegen­
heitsansprüchen, die auch mit dem Koran legitimiert werden (können), 
auseinander. Die eigentliche Ursache für dieses Weltbild sieht er jedoch 
vor allem in den in der islamischen Welt erreichten militärischen, wirt­
schaftlichen und zivilisatorischen Erfolgen, die bis ins 18. Jahrhundert hin­
ein das muslimische Selbstverständnis im Umgang mit anderen Kulturen, 
Religionen und Völkern prägten. Die Niederlagen muslimischer Armeen 
sowie die Etablierung kolonialer Hegemonien über weite Teile der islami­
schen Welt fügten diesem Selbstbild bittere Schläge zu und führten zu 
Selbstzweifeln und Selbstkritik, aus denen sehr unterschiedliche Reform­
ideen hervorgingen. Die meisten dieser Ansätze sind bestrebt, an der mo­
ralischen Überlegenheit des Islams festzuhalten, während die ‚weltlichen‘ 
Ansprüche allmählich an die Realität angepasst werden. Khalfaoui sieht 
einen dringenden Bedarf für Debatten über die Frage, wie der Stolz auf 
das Eigene und die Offenheit gegenüber dem Anderen zusammengedacht 
werden können.

In seinem zweiten Beitrag untersucht Farid Suleiman politische Di­
mensionen koranischer Normativität anhand von drei heterogenen korani­
schen Begriffen, die im politisch-islamischen Diskurs eine hohe Relevanz 
besitzen: ḫalīfa, umma und ǧizya. Dass der Koran politisch gelesen wird, 
ist für Suleiman nicht problematisch, solange man dabei nicht die in 
Europa zu diesem Thema historisch gewachsenen Ordnungsbegriffe wie 
‚Religion‘, ‚Säkularität‘ und ‚Politik‘, mit denen die moderne Welt(‑sicht) 
strukturiert wird, verabsolutiert. Als problematisch erachtet er jedoch die 
in der Moderne vielfach zu beobachtende Tendenz, im Koran eine Theorie 
von Herrschaft und Gesellschaft identifizieren zu wollen, die als Alterna­
tive zu anderen und in erster Linie westlichen Ideologien in Stellung 
gebracht werden kann. Indem die eben genannten Begriffe auf bestimmte 

Vorwort der Herausgeber:innen

12

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bedeutungen bzw. Funktionen reduziert werden, wird der Islam zu einem 
statischen System erhoben. Werden jedoch philologische und historisch-
kritische Standards beachtet, so muss eine derartige Lesart des Korans laut 
Suleiman als missbräuchlich und verfehlt eingestuft werden.

Saleh Peter Spiewok geht in einem zweiten Beitrag Bildern von Juden 
und Christen in der frühen muslimischen Überlieferungsliteratur nach. 
Eine zentrale Funktion der Sunna des Propheten besteht darin, die eher 
abstrakte und ambige Normativität des Korans in eine lebensnahe Wirk­
lichkeit zu übersetzen. Die Hadithe stellen Versuche dar, die in mündlich 
geprägten Erinnerungsgemeinschaften tradierte Sunna in narrative Texte 
mit charakteristischen Formen und Topoi umzusetzen. Der Frage, wie 
gattungsspezifische Merkmale die Inhalte des Hadith beeinflussen, wurde 
bisher jedoch keine Aufmerksamkeit geschenkt. Die Analyse ausgewählter 
früher Überlieferungskorpora demonstriert, dass in historisierenden (im 
Genre der sīra und der aḫbār) sowie in normativen Überlieferungskorpora 
(im klassischen ḥadīṯ), aber auch beispielsweise zwischen den mekkani­
schen und den medinensischen Narrativen innerhalb der sīra unterschied­
liche Vorstellungen über die ahl al-kitāb gezeichnet werden. Der Autor 
versucht, die distinktiven Muster mit einem Modell zum kollektiven Ge­
dächtnis zu erklären.

Sara Rahman untersucht eine konkrete koranische Erzählung hinsicht­
lich ihrer pädagogischen Implikationen und analysiert daraus ableitbare 
Konsequenzen für ein koranisches Alteritätsverständnis. Dabei legt sie eine 
ethische Lesart des Korans vor, die den Menschen in seiner moralischen 
Verantwortung gegenüber Gott als dem Schöpfer sowie der Schöpfung 
erkennbar werden lässt. Die im Koran wiedergegebene diskursive Ausein­
andersetzung zwischen dem Propheten Abraham und seinem Volk han­
delt zentral vom Konzept der taqwā, das u.a. die aus der Anerkennung 
Gottes als Schöpfer abgeleitete bewusste Annahme der moralischen Ver­
antwortung des Menschen gegenüber Gott, der Schöpfung und dem eige­
nen Selbst impliziert. In der Analyse der Erzählung zeigt sich, dass sich 
bemerkenswerte Parallelen zu einem zeitgenössischen Alteritätsverständnis 
ziehen lassen, die einen konstruktiven Beitrag für ein friedliches Zusam­
menleben in Verständigung leisten können. Wie sich solch ein konstruk­
tiver Beitrag ausgestalten kann, wird von Rahman für den islamischen 
Religionsunterricht näher diskutiert. Der Artikel ist im Rahmen ihres Pra­
xisfellowships an der AIWG entstanden.

Eine für wissenschaftliche Bände ungewöhnliche Darstellung findet im 
Anschluss an die drei Themenblöcke in Form von Illustrationen (Comics) 
statt, die für die schulische und außerschulische Bildungsarbeit genutzt 
werden können. Die Illustrationen geben einige der wissenschaftlichen 

Vorwort der Herausgeber:innen

13

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ergebnisse des Bandes in zeichnerischer Form wieder. Die Illustration Alles 
halal, alles haram? Koranische Normen und muslimische Meinungsvielfalt im 
Wandel der Zeit gibt einen allgemeinen Einblick in das Thema, zu dem ein 
WiFo Paper auf der Homepage der Akademie für Islam in Wissenschaft 
und Gesellschaft veröffentlicht wurde.1 Die Illustration Humans vs. Plants: 
Die Debatte um Freiheit und Verantwortung mit dem muslimischen Philosophen 
ar-Razi basiert auf dem Beitrag von Farid Suleiman in diesem Band zur 
Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung. Die dritte Illustration mit dem 
Titel Mitten im Leben! Muslimische Jugendliche im Umgang mit religiösen 
Normen basiert auf dem Beitrag von Fahimah Ulfat zum Verhältnis musli­
mischer Jugendlicher zu religiösen Normen, der ebenfalls in diesem Band 
zu finden ist. Für die hervorragende und kreative Umsetzung danken wir 
Saliha Soylu.

Die Herausgeber:innen des Bandes bedanken sich zudem herzlich beim 
Team der Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft für die 
unterstützende und beratende Begleitung während der Projektlaufzeit so­
wie bei Thomas Hildebrandt für das gründliche Lektorat. Besondere An­
erkennung gilt Saleh Peter Spiewok für seine engagierte konzeptionelle 
Mitwirkung.

 

Fahimah Ulfat
Mouez Khalfaoui
Mohammed Nekroumi

 
 
 
 
 

Diese Publikation ist im Rahmen der AIWG Longterm-Forschungsgruppe ‚Nor­
mativität des Korans im Zeichen gesellschaftlichen Wandels‘ entstanden, das 
gemeinsam durchgeführt wurde von der Friedrich-Alexander-Universität Erlan­
gen-Nürnberg, der Eberhard Karls Universität Tübingen und der Akademie 
für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG) an der Goethe-Universität 
Frankfurt.

1 Farid Suleiman/Abdelaali El Maghraoui/Sara Rahman, „Die Normativität des Ko­
rans“, WiFo Paper, Frankfurt 2021, aiwg.de/wp-content/uploads/2021/08/AIWG_wi
fo-Paper_Normativitaet_des_Korans_Online.pdf, letzter Abruf 18.8.2022.

Vorwort der Herausgeber:innen

14

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://aiwg.de/wp-content/uploads/2021/08/AIWG_wifo-Paper_Normativitaet_des_Korans_Online.pdf
http://aiwg.de/wp-content/uploads/2021/08/AIWG_wifo-Paper_Normativitaet_des_Korans_Online.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://aiwg.de/wp-content/uploads/2021/08/AIWG_wifo-Paper_Normativitaet_des_Korans_Online.pdf
http://aiwg.de/wp-content/uploads/2021/08/AIWG_wifo-Paper_Normativitaet_des_Korans_Online.pdf


21

67

93

Inhalt

Einführender Beitrag

Die Entwicklung des religiösen Urteils vom Urteilsspruch zum 
Textbeweis: Ḥukm-Konzepte im Koran und in der älteren 
islamischen Rechtsliteratur 
Saleh Peter Spiewok

I. Koranische Normen und menschliche Selbstbestimmung

Die Möglichkeit sittlicher Selbstbestimmung als Voraussetzung 
koranischer Normativität: Eine Kritik des traditionellen qadar-
Verständnisses
Farid Suleiman

Islamisch-theologische Debatten um Willensfreiheit und 
Selbstbestimmung und ihre Implikationen für die Rechtstheorie 
am Beispiel des ḥukm-Verständnisses
Abdelaali El Maghraoui

Muslimische Jugendliche und ihr Verhältnis zu religiösen Normen 117
Fahimah Ulfat

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung: 
Religionspädagogische und didaktische Perspektiven 137
Said Topalović

Gottesdienstliche Handlungen (ʿibādāt): Ein Ausdruck des 
Gehorsams gegenüber Gott? 167
Abdelaali El Maghraoui

15

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Koranische Normen und ihre ethisch-moralischen 
Implikationen

II.

Offenbarung und Gesetz: Zur Hermeneutik der Strafnorm im Koran 189
Mohammed Nekroumi

Ḥudūd zwischen Normativität des Korans und Zwecken der Scharia: 
Zeitgenössische traditionalistische und modernistische Ansätze im 
Vergleich 229
Hossam Ouf

False Accusations of Adultery (qaḏf) in the Quran and in Near 
Eastern Legal Traditions 249
Mehmetcan Akpınar

Die Auswüchse der Technik: Ein islamischer Weckruf 277
Ramy Abdin

Polygynie in religiösen Diskursen der Moderne zwischen 
Einschränkung und Verbot 307
Hossam Ouf

Koranische Normen und AlteritätIII.

Muslimische Überlegenheitsansprüche in Zeiten pluraler 
demokratischer Gesellschaften 325
Mouez Khalfaoui

Politische Dimensionen koranischer Normativität am Beispiel 
der Ausdrücke ḫalīfa und umma sowie des ǧizya-Gebots 359
Farid Suleiman

Inhalt

16

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


381

413

443

459

481

Bilder von Juden und Christen in der sīra und im normativen 
Hadith: Eine gattungsspezifische Untersuchung
Saleh Peter Spiewok

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik: 
Eine hermeneutische Annäherung aus pädagogischer Perspektive
Sara Rahman

Illustrationen

Alles halal, alles haram? Koranische Normen und muslimische 
Meinungsvielfalt im Wandel der Zeit
Illustrationen: Saliha Soylu

Humans vs. Plants: Die Debatte um Freiheit und Verantwortung mit 
dem muslimischen Philosophen ar-Razi
Illustrationen: Saliha Soylu

Mitten im Leben! Muslimische Jugendliche im Umgang mit 
religiösen Normen
Illustrationen: Saliha Soylu

Angaben zu den Autor:innen 491

Inhalt

17

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748932727-1 - am 12.01.2026, 03:11:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

