
5. Die Ideologien der Barbarei

Unter diesem Titel "Ideologien der Barbarei" sind folg­
lich alle Gedankengebäude zu verstehen, die als das 
Wissen des "realen" und "wahren" Seins gelebt werden 
und sich als solches erfahren. Da diese sich ausschließ­
lich um das objektive Sein sorgen, das heißt um das, 
was von Seiten ihrer Verfahrensweise vor sie gebracht 
werden kann und muß, abstrahieren sie zugleich vom 
Leben, das allerdings als absolute Subjektivität das ein­
zig reale und wahre Sein des transzendentalen Indivi­
duums bildet, welches wir sind. Solche Gedankenge­
bäude setzen sich nicht nur als Wissenschaften, sondern 
sie teilen sich als die einzig möglichen Wissenschaften 
in zwei Gruppen auf: die einen thematisieren die Natur, 
die anderen erheben den Anspruch, vom Menschen zu 
sprechen.
Was erstere - die Naturwissenschaften - betrifft, so ist 
ihre Berechtigung schon weniger unbestreitbar, wie es 
scheint, sofern gilt, daß das Objekt, das sie sich geben, 
bereits eine reduzierte Natur ist, nämlich die Galilei- 
sche Natur der Menschen unserer Zeit. Im übrigen ist 
es genau diese Natur, die es erlaubt, sowohl diese Men­
schen wie diese Zeit zu definieren. Trotz der Grünflä­
chen, die man in einer solchen Natur zu schützen vor­
gibt, ist sie weder grün noch blau; sie ist nicht rosa bei 
aufgehender Sonne und auch nicht verödet bei herein-

p. 131

p. 132

227

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


brechender Nacht. In dieser Natur eilen die Bäche 
nicht über die Steine dahin, welche im Licht nicht glän­
zen. Der Himmel ist niemals bedrohlich und der Fluß 
nicht heiter^ weil es in ihr weder Platz für die Farben 
noch für das leuchtende Licht gibt - und auch nicht für 
die Heiterkeit oder für die Bedrohung. Denn was in 
sich Farben, Bedrohungen und Freuden beherbergt 
und sie möglich macht, nämlich in und durch seine 
Selbstaffektion, das wurde aus der Natur ausgeschlos­
sen und existiert eben nicht mehr in ihr. Es existiert nir­
gendwo mehr, es sei denn als jene vorausliegende Di­
mension von Täuschungen, die wir tatsächlich sind und 
Subjektivität genannt wird, aber - wie beschlossen - 
nicht mehr in Betracht gezogen wird. Und die Men­
schen, die auf diese Täuschung reduziert wurden und es 
akzeptieren, nichts anderes als sie zu sein, beziehen sich 
nicht mehr auf die Natur als auf einen Teil ihrer selbst: 
als auf das Kalte und Warme, das Harte und Weiche, 
das Schädliche und Günstige, als auf eine Nahrung und 
einen Trank, das heißt auf die Lebenswelt oder die 
erdeinverleiblichte Natur. Noch weniger halten sie 
diese dafür, was sie ist, nämlich wovon sie selbst als 
Sinnlichkeit und Erdeinverleiblichende die transzen­
dentale Bedingung bilden. Vielmehr sind sie in dieser 
Natur nur die Folgeerscheinungen: Folgeerscheinungen 
der Natur, die auf materielle Korrelate reduziert 
wurde, wie sie die Idealisierungen der mathematischen 
Physik voraussetzen.
Hier stellt sich uns eine zweite Gruppe von Wissen­
schaften gegenüber, die den Menschen selbst und jene 
Phänomene im Augen haben, die grundsätzlich an ihn

228

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geknüpft sind. Sie werden von diesen Wissenschaften 
nach ihrer Thematik spezifiziert und ausdifferenziert, 
wodurch jene Objekte entstehen, die historisch, öko­
nomisch, juristisch usw. genannt werden. Was letztere 
im Gegensatz zu den bloßen Naturphänomenen cha­
rakterisiert, besteht darin, daß sie trotz dieser themati­
schen Ausdifferenzierung nicht unabhängig von einer 
Humanitas und deren wesenhaften Verhaltensweisen 
definiert oder begriffen werden können. Handelt es 
sich bei diesem Aufblühen der Humanwissenschaften 
nicht um das charakteristische Merkmal der modernen 
Kultur?
Nun bildete allerdings der Mensch schon immer das 
Hauptthema seiner eigenen Reflexion und damit ein 
systematisches und beständiges Untersuchungsobjekt. 
Kann der plötzliche Durchbruch der Humanwissen­
schaften im 20. Jahrhundert und ihre außerordentliche 
Entwicklung etwas anderes wie folgt zeigen? Der Be­
rücksichtigung des menschlichen Lebens, das heißt der 
mehr oder weniger undeutlich als transzendentaler 
Subjektivität und letztlich als das absolute Leben dieser 
Subjektivität interpretierten und teilweise wahrge­
nommenen Subjektivität, substituiert sich das aus­
drückliche Projekt, vom Menschen eine wissenschaftli­
che Erkenntnis zu erlangen. Diese ist mit anderen Wor­
ten in einem doppelten Sinne als objektiv zu verstehen, 
wie zuvor erkannt wurde, so daß das Meinen dieser 
Objektivität das Außerspielsetzen der Subjektivität 
beinhaltet, die das Wesen des Menschen definiert. Im 
Fall der Naturwissenschaften schien dieser dem subjek­
tiven Leben gegebene Abschied mit den Anforderun-

p. 133

229

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen des untersuchten Objekts übereinzustimmen, inso­
fern es als die Natur mit dem Natursein verschmolzen 
war, das heißt mit dem, was sich weder empfindet noch 
sich selbst erfährt. Im Fall der Humanwissenschaften 
hingegen bedeutet das Außerspielsetzen der Subjektivi­
tät nicht weniger als den Ausschluß dessen, was im 
Menschen sein eigenes Wesen bildet. Die einmal mehr 
mit der Galileischen intentio identifizierte wissenschaft­
liche intentio hat also hinsichtlich dieser zuletzt genann­
ten Wissenschaften das Verschwinden ihres Objekts zur 
unmittelbaren Folge.
So ist es möglich, a priori die Merkmale zu verstehen, 
die die Humanwissenschaften seit ihrem Auftreten in 
der modernen Kultur bieten. Das hauptsächliche dieser 

p. 134 Merkmale besteht folglich durch das Auslöschen der 
Subjektivität darin, diesen Disziplinen ihren spezifi­
schen Gehalt zu entziehen. Rechtmäßig jedoch defi­
niert sich jede Forschung durch ihr Objekt, von dem sie 
als dessen Folge abhängt. Sie beinhaltet in erster Linie 
das Hervortreten dieses Objekts an sich, sein vorheriges 
Versetztwerden in die Bedingung eines Phänomens, 
und in zweiter Linie seine Berücksichtigung durch eine 
Wissenschaft, die in und durch diesen Thematisierungs­
akt aus ihm gerade ihr "Objekt" macht. Gewiß tritt zwi­
schen dem anfänglichen Phänomen und dem themati­
sierten Objekt der Wissenschaft ein Unterschied auf, 
und dieser Unterschied wird durch die Gesamtheit der 
Voraussetzungen und Entscheidungen gebildet, die 
diese Wissenschaft definieren. Zum Beispiel hat die 
Galileische Wissenschaft die Wahl getroffen, die sub­
jektiven Natureigenschaften aus ihrer Forschung auszu­

230

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließen, um von ihnen nur ihre geometrisierbaren 
Formen zurückzubehalten, die sich allein für eine 
ideale und somit "objektive" Bestimmung anbieten. Wir 
haben zu verstehen gegeben, was die Ausklammerung 
des Für-die-Subjektivität-Gegebenseins der Natur, des 
sinnlichen und erdeinverleiblichten Seins sowie letztlich 
der Subjektivität selbst bedeutet, worin die Natur in­
dessen ihr ursprüngliches und wahres Sein als die 
Selbstaffektion ihrer Ek-stase findet. Wenigstens ließ 
diese Aufhebung der Subjektivität die geometrischen 
Formen in ihrer scheinbaren Autonomie noch beste­
hen, und zwar als Formen der Naturdinge selbst, so daß 
die Physik und die Wissenschaften, die mit dieser Natur 
verknüpft sind, diese Hauptreferenz auf eine abstrakte 
Natur bewahren, die sie für die reale Natur halten. Was 
kann jedoch im Fall der Humanwissenschaften diese ra­
dikale Ausscheidung der Subjektivität als Referenz 
oder mögliches Thema noch weiter bestehen lassen?
In einer Hinsicht: nichts. Deshalb sagen wir zunächst, 
daß diese Wissenschaften ohne Objekt sind. Wenn jede 
Forschung ein Objekt im Sinne eines Themas beinhal­
tet, so gibt die Objektabwesenheit der Forschung einen 
sehr partikulären Stil, der genau derjenige ist, den die 
Humanwissenschaften heute bieten. Sie fragmentieren 
sich in der Tat in auswuchernde Forschungen, die durch 
kein einheitliches Ziel oder Thema mehr miteinander 
verbunden sind. Sie entwickeln sich nicht mehr nach 
einer Hierarchie, die von diesem Thema gewollt ist, 
sondern sie sind selbständig, da sie jeweils als Leitfaden 
ihres Vorgehens nur die erreichten Ergebnisse haben 
sowie die Möglichkeit, davon weitere zu erwerben, und 

p. 135

231

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar durch den Gebrauch von übernommenen Metho­
den, die dann einfach einem Versuch ausgesetzt wer­
den. Zur thematischen Leere, die die Wahrheit die­
ser wuchernden Entwicklung bildet, kommt auf der 
Ebene der Methode dieselbe Ungewißheit und Anar­
chie hinzu.
Ebenso wie eine Wissenschaft, und weil sie letztlich 
mit ihr zusammenfällt, definiert sich in der Tat auch 
jede Methode von einem Objekt aus, dessen Aufwei­
sung sie beabsichtigt. Die Weise, wie das Objekt einer 
Wissenschaft die Behandlungsart vorschreibt, die 
ihm angemessenerweise zukommt, ist ursprünglich die 
Weise seines Hervortretens. Ausgearbeitetere, "ge­
nauere" Methoden, die meistens besser restriktive Me­
thoden genannt werden sollten, werden angewandt, 
wenn sich die Forschung tatsächlich unfähig erweist, an­
gemessen auf die Gegebenheitsweise des Objekts zu 
antworten. An dieser Stelle taucht die Entscheidung 
auf, von der wir sprachen, nämlich die Abstraktion, 
durch die eine Wissenschaft - unter Verzicht auf ihre 
Angleichung an die volle Konkretion des Objekts und 
zunächst an die seiner Gegebenheitsweise - sich so 
definiert, daß sie als methodologisches Axiom sich 
zum Ziel setzt, nur das von diesem Objekt oder "Gege­
benen" zurückzubehalten, zu dessen Behandlung sie die 
Mittel zu haben glaubt. Im Fall der Galileischen Wis­
senschaft handelt es sich um die idealisierten Formen 
der Natur. Was diesen Wissenschaften wenigstens 

p. 136 bleibt, die sich innerhalb einer solchen Entscheidung 
bewegen, sind diese Formen, wie wir sagten, und kor­
relativ dazu die Modalitäten ihrer angemessenen Auf­

232

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fassung, nämlich die Mathematik selbst, die genau ihre 
Methode bildet.
Aber die Humanwissenschaften, die keinerlei eigenes 
Objekt mehr haben, besitzen auch nichts mehr, wonach 
sie sich richten könnten. Dieses "Nichts” wird ihnen 
von ihrer unumgänglichen Annäherungsweise an eine 
Realität vorgeschrieben, die eben - zumindest in ihren 
Augen - nicht mehr existiert. Von diesem Augenblick 
an entspricht die methodologische Unbestimmtheit 
dem Mangel an Referenz dieser Wissenschaften oder 
besser gesagt ihrer ontologischen Leere und hat in 
ihnen die Einführung der Methoden zur Folge, die die 
Naturwissenschaften definieren. Und dies geschieht fast 
unausweichlich, wenn gilt, daß diese Wissenschaften 
sich nicht zu fragen haben, welches die passende Be­
handlungsart für eine Realität wie das Leben wäre, da 
sie die dem Menschen innewohnende Subjektivität ver­
kennen.
Insoweit eine Methode sich von dem Objekt aus zu de­
finieren hat, auf das sie angewandt wird, beruht ihre 
Rechtfertigung auf der Tatsache, daß die Realität letzt­
lich nicht von der Annäherungsweise an sie abtrennbar 
ist, da die Realität in ihrem Ursprungswesen nichts an­
deres als diese Annäherungsweise ist, ob es sich nun 
dabei um die Realität der Natur oder des Menschen 
handelt. So lenkt die Anschauung notwendigerweise 
jede Relation auf die Natur hin, selbst wenn in dieser 
Anschauung von den Gehalten der Sinnlichkeit abstra­
hiert wird, um nur ihre reinen Formen zurückzubehal­
ten. Auf analoge Weise müßte auch die Relation zum 
Menschen von der Art geleitet sein, wie der Mensch an-

233

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fänglich in der Phänomenalität hervortritt und sich 
uns gibt, das heißt er sich selbst, und zwar durch 
das Wesen der absoluten Subjektivität als das Leben. 
Wenn letzteres jedoch außer Spiel gesetzt wurde und 
die ursprüngliche Zugangsweise zum Menschen nir- 

p. 137 gendwo mehr angezeigt oder vorentworfen ist, dann 
haben die Naturwissenschaften in der Tat, da sie 
von ihrer Verwurzelung im Sein abgetrennt und je­
der Methode frei sind, eine solche nur noch anderswo 
zu suchen. Alle Methoden der Naturwissenschaften 
bieten sich ihnen auf einmal an, und es gibt keine 
anderen. Dies ist der Grund, weshalb die Human­
wissenschaften nach dem Bild der Naturwissenschaf­
ten vorgehen und deren Handlungsweisen nachah­
men.
Sowie zugleich deren Objekte. Denn wenn es nicht 
mehr die Realität ist, die die Annäherungsweise an sie 
vorschreibt und diese definiert, so bleibt ihr Verhältnis 
umzukehren: Objekte sind durch die Methode zu defi­
nieren und neue Objekte als die Punkte möglicher An­
wendung all dieser übernommenen Methoden zu schaf­
fen. So wird das Objekt "öffentliche Meinung" durch die 
Erzeugung von Umfragen geschaffen, das heißt durch 
die Anwendung eines mathematischen und statistischen 
Schemas auf etwas, das sich nur in diesem zeigt. 
Mithin die genannte "Meinung" nicht in einer all­
gemeinen und ungenauen Form, sondern im Gegenteil 
als ein Gedankenmuster, dessen Verständnis vom 
Erhebungsgehalt aus "Frage-Antwort" begrenzt ist und 
in seinem Umfang Gegenstand einer streng berech­
neten Auszählung ist. Diese "Gedanken" hat es na­

234

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


türlich niemals in irgendeinem Denken gegeben, son­
dern nur in jenem Raster, und aus diesem Grund 
hat auch dessen Auszählung, so detailliert sie sein 
mag, keinerlei Bedeutung, es sei denn, das "Objekt" 
einer neuen Wissenschaft zu bilden, nämlich der Poli­
tologie.
Bis wohin kann heute der Mangel an Referenz bzw. die 
ontologische Dürftigkeit der Humanwissenschaften ge­
hen? So unbedeutend, willkürlich gewählt und "ab­
strakt" das Objekt auch sein mag, das der mathemati­
schen Behandlung unterworfen wird, muß es nicht den­
noch wenigstens in sich die Spur oder den Schatten des 
Lebens tragen, wenn die Wissenschaft - deren Objekt 
es ist - noch irgendeinen Bezug zum Menschen und sei­
ner Humanitas bewahren soll? Sind die transzendenta­
len Kategorien, die dem Leben zugehören und in ihm 
die Fülle ihres Gehalts schöpfen, nicht überall anwe­
send und wirksam, wo sich unter dem objektivsten aller 
Phänomene so etwas wie der "Mensch", wie eine 
menschliche Verhaltensweise oder eine menschliche 
Bedeutung verbirgt? Ist daher nicht der Augenblick ge­
kommen, genauer über den Ausdruck "objektiv" oder 
"Objektivität" nachzudenken, der sicherlich ursprüng­
lich das Naturding zugleich mit seiner Bedingung be­
zeichnet, aber schließlich in sich etwas ganz anderes 
einschließt, nämlich gerade das Leben und dessen 
Selbstaffektion?
Daß diese sich unabhängig von der Ek-stase und zeit­
lich vor ihr vollzieht sowie niemals von letzterer konsti­
tuiert wird, verhindert nicht ihre mögliche Repräsenta­
tion in einer Welt, und zwar auf solche Weise, wie wir 

p. 138

235

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 139

gesagt haben,1 daß nämlich die Vor- wie Darstellung 
nur eine bloße Vergegenwärtigung (reprtsentation) ist 
und uns keinen Zugang zum realen und lebendigen 
Sein des Lebens gibt, das allein einen solchen Zugang 
als Zugang zu sich selbst und als ein Sich festlegt. Viel­
mehr erlaubt die Repräsentation nur einen Zugang zu 
etwas, das anstelle des Lebens gilt, es bedeutet und "re­
präsentiert", so wie Peters Foto Peter repräsentiert, 
wenn er nicht da ist. Worin besteht nun diese Reprä­
sentation des Lebens? Sie ist eine Objektivierung, die 
Selbstobjektivierung des Lebens, aber nicht im Sinne 
einer realen Objektivierung, so als wäre es das Leben 
selbst, das in die Objektivität einträte und sich somit vor 
sich selbst brächte, das heißt sich in und durch die Ob­
jektivität sich selbst gäbe. Die Selbstobjektivierung des 
Lebens ist eher irreell in dem Sinne, daß das ins "Vor" 
Gesetzte und Gebrachte niemals das Leben selbst ist, 
das sich nur in sich selbst affiziert, sondern dessen leere 
Repräsentation, eine Bedeutung: die Bedeutung, das 
Leben oder Teil des Lebens zu sein.
Die phänomenologische Präsentation des Lebendigen 
in einem intentionalen Korrelat, mithin von etwas, das 
in sich das Wesen des Lebens enthält, ist nur das Fas­
sen eines transzendenten Wesens des Lebens, das sich 
nicht mit seinem ursprünglich lebendigen Wesen deckt, 
nämlich mit der phänomenologischen Aktualität seiner 
Selbstaffektion, die vom transzendenten Wesen bloß 
vorausgesetzt wird. Jede Bedeutung, die das Leben 
meint oder sich auf irgendeine Weise darauf bezieht, 

1 Vgl. schon Kap. 2, Anm. 4 (Anm. d. Übers.).

236

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konstituiert sich mittels einer Entlehnung; sie ist ein auf 
das transzendentale Leben ausgestellter Wechsel und 
beinhaltet es als Voraussetzung. Eine solche "Entleh­
nung" ist nichts anderes als die Selbstobjektivierung des 
Lebens in Gestalt einer irreellen Bedeutung.
So irreell die Repräsentation des Lebens auch sein 
mag, sie erfüllt nicht weniger die Totalität der Welt der 
Repräsentation und bestimmt sie von Grund auf. Be­
reits das Naturding ist in dieser Welt nicht von der Be­
deutung "Leben" abtrennbar. In seiner Zugehörigkeit 
zur Natur ist das Naturding nur als sinnliches oder 
erdeinverleiblichtes. Aber die sinnliche Qualität ist die 
erste Lebensobjektivierung als dessen irreelle Objekti­
vierung. Denn jede sinnliche und gleicherweise affek­
tive oder werthafte Eigenschaft der Dinge ist somit nur 
die ekstatische Projektion davon, was inmitten dieser 
Projektion und ohne ihre Berücksichtigung seinen eige­
nen ontologischen Sitz bewahrt, indem es dort ver­
bleibt, wo jede Empfindung, jede Affektion und jeder 
Wert in seiner grundsätzlichen Möglichkeit verbleibt.
Aber die Welt ist vor allem die Welt der Menschen. 
Das in dieser Welt gelegene Objekt ist nicht zunächst 
das Naturding, sondern das menschliche Objekt, anders 
gesagt die Gesamtheit der linguistischen, psychologi­
schen, sozialen, politischen Phänomene usw. Diese fin­
den nicht nur das Prinzip ihrer Konstitution in einer 
transzendentalen Subjektivität und formen nicht nur 
ihre Kategorien nach den Kategorien dieser Subjektivi­
tät, sondern sie entlehnen ihr zusätzlich ihre konkreten 
Kerne, da diese Phänomene in ihren materialen und 
formalen Elementen nichts anderes als die Objektivie­ p. 140

237

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung dieser Subjektivität, das heißt eine Objektivierung 
des Lebens sind, von dem letztere alles innehat und 
dem sie alles verdankt. Folglich sind es diese Phäno­
mene, die das Objekt der Humanwissenschaften bil­
den und diesen von vornherein eine grundsätzliche wie 
begründende Referenz verleihen, und zwar genau da­
für, wovon diese Humanwissenschaften in ihrer Anpas­
sung an das Galileische Projekt angeblich abstrahieren 
wollen.
Betrachten wir zum Beispiel die Geschichte. Sie spielt 
sich in der Natur ab, aber in einer Ursprungsnatur, das 
heißt in einer wesenhaft sinnlich, erdeinverleiblicht und 
werthaft bestimmten Natur: die Natur der Tage und 
Nächte, der Saaten und Ernten, der Viehherden, des 
Holzes des Waldes usw. Das Objekt der Geschichte ist 
der Mensch in seinem Bezug zu dieser ungalileischen 
Natur, mithin in seinem geschichtlichen Bezug. Die Ge­
schichtlichkeit dieses Bezugs, die letztlich die Zeitlich­
keit der Welt selbst ist (eine Zeitlichkeit, in der die 
Welt als Welt ankünftig wird und sich verweltlicht), ist 
eine transzendentale Kategorie, ohne die keine ge­
schichtliche Realität und infolgedessen keine Ge­
schichte möglich wäre. In und durch diese Geschicht­
lichkeit, anders gesagt auf dem Grund der Zeit-Ekstase 
in ihnen, beziehen sich die Menschen auf ihre Welt und 
entwerfen sich auf die ihnen eigentümlichen Aufgaben 
und Ziele hin.
Der Gehalt der letzteren, die Substanz des gesellschaft­
lichen Tätigseins, begrenzt sich allerdings in keiner 
Weise auf die Form dieses ek-statischen Weltbezugs 
und erklärt sich nicht durch ihn, sondern nur vom Le-

238

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben aus. In ihm, in der Subjektivität seiner Bedürfnis­
se, wurzelt das Tätigsein, durch welches das Leben es 
unternimmt, sie zu befriedigen, ohne daß dieses Unter­
nehmen seiner freien Wahl überlassen wäre, so wie es 
auch nicht selbst gewählt hat, zu leben und die Aufga­
ben des Lebens auf sich zu nehmen. Die Gesetze der 
Geschichte sind somit nichts anderes als die Gesetze 
des Lebens. Die Zeitlichkeit selbst der Geschichte er­
schöpft sich nicht in derjenigen der Welt, wobei darun­
ter das ursprüngliche Äußerlichwerden der Äußerlich­
keit verstanden wird, worin jedesmal eine Welt ankünf­
tig wird. Die geschichtliche Zeitlichkeit besteht letzt­
lich in der immanenten Zeitlichkeit des Lebens, das 
heißt in jener Umkehr des begehrenden Verlangens in 
seine Befriedigung sowie des Leids in die Freude, wo­
bei diese Umkehr im Leben geschieht und durch es er­
möglicht wird. Die Historie als Wissenschaft unter­
hält, ob sie es weiß oder nicht, einen wesenhaften 
Bezug zu diesem ontologischen Grund der ursprüng­
lichen Geschichtlichkeit. Von diesem Grund hebt sie 
ihre Phänomene ab und entlehnt ihnen deren Gesetze, 
aber zunächst vor allem ihren eigenen Sinn, den Sinn 
und die geheime Motivation ihrer gesamten Arbeit. 
Denn was das Leben sucht, was es in der als einer 
Grunddisziplin der Kultur verstandenen Historie will, 
ist die Wiederzusammenführung mit sich selbst über 
den Abstand von Welt und Zeit hinaus: in der Ge­
schichte jener, die vor der Historie gekommen sind, 
sein eigenes Wesen zu lesen, mithin seine eigene Ge­
schichte, insoweit sie von diesem Wesen gewollt und 
vorgeschrieben ist.

p. 141

239

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 142

Der Objektivismus des Galileischen Projekts ist also 
nur eine Illusion, wenn er zu dem der Humanwissen­
schaften wird. Diese Illusion bildet sich und zerfällt wie 
folgt: Welches auch immer die Natur der Phänomene 
sei, die die Humanwissenschaften untersuchen, sowie 
die Weise, wie sie dies tun - sie unterhalten einen un­
umgänglichen Bezug zu dem, wodurch die Menschen 
Menschen sind, nämlich einen Bezug zur Leiblichkeit, 
Geschichtlichkeit, Gesellschaftlichkeit, Seelenhaftig- 
keit. Dies alles sind insgesamt transzendentale Katego­
rien, die ihre Definition im Wesen des Lebens haben. 
Es sind dessen eigene Kategorien, die Grundmodalitä­
ten, wonach sich das Leben als die Erfahrung der Welt 
und seiner selbst vollzieht. Wie kann ein solcher Grund 
- verstanden als Abgrund einer radikalen Subjektivität - 
eine Grundlage für die objektive Behandlung menschli­
cher Phänomene und zunächst für deren eigene Objek­
tivität sein? Wie kann das sich grundsätzlich dem Licht 
der Ek-stase Entziehende im Gegenteil in es eintreten 
und sich darin als Ob-jekt dar-bieten?
Durch das Werk jenes Objektivierungsprozesses, der 
die Selbstobjektivierung des Lebens ist, und zwar als 
seine zeitlose Wirkung. Denn es objektiviert sich das 
transzendentale Leben selbst, indem es jedem "mensch­
lichen” Phänomen seinen konkreten Kern liefert sowie 
den Menschen selbst, das empirische Individuum. Eine 
solche Objektivierung ist vielleicht nicht ohne eine na­
türliche Bestimmung denkbar, die ihr als Stützpunkt 
dient, wie ihn der natürliche Leib darstellt. Aber die 
Objektivierung erklärt sich keineswegs durch letzteren 
und läßt sich nicht darauf reduzieren. Die Objektivie­

240

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung ist nicht nur ein subjektiver Prozeß, nämlich die 
Subjektivität selbst in ihrer ekstatischen Struktur, son­
dern das so Ankünftigwerdende im Außen der Ek-sta- 
se, das heißt der '‘menschliche" Gehalt des menschli­
chen Phänomens, ist in der Gestalt einer bloßen Reprä­
sentation und folglich seines irreellen Duplikats dieses 
transzendentale Leben selbst.
Unabhängig von dieser Objektivierung und auf ein na­
turales Element, auf ein Seiendes reduziert, das der 
subjektiven Fähigkeit zu empfinden und zu erfahren 
ermangelt, ist ein solcher Gehalt nur eine abstrakte 
Größe. Er ist nichts, was einem lebendigen Leib gleicht, 
das heißt, was grundsätzlich das Vermögen in sich trägt, 
die Welt zu empfinden und sich auf sie zu beziehen, 
sowie vor allem zunächst jenes Vermögen nicht besitzt, 
sich selbst zu empfinden und zu erfahren. Denn das 
Auge beispielsweise sieht nicht, sondern nur die Seele. 
Die Hand als naturale wie an und für sich "objektive" 
Bestimmung empfindet und berührt nichts, ebenso wie 
das Ohr nicht hört. Wenn sich die Hand als Teil des 
objektiven Leibes dem Festen zuwendet, um es zu be­
rühren und zu betasten, und wenn das Auge sieht und 
das Ohr hört, so geschieht dies nur in dem Maße, wie 
sie sich dabei jeweils als die Objektivierung der tran­
szendentalen Vermögen des Bewegens und Empfin­
dens, des Sehens, Hörens und Berührens darbieten, die 
das subjektive Sein des Ursprungsleibes definieren, der 
wir sind. Hand, Auge und Ohr tragen bei dieser Objek­
tivierung als ebenso viele leere Bedeutungen, die dem 
naturalen Leib appräsentiert werden und aus ihm einen 
menschlichen Leib machen, die irreellen Repräsenta­

p. 143

241

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen eines jeden der zuvor genannten transzenden­
talen Vermögen in sich, deren Replik sie jeweils in der 
Objektivität sind.
Der objektive Leib, das empirische Individuum sind so­
mit das Produkt einer zweifachen Objektivierung: zum 
einen der des subjektiven Leibes als der Gesamtheit 
unserer Vermögen zu empfinden, das heißt auf tran­
szendentale Weise einer Welt zuzugehören; zum ande­
ren der Objektivierung des Ur-Leibes vor allem als der 
vorausliegenden Möglichkeit dieses subjektiven Leibes, 
in sich zu sein, das heißt das ankünftigwerdende Zu- 
sich-kommen eines jeden dieser Vermögen zu sein, 
durch die er selbst in die Welt gelangt. Mit anderen 
Worten noch, ist der Ur-Leib also das Sich-selbst-emp- 
finden und Sich-selbst-erfahren des absoluten Lebens.2 
Die Tatsache des Menschlichen, die einfachste histori­
sche Tatsache, ist weder verständlich noch möglich, 
wenn sie nicht ein menschliches Individuum betrifft und 
wenn sie nicht selbst das Produkt dieser zweifachen 
Objektivierung ist, die aus der Geschichte die Ge­
schichte lebendiger Individuen macht. Es ist die Ge­
schichte der Vermögen, durch die sich die Individuen 
auf eine Welt gemäß der reichgestaltigen Vielzahl ihrer 
Entwürfe beziehen, zunächst aber auf sich selbst im ur­
sprünglichen Werden von Hunger, Kälte und begehren­

2 Zur ausführlichen Unterscheidung von subjektivem und objekti­
vem Leib sowie von Ur-Leib (Archi-Corps) und Ursprungsleib 
(Corps originel) vgl. M. Henry, Philosophie et phönomönologie du 
corps. Essai sur l’ontologie biranienne (1965), Paris: P.U.F. 1988; 
La gönöalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu, Paris: 
P.U.F. 1985, bes. das letzte Kap. über Potentialität (Anm. d. 
Übers.).

242

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Verlangen, worin ihre Handlung ihren Anfang 
nimmt. Genau innerhalb dieses ursprünglichen Wer­
dens läßt sich das dem Individuum eigene Wesen und 
dessen Spiel erkennen, nämlich die Steigerung, und 
deshalb ist dieses Werden mit dem Werden der Kultur 
identisch.
Trotz seines Objektivismus setzt das Galileische Projekt 
unausweichlich in den Humanwissenschaften diese vor­
hergehende Gebung des empirischen Individuums und 
damit die soeben angesprochene zweifache Objektivie­
rung voraus. Aber eine Wissenschaft läßt sich nicht 
allein mit Empirischem machen. Der Objektivismus des 
wissenschaftlichen Projekts beinhaltet die Festlegung 
von Idealitäten, worin sich das Gegebene einer mathe­
matischen Behandlung anbietet, die ihrerseits zu einem 
diesmal nicht empirisch Gegebenen führt. Dieses je­
doch ist in einem radikalen Sinne objektiv: im Sinne der 
Idealität und der Allzeitlichkeit, so daß man auf ein 
solch Gegebenes so oft zurückkommen kann, wie man 
nur möchte. Auf der Basis dieser Idealitäten ist es mög­
lich, Gesetze sowie Korrelationen zu errichten, die den­
selben Charakter absoluter Objektivität bieten. Eine 
wissenschaftliche Theorie des Menschen wird daher die 
Gesamtheit dieser Korrelationen und Regelungen im 
Sinne einer kohärenten und systematischen Totalität 
sein.
Handelt es sich zum Beispiel um Selbstmorde, so kann 
man sie zählen. Der bloßen Anhäufung ohne Verstehen 
dieser empirischen Tatsachen substituiert sich auf diese 
Weise etwas anderes - eine Zahl. Diese erlangt Bedeu­
tung, wenn man sie in ein Abhängigkeitsverhältnis mit

p. 144

243

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 145

anderen Zahlen bringen kann, um zwischen ihnen 
einen Bezug herzustellen, der wie diese Zahlen ideal 
ist. Dafür hebt man aus einer gegebenen Gesellschaft 
Altersgruppen, soziale Kategorien usw. heraus und 
wird jeweils in Abhängigkeit von diesen Referenzpunk­
ten Zählungen durchführen. Man wird sich Gesetzen 
gegenüber sehen und Elemente einer soziologischen 
Selbstmordtheorie in Händen haben, für die es denkbar 
ist, eine historische, ökonomische und medizinische Er­
gänzung beizufügen. Handelt es sich um die menschli­
che Sexualität, so lassen sich ebenso nach einmal erfolg­
ter Definition einer gewissen Anzahl von Verhaltens­
weisen auch diese in Abhängigkeit von Alter, Ge­
schlecht, Klasse und Gesellschaftstyp auflisten sowie 
die Umstände registrieren, in denen sich diese Verhal­
tensweisen verwirklichen. Die Definition der Typen, 
Kategorien, Bedingungen läßt sich verfeinern; die Ver­
gleiche können vermehrt und die Formen wie Struktu­
ren klargestellt werden, um kurz gesagt zu immer mehr 
ausgearbeiteten, zu strengeren wissenschaftlichen und 
objektiven Ergebnissen zu gelangen.
Was jedoch sagen solche "Ergebnisse” aus? Was lehren 
sie uns über das Wesen der Sexualität, was wir nicht 
schon wüßten und von jenem Wissen verschieden wäre, 
das ein jeder in sich trägt, insofern er ein Lebender ist? 
Wenn eben gilt, daß jede der idealen Bestimmungen, 
woraus die Wissenschaft besteht, sich auf dieses vor­
hergehende und vorausgesetzte Wissen bezieht? Ist es 
nicht vielmehr angebracht, dieses vorhergehende Wis­
sen zu vertiefen, das angeblich vage und unbestimmt 
sein soll (aber dies nur für den Blick des objektivisti-

244

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Wissenschaftsprojekts ist), und zwar in einer 
philosophischen Analyse zu vertiefen? Einen einzigen 
erotischen Akt zu verstehen, ganz unabhängig von der 
Frage, wann, wie, wie oft und in welchen Bedingungen 
er sich vollzog, sowie unabhängig von den idealen Prä­
dikaten, die man mit diesem Akt verbinden will: hieße 
dies nicht, in ihm sein Wesen zu erkennen? So zum Bei­
spiel den Bezug des absolut immanenten und absolut 
subjektiven transzendentalen Lebens zu dessen unver­
ständlichem objektiven Duplikat, welches dieser Leib 
hier ist, und zwar in seiner sexuellen Eigenart wie in 
seiner fremdartigen Gestaltung? Unverständlich für 
dieses transzendentale Leben (nicht für die Wissen­
schaft, die es sicherlich eines Tages erklären wird), 
denn dieses transzendentale Leben ängstigt sich vor 
seinem Leib, vor der Möglichkeit, die er in diesem Le­
ben hervorruft. Und um seiner Angst ein Ende zu set­
zen, überläßt sich dieses transzendentale Leben dem 
Spiel der objektiven Bestimmung und seinem Werden, 
das im Entsetzen des Naturseins das seine geworden ist. 
Weiß der Leser von Kierkegaards Buch "Der Begriff 
Angst"3 nicht ein wenig mehr über die Sexualität als 
derjenige, der alle bisherigen und künftigen wissen­
schaftlichen Handbücher zu diesem Thema mit ihren 
Anhäufungen von Statistiken überflogen hat und dann 
wüßte, daß soundsoviel Prozent junger Amerikaner 
homosexuellen Verkehr vor einem bestimmten Alter 

3 Vgl. z. B. § 6: Angst als Voraussetzung der Erbsünde und als das 
die Erbsünde nach rückwärts auf ihren Ursprung hinzu Erklären­
de (Ges. Werke, 11. u. 12. Abt.), Gütersloh 1983, 44 ff. (Anm. d. 
Übers.).

p. 146

245

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hatte oder "sieben Prozent der Französinnen die Liebe 
im Treppenhaus machen"?
Die ideale Prädikation der Tatsache des Menschli­
chen bedeutet mithin nur eine fortschreitende Verar­
mung, die ihre höchste Stufe in der mathematischen 
Behandlung erlangt. Denn der kategoriale mathe­
matische Akt ist ein rein formaler Akt; sein Objekt 
ist irgendein Objekt. Man kann alles Beliebige zäh­
len, ohne daß diese Vorgehensweise das geringste 
konkrete Element zu dem beiträgt, was ihr unterwor­
fen ist. Kann die Tatsache, darum zu wissen, daß es 
während jener Periode, an jenem Ort, unter jenen 
Umständen soviel begangene Selbstmorde oder soviel 
vollzogene Sexualakte gegeben hat, irgendetwas un­
serer Kenntnis der Angst oder des Taumels beifügen, 
in denen diese "Verhaltensweisen" sich entfalten? 
Ist es im Gegenteil nicht eindeutig, daß jede ideale 
oder formale Bestimmung gerade bewirkt, diese Angst 
sowie allgemein alles abzuweisen, was zur kon­
kreten Erfahrung solcher Phänomene gehört und sie 
definiert, nämlich ihre ursprüngliche und unübersteig­
bare Subjektivität? Ist es darüber hinaus nicht die­
ser Abweis, der die Subjektivität motiviert und mit 
ihr das Galileische Projekt selbst, und zwar nicht in 
der Wirksamkeit seiner Leistung und gemäß seiner 
ausdrücklichen Thematik betrachtet, sondern im ge­
heimen seiner intentio, sofern dieses Galileische 
Projekt selbst eine subjektive Erfahrung und ein 
Wollen des Lebens ist, das sich selbst verneinen 
will?

246

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erlegt die Ernstnahme des Phänomens vom rein me­
thodologischen Standpunkt aus, das heißt hinsichtlich 
seiner Gegebenheitsweise (in unseren Beispielen der 
Angst), dem Idealisierungsvorgang, worin sich jede 
Wissenschaft konstituiert, nicht einen bestimmten Stil 
und eine bestimmte Richtung auf? Kann sich der An­
fangspunkt anderswo als im derart verstandenen Phä­
nomen selbst befinden, so daß die Abstraktion von ihm 
aus geschieht und die Charaktere, die sie zurückbehält, 
die Charaktere des Phänomens, die transzendentalen 
Kategorien des absoluten Lebens und seines Wesens 
sind? Diese sind dann gewiß nicht in ihrer ursprüngli­
chen Existenz ergriffen, so wie sie in der Absolutheit 
und Fülle ihrer Konkretion gelebt werden und sich 
selbst erfahren, aber zumindest doch so, wie sie sich un­
ter dem Aspekt idealer Essenzen repräsentieren. Wie 
irreell und abstrakt diese Repräsentationen auch sein 
mögen (und folglich die Essenzen selbst als ideale Es­
senzen), so tragen sie doch weiterhin in ihrem repräsen­
tativen Gehalt Eigenschaften, die den lebendigen Mo­
dalitäten der absoluten Subjektivität inhärent sind und 
dieselben aussprechen. Als solche haben sie nichts mit 
den rein formalen Bestimmungen zu tun, wie diese aus 
der kategorialen Aktivität des Zählens, Sammelns und 
Zusammenfügens hervorgehen, das heißt aus der ma­
thematischen Annäherungsweise im allgemeinen, die 
ihre bevorzugte Anwendung in den statistischen Me­
thoden findet.
In diesen verbirgt sich unter der scheinbaren Strenge 
eines Maßwerks die vollständige Leere der Kenntnisse, 
die diese Methoden zu erreichen erlauben, und zwar 

p. 147

247

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 148

insoweit das mathematische Raster, das den Phänome­
nen übergeworfen wird, dem gegenüber äußerlich 
bleibt, was sie in sich sind: äußerlich gegenüber dem 
unmittelbaren "Leben" der Sexualität, des Verbrechens, 
des Selbstmords, deren Geheimnis somit mächtiger wie 
nie fortbesteht. Daher läßt sich sagen: Je mehr die Hu­
manwissenschaften die Statistik zu Hilfe nehmen, um 
sich dem Galileischen Modell anzugleichen, umso weni­
ger wissen sie, wovon sie sprechen. Im Grenzfall ha­
ben sie davon keinerlei Vorstellung, es sei denn jenes 
sehr vage und sehr allgemeine Vorverständnis, das je­
dermann betreffs der Sexualität, des Verbrechens wie 
des Selbstmords besitzt und ihnen erlaubt, ihr Objekt 
zu definieren. Diesem Vorverständnis fügen die Hu­
manwissenschaften nichts bei, sondern sie wiederho­
len es in seiner Vagheit und Unbestimmtheit bei je­
dem dieser Phänomene, die sie zählen und in das Maß­
werk ihrer idealen Nomenklatur einzufangen ver­
suchen.
In der Konstitution jeder Wissenschaft dieser Art ist 
also ein zweifacher Prozeß am Werk, dessen Implika­
tionen zu erkennen sind. Im ersten Prozeß, der den 
Übergang zur Repräsentation kennzeichnet, ist das ent­
scheidende ontologische Merkmal des Lebens - sein 
Sich-selbst-erfahren in jedem Punkt seines Seins - be­
reits verloren, indem es dem Abstand Platz macht, wo­
rin sich eine Welt erhebt. In der radikalen Immanenz 
seiner absoluten Subjektivität gibt es ein rückhaltloses 
Zustimmen des Seins in sich selbst sowie in die ontolo­
gischen Bestimmungen, die grundsätzlich diese Exi­
stenz affizieren, sofern sie in die vollkommene Selbst­

248

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übereinstimmung ihres Pathos eingetaucht ist, so wie 
Kafka4 von dem Glück spricht, daß "der Boden, auf 
dem du dich hältst", nicht breiter als die beiden Füße 
sein kann, die ihn bedecken. Dieser immanenten 
Selbstzustimmung substituiert sich, wie angedeutet, et­
was ganz anderes: die Distanz und das distanzierte Sein 
in der Endlichkeit des ekstatisch Dimensionalen, worin 
es sich zeigt, aber dabei jeweils nur eine Seite vorweist, 
die auf eine andere Seite gemäß des Spiels getrennter 
Aspekte weiterverweist, die der Bewußtseinsblick zu 
fassen versucht, wobei er sich nach ihnen richtet und 
von ihnen zu Horizonten hin entführt wird, die sich un­
begrenzt vor ihm erheben.
Wenn die Leere der Äußerlichkeit die Fülle des Lebens 
ersetzt, worin das Leben sich in sich selbst so verwe- 
sentlicht, wie es ist, dann entsteht das Erkenntnispro­
jekt mit seiner Auswahl und mit seinen unausweichli­
chen Entscheidungen. Dies ist der zweite Prozeß, der 
der Konstitution jeder Wissenschaft inhärent ist und 
sich unserer Reflexion hier darbietet. Denn es handelt 
sich genau darum, auf diesem endlichen Strand des 
transzendenten Phänomens das in ihm zu bezeichnen, 
was als wesentlicher Charakter zurückzubehalten ist, 
um das Objekt der Forschung bzw. das Thema dieser 
Wissenschaft zu definieren. Denn nur wenn solche Cha­
raktere umschrieben und in ein Einheitsverhältnis ver­
setzt wurden, kann das Unterfangen beginnen, die Ge­
setze oder ihre Anordnungsformen ausfindig zu ma­

4 Vgl. Franz Kafka, Journal intime suivi d’une autobiographie, 
Considdrations sur le pöchö, Möditations (hg. von P. Klossowski), 
Paris: Grasset 1945,253 (Anm. d. Übers.).

249

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, bevor sie der mathematischen Behandlung un­
terworfen werden, von der man annimmt, daß sie jeder 

p. 149 Wissenschaft eignet. Im Fall des Objekts der Human­
wissenschaften ist die Objektivierung des transzenden­
talen Lebens in Gestalt einer dem Phänomen apprä- 
sentierten idealen Bedeutung, die aus ihm - wie gezeigt 
wurde - ein menschliches Phänomen macht, für dieses 
Objekt wie für die in ihm zurückbehaltenen Charaktere 
konstitutiv, und sei es auch nur auf implizite Weise: wie 
die Charaktere der Zeitlichkeit, Sinnlichkeit, Wert- 
gebung, Affektivität, Intersubjektivität usw. Solche Cha­
raktere sind im transzendentalen Leben selbst vor der 
Objektivierung verknüpft, und zwar nach Grundregelun­
gen und nach einer Hierarchie, die zum eigentlichen We­
sen dieses Lebens gehören und es definieren. Man findet 
sie anschließend in der Objektivierung in Gestalt empi­
rischer Eigenschaften wieder, deren wesenhafte Ver­
knüpfungen nicht mehr sichtbar sind, so daß die positi­
ven Wissenschaften sie zufällig und aus Gründen the­
matisieren, die ihren Sitz nicht mehr im Wesen haben 
und sich nicht mehr mit diesem decken. Es sind andere 
geistige Inanspruchnahmen, andere Finalitäten, die die­
sen Wissenschaften ihre Verhaltensweise und ihre 
Wahlentscheidungen vorschreiben, so zum Beispiel die 
Fähigkeit ihrer Objekte, sich einer quantitativen oder 
logischen Behandlung zu unterwerfen, sich einem be­
stimmten Analysetyp oder Kategorien anzubieten, die 
bereits in unterschiedlichen Disziplinen in Gebrauch 
sind.
Eine zweifache Kontingenz zeichnet sich hier ab, die 
ihren Ursprung in diesem zweifachen Prozeß findet.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Objektivierung des Lebens gehört im allgemeinen, 
daß sich die Warum-Frage erhebt: Warum dieses Le­
ben, warum diese Verwirklichungsweisen, diese leibli­
chen, sexuellen Bestimmungen, warum diese Finalitä­
ten oder diese Funktionen? Es ist sehr wohl zu sehen, 
daß solche Fragen nicht einmal solange denkbar sind, 
wie das Leben in sich verbleibt. Dort, wo es sich selbst 
erfährt und mit sich zusammenfällt, ist es ganz, was es 
ist oder tut, und es befragt sich niemals über sich selbst, 
da es dazu nicht die Möglicheit hat, insofern es über 
sich hinaus keinen Verstehenshorizont entwirft, von 
dem aus es auf sich selbst zurückkäme, um sich - sich 
darin wahrnehmend - in der Tat zu fragen: Was ist das? 
Warum diese fremdartigen Charaktere? Und warum 
vor allem der fremdartigste von allen, nämlich das Sich- 
selbst-erfahren des Lebens?
Die Möglichkeit, sich zu befragen, wird von der Objek­
tivierung geschaffen. In den Abstand, in den sie sich 
einschreibt, stürzt sich das Bewußtsein, die Erkenntnis, 
die Wissenschaft sowie die Vielzahl der Probleme, die 
an die Bedingung selbst des Bewußtseins gebunden sind 
und von letzterem aus diesem Grund niemals wirklich 
mit seinen Mitteln gelöst werden können. Folglich wird 
der Warum-Frage, für die es keine Antwort gibt (sie ist 
als solche die Unmöglichkeit der Antwort, die allein im 
subjektiven Leben, in der Liebe usw. besteht), beschei­
dener die Wie-Frage vorgezogen. Dieses letztere Wie 
ist im übrigen niemals das wesenhafte Wie der Gebung, 
der ursprünglichen Offenbarung, die zum Leben selbst 
führen würde, sondern es ist das oberflächliche Wie, 
wonach ein objektiver Prozeß abläuft, und zwar nicht 

p. 150

251

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 151

einmal dessen reale und vorausgesetzte Ursache, son­
dern seine - wie er selbst - äußerlichen und nicht be­
gründeten Umstände und Ergebnisse, die mit dem Pro­
zeß gemäß Korrelationen verbunden sind, die es höch­
stens festzustellen gilt. Dieses Wie wird von und durch 
die Warum-Frage eröffnet, selbst wenn es vorgibt, diese 
zu ersetzen, und sich in Wirklichkeit dadurch selbst ver­
urteilt. Die Ungewißheit aller Forschungen, die in sich 
den unauslöschlichen Mangel der Äußerlichkeit tragen, 
hängt an der Tatsache, daß sie sich durch ihren Entwurf 
in die Äußerlichkeit a priori der Selbstgewißheit des 
Lebens beraubt haben, die ihnen allein einen Sinn, eine 
Richtung und ein "Objekt” sowie auf diese Weise die 
Unausweichlichkeit einer absoluten Grundlage verlei­
hen konnte.
Im Verhältnis zur Tatsache des Menschlichen, insoweit 
es als ein transzendentes Phänomen betrachtet wird, 
erhebt sich eine zweite Kontingenz: die der Definition 
der Charaktere, ihrer Bedeutungen und Methodolo­
gien, wie wir gesehen haben. Da die mathematische 
Methode die Eigenschaft hat, auf ein beliebiges Objekt 
angewandt zu werden, kann nicht sie es sein, die ihr 
Objekt bezeichnet. Dieses bestimmt sich deswegen 
nicht selbst, es bringt sich nicht selbst in sich hervor, so 
wie es eine Angst in der Überzeugungsmacht ihrer All- 
Offenbarung sich selbst gegenüber tut, oder eine Emp­
findung, ein begehrendes Verlangen - wie das Leben es 
tut. Es ist nur der Schatten dieses Lebens, der Schatten 
des absolut transzendentalen Lebens, der im empiri­
schen Phänomen und in der Kontingenz des Wissens 
schwebt, in jedem objektiven Wissen hinsichtlich des 

252

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens. Es ist jene Kontingenz der Entscheidung, 
durch die gerade gewählt wird, was diesem Schatten im 
sogenannten objektiven Phänomen entsprechen wird 
und was man darin als Geltung dieses Schattens be­
trachtet, als Bedeutung für ihn, als Repräsentation da­
für, was er wirklich ist. Es handelt sich darum, das Sy­
stem der idealen Äquivalenzen des Lebens zu konstru­
ieren, da das Empirische als dessen erstes Duplikat nur 
in die Sphäre der Wissenschaftlichkeit mit der Epoche 
des Sinnlichen und mit der Durchführung der Idealitä­
ten eintritt, die allein davon eine adäquate Erkenntnis 
erlauben. Die von uns erwähnte Kontingenz ist letztlich 
die des Bündels der Parameter, durch die versucht 
wird, den Gegebenheiten des menschlichen Phänomens 
einen Ausdruck zu geben, der so objektiv und wissen­
schaftlich wie möglich ist: einen mathematischen Aus­
druck.
Die Konstruktion und Dekonstruktion der objektivisti­
schen Illusion des auf den Menschen angewandten Ga- 
lileischen Projekts erlaubt es uns, in ihrer inneren Ge­
nese zu erfassen, was die ”Humanwissenschaften" sind. 
Diese Konstruktion und Dekonstruktion sind die dieser 
Wissenschaften. Die Dekonstruktion läßt uns die Kon­
struktion sehen - jedoch um deren Rechtmäßigkeit zu 
bestreiten, und zwar in jeder ihrer Phasen, wenn gilt, 
daß diese Konstruktion ihren Anfangspunkt nicht im 
ursprünglichen Phänomen nimmt, sondern in einer 
irreellen Repräsentation des Lebens; wenn gilt, daß die 
unfreiwillig zurückbehaltenen subjektiven Charaktere 
(die Verzweiflung eines Selbstmordes, die Angst der 
Leiblichkeit, die Furcht vor dem Tod) nicht mehr nach 

p. 152

253

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der wesenhaften Ordnung ihrer transzendentalen 
Gründung gefaßt sind und auch nicht für sich selbst the­
matisiert wurden; wenn außerdem gilt, daß ihre Er­
kenntnis auf eine äußerlich numerische Registrierung 
reduziert wurde sowie auf eine Feststellung der ihrer­
seits rein äußerlichen Verhältnisse, und wenn noch gilt, 
daß die Wahl der Parameter, die letztere ausweisen sol­
len, willkürlich ist.
Die Dekonstruktion dieser Wissenschaften ist also ihre 
Kritik. Sie zeigt, wie in ihnen der Gewinn an Objektivi­
tät insofern illusorisch ist, als die kontinuierliche Lei­
stung der Objektivierung, Repräsentation, Abstraktion, 
Ideation und numerischen Registrierung keine Annähe­
rung an das Wesenhafte erlaubt, sondern im Gegenteil 
dessen fortschreitende Entfernung und letztlich dessen 
Verlust bestimmt. Diese Dekonstruktion zeigt weiter­
hin, wie trotz der Anhäufung positiver Kenntnisse, die 
unsere Epoche sich zugute hält, der Mensch in der Tat 
niemals weniger gewußt hat, wer er ist. Ist es dann an­
gesichts der Leere dieser wachsenden Abstraktion nicht 
angemessen, zu anderen Erkenntnisweisen zurückzu­
kehren, in denen das Leben sich in seiner eigenen Rea­
lität sich selbst gibt? Sicherlich nicht so, wie es ist, aber 
doch so, wie es wird, nämlich in der Selbststeigerung 
dieser seiner Selbstgebung und mithin in der Entfaltung 
und Erhöhung all seiner Vermögen. Solche Erkennt­
nisweisen, in denen sich die einzig mögliche Erkenntnis 
des Lebens vollzieht, sind seine ‘'experimentierende” 
Erfahrung durch sich selbst; das heißt als Praxis sind sie 
nichts anderes als die traditionellen Weisen der Kultur, 
nämlich die Kunst, Ethik und Religion.

254

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oder wenn das an sich abirrende Projekt einer objekti­
ven Lebenserkenntnis nicht völlig ausgeschaltet werden 
kann, hängt dies dann nicht an jenem einzigen Grund, 
daß ein solches Projekt für das Leben unverzichtbar ist 
und so in ihm seine letzte Rechtfertigung findet? Diese 
kann kurz wie folgt formuliert werden. Weil das Leben 
in seiner Selbstaffektion nur als Ipseität und somit als 
transzendentales Individuum "ist" und sich diese Seins- 
parusie unbegrenzt wiederholt, befindet sich ein jedes 
dieser Leben (dieser absoluten Subjektivitäten) in 
einem Verhältnis radikaler Äußerlichkeit zu allen an­
deren, wobei die Welt die phänomenale Form dieser 
Äußerlichkeit ist. In der Welt bezieht sich jedes Leben 
auf andere und auf sich, letztlich auf die Natur als das 
Andere in dieser Welt. Ausgehend von der empirischen 
Objektivierung eines jeden Lebens und dank der zuvor 
erwähnten Abstraktions- und Idealisierungsprozesse 
bilden sich die Humanwissenschaften parallel zu den 
Naturwissenschaften. Der objektive Bezug zu den an­
deren und zur Natur ist allerdings nur die Repräsenta­
tion dessen, was als Verlangen und Bedürfnis seinen ur­
sprünglichen Sitz und seinen Grund im Leben selbst 
findet. Von ihm aus erklärt sich in letzter Hinsicht 
sowohl seine Repräsentation wie das von ihr Repräsen­
tierte. Deshalb bewahren die Humanwissenschaften 
trotz ihrer Objektivität oder vielmehr durch sie inner­
halb des Galileischen Projekts selbst und seiner von 
ihm hervorgebrachten Verdunkelung einen wesentli­
chen und unumgänglichen Bezug zum Leben.
Betrachten wir als Beispiel eine dieser Wissenschaften, 
die mehr als die anderen ganz offenbar im Leben wur­

p. 153

255

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zelt, und zwar mit der Kraft einer vitalen Notwendig­
keit. Was in der Tat die politische Ökonomie kenn­
zeichnet, besteht darin, daß sie durch das Erscheinen­
lassen des wahren Ursprungs der Wissenschaft in 
Wirklichkeit zwei deutlich unterschiedliche Phasen dar­
stellt. Die erste Phase, die so alt wie die Menschheit 
und deren Geschichte kosubstantiell ist, ergibt sich aus 
der Tatsache, daß jedes Leben die notwendigen Güter 
für seinen Erhalt produziert, wobei dieses Leben in sei­
ner Praxis mit derjenigen anderer vereint ist und folg- 

p. 154 lieh eine Mit-Praxis bildet. Die Verteilung dieser Güter 
unter den verschiedenen Produzenten setzt die Bewer­
tung davon voraus, was einem jedem zukommt - mithin 
ein Wertmaß dieser Güter, das die Quantität der zu 
ihrer Produktion notwendigen Arbeit repräsentiert. Je­
doch ist die Arbeit eine Modalität des Lebens, die von 
diesem dann angenommen wird, wenn sich das leidende 
Verlangen in die Anstrengung verwandelt, um dieses 
Verlangen zu befriedigen, was dem Ins-Werk-setzen 
der ursprünglichen Erdeinverleiblichung entspricht. Nur 
ist die lebendige Arbeit dieses lebendigen und sich- 
selbst-ergreifen-lassenden Leibes keinem Maß zugäng­
lich, da sie nichts anderes als die stumm sich er­
probende Erfahrung seiner selbst im Pathos seines Er­
leidens ist: eine Modalität der Selbstaffektion, wo sich 
niemals etwas als mögliches Ob-jekt eines Maßes 
anbietet bzw. auch keinerlei Blick hineingleitet, um die­
ses Maß zu nehmen oder zu geben.
Die Arbeit, die den Wert der Güter bestimmt und ihren 
Tausch ermöglicht, wird die Repräsentation dieser le­
bendigen Arbeit sein, das heißt die Repräsentation des­

256

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen, was - als phänomenologische Aktualisierung der 
ursprünglichen Erdeinverleiblichung und als deren le­
bendige Gegenwart - in sich in seiner unsichtbaren 
Subjektivität verbleibt. Die Repräsentation der Arbeit 
bringt folglich nur eine irreelle und leere Bedeutung 
hervor: die Bedeutung "Arbeit”; 'Arbeit, die dieses 
Objekt hervorgebracht hat”. Diese Repräsentation ist 
die objektive Arbeit, die als Repräsentation der real le­
bendigen Arbeit im Sinne des tatsächlich hervorge­
brachten Objekts den Wert desselben bemißt.
Damit Tausch und Verteilung möglich werden, muß ein 
solcher Wert bestimmt sein und infolgedessen auch die 
objektive Arbeit, die ihn bemißt. Die Bestimmung der 
objektiven Arbeit ist eine zweifache: qualitativ und 
quantitativ. In qualitativer Hinsicht ist solche Arbeit als 
leicht oder schwer bestimmt, schließt eine Lehre ein 
oder nicht, ist "qualifizierte” Arbeit oder keine solche. 
Diese qualitative Bestimmung der objektiven Arbeit ist 
nur die Repräsentation der realen Charaktere der le­
bendigen Arbeit. Diese Repräsentation ist approxima­
tiv oder zufällig, konventionell oder schlechthin kontin­
gent, insoweit sie den Abgrund überfliegt, der die Rea­
lität von der Irrealität trennt. Außerdem soll durch 
diese Repräsentation eine allgemeine Eigenschaft wie 
"mühevoll", "qualifiziert” dem entsprechen, was sich in 
die unaussprechbare Singularität seiner absoluten Dif­
ferenz einschließt. Eine schmerzvolle oder unerträgli­
che Tätigkeit zum Beispiel für ein wenig dazu geeigne­
tes Individuum wird im Gegenteil von einem anderen 
als die glückvolle Ausweitung seiner ihm eigenen Ver­
mögen oder Fähigkeiten erlebt werden. Eine solch 

p. 155

257

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 156

qualitative und allgemeine Ausgrenzung der objektiven 
Arbeit entspricht im übrigen keiner partikulär realen 
Arbeit; es ist eine mittlere Charakterisierung, die für 
ein mittleres Individuum gilt, das ebenfalls nicht exi­
stiert.
Die Bestimmung des Werts eines Produkts kann nur 
quantitativ sein, wenn sie dessen Tausch ermöglichen 
soll. Denn nur wenn ein solcher Wert streng meßbar ist, 
ist er geeignet, gegen jeden identischen Wert getauscht 
zu werden. Die quantitative Bestimmung muß mithin 
die qualitative Bestimmung der Arbeit gemäß deren 
Qualifikationsgraden überlagern. Trotz ihrer mathema­
tischen Formulierungen ist diese quantitative Bestim­
mung ebenso approximativ, zufällig, konventionell und 
kontingent wie die qualitative Bestimmung. Tatsächlich 
wird nicht die lebendige und reale Arbeit gemessen, 
von der man einen ideal strengen Ausdruck herstellt, 
sondern gemessen wird nur ihr irreell repräsentie­
rendes Duplikat, nämlich die objektive Arbeit. Und 
noch nicht einmal diese selbst in Wirklichkeit, sondern 
nur die Zeit, die ihrer Dauer entspricht; nicht die reale 
Zeit der realen Dauer der realen Arbeit, wobei sich 
diese Dauer mit ihr identifiziert, sondern hier eben­
falls eine Repräsentation dieser realen Zeit, nämlich 
die objektive Zeit des Universums, die Zeit der Welt 
und der Uhren - so wie die objektive Arbeit nur die 
Repräsentation der realen Arbeit in derselben Welt 
war.
Aber das Maß der objektiven Zeit, das sich zwischen 8 
Uhr und Mittag, zwischen 14 Uhr und 18 Uhr erstreckt 
und auf "acht Stunden" lautet (ideal mathematisches, 

258

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektives Maß, das nie wahr sein wird), dieses Maß 
bemißt nichts. Es faßt nichts von der tatsächlichen Ar­
beit, von der lebendigen Arbeit der Arbeitenden. Sie 
sind acht Stunden in der Fabrik, in ihrem Büro geblie­
ben; aber was haben sie dort gemacht? Dies, wird man 
sagen, diese Mauer, diese Korrekturbögen usw. "Dies" 
jedoch ist nicht die Arbeit, sondern nur ihr objektives Er­
gebnis. Nach Marxens5 genialer Intuition verleiht das 
"dies" keinen Wert, sondern erhält einen, und zwar von 
der lebendigen Arbeit. Oder weil sich diese in die Nacht 
ihrer absoluten Subjektivität senkt, ist das Prinzip die­
ses Wertes vielmehr, was dieser subjektiven Arbeit sub­
stituiert wurde, nämlich das objektive Maß der objekti­
ven Zeit der objektiven Arbeit. Dieses mathematische 
Maß bestimmt alle idealen Entitäten der politischen 
Ökonomie: Wert, Geld, Kapital, Profit, Industrie-, Han­
dels- und Finanzgewinn mit ihren entsprechenden Zin­
sen. Auf diese Weise siedeln sich all diese Entitäten auf 
derselben Ebene an und besitzen so denselben Status - 
eben den der Idealität und Irrealität in seinem grundle­
genden Unterschied zum Leben.
Die Gesamtheit dieser Bestimmungen bildet das Ob­
jekt der politischen Ökonomie in der zweiten Phase 
ihrer Entwicklung, wenn sie nicht mehr mit dem prakti­
schen Verhalten der Menschen zusammenfällt, die 
spontan-selbständig ihre Produkte nach einer approxi­
mativen Schätzung tauschen. Die politische Ökonomie 
ist dann eine Wissenschaft geworden, und als Wissen­

5 Vgl. z. B. Grundriß der Kritik der politischen Ökonomie, Frank­
furt a. M. und Wien o. J. (Nachdruck der Moskauer Ausgabe 1939- 
1941), 87 f, 203 ff. (Anm. d. Übers.).

259

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft ist sie das theoretische System der ideal objekti­
ven Äquivalente, die den Platz des Lebens eingenom- 

p. 157 men haben. Keineswegs um es zu kennen - denn diese 
Kenntnis ist gerade illusorisch, sondern weil das Leben 
von den einfachsten Stadien seiner Tätigkeit an dieser 
Markierungen bedurfte, um sich vollziehen und vor 
allem erhalten zu können, das heißt in diesem Fall, die 
hergestellten Güter zu tauschen, um fortzubestehen.
Mit der politischen Ökonomie wird uns die Wahrheit 
der auf den Menschen angewandten Galileischen Wis­
senschaft, die Wahrheit der "Humanwissenschaften" im 
allgemeinen, vollends klar. Einerseits errichtet sich 
diese Wissenschaft nur durch eine Reihe von Abstrak­
tionen vom Leben aus, und zwar in jenem Prozeß, der 
dem Leben ideal objektive Äquivalente in quantifizier­
barer und mathematisierbarer Hinsicht substituiert, so 
daß diese letzteren, welche die Objekte der Wissen­
schaft bilden, nur einen Sinn innerhalb einer grundsätz­
lichen Referenz zum Leben behalten (so die Arbeit als 
"abstrakte”, "soziale” Arbeit, genauer noch als objektive 
Dauer dieser objektiven Arbeit; der Wert als Repräsen­
tation der Repräsentation der realen Arbeit). Anderer­
seits stellen diese Äquivalente die theoretische Ver­
doppelung des Lebens dar, die dazu bestimmt ist, ein - 
im übrigen illusorisches - Maß desselben unter dem 
Schein einer objektiven Erkenntnis zu ermöglichen. 
Schließlich gehen diese Äquivalente ontologisch aus 
dem Leben hervor, wenn gilt, daß der Wert eines Ob­
jekts in ihm den Prozeß seiner realen Produktion durch 
die lebendige Arbeit darstellt und nur als solche mög­
lich ist.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt folglich zwei Kriterien der politischen Ökono­
mie. Die erste, noch naive Kritik siedelt sich auf der 
Ebene selbst dieser Wissenschaft an und besteht darin, 
einige ihrer Begriffe - wie zum Beispiel den des "zirku­
lierenden Kapitals" - zugunsten anderer, signifikanterer 
Begriffe zu berichtigen. Oder diese Kritik bemüht sich, 
neue Parameter einzuführen, um eine Annäherung an 
die untersuchten Phänomene zu erreichen, die ihr ge­
nauer zu sein scheint. Der Gedanke, daß diese ideale 
Annäherung nur die objektive Repräsentation des Le­
bens und nie dieses selbst betrifft, kommt dieser Kritik 
niemals in den Sinn. Die Einsicht, daß die Substituie­
rung des Lebens durch Repräsentanten, die sich als 
dessen Äquivalente geben, den Proto-Gründungsakt 
der politischen Ökonomie wie einer jeden Humanwis­
senschaft im allgemeinen darstellt, kann allein der tran­
szendentale Blick vollziehen, der die Destruktion dieser 
Wissenschaften begleitet, um deren begründende Mög­
lichkeit, das heißt ihre Genese, auszuweisen. Letztere 
ist nicht nur theoretisch und beschränkt sich nicht auf 
den Nachweis, wie sich das System der ökonomischen 
Entitäten - Arbeit, Wert usw. - bildet, wobei diese Enti­
täten sich einerseits mit einem Geltungsanspruch an­
stelle des Lebens geben und andererseits sich in der 
Objektivität einer idealen mathematischen Bestimmung 
darbieten. Warum eine solche Substituierung bzw. die 
phantastische Konstruktion dieses irreellen Duplikats 
erfolgt, worin das Leben sich nur "repräsentiert", um 
sich darin zu verlieren, gibt uns die transzendentale 
Genese der politischen Ökonomie insgeheim zu verste­
hen: Weil sich das Leben in der ursprünglichen Erdein- 

p. 158

261

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 159

verleiblichung mittels einer kollektiven Praxis aktuali­
siert, benötigt jedes Leben die Einschätzung seines Ar­
beitsanteils an der Arbeit aller und damit dessen Be­
messung, um so von dem Besitz ergreifen zu können, 
was ihm vom Produzierten insgesamt zukommt.
Wenn sich das Galileische Projekt in den Humanwis­
senschaften verwirklicht, die es hat entstehen lassen, so 
ist es mithin zweideutig, da es sehr unterschiedlichen 
Beweggründen gehorcht. Zum einen handelt es sich 
darum, das Leben auszuschalten; alles auszulöschen, 
was “subjektiv” ist und von der sich konstituierenden 
Wissenschaft als Fremdkörper empfunden wird - als 
Überbleibsel eines anderen Zeitalters, des metaphysi­
schen Zeitalters. Mehr noch als in den Naturwissen­
schaften läßt sich hier das Galileische Unterfangen als 
eine Selbstverneinung des Lebens erkennen, welche 
die Verzweiflung unserer Zeit in sich trägt. Zum ande­
ren ist hingegen die methodologische Ausschaltung des 
Lebens mit der Konstruktion an Ersatzentitäten wie in 
der Ökonomie nur das indirekte Mittel für dieses Le­
ben, seine unmittelbaren Ziele zu erreichen und fortzu­
setzen.
Es gibt folglich zwei Lektüren der politischen Ökono­
mie. Die erste integriert sie in die Gesamtbewegung der 
Wissenschaften auf deren eigene Wissenschaftlichkeit 
hin, das heißt in Richtung auf das ungeteilte Reich der 
Objektivität in Gestalt einer Idealisierung und wach­
senden Mathematisierung. Die ‘'Kritik der politischen 
Ökonomie” ist dann die Kritik von allem in ihr, was ir­
gendeinen Bezug zum Menschen, zum Leben, zu den 
Individuen bewahren könnte - mithin von allem, was 

262

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht auf das Objektive, auf objektive Formen, auf "wis­
senschaftliche Begriffe" wie "Produktionskräfte", "Pro­
duktionsverhältnisse" usw. reduziert ist. Eine solche 
Lektüre entspricht dem traditionellen Marxismus mit 
seinen szientistischen und positivistischen Zielsetzun­
gen und hat den Endpunkt seiner Entwicklung im 
Strukturalismus. Die zweite Lektüre, die "Kritik der 
politischen Ökonomie" im Sinne von Marx,6 ist nicht 
mehr diese naive Zustimmung in die wissenschaftliche 
Konstruktion, sondern genau deren Dekonstruktion: 
die Sicht der gesamten Ökonomie als ein bloßer Gel­
tungsanspruch anstelle des Lebens, als Ersatz; und 
zwar weil jede ökonomische Entität nur in ihrer Refe­
renz zum Leben von Bedeutung ist und - wesenhafter 
noch gesehen - zu jedem Augenblick aus diesem her­
vorgeht.
Der Marxismus ist eine der großen Ideologien des 20. 
Jahrhunderts. Trotz des Schematismus der Thesen, die 
sowohl politischer Katechismus wie Staatsdoktrin ge­
worden sind, trägt er die Hauptmängel des Galileischen 
Projekts in sich und führt sie ihren Folgen entgegen. 
Diese Mängel sind die Entwertung des Lebens, der 
Subjektivität, Affektivität, Individualität und allgemein 
aller ontologischen Bestimmungen, die sein ihm eigenes 
Wesen bilden. Die Realität, die Wahrheit sind daher 
nicht im Leben zu finden, sondern über dieses hinaus in 

6 Vgl. dessen entsprechende Werke von 1857-1858, 1859 und 
1867: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohent­
wurf) (Anm. 5); Zur Kritik der politischen Ökonomie (MEW 13), 
Berlin 1972; Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie (MEW 
23-25), Berlin 1972 (Anm. d. Übers.).

p. 160

263

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Hinterwelt, in jenen großen transzendenten Mas­
sen wie der Geschichte, Ökonomie und Gesellschaft mit 
deren verschiedenen Strukturierungsweisen, die sie 
nacheinander annehmen und ihnen jeweils ihre kon­
krete Form verleihen. Mit der Hypostase dieser objek­
tiven Totalitäten, die für sich den Titel Sein beanspru­
chen, vollzieht sich eine einmalige Umkehrung in der 
Ordnung der Dinge: Nicht weil es lebendige Individuen 
gibt, gibt es eine Geschichte, sondern weil es eine Ge­
schichte gibt, existieren diese Individuen in Abhängig­
keit vom geschichtlichen Rhythmus, das heißt in Ab­
hängigkeit vom Charakter einer jeden geschichtlichen 
"Epoche", und die Individuen sind so, was sie unaus­
weichlich sind; sie tun, was sie tun, und denken, was sie 
denken. Nicht das lebendige Individuum produziert 
durch seine lebendige Arbeit das Kapital und dessen 
Haupteigenschaft, den Mehrwert; es ist vielmehr im 
Gegenteil die Struktur des kapitalistischen Systems, das 
sich selbst entwickelt und aus sich selbst heraus wächst, 
und zwar gemäß einer Illusion, die von Marx unaufhör­
lich als falsch kritisiert wurde. Nicht weil es Individuen 
gibt, die das Land bestellen, gibt es eine Klasse der 
Landleute, sondern weil es eine Klasse von Landleuten 
gibt, gibt es Individuen, die das Land bestellen usw.7 
Zugleich mit dem Leben werden die Grunderscheinun­
gen der Kultur an ihrer Wurzel getroffen. Die Religion

7 Außer in seiner umfangreichen Marxstudie von 1976 (Neuaufl. 
1991) analysiert M. Henry auch die politischen Auswirkungen des 
doktrinären Marxismus in seinem jüngeren Werk: Du communis- 
me ou capitalisme. Theorie d’une catastrophe, Paris: Jacob 1990 
(Anm. d. Übers.).

264

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird ganz einfach beseitigt; die Ästhetik auf ein soziales 
Phänomen reduziert. Der Zugang zu einem Kunstwerk 
- welcher Gattung auch immer: Literatur, Malerei, Ar­
chitektur - erfolgt mithin nicht auf spezifische Weise, 
um im Kunstwerk zu sehen, wie mit einer Wahrneh­
mung neuer Formen die Steigerung der Sinnlichkeit 
möglich ist, sondern da dessen ästhetischer Charakter 
nicht mehr in Betracht gezogen wird, handelt es sich 
darum, seine Erscheinung von einer gewissen Anzahl 
historischer, sozialer, ökonomischer und linguistischer, 
auf jeden Fall objektiver Gegebenheiten aus zu erklä­
ren. Was die Ethik betrifft, so ist deren Situation noch 
eigenartiger. Ein reiner Objektivismus entzieht der Mo­
ralität jeden angebbaren Sitz, denn allein das Leben 
kann moralisch oder unmoralisch sein. Man erkennt 
dies recht gut, wenn man zum Beispiel eine "wissen­
schaftliche" Soziologie betrachtet. Sie erklärt Morde, 
Diebstähle und Vergewaltigungen durch deren gesell­
schaftliche Bedingungen, indem sie in diesen Phäno­
menen - und sei es, um sie unterscheiden zu können - 
den Schatten des transzendentalen Lebens zurückbe­
hält, dem der Akt des Tötens, der Akt des Stehlens, der 
Akt des Vergewaltigens zugehören. Aber weil eine solche 
Soziologie zugleich diese auf ihren Schatten reduzierte 
Subjektivität ausradiert, enthält sie sich jeder werthaf­
ten Phänomenannäherung und schaltet sie darüber 
hinaus so gar aus. Insoweit der Diebstahl und der Mord 
sich soziologisch durch ihre objektiven Bedingungen 
erklären, sind weder Dieb noch Mörder verantwortlich. 
Sie existieren nicht mehr auf der Ebene der Ethik; der eine 
wie der andere haben auf gehört, Menschen zu sein.

p. 161

265

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 162

Ganz sicher schließt der Marxismus nicht jede Moral 
aus, sondern läßt sie zumindest in Gestalt der politi­
schen Aktion fortbestehen. Diese hat ihre eigene Be­
rechtigung, aber sobald sie danach strebt, das ethische 
Interesse in sich aufgehen zu lassen, stellt sie eine beun­
ruhigende Analogie zum Galileischen Projekt dar. 
Denn wenn als wahrhaft Seiende nur die Geschichte, 
die Gesellschaft und ihre Selbstbewegung anerkannt 
werden sollen, dann gibt es für das Individuum kein an­
deres Heil, als sich in diese - es beherrschenden - 
Totalitäten aufzulösen, sich selbst in ihnen zu überstei­
gen, um mit ihnen und ihrem Geschick zusammenzu­
fallen. Nur ist jedes Leben von seinem Wesen her indi­
viduell - sowie jede Furcht, jedes Verlangen, jede 
Freude, jede Liebe. Das Übersteigen der Individualität 
ist nicht die "Aufhebung”8, die sie bewahrt und umge­
staltet; es ist ihre Unterdrückung. Oder da diese Un­
terdrückung vielmehr unmöglich ist, insofern die Ipsei- 
tät des Lebens dessen Wesen kosubstantiell ist und es 
definiert, bedeutet die Selbstverneinung des Individu­
ums die Selbstverneinung des Lebens selbst. Damit holt 
die politische intentio in ihrer radikalen Bedeutung das 
Galileische Projekt ein und wiederholt dessen Absurdi­
tät. Die Selbstverneinung des Lebens ist allerdings nur 
das Wollen des Lebens, vor sich zu fliehen. So ist es 

Q
Dieser Hegelsche Begriff deutsch im Original. - Zur eingehen­

den Hegeldiskussion vgl. M. Henry, L’essence de la manifestation 
II, Paris: P.U.F. 1963 (Neuaufl. 1990), 863-906 (§ 71-77). Außer­
dem: Marx I: Une philosophie de la röalitö, Paris: Gallimard 1976 
(Neuaufl. 1991), worin der Vergleich zwischen Marx und Hegel 
konstant durchgeführt wird (Anm. d. Übers.).

266

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Zufall, wenn die Epoche, in der wir leben, zugleich 
den Triumph der Wissenschaft wie der Politik zutage 
treten läßt. Hinter dem Abweis des “Subjektiven", in 
der Suche und in der Forderung nach einer absoluten 
Objektivität, verbirgt sich dasselbe Leid, dieselbe ge­
heime Unzufriedenheit des Individuums, aus der diese 
Suche und Forderung hervorgehen und worauf sie 
zurückverweisen.
Der Widerspruch des objektivistischen Projekts, inso­
weit es aus der Subjektivität hervorgeht, die es auszulö­
schen strebt, findet seinen komplexesten Ausdruck in 
der zweiten großen Ideologie, die das 20. Jahrhundert 
beherrscht: im Freudianismus. Was diesen in der Tat 
kennzeichnet, ist einerseits die entscheidende Behaup­
tung, wonach der Grund der Psyche der Objektivität 
entgeht und nicht auf diese zurückgeführt werden kann. 
Auf der Tatsachenebene ist damit zumindest die radi­
kale Immanenz der absoluten Subjektivität in ihrer on­
tologischen Heterogenität zur Welt der Repräsentation 
anerkannt sowie zu allen, was sich im Außen irgendei­
ner Äußerlichkeit darbietet. Andererseits wird aber das 
szientistische Vorurteil aufrechterhalten, welches be­
sagt, daß nichts anderes als das Objektive oder objektiv 
Bestimmbare existiert. Das psychisch Unbewußte, das 
letztlich als Affekt anerkannt wird, ist weiterhin nur der 
Repräsentant eines bioenergetischen Prozesses, mithin 
eine naturale Realität. Dieses intentionale Meinen, das 
in der Repräsentation gefangen bleibt, wiederholt sich 
auf der Therapieebene und bedingt diese solange, wie 
sie dem alleinigen Schema der Bewußtwerdung ge­
horcht. Eine derartige Teleologie leitet das Denken p. 163

267

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Abendlandes und dient der Psychoanalyse wie der 
Wissenschaft und klassischen Philosophie als Gemein­
platz.
Dieser Teleologie des Lichts widerspricht allerdings die 
Setzung eines ursprünglich Unbewußten, das sich ihr 
niemals unterwirft und ein Name für das Leben ist. Die 
psychoanalytische Praxis hört folglich nicht auf, den 
Primat des Nicht-Repräsentierbaren zu verifizieren, der 
die Repräsentation und beispielsweise die Bewußtwer- 
dung bestimmt. Die Arbeit der analytischen Kur ordnet 
beständig den kognitiven Fortschritt dem Affektschick­
sal unter, und indem die Beziehung zwischen Analyti­
ker und Analysand die wahre Natur jeder konkreten In­
tersubjektivität offenbart, situiert sich diese Beziehung 
oder verläuft vielmehr als ein Aufeinanderprallen von 
Kräften, die in sich selbst eingetaucht und eine jede 
ihrem eigenen Pathos preisgegeben sind. Dadurch 
trennt sich die Psychoanalyse von den Humanwissen­
schaften und widersteht der Galileischen Reduktion, 
insbesondere ihrer linguistischen Reduktion; und zwar 
insofern sie - selbst inmitten der Verwüstung der 
Menschheit durch das objektivistische Wissen und des­
sen übermäßige Ansprüche - das unbesiegbare Recht 
des Lebens behauptet und aufrechterhält, auch wenn es 
unwissentlich geschieht.9
Schwerwiegender jedoch als die Ausscheidung des Le­
bens durch das Galileische Unternehmen wie durch die

9 Für eine ausführlichere Analyse dieser Sichtweise vgl. M. Henry, 
Phänomenologie und Psychoanalyse, in: Ders., Radikale Lebens­
phänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phänomenologie, Frei- 
burg/München 1992,187-212 (Anm. d. Übers.).

268

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zahlreichen Wissenschaften, in denen es sich vermehrt 
und zersplittert, erscheinen dessen Folgen auf der 
Ebene des Lebens sowie für dieses selbst. Soweit wie 
überhaupt nur möglich von der Thematik des objektivi­
stischen Wissens sowie von der Gesamtheit der techni­
schen Verfahren und Verhaltensweisen ausgeschaltet, 
die dieses Wissen hervorbringt, besteht das Leben 
nichtsdestoweniger da fort, wo es ist und in seinem 
Vollzug nicht aufhört. Nur ist es so, daß diese Vollzugs­
weisen nicht mehr dem allgemeinen Projekt einer Kul­
tur integriert sind, die sie selbst zum Ziel nimmt. Viel­
mehr sind diese Vollzugsweisen sich selbst überlassen, 
jeder stimulierenden Anregung und jeder erworbenen 
Kenntnis beraubt, so daß sie über kein großes Modell 
mehr verfügen, dem sie sich in ihrem Wollen anglei­
chen könnten, um dessen lebendige und größer gewor­
dene Replik zu sein. Solche kulturell nicht integrierten 
Weisen der Lebensrealisierung bilden sich dann auf 
einfache und rohe Formen zurück, die immer ärmer, 
stereotyper und vulgärer werden, wenn sie sich nicht so­
gar in das monströse Wollen der Selbstverneinung und 
der Selbstzerstörung verkehren. Was jetzt nicht mehr 
stillschweigend übergangen werden kann, sind daher 
die Praktiken der Barbarei.

p. 164

269

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227 - am 24.01.2026, 22:25:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

