5. Die Ideologien der Barbarei

Unter diesem Titel "Ideologien der Barbarei" sind folg-
lich alle Gedankengebdude zu verstehen, die als das
Wissen des "realen” und "wahren" Seins gelebt werden
und sich als solches erfahren. Da diese sich ausschlieB3-
lich um das objektive Sein sorgen, das heit um das,
was von seiten ihrer Verfahrensweise vor sie gebracht
werden kann und muB, abstrahieren sie zugleich vom
Leben, das allerdings als absolute Subjektivitdt das ein-
zig reale und wahre Sein des transzendentalen Indivi-
duums bildet, welches wir sind. Solche Gedankenge-
bidude setzen sich nicht nur als Wissenschaften, sondern
sie teilen sich als die einzig moglichen Wissenschaften
in zwei Gruppen auf: die einen thematisieren die Natur,
die anderen erheben den Anspruch, vom Menschen zu
sprechen.

Was erstere - die Naturwissenschaften - betrifft, so ist
ihre Berechtigung schon weniger unbestreitbar, wie es
scheint, sofern gilt, daB das Objekt, das sie sich geben,
bereits eine reduzierte Natur ist, nimlich die Galilei-
sche Natur der Menschen unserer Zeit. Im {brigen ist
es genau diese Natur, die es erlaubt, sowohl diese Men-
schen wie diese Zeit zu definieren. Trotz der Griinfla-
chen, die man in einer solchen Natur zu schiitzen vor-
gibt, ist sie weder griin noch blau; sie ist nicht rosa bei
aufgehender Sonne und auch nicht verddet bei herein-

227

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 131

p- 132


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

brechender Nacht. In dieser Natur eilen die Biche
nicht iiber die Steine dahin, welche im Licht nicht gléin-
zen. Der Himmel ist niemals bedrohlich und der Flu
nicht heiter, weil es in ihr weder Platz fiir die Farben
noch fiir das leuchtende Licht gibt - und auch nicht fiir
die Heiterkeit oder fiir die Bedrohung. Denn was in
sich Farben, Bedrohungen und Freuden beherbergt
und sie moéglich macht, ndmlich in und durch seine
Selbstaffektion, das wurde aus der Natur ausgeschlos-
sen und existiert eben nicht mehr in ihr. Es existiert nir-
gendwo mehr, es sei denn als jene vorausliegende Di-
mension von Tauschungen, die wir tatsachlich sind und
Subjektivitdt genannt wird, aber - wie beschlossen -
nicht mehr in Betracht gezogen wird. Und die Men-
schen, die auf diese Tduschung reduziert wurden und es
akzeptieren, nichts anderes als sie zu sein, beziehen sich
nicht mehr auf die Natur als auf einen Teil ihrer selbst:
als auf das Kalte und Warme, das Harte und Weiche,
das Schéadliche und Giinstige, als auf eine Nahrung und
einen Trank, das hei3t auf die Lebenswelt oder die
erdeinverleiblichte Natur. Noch weniger halten sie
diese dafiir, was sie ist, ndmlich wovon sie selbst als
Sinnlichkeit und Erdeinverleiblichende die transzen-
dentale Bedingung bilden. Vielmehr sind sie in dieser
Natur nur die Folgeerscheinungen: Folgeerscheinungen
der Natur, die auf materielle Korrelate reduziert
wurde, wie sie die Idealisierungen der mathematischen
Physik voraussetzen.

Hier stellt sich uns eine zweite Gruppe von Wissen-
schaften gegeniiber, die den Menschen selbst und jene
Phédnomene im Augen haben, die grundsétzlich an ihn

228

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gekniipft sind. Sie werden von diesen Wissenschaften
nach ihrer Thematik spezifiziert und ausdifferenziert,
wodurch jene Objekte entstehen, die historisch, 6ko-
nomisch, juristisch usw. genannt werden. Was letztere
im Gegensatz zu den bloBen Naturphdnomenen cha-
rakterisiert, besteht darin, daB sie trotz dieser themati-
schen Ausdifferenzierung nicht unabhéngig von einer
Humanitas und deren wesenhaften Verhaltensweisen
definiert oder begriffen werden kénnen. Handelt es
sich bei diesem Aufblilhen der Humanwissenschaften
nicht um das charakteristische Merkmal der modernen
Kultur?

Nun bildete allerdings der Mensch schon immer das
Hauptthema seiner eigenen Reflexion und damit ein
systematisches und besténdiges Untersuchungsobjekt.
Kann der plétzliche Durchbruch der Humanwissen-
schaften im 20. Jahrhundert und ihre auferordentliche
Entwicklung etwas anderes wie folgt zeigen? Der Be-
riicksichtigung des menschlichen Lebens, das heiflt der
mehr oder weniger undeutlich als transzendentaler
Subjektivitdt und letztlich als das absolute Leben dieser
Subjektivitdt interpretierten und teilweise wahrge-
nommenen Subjektivitdt, substituiert sich das aus-
driickliche Projekt, vom Menschen eine wissenschaftli-
che Erkenntnis zu erlangen. Diese ist mit anderen Wor-
ten in einem doppelten Sinne als objektiv zu verstehen,
wie zuvor erkannt wurde, so daf3 das Meinen dieser
Objektivitdt das AuBerspielsetzen der Subjektivitit
beinhaltet, die das Wesen des Menschen definiert. Im
Fall der Naturwissenschaften schien dieser dem subjek-
tiven Leben gegebene Abschied mit den Anforderun-

229

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p- 133


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 134

gen des untersuchten Objekts iibereinzustimmen, inso-
fern es als die Natur mit dem Natursein verschmolzen
war, das heit mit dem, was sich weder empfindet noch
sich selbst erfdhrt. Im Fall der Humanwissenschaften
hingegen bedeutet das AuBerspielsetzen der Subjektivi-
tdt nicht weniger als den AusschluB dessen, was im
Menschen sein eigenes Wesen bildet. Die einmal mehr
mit der Galileischen intentio identifizierte wissenschaft-
liche intentio hat also hinsichtlich dieser zuletzt genann-
ten Wissenschaften das Verschwinden ihres Objekts zur
unmittelbaren Folge.

So ist es moglich, a priori die Merkmale zu verstehen,
die die Humanwissenschaften seit ihrem Auftreten in
der modernen Kultur bieten. Das hauptsachliche dieser
Merkmale besteht folglich durch das Ausloschen der
Subjektivitdt darin, diesen Disziplinen ihren spezifi-
schen Gehalt zu entziehen. RechtméBig jedoch defi-
niert sich jede Forschung durch ihr Objekt, von dem sie
als dessen Folge abhéngt. Sie beinhaltet in erster Linie
das Hervortreten dieses Objekts an sich, sein vorheriges
Versetztwerden in die Bedingung eines Phdnomens,
und in zweiter Linie seine Beriicksichtigung durch eine
Wissenschaft, die in und durch diesen Thematisierungs-
akt aus ihm gerade ihr "Objekt" macht. Gewil3 tritt zwi-
schen dem anfénglichen Phédnomen und dem themati-
sierten Objekt der Wissenschaft ein Unterschied auf;,
und dieser Unterschied wird durch die Gesamtheit der
Voraussetzungen und Entscheidungen gebildet, die
diese Wissenschaft definieren. Zum Beispiel hat die
Galileische Wissenschaft die Wahl getroffen, die sub-
jektiven Natureigenschaften aus ihrer Forschung auszu-

230

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBen, um von ihnen nur ihre geometrisierbaren
Formen zuriickzubehalten, die sich allein fiir eine
ideale und somit "objektive" Bestimmung anbieten. Wir
haben zu verstehen gegeben, was die Ausklammerung
des Fiir-die-Subjektivitét-Gegebenseins der Natur, des
sinnlichen und erdeinverleiblichten Seins sowie letztlich
der Subjektivitdt selbst bedeutet, worin die Natur in-
dessen ihr urspriingliches und wahres Sein als die
Selbstaffektion ihrer Ek-stase findet. Wenigstens lie
diese Aufhebung der Subjektivitdt die geometrischen
Formen in ihrer scheinbaren Autonomie noch beste-
hen, und zwar als Formen der Naturdinge selbst, so daf3
die Physik und die Wissenschaften, die mit dieser Natur
verkniipft sind, diese Hauptreferenz auf eine abstrakte
Natur bewahren, die sie fiir die reale Natur halten. Was
kann jedoch im Fall der Humanwissenschaften diese ra-
dikale Ausscheidung der Subjektivitit als Referenz
oder mdgliches Thema noch weiter bestehen lassen?

In einer Hinsicht: nichts. Deshalb sagen wir zunéchst,
daB diese Wissenschaften ohne Objekt sind. Wenn jede
Forschung ein Objekt im Sinne eines Themas beinhal-
tet, so gibt die Objektabwesenheit der Forschung einen
sehr partikuldren Stil, der genau derjenige ist, den die
Humanwissenschaften heute bieten. Sie fragmentieren
sich in der Tat in auswuchernde Forschungen, die durch
kein einheitliches Ziel oder Thema mehr miteinander
verbunden sind. Sie entwickeln sich nicht mehr nach
einer Hierarchie, die von diesem Thema gewollt ist,
sondern sie sind selbsténdig, da sie jeweils als Leitfaden
ihres Vorgehens nur die erreichten Ergebnisse haben
sowie die Moglichkeit, davon weitere zu erwerben, und

231

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p- 135


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 136

zwar durch den Gebrauch von tibernommenen Metho-
den, die dann einfach einem Versuch ausgesetzt wer-
den. Zur thematischen Leere, die die Wahrheit die-
ser wuchernden Entwicklung bildet, kommt auf der
Ebene der Methode dieselbe UngewiBheit und Anar-
chie hinzu.

Ebenso wie eine Wissenschaft, und weil sie letztlich
mit ihr zusammenfillt, definiert sich in der Tat auch
jede Methode von einem Objekt aus, dessen Aufwei-
sung sie beabsichtigt. Die Weise, wie das Objekt einer
Wissenschaft die Behandlungsart vorschreibt, die
ihm angemessenerweise zukommt, ist urspriinglich die
Weise seines Hervortretens. Ausgearbeitetere, "ge-
nauere" Methoden, die meistens besser restriktive Me-
thoden genannt werden sollten, werden angewandt,
wenn sich die Forschung tatsichlich unfiahig erweist, an-
gemessen auf die Gegebenheitsweise des Objekts zu
antworten. An dieser Stelle taucht die Entscheidung
auf, von der wir sprachen, ndmlich die Abstraktion,
durch die eine Wissenschaft - unter Verzicht auf ihre
Angleichung an die volle Konkretion des Objekts und
zunédchst an die seiner Gegebenheitsweise - sich so
definiert, daB sie als methodologisches Axiom sich
zum Ziel setzt, nur das von diesem Objekt oder "Gege-
benen" zuriickzubehalten, zu dessen Behandlung sie die
Mittel zu haben glaubt. Im Fall der Galileischen Wis-
senschaft handelt es sich um die idealisierten Formen
der Natur. Was diesen Wissenschaften wenigstens
bleibt, die sich innerhalb einer solchen Entscheidung
bewegen, sind diese Formen, wie wir sagten, und kor-
relativ dazu die Modalitdten ihrer angemessenen Auf-

232

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fassung, ndmlich die Mathematik selbst, die genau ihre
Methode bildet.

Aber die Humanwissenschaften, die keinerlei eigenes
Objekt mehr haben, besitzen auch nichts mehr, wonach
sie sich richten konnten. Dieses "Nichts" wird ihnen
von ihrer unumgénglichen Annédherungsweise an eine
Realitét vorgeschrieben, die eben - zumindest in ihren
Augen - nicht mehr existiert. Von diesem Augenblick
an entspricht die methodologische Unbestimmtheit
dem Mangel an Referenz dieser Wissenschaften oder
besser gesagt ihrer ontologischen Leere und hat in
ihnen die Einfiihrung der Methoden zur Folge, die die
Naturwissenschaften definieren. Und dies geschieht fast
unausweichlich, wenn gilt, daB diese Wissenschaften
sich nicht zu fragen haben, welches die passende Be-
handlungsart fiir eine Realitit wie das Leben wire, da
sie die dem Menschen innewohnende Subjektivitit ver-
kennen.

Insoweit eine Methode sich von dem Objekt aus zu de-
finieren hat, auf das sie angewandt wird, beruht ihre
Rechtfertigung auf der Tatsache, daB die Realitét letzt-
lich nicht von der Anndherungsweise an sie abtrennbar
ist, da die Realitét in ihrem Ursprungswesen nichts an-
deres als diese Anndherungsweise ist, ob es sich nun
dabei um die Realitdt der Natur oder des Menschen
handelt. So lenkt die Anschauung notwendigerweise
jede Relation auf die Natur hin, selbst wenn in dieser
Anschauung von den Gehalten der Sinnlichkeit abstra-
hiert wird, um nur ihre reinen Formen zuriickzubehal-
ten. Auf analoge Weise miiite auch die Relation zum
Menschen von der Art geleitet sein, wie der Mensch an-

233

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 137

fanglich in der Phdnomenalitdt hervortritt und sich
uns gibt, das heiBt er sich selbst, und zwar durch
das Wesen der absoluten Subjektivitdt als das Leben.
Wenn letzteres jedoch auBer Spiel gesetzt wurde und
die urspriingliche Zugangsweise zum Menschen nir-
gendwo mehr angezeigt oder vorentworfen ist, dann
haben die Naturwissenschaften in der Tat, da sie
von ihrer Verwurzelung im Sein abgetrennt und je-
der Methode frei sind, eine solche nur noch anderswo
zu suchen. Alle Methoden der Naturwissenschaften
bieten sich ihnen auf einmal an, und es gibt keine
anderen. Dies ist der Grund, weshalb die Human-
wissenschaften nach dem Bild der Naturwissenschaf-
ten vorgehen und deren Handlungsweisen nachah-
men.

Sowie zugleich deren Objekte. Denn wenn es nicht
mehr die Realitét ist, die die Anndherungsweise an sie
vorschreibt und diese definiert, so bleibt ihr Verhiltnis
umzukehren: Objekte sind durch die Methode zu defi-
nieren und neue Objekte als die Punkte moglicher An-
wendung all dieser iibernommenen Methoden zu schaf-
fen. So wird das Objekt "6ffentliche Meinung" durch die
Erzeugung von Umfragen geschaffen, das heit durch
die Anwendung eines mathematischen und statistischen
Schemas auf etwas, das sich nur in diesem zeigt.
Mithin die genannte "Meinung" nicht in einer all-
gemeinen und ungenauen Form, sondern im Gegenteil
als ein Gedankenmuster, dessen Verstindnis vom
Erhebungsgehalt aus "Frage-Antwort" begrenzt ist und
in seinem Umfang Gegenstand einer streng berech-
neten Auszdhlung ist. Diese "Gedanken" hat es na-

234

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tirlich niemals in irgendeinem Denken gegeben, son-
dern nurin jenem Raster, und aus diesem Grund
hat auch dessen Auszdhlung, so detailliert sie sein
mag, keinerlei Bedeutung, es sei denn, das "Objekt"
einer neuen Wissenschaft zu bilden, ndmlich der Poli-
tologie.

Bis wohin kann heute der Mangel an Referenz bzw. die
ontologische Diirftigkeit der Humanwissenschaften ge-
hen? So unbedeutend, willkiirlich gewéhlt und "ab-
strakt" das Objekt auch sein mag, das der mathemati-
schen Behandlung unterworfen wird, muf3 es nicht den-
noch wenigstens in sich die Spur oder den Schatten des
Lebens tragen, wenn die Wissenschaft - deren Objekt
es ist - noch irgendeinen Bezug zum Menschen und sei-
ner Humanitas bewahren soll? Sind die transzendenta-
len Kategorien, die dem Leben zugehéren und in ihm
die Fiille ihres Gehalts schopfen, nicht iiberall anwe-
send und wirksam, wo sich unter dem objektivsten aller
Phianomene so etwas wie der "Mensch", wie eine
menschliche Verhaltensweise oder eine menschliche
Bedeutung verbirgt? Ist daher nicht der Augenblick ge-
kommen, genauer iiber den Ausdruck "objektiv" oder
"Objektivitdt" nachzudenken, der sicherlich urspriing-
lich das Naturding zugleich mit seiner Bedingung be-
zeichnet, aber schlieBlich in sich etwas ganz anderes
einschlieBt, ndmlich gerade das Leben und dessen
Selbstaffektion?

DaB diese sich unabhéngig von der Ek-stase und zeit-
lich vor ihr vollzieht sowie niemals von letzterer konsti-
tuiert wird, verhindert nicht ihre mdgliche Reprdisenta-
tion in einer Welt, und zwar auf solche Weise, wie wir

235

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 138


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 139

gesagt haben,! daB nimlich die Vor- wie Darstellung
nur eine bloBe Vergegenwirtigung (représentation) ist
und uns keinen Zugang zum realen und lebendigen
Sein des Lebens gibt, das allein einen solchen Zugang
als Zugang zu sich selbst und als ein Sich festlegt. Viel-
mehr erlaubt die Reprdsentation nur einen Zugang zu
etwas, das anstelle des Lebens gilt, es bedeutet und "re-
prasentiert”, so wie Peters Foto Peter représentiert,
wenn er nicht da ist. Worin besteht nun diese Repra-
sentation des Lebens? Sie ist eine Objektivierung, die
Selbstobjektivierung des Lebens, aber nicht im Sinne
einer realen Objektivierung, so als wére es das Leben
selbst, das in die Objektivitét eintréte und sich somit vor
sich selbst bréachte, das heif3t sich in und durch die Ob-
jektivitat sich selbst gibe. Die Selbstobjektivierung des
Lebens ist eher irreell in dem Sinne, da3 das ins "Vor"
Gesetzte und Gebrachte niemals das Leben selbst ist,
das sich nur in sich selbst affiziert, sondern dessen leere
Reprisentation, eine Bedeutung: die Bedeutung, das
Leben oder Teil des Lebens zu sein.

Die phanomenologische Prisentation des Lebendigen
in einem intentionalen Korrelat, mithin von etwas, das
in sich das Wesen des Lebens enthilt, ist nur das Fas-
sen eines transzendenten Wesens des Lebens, das sich
nicht mit seinem urspriinglich lebendigen Wesen deckt,
nidmlich mit der phdnomenologischen Aktualitdt seiner
Selbstaffektion, die vom transzendenten Wesen blof3
vorausgesetzt wird. Jede Bedeutung, die das Leben
meint oder sich auf irgendeine Weise darauf bezieht,

! vgl. schon Kap. 2, Anm. 4 (Anm. d. Ubers.).

236

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konstituiert sich mittels einer Entlehnung; sie ist ein auf
das transzendentale Leben ausgestellter Wechsel und
beinhaltet es als Voraussetzung. Eine solche "Entleh-
nung" ist nichts anderes als die Selbstobjektivierung des
Lebens in Gestalt einer irreellen Bedeutung.

So irreell die Représentation des Lebens auch sein
mag, sie erfiillt nicht weniger die Totalitdt der Welt der
Reprisentation und bestimmt sie von Grund auf. Be-
reits das Naturding ist in dieser Welt nicht von der Be-
deutung "Leben" abtrennbar. In seiner Zugehdrigkeit
zur Natur ist das Naturding nur als sinnliches oder
erdeinverleiblichtes. Aber die sinnliche Qualitit ist die
erste Lebensobjektivierung als dessen irreelle Objekti-
vierung. Denn jede sinnliche und gleicherweise affek-
tive oder werthafte Eigenschaft der Dinge ist somit nur
die ekstatische Projektion davon, was inmitten dieser
Projektion und ohne ihre Berticksichtigung seinen eige-
nen ontologischen Sitz bewahrt, indem es dort ver-
bleibt, wo jede Empfindung, jede Affektion und jeder
Wert in seiner grundsétzlichen Moglichkeit verbleibt.
Aber die Welt ist vor allem die Welt der Menschen.
Das in dieser Welt gelegene Objekt ist nicht zunéchst
das Naturding, sondern das menschliche Objekt, anders
gesagt die Gesamtheit der linguistischen, psychologi-
schen, sozialen, politischen Phdnomene usw. Diese fin-
den nicht nur das Prinzip ihrer Konstitution in einer
transzendentalen Subjektivitdit und formen nicht nur
ihre Kategorien nach den Kategorien dieser Subjektivi-
tiat, sondern sie entlehnen ihr zusétzlich ihre konkreten
Kerne, da diese Phinomene in ihren materialen und
formalen Elementen nichts anderes als die Objektivie-

237

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 140


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung dieser Subjektivitit, das heilt eine Objektivierung
des Lebens sind, von dem letztere alles innehat und
dem sie alles verdankt. Folglich sind es diese Phéno-
mene, die das Objekt der Humanwissenschaften bil-
den und diesen von vornherein eine grundsétzliche wie
begriindende Referenz verleihen, und zwar genau da-
fiir, wovon diese Humanwissenschaften in ihrer Anpas-
sung an das Galileische Projekt angeblich abstrahieren
wollen.

Betrachten wir zum Beispiel die Geschichte. Sie spielt
sich in der Natur ab, aber in einer Ursprungsnatur, das
heiBt in einer wesenhaft sinnlich, erdeinverleiblicht und
werthaft bestimmten Natur: die Natur der Tage und
Nachte, der Saaten und Ernten, der Viehherden, des
Holzes des Waldes usw. Das Objekt der Geschichte ist
der Mensch in seinem Bezug zu dieser ungalileischen
Natur, mithin in seinem geschichtlichen Bezug. Die Ge-
schichtlichkeit dieses Bezugs, die letztlich die Zeitlich-
keit der Welt selbst ist (eine Zeitlichkeit, in der die
Welt als Welt ankiinftig wird und sich verweltlicht), ist
eine transzendentale Kategorie, ohne die keine ge-
schichtliche Realitdt und infolgedessen keine Ge-
schichte moglich wire. In und durch diese Geschicht-
lichkeit, anders gesagt auf dem Grund der Zeit-Ekstase
in ihnen, beziehen sich die Menschen auf ihre Welt und
entwerfen sich auf die ihnen eigentiimlichen Aufgaben
und Ziele hin.

Der Gehalt der letzteren, die Substanz des gesellschaft-
lichen Tétigseins, begrenzt sich allerdings in keiner
Weise auf die Form dieses ek-statischen Weltbezugs
und erklart sich nicht durch ihn, sondern nur vom Le-

238

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben aus. In ihm, in der Subjektivitét seiner Bediirfnis-
se, wurzelt das Tétigsein, durch welches das Leben es
unternimmt, sie zu befriedigen, ohne daf} dieses Unter-
nehmen seiner freien Wahl iiberlassen wire, so wie es
auch nicht selbst gewéhlt hat, zu leben und die Aufga-
ben des Lebens auf sich zu nehmen. Die Gesetze der
Geschichte sind somit nichts anderes als die Gesetze
des Lebens. Die Zeitlichkeit selbst der Geschichte er-
schopft sich nicht in derjenigen der Welt, wobei darun-
ter das urspriingliche AuBerlichwerden der AuBerlich-
keit verstanden wird, worin jedesmal eine Welt ankiinf-
tig wird. Die geschichtliche Zeitlichkeit besteht letzt-
lich in der immanenten Zeitlichkeit des Lebens, das
heiBt in jener Umkehr des begehrenden Verlangens in
seine Befriedigung sowie des Leids in die Freude, wo-
bei diese Umkehr im Leben geschieht und durch es er-
moglicht wird. Die Historie als Wissenschaft unter-
hélt, ob sie es weil oder nicht, einen wesenhaften
Bezug zu diesem ontologischen Grund der urspriing-
lichen Geschichtlichkeit. Von diesem Grund hebt sie
ihre Phanomene ab und entlehnt ihnen deren Gesetze,
aber zunichst vor allem ihren eigenen Sinn, den Sinn
und die geheime Motivation ihrer gesamten Arbeit.
Denn was das Leben sucht, was es in der als einer
Grunddisziplin der Kultur verstandenen Historie will,
ist die Wiederzusammenfiihrung mit sich selbst iiber
den Abstand von Welt und Zeit hinaus: in der Ge-
schichte jener, die vor der Historie gekommen sind,
sein eigenes Wesen zu lesen, mithin seine eigene Ge-
schichte, insoweit sie von diesem Wesen gewollt und
vorgeschrieben ist.

239

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 141


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 142

Der Objektivismus des Galileischen Projekts ist also
nur eine Illusion, wenn er zu dem der Humanwissen-
schaften wird. Diese Illusion bildet sich und zerfallt wie
folgt: Welches auch immer die Natur der Phdnomene
sei, die die Humanwissenschaften untersuchen, sowie
die Weise, wie sie dies tun - sie unterhalten einen un-
umgénglichen Bezug zu dem, wodurch die Menschen
Menschen sind, ndmlich einen Bezug zur Leiblichkeit,
Geschichtlichkeit, Gesellschaftlichkeit, Seelenhaftig-
keit. Dies alles sind insgesamt transzendentale Katego-
rien, die ihre Definition im Wesen des Lebens haben.
Es sind dessen eigene Kategorien, die Grundmodalita-
ten, wonach sich das Leben als die Erfahrung der Welt
und seiner selbst vollzieht. Wie kann ein solcher Grund
- verstanden als Abgrund einer radikalen Subjektivitét -
eine Grundlage fiir die objektive Behandlung menschli-
cher Phinomene und zunéchst fiir deren eigene Objek-
tivitdt sein? Wie kann das sich grundsitzlich dem Licht
der Ek-stase Entziehende im Gegenteil in es eintreten
und sich darin als Ob-jekt dar-bieten?

Durch das Werk jenes Objektivierungsprozesses, der
die Selbstobjektivierung des Lebens ist, und zwar als
seine zeitlose Wirkung. Denn es objektiviert sich das
transzendentale Leben selbst, indem es jedem "mensch-
lichen" Phidnomen seinen konkreten Kern liefert sowie
den Menschen selbst, das empirische Individuum. Eine
solché Objektivierung ist vielleicht nicht ohne eine na-
tiirliche Bestimmung denkbar, die ihr als Stiitzpunkt
dient, wie ihn der natiirliche Leib darstellt. Aber die
Objektivierung erklart sich keineswegs durch letzteren
und 148t sich nicht darauf reduzieren. Die Objektivie-

240

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung ist nicht nur ein subjektiver ProzeB, ndmlich die
Subjektivitat selbst in ihrer ekstatischen Struktur, son-
dern das so Ankiinftigwerdende im AuBen der Ek-sta-
se, das heiBt der "menschliche" Gehalt des menschli-
chen Phianomens, ist in der Gestalt einer bloBen Repra-
sentation und folglich seines irreellen Duplikats dieses
transzendentale Leben selbst.

Unabhingig von dieser Objektivierung und auf ein na-
turales Element, auf ein Seiendes reduziert, das der
subjektiven Féhigkeit zu empfinden und zu erfahren
ermangelt, ist ein solcher Gehalt nur eine abstrakte
GroBe. Er ist nichts, was einem lebendigen Leib gleicht,
das heif3t, was grundsétzlich das Vermdgen in sich tragt,
die Welt zu empfinden und sich auf sie zu beziehen,
sowie vor allem zundchst jenes Vermdgen nicht besitzt,
sich selbst zu empfinden und zu erfahren. Denn das
Auge beispielsweise sieht nicht, sondern nur die Seele.
Die Hand als naturale wie an und fiir sich "objektive"
Bestimmung empfindet und beriihrt nichts, ebenso wie
das Ohr nicht hort. Wenn sich die Hand als Teil des
objektiven Leibes dem Festen zuwendet, um es zu be-
rithren und zu betasten, und wenn das Auge sieht und
das Ohr hort, so geschieht dies nur in dem MaBe, wie
sie sich dabei jeweils als die Objektivierung der tran-
szendentalen Vermdgen des Bewegens und Empfin-
dens, des Sehens, Horens und Beriihrens darbieten, die
das subjektive Sein des Ursprungsleibes definieren, der
wir sind. Hand, Auge und Ohr tragen bei dieser Objek-
tivierung als ebenso viele leere Bedeutungen, die dem
naturalen Leib apprésentiert werden und aus ihm einen
menschlichen Leib machen, die irreellen Reprisenta-

241

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 143


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tionen eines jeden der zuvor genannten transzenden-
talen Vermogen in sich, deren Replik sie jeweils in der
Objektivitit sind.

Der objektive Leib, das empirische Individuum sind so-
mit das Produkt einer zweifachen Objektivierung: zum
einen der des subjektiven Leibes als der Gesamtheit
unserer Vermdgen zu empfinden, das heit auf tran-
szendentale Weise einer Welt zuzugehoren; zum ande-
ren der Objektivierung des Ur-Leibes vor allem als der
vorausliegenden Mdglichkeit dieses subjektiven Leibes,
in sich zu sein, das heift das ankiinftigwerdende Zu-
sich-kommen eines jeden dieser Vermdgen zu sein,
durch die er selbst in die Welt gelangt. Mit anderen
Worten noch, ist der Ur-Leib also das Sich-selbst-emp-
finden und Sich-selbst-erfahren des absoluten Lebens.?
Die Tatsache des Menschlichen, die einfachste histori-
sche Tatsache, ist weder verstdndlich noch mdglich,
wenn sie nicht ein menschliches Individuum betrifft und
wenn sie nicht selbst das Produkt dieser zweifachen
Objektivierung ist, die aus der Geschichte die Ge-
schichte lebendiger Individuen macht. Es ist die Ge-
schichte der Vermégen, durch die sich die Individuen
auf eine Welt geméal der reichgestaltigen Vielzahl ihrer
Entwiirfe beziehen, zun4chst aber auf sich selbst im ur-
spriinglichen Werden von Hunger, Kélte und begehren-

2 Zur ausfishrlichen Unterscheidung von subjektivem und objekti-
vem Leib sowie von Ur-Leib (Archi-Corps) und Ursprungsleib
(Corps originel) vgl. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du
corps. Essai sur I'ontologie biranienne (1965), Paris: P.U.F. 1988;
La généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu, Paris:
P.UF. 1985, bes. das letzte Kap. iiber Potentialitit (Anm. d.
Ubers.).

242

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Verlangen, worin ihre Handlung ihren Anfang
nimmt. Genau innerhalb dieses urspriinglichen Wer-
dens 148t sich das dem Individuum eigene Wesen und
dessen Spiel erkennen, ndmlich die Steigerung, und
deshalb ist dieses Werden mit dem Werden der Kultur
identisch.

Trotz seines Objektivismus setzt das Galileische Projekt
unausweichlich in den Humanwissenschaften diese vor-
hergehende Gebung des empirischen Individuums und
damit die soeben angesprochene zweifache Objektivie-
rung voraus. Aber eine Wissenschaft 148t sich nicht
allein mit Empirischem machen. Der Objektivismus des
wissenschaftlichen Projekts beinhaltet die Festlegung
von Idealititen, worin sich das Gegebene einer mathe-
matischen Behandlung anbietet, die ihrerseits zu einem
diesmal nicht empirisch Gegebenen fiihrt. Dieses je-
doch ist in einem radikalen Sinne objektiv: im Sinne der
Idealitdt und der Allzeitlichkeit, so daB man auf ein
solch Gegebenes so oft zuriickkommen kann, wie man
nur mdchte. Auf der Basis dieser Idealititen ist es mog-
lich, Gesetze sowie Korrelationen zu errichten, die den-
selben Charakter absoluter Objektivitdt bieten. Eine
wissenschaftliche Theorie des Menschen wird daher die
Gesamtheit dieser Korrelationen und Regelungen im
Sinne einer kohédrenten und systematischen Totalitét
sein.

Handelt es sich zum Beispiel um Selbstmorde, so kann
man sie zidhlen. Der bloBen Anhadufung ohne Verstehen
dieser empirischen Tatsachen substituiert sich auf diese
Weise etwas anderes - eine Zahl. Diese erlangt Bedeu-
tung, wenn man sie in ein Abhéngigkeitsverhéltnis mit

243

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 144


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 145

anderen Zahlen bringen kann, um zwischen ihnen
einen Bezug herzustellen, der wie diese Zahlen ideal
ist. Dafiir hebt man aus einer gegebenen Gesellschaft
Altersgruppen, soziale Kategorien usw. heraus und
wird jeweils in Abhéngigkeit von diesen Referenzpunk-
ten Zéhlungen durchfithren. Man wird sich Gesetzen
gegeniiber sehen und Elemente einer soziologischen
Selbstmordtheorie in Hinden haben, fiir die es denkbar
ist, eine historische, 6konomische und medizinische Er-
ganzung beizufiigen. Handelt es sich um die menschli-
che Sexualitit, so lassen sich ebenso nach einmal erfolg-
ter Definition einer gewissen Anzahl von Verhaltens-
weisen auch diese in Abhédngigkeit von Alter, Ge-
schlecht, Klasse und Gesellschaftstyp auflisten sowie
die Umstinde registrieren, in denen sich diese Verhal-
tensweisen verwirklichen. Die Definition der Typen,
Kategorien, Bedingungen 148t sich verfeinern; die Ver-
gleiche kdnnen vermehrt und die Formen wie Struktu-
ren klargestellt werden, um kurz gesagt zu immer mehr
ausgearbeiteten, zu strengeren wissenschaftlichen und
objektiven Ergebnissen zu gelangen.

Was jedoch sagen solche "Ergebnisse" aus? Was lehren
sie uns iiber das Wesen der Sexualitidt, was wir nicht
schon wiiten und von jenem Wissen verschieden wire,
das ein jeder in sich trégt, insofern er ein Lebender ist?
Wenn eben gilt, daB jede der idealen Bestimmungen,
woraus die Wissenschaft besteht, sich auf dieses vor-
hergehende und vorausgesetzte Wissen bezieht? Ist es
nicht vielmehr angebracht, dieses vorhergehende Wis-
sen zu vertiefen, das angeblich vage und unbestimmt
sein soll (aber dies nur fiir den Blick des objektivisti-

244

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Wissenschaftsprojekts ist), und zwar in einer
philosophischen Analyse zu vertiefen? Einen einzigen
erotischen Akt zu verstehen, ganz unabhéngig von der
Frage, wann, wie, wie oft und in welchen Bedingungen
er sich vollzog, sowie unabhéngig von den idealen Pri-
dikaten, die man mit diesem Akt verbinden will: hieBe
dies nicht, in ihm sein Wesen zu erkennen? So zum Bei-
spiel den Bezug des absolut immanenten und absolut
subjektiven transzendentalen Lebens zu dessen unver-
stdndlichem objektiven Duplikat, welches dieser Leib
hier ist, und zwar in seiner sexuellen Eigenart wie in
seiner fremdartigen Gestaltung? Unverstdndlich fiir
dieses transzendentale Leben (nicht fiir die Wissen-
schaft, die es sicherlich eines Tages erkldren wird),
denn dieses transzendentale Leben dngstigt sich vor
seinem Leib, vor der Mdglichkeit, die er in diesem Le-
ben hervorruft. Und um seiner Angst ein Ende zu set-
zen, uberlaBt sich dieses transzendentale Leben dem
Spiel der objektiven Bestimmung und seinem Werden,
das im Entsetzen des Naturseins das seine geworden ist.
Weill der Leser von Kierkegaards Buch "Der Begriff
Angst"3 nicht ein wenig mehr iiber die Sexualitat als
derjenige, der alle bisherigen und kiinftigen wissen-
schaftlichen Handbiicher zu diesem Thema mit ihren
Anhédufungen von Statistiken iiberflogen hat und dann
wiifte, daB soundsoviel Prozent junger Amerikaner
homosexuellen Verkehr vor einem bestimmten Alter

8 Vgl. z. B. § 6: Angst als Voraussetzung der Erbsiinde und als das
die Erbsiinde nach riickwirts auf ihren Ursprung hinzu Erklédren-
de (Ges. Werke, 11. u. 12. Abt.), Giitersloh 1983, 44 ff. (Anm. d.
Ubers.).

245

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 146


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hatte oder "sieben Prozent der Franzésinnen die Liebe
im Treppenhaus machen"?

Die ideale Pradikation der Tatsache des Menschli-
chen bedeutet mithin nur eine fortschreitende Verar-
mung, die ihre hochste Stufe in der mathematischen
Behandlung erlangt. Denn der kategoriale mathe-
matische Akt ist ein rein formaler Akt; sein Objekt
ist irgendein Objekt. Man kann alles Beliebige zah-
len, ohne daB diese Vorgehensweise das geringste
konkrete Element zu dem beitrégt, was ihr unterwor-
fen ist. Kann die Tatsache, darum zu wissen, dal3 es
wihrend jener Periode, an jenem Ort, unter jenen
Umsténden soviel begangene Selbstmorde oder soviel
vollzogene Sexualakte gegeben hat, irgendetwas un-
serer Kenntnis der Angst oder des Taumels beifiigen,
in denen diese "Verhaltensweisen" sich entfalten?
Ist es im Gegenteil nicht eindeutig, daB jede ideale
oder formale Bestimmung gerade bewirkt, diese Angst
sowie allgemein alles abzuweisen, was zur kon-
kreten Erfahrung solcher Phdnomene gehdrt und sie
definiert, ndmlich ihre urspriingliche und uniibersteig-
bare Subjektivitdt? Ist es dariiber hinaus nicht die-
ser Abweis, der die Subjektivitdt motiviert und mit
ihr das Galileische Projekt selbst, und zwar nicht in
der Wirksamkeit seiner Leistung und geméB seiner
ausdriicklichen Thematik betrachtet, sondern im ge-
heimen seiner intentio, sofern dieses Galileische
Projekt selbst eine subjektive Erfahrung und ein
Wollen des Lebens ist, das sich selbst verneinen
will?

246

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erlegt die Ernstnahme des Phdnomens vom rein me-
thodologischen Standpunkt aus, das heif3t hinsichtlich
seiner Gegebenheitsweise (in unseren Beispielen der
Angst), dem Idealisierungsvorgang, worin sich jede
Wissenschaft konstituiert, nicht einen bestimmten Stil
und eine bestimmte Richtung auf? Kann sich der An-
fangspunkt anderswo als im derart verstandenen Phé-
nomen selbst befinden, so daB die Abstraktion von ihm
aus geschieht und die Charaktere, die sie zuriickbehiilt,
die Charaktere des Phdnomens, die transzendentalen
Kategorien des absoluten Lebens und seines Wesens
sind? Diese sind dann gewi nicht in ihrer urspriingli-
chen Existenz ergriffen, so wie sie in der Absolutheit
und Fiille ihrer Konkretion gelebt werden und sich
selbst erfahren, aber zumindest doch so, wie sie sich un-
ter dem Aspekt idealer Essenzen reprédsentieren. Wie
irreell und abstrakt diese Représentationen auch sein
mogen (und folglich die Essenzen selbst als ideale Es-
senzen), so tragen sie doch weiterhin in ihrem reprisen-
tativen Gehalt Eigenschaften, die den lebendigen Mo-
dalitaten der absoluten Subjektivitit inhérent sind und
dieselben aussprechen. Als solche haben sie nichts mit
den rein formalen Bestimmungen zu tun, wie diese aus
der kategorialen Aktivitdt des Zahlens, Sammelns und
Zusammenfiigens hervorgehen, das heit aus der ma-
thematischen Anndherungsweise im allgemeinen, die
ihre bevorzugte Anwendung in den statistischen Me-
thoden findet.

In diesen verbirgt sich unter der scheinbaren Strenge
eines MaBwerks die vollstindige Leere der Kenntnisse,
die diese Methoden zu erreichen erlauben, und zwar

247

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 147


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 148

insoweit das mathematische Raster, das den Phidnome-
nen iibergeworfen wird, dem gegeniiber &uBerlich
bleibt, was sie in sich sind: duBerlich gegeniiber dem
unmittelbaren "Leben" der Sexualitit, des Verbrechens,
des Selbstmords, deren Geheimnis somit méchtiger wie
nie fortbesteht. Daher 148t sich sagen: Je mehr die Hu-
manwissenschaften die Statistik zu Hilfe nehmen, um
sich dem Galileischen Modell anzugleichen, umso weni-
ger wissen sie, wovon sie sprechen. Im Grenzfall ha-
ben sie davon keinerlei Vorstellung, es sei denn jenes
sehr vage und sehr allgemeine Vorverstidndnis, das je-
dermann betreffs der Sexualitidt, des Verbrechens wie
des Selbstmords besitzt und ihnen erlaubt, ihr Objekt
zu definieren. Diesem Vorverstdndnis fiigen die Hu-
manwissenschaften nichts bei, sondern sie wiederho-
len es in seiner Vagheit und Unbestimmtheit bei je-
dem dieser Phdnomene, die sie zihlen und in das MaB-
werk ihrer idealen Nomenklatur einzufangen ver-
suchen.

In der Konstitution jeder Wissenschaft dieser Art ist
also ein zweifacher ProzeB am Werk, dessen Implika-
tionen zu erkennen sind. Im ersten ProzeB, der den
Ubergang zur Reprisentation kennzeichnet, ist das ent-
scheidende ontologische Merkmal des Lebens - sein
Sich-selbst-erfahren in jedem Punkt seines Seins - be-
reits verloren, indem es dem Abstand Platz macht, wo-
rin sich eine Welt erhebt. In der radikalen Immanenz
seiner absoluten Subjektivitdt gibt es ein riickhaltloses
Zustimmen des Seins in sich selbst sowie in die ontolo-
gischen Bestimmungen, die grundsétzlich diese Exi-
stenz affizieren, sofern sie in die vollkommene Selbst-

248

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iibereinstimmung ihres Pathos eingetaucht ist, so wie
Kafka* von dem Gliick spricht, da} "der Boden, auf
dem du dich haltst", nicht breiter als die beiden Fii3e
sein kann, die ihn bedecken. Dieser immanenten
Selbstzustimmung substituiert sich, wie angedeutet, et-
was ganz anderes: die Distanz und das distanzierte Sein
in der Endlichkeit des ekstatisch Dimensionalen, worin
es sich zeigt, aber dabei jeweils nur eine Seite vorweist,
die auf eine andere Seite gemdf3 des Spiels getrennter
Aspekte weiterverweist, die der BewuBtseinsblick zu
fassen versucht, wobei er sich nach ihnen richtet und
von ihnen zu Horizonten hin entfiihrt wird, die sich un-
begrenzt vor ihm erheben.

Wenn die Leere der AuBerlichkeit die Fiille des Lebens
ersetzt, worin das Leben sich in sich selbst so verwe-
sentlicht, wie es ist, dann entsteht das Erkenntnispro-
jekt mit seiner Auswahl und mit seinen unausweichli-
chen Entscheidungen. Dies ist der zweite ProzeB3, der
der Konstitution jeder Wissenschaft inhédrent ist und
sich unserer Reflexion hier darbietet. Denn es handelt
sich genau darum, auf diesem endlichen Strand des
transzendenten Phinomens das in ihm zu bezeichnen,
was als wesentlicher Charakter zuriickzubehalten ist,
um das Objekt der Forschung bzw. das Thema dieser
Wissenschaft zu definieren. Denn nur wenn solche Cha-
raktere umschrieben und in ein Einheitsverhéltnis ver-
setzt wurden, kann das Unterfangen beginnen, die Ge-
setze oder ihre Anordnungsformen ausfindig zu ma-

4 Vgl. Franz Kafka, Journal intime suivi d’une autobiographie,
Considérations sur le péché, Méditations (hg. von P. Klossowski),
Paris: Grasset 1945, 253 (Anm. d. Ubers.).

249

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 149

chen, bevor sie der mathematischen Behandlung un-
terworfen werden, von der man annimmt, daB sie jeder
Wissenschaft eignet. Im Fall des Objekts der Human-
wissenschaften ist die Objektivierung des transzenden-
talen Lebens in Gestalt einer dem Phdnomen appra-
sentierten idealen Bedeutung, die aus ihm - wie gezeigt
wurde - ein menschliches Phdnomen macht, fiir dieses
Objekt wie fiir die in ihm zuriickbehaltenen Charaktere
konstitutiv, und sei es auch nur auf implizite Weise: wie
die Charaktere der Zeitlichkeit, Sinnlichkeit, Wert-
gebung, Affektivitdt, Intersubjektivitdt usw. Solche Cha-
raktere sind im transzendentalen Leben selbst vor der
Objektivierung verkniipft, und zwar nach Grundregelun-
gen und nach einer Hierarchie, die zum eigentlichen We-
sen dieses Lebens gehoren und es definieren. Man findet
sie anschlieBend in der Objektivierung in Gestalt empi-
rischer Eigenschaften wieder, deren wesenhafte Ver-
kniipfungen nicht mehr sichtbar sind, so da die positi-
ven Wissenschaften sie zuféllig und aus Griinden the-
matisieren, die ihren Sitz nicht mehr im Wesen haben
und sich nicht mehr mit diesem decken. Es sind andere
geistige Inanspruchnahmen, andere Finalitdten, die die-
sen Wissenschaften ihre Verhaltensweise und ihre
Wahlentscheidungen vorschreiben, so zum Beispiel die
Fahigkeit ihrer Objekte, sich einer quantitativen oder
logischen Behandlung zu unterwerfen, sich einem be-
stimmten Analysetyp oder Kategorien anzubieten, die
bereits in unterschiedlichen Disziplinen in Gebrauch
sind.

Eine zweifache Kontingenz zeichnet sich hier ab, die
ihren Ursprung in diesem zweifachen ProzeB findet.

250

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Objektivierung des Lebens gehort im allgemeinen,
daB sich die Warum-Frage erhebt: Warum dieses Le-
ben, warum diese Verwirklichungsweisen, diese leibli-
chen, sexuellen Bestimmungen, warum diese Finalita-
ten oder diese Funktionen? Es ist sehr wohl zu sehen,
daB solche Fragen nicht einmal solange denkbar sind,
wie das Leben in sich verbleibt. Dort, wo es sich selbst
erfahrt und mit sich zusammenfillt, ist es ganz, was es
ist oder tut, und es befragt sich niemals iiber sich selbst,
da es dazu nicht die Mdglicheit hat, insofern es iiber
sich hinaus keinen Verstehenshorizont entwirft, von
dem aus es auf sich selbst zuriickkdme, um sich - sich
darin wahrnehmend - in der Tat zu fragen: Was ist das?
Warum diese fremdartigen Charaktere? Und warum
vor allem der fremdartigste von allen, ndmlich das Sich-
selbst-erfahren des Lebens?

Die Maoglichkeit, sich zu befragen, wird von der Objek-
tivierung geschaffen. In den Abstand, in den sie sich
einschreibt, stiirzt sich das BewuBtsein, die Erkenntnis,
die Wissenschaft sowie die Vielzahl der Probleme, die
an die Bedingung selbst des BewuB3tseins gebunden sind
und von letzterem aus diesem Grund niemals wirklich
mit seinen Mitteln gelost werden kdnnen. Folglich wird
der Warum-Frage, fiir die es keine Antwort gibt (sie ist
als solche die Unmoglichkeit der Antwort, die allein im
subjektiven Leben, in der Liebe usw. besteht), beschei-
dener die Wie-Frage vorgezogen. Dieses letztere Wie
ist im iibrigen niemals das wesenhafte Wie der Gebung,
der urspriinglichen Offenbarung, die zum Leben selbst
fiihren wiirde, sondern es ist das oberflichliche Wie,
wonach ein objektiver Prozef§ ablduft, und zwar nicht

251

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 150


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 151

einmal dessen reale und vorausgesetzte Ursache, son-
dern seine - wie er selbst - &uBerlichen und nicht be-
griindeten Umsténde und Ergebnisse, die mit dem Pro-
zeB3 gemaB Korrelationen verbunden sind, die es hoch-
stens festzustellen gilt. Dieses Wie wird von und durch
die Warum-Frage eroffnet, selbst wenn es vorgibt, diese
zu ersetzen, und sich in Wirklichkeit dadurch selbst ver-
urteilt. Die UngewiBheit aller Forschungen, die in sich
den unausldschlichen Mangel der AuBerlichkeit tragen,
héngt an der Tatsache, daB3 sie sich durch ihren Entwurf
in die AuBerlichkeit a priori der SelbstgewiBheit des
Lebens beraubt haben, die ihnen allein einen Sinn, eine
Richtung und ein "Objekt" sowie auf diese Weise die
Unausweichlichkeit einer absoluten Grundlage verlei-
hen konnte.

Im Verhiltnis zur Tatsache des Menschlichen, insoweit
es als ein transzendentes Phidnomen betrachtet wird,
erhebt sich eine zweite Kontingenz: die der Definition
der Charaktere, ihrer Bedeutungen und Methodolo-
gien, wie wir gesehen haben. Da die mathematische
Methode die Eigenschaft hat, auf ein beliebiges Objekt
angewandt zu werden, kann nicht sie es sein, die ihr
Objekt bezeichnet. Dieses bestimmt sich deswegen
nicht selbst, es bringt sich nicht selbst in sich hervor, so
wie es eine Angst in der Uberzeugungsmacht ihrer All-
Offenbarung sich selbst gegeniiber tut, oder eine Emp-
findung, ein begehrendes Verlangen - wie das Leben es
tut. Es ist nur der Schatten dieses Lebens, der Schatten
des absolut transzendentalen Lebens, der im empiri-
schen Phdanomen und in der Kontingenz des Wissens
schwebt, in jedem objektiven Wissen hinsichtlich des

252

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebens. Es ist jene Kontingenz der Entscheidung,
durch die gerade gewihlt wird, was diesem Schatten im
sogenannten objektiven Phidnomen entsprechen wird
und was man darin als Geltung dieses Schattens be-
trachtet, als Bedeutung fiir ihn, als Représentation da-
fiir, was er wirklich ist. Es handelt sich darum, das Sy-
stem der idealen Aquivalenzen des Lebens zu konstru-
ieren, da das Empirische als dessen erstes Duplikat nur
in die Sphére der Wissenschaftlichkeit mit der Epoché
des Sinnlichen und mit der Durchfiihrung der Idealité-
ten eintritt, die allein davon eine addquate Erkenntnis
erlauben. Die von uns erwéhnte Kontingenz ist letztlich
die des Biindels der Parameter, durch die versucht
wird, den Gegebenheiten des menschlichen Phdnomens
einen Ausdruck zu geben, der so objektiv und wissen-
schaftlich wie mdglich ist: einen mathematischen Aus-
druck.

Die Konstruktion und Dekonstruktion der objektivisti-
schen Illusion des auf den Menschen angewandten Ga-
lileischen Projekts erlaubt es uns, in ihrer inneren Ge-
nese zu erfassen, was die "Humanwissenschaften" sind.
Diese Konstruktion und Dekonstruktion sind die dieser
Wissenschaften. Die Dekonstruktion 148t uns die Kon-
struktion sehen - jedoch um deren RechtmaBigkeit zu
bestreiten, und zwar in jeder ihrer Phasen, wenn gilt,
daB3 diese Konstruktion ihren Anfangspunkt nicht im
urspriinglichen Phdnomen nimmt, sondern in einer
irreellen Reprisentation des Lebens; wenn gilt, daB die
unfreiwillig zuriickbehaltenen subjektiven Charaktere
(die Verzweiflung eines Selbstmordes, die Angst der
Leiblichkeit, die Furcht vor dem Tod) nicht mehr nach

253

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p- 152


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der wesenhaften Ordnung ihrer transzendentalen
Griindung gefaBt sind und auch nicht fiir sich selbst the-
matisiert wurden; wenn auBlerdem gilt, daB8 ihre Er-
kenntnis auf eine &uBerlich numerische Registrierung
reduziert wurde sowie auf eine Feststellung der ihrer-
seits rein duBerlichen Verhiltnisse, und wenn noch gilt,
daB3 die Wahl der Parameter, die letztere ausweisen sol-
len, willkiirlich ist.

Die Dekonstruktion dieser Wissenschaften ist also ihre
Kritik. Sie zeigt, wie in ihnen der Gewinn an Objektivi-
tdt insofern illusorisch ist, als die kontinuierliche Lei-
stung der Objektivierung, Reprisentation, Abstraktion,
Ideation und numerischen Registrierung keine Annéhe-
rung an das Wesenhafte erlaubt, sondern im Gegenteil
dessen fortschreitende Entfernung und letztlich dessen
Verlust bestimmt. Diese Dekonstruktion zeigt weiter-
hin, wie trotz der Anhéufung positiver Kenntnisse, die
unsere Epoche sich zugute hélt, der Mensch in der Tat
niemals weniger gewuBt hat, wer er ist. Ist es dann an-
gesichts der Leere dieser wachsenden Abstraktion nicht
angemessen, zu anderen Erkenntnisweisen zuriickzu-
kehren, in denen das Leben sich in seiner eigenen Rea-
litdt sich selbst gibt? Sicherlich nicht so, wie es ist, aber
doch so, wie es wird, ndmlich in der Selbststeigerung
dieser seiner Selbstgebung und mithin in der Entfaltung
und Erhéhung all seiner Vermdgen. Solche Erkennt-
nisweisen, in denen sich die einzig moégliche Erkenntnis
des Lebens vollzieht, sind seine "experimentierende"
Erfahrung durch sich selbst; das heif}t als Praxis sind sie
nichts anderes als die traditionellen Weisen der Kultur,
namlich die Kunst, Ethik und Religion.

254

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oder wenn das an sich abirrende Projekt einer objekti-
ven Lebenserkenntnis nicht vollig ausgeschaltet werden
kann, hiangt dies dann nicht an jenem einzigen Grund,
daB ein solches Projekt fiir das Leben unverzichtbar ist
und so in ihm seine letzte Rechtfertigung findet? Diese
kann kurz wie folgt formuliert werden. Weil das Leben
in seiner Selbstaffektion nur als Ipseitdt und somit als
transzendentales Individuum "ist" und sich diese Seins-
parusie unbegrenzt wiederholt, befindet sich ein jedes
dieser Leben (dieser absoluten Subjektivititen) in
einem Verhiltnis radikaler AuBerlichkeit zu allen an-
deren, wobei die Welt die phinomenale Form dieser
AuBerlichkeit ist. In der Welt bezieht sich jedes Leben
auf andere und auf sich, letztlich auf die Natur als das
Andere in dieser Welt. Ausgehend von der empirischen
Objektivierung eines jeden Lebens und dank der zuvor
erwdhnten Abstraktions- und Idealisierungsprozesse
bilden sich die Humanwissenschaften parallel zu den
Naturwissenschaften. Der objektive Bezug zu den an-
deren und zur Natur ist allerdings nur die Reprisenta-
tion dessen, was als Verlangen und Bediirfnis seinen ur-
spriinglichen Sitz und seinen Grund im Leben selbst
findet. Von ihm aus erkldrt sich in letzter Hinsicht
sowohl seine Reprisentation wie das von ihr Représen-
tierte. Deshalb bewahren die Humanwissenschaften
trotz ihrer Objektivitdt oder vielmehr durch sie inner-
halb des Galileischen Projekts selbst und seiner von
ihm hervorgebrachten Verdunkelung einen wesentli-
chen und unumgénglichen Bezug zum Leben.

Betrachten wir als Beispiel eine dieser Wissenschaften,
die mehr als die anderen ganz offenbar im Leben wur-

255

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 153


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 154

zelt, und zwar mit der Kraft einer vitalen Notwendig-
keit. Was in der Tat die politische Okonomie kenn-
zeichnet, besteht darin, daB sie durch das Erscheinen-
lassen des wahren Ursprungs der Wissenschaft in
Wirklichkeit zwei deutlich unterschiedliche Phasen dar-
stellt. Die erste Phase, die so alt wie die Menschheit
und deren Geschichte kosubstantiell ist, ergibt sich aus
der Tatsache, daB jedes Leben die notwendigen Giiter
fiir seinen Erhalt produziert, wobei dieses Leben in sei-
ner Praxis mit derjenigen anderer vereint ist und folg-
lich eine Mit-Praxis bildet. Die Verteilung dieser Giiter
unter den verschiedenen Produzenten setzt die Bewer-
tung davon voraus, was einem jedem zukommt - mithin
ein WertmaB dieser Giiter, das die Quantitidt der zu
ihrer Produktion notwendigen Arbeit repréisentiert. Je-
doch ist die Arbeit eine Modalitiat des Lebens, die von
diesem dann angenommen wird, wenn sich das leidende
Verlangen in die Anstrengung verwandelt, um dieses
Verlangen zu befriedigen, was dem Ins-Werk-setzen
der urspriinglichen Erdeinverleiblichung entspricht. Nur
ist die lebendige Arbeit dieses lebendigen und sich-
selbst-ergreifen-lassenden Leibes keinem Mal} zugéng-
lich, da sie nichts anderes als die stumm sich er-
probende Erfahrung seiner selbst im Pathos seines Er-
leidens ist: eine Modalitdt der Selbstaffektion, wo sich
niemals etwas als mogliches Ob-jekt eines MaBes
anbietet bzw. auch keinerlei Blick hineingleitet, um die-
ses MaB zu nehmen oder zu geben.

Die Arbeit, die den Wert der Giiter bestimmt und ihren
Tausch ermoglicht, wird die Représentation dieser le-
bendigen Arbeit sein, das heiBt die Représentation des-

256

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen, was - als phdnomenologische Aktualisierung der
urspriinglichen Erdeinverleiblichung und als deren le-
bendige Gegenwart - in sich in seiner unsichtbaren
Subjektivitdt verbleibt. Die Reprisentation der Arbeit
bringt folglich nur eine irreelle und leere Bedeutung
hervor: die Bedeutung "Arbeit"; "Arbeit, die dieses
Objekt hervorgebracht hat". Diese Représentation ist
die objektive Arbeit, die als Représentation der real le-
bendigen Arbeit im Sinne des tatsdchlich hervorge-
brachten Objekts den Wert desselben bemift.

Damit Tausch und Verteilung mdglich werden, muB ein
solcher Wert bestimmt sein und infolgedessen auch die
objektive Arbeit, die ihn bemit. Die Bestimmung der
objektiven Arbeit ist eine zweifache: qualitativ und
quantitativ. In qualitativer Hinsicht ist solche Arbeit als
leicht oder schwer bestimmt, schlieBt eine Lehre ein
oder nicht, ist "qualifizierte" Arbeit oder keine solche.
Diese qualitative Bestimmung der objektiven Arbeit ist
nur die Repréisentation der realen Charaktere der le-
bendigen Arbeit. Diese Représentation ist approxima-
tiv oder zuféllig, konventionell oder schlechthin kontin-
gent, insoweit sie den Abgrund iiberfliegt, der die Rea-
litdit von der Irrealitdt trennt. AuBerdem soll durch
diese Représentation eine allgemeine Eigenschaft wie
"mihevoll", "qualifiziert" dem entsprechen, was sich in
die unaussprechbare Singularitit seiner absoluten Dif-
ferenz einschlieBt. Eine schmerzvolle oder unertrégli-
che Tiétigkeit zum Beispiel fiir ein wenig dazu geeigne-
tes Individuum wird im Gegenteil von einem anderen
als die gliickvolle Ausweitung seiner ihm eigenen Ver-
mogen oder Fahigkeiten erlebt werden. Eine solch

257

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 155


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 156

qualitative und allgemeine Ausgrenzung der objektiven
Arbeit entspricht im iibrigen keiner partikuldr realen
Arbeit; es ist eine mittlere Charakterisierung, die fiir
ein mittleres Individuum gilt, das ebenfalls nicht exi-
stiert.

Die Bestimmung des Werts eines Produkts kann nur
quantitativ sein, wenn sie dessen Tausch ermdglichen
soll. Denn nur wenn ein solcher Wert streng mefBbar ist,
ist er geeignet, gegen jeden identischen Wert getauscht
zu werden. Die quantitative Bestimmung muf3 mithin
die qualitative Bestimmung der Arbeit gemiB3 deren
Qualifikationsgraden iiberlagern. Trotz ihrer mathema-
tischen Formulierungen ist diese quantitative Bestim-
mung ebenso approximativ, zuféllig, konventionell und
kontingent wie die qualitative Bestimmung. Tatséchlich
wird nicht die lebendige und reale Arbeit gemessen,
von der man einen ideal strengen Ausdruck herstellt,
sondern gemessen wird nur ihr irreell représentie-
rendes Duplikat, ndmlich die objektive Arbeit. Und
noch nicht einmal diese selbst in Wirklichkeit, sondern
nur die Zeit, die ihrer Dauer entspricht; nicht die reale
Zeit der realen Dauer der realen Arbeit, wobei sich
diese Dauer mit ihr identifiziert, sondern hier eben-
falls eine Représentation dieser realen Zeit, ndmlich
die objektive Zeit des Universums, die Zeit der Welt
und der Uhren - so wie die objektive Arbeit nur die
Reprisentation der realen Arbeit in derselben Welt
war.

Aber das MaB der objektiven Zeit, das sich zwischen 8
Uhr und Mittag, zwischen 14 Uhr und 18 Uhr erstreckt
und auf "acht Stunden" lautet (ideal mathematisches,

258

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

objektives MaB, das nie wahr sein wird), dieses MaB3
bemif3t nichts. Es faB3t nichts von der tatséchlichen Ar-
beit, von der lebendigen Arbeit der Arbeitenden. Sie
sind acht Stunden in der Fabrik, in ihrem Biiro geblie-
ben; aber was haben sie dort gemacht? Dies, wird man
sagen, diese Mauer, diese Korrekturbdgen usw. "Dies"
jedoch ist nicht die Arbeit, sondern nur ihr objektives Er-
gebnis. Nach Marxens® genialer Intuition verleiht das
"dies" keinen Wert, sondern erhilt einen, und zwar von
der lebendigen Arbeit. Oder weil sich diese in die Nacht
ihrer absoluten Subjektivitét senkt, ist das Prinzip die-
ses Wertes vielmehr, was dieser subjektiven Arbeit sub-
stituiert wurde, ndmlich das objektive MaB der objekti-
ven Zeit der objektiven Arbeit. Dieses mathematische
MaB bestimmt alle idealen Entitdten der politischen
Okonomie: Wert, Geld, Kapital, Profit, Industrie-, Han-
dels- und Finanzgewinn mit ihren entsprechenden Zin-
sen. Auf diese Weise siedeln sich all diese Entitdten auf
derselben Ebene an und besitzen so denselben Status -
eben den der Idealitdt und Irrealitét in seinem grundle-
genden Unterschied zum Leben.

Die Gesamtheit dieser Bestimmungen bildet das Ob-
jekt der politischen Okonomie in der zweiten Phase
ihrer Entwicklung, wenn sie nicht mehr mit dem prakti-
schen Verhalten der Menschen zusammenfillt, die
spontan-selbsténdig ihre Produkte nach einer approxi-
mativen Schitzung tauschen. Die politische Okonomie
ist dann eine Wissenschaft geworden, und als Wissen-

. Vgl. z. B. GrundriB der Kritik der politischen Okonomie, Frank-
furt a. M. und Wien o. J. (Nachdruck der Moskauer Ausgabe 1939-
1941), 87 £,, 203 ff. (Anm. d. Ubers.).

259

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 157

schaft ist sie das theoretische System der ideal objekti-
ven Aquivalente, die den Platz des Lebens eingenom-
men haben. Keineswegs um es zu kennen - denn diese
Kenntnis ist gerade illusorisch, sondern weil das Leben
von den einfachsten Stadien seiner Tétigkeit an dieser
Markierungen bedurfte, um sich vollziehen und vor
allem erhalten zu kdnnen, das heiBt in diesem Fall, die
hergestellten Giiter zu tauschen, um fortzubestehen.
Mit der politischen Okonomie wird uns die Wahrheit
der auf den Menschen angewandten Galileischen Wis-
senschaft, die Wahrheit der "Humanwissenschaften" im
allgemeinen, vollends klar. Einerseits errichtet sich
diese Wissenschaft nur durch eine Reihe von Abstrak-
tionen vom Leben aus, und zwar in jenem ProzeB, der
dem Leben ideal objektive Aquivalente in quantifizier-
barer und mathematisierbarer Hinsicht substituiert, so
daB diese letzteren, welche die Objekte der Wissen-
schaft bilden, nur einen Sinn innerhalb einer grundsatz-
lichen Referenz zum Leben behalten (so die Arbeit als
"abstrakte", "soziale" Arbeit, genauer noch als objektive
Dauer dieser objektiven Arbeit; der Wert als Reprasen-
tation der Reprisentation der realen Arbeit). Anderer-
seits stellen diese Aquivalente die theoretische Ver-
doppelung des Lebens dar, die dazu bestimmt ist, ein -
im ibrigen illusorisches - Maf3 desselben unter dem
Schein einer objektiven Erkenntnis zu ermdglichen.
SchlieBlich gehen diese Aquivalente ontologisch aus
dem Leben hervor, wenn gilt, da3 der Wert eines Ob-
jekts in ihm den Prozef seiner realen Produktion durch
die lebendige Arbeit darstellt und nur als solche mog-
lich ist.

260

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt folglich zwei Kriterien der politischen Okono-
mie. Die erste, noch naive Kritik siedelt sich auf der
Ebene selbst dieser Wissenschaft an und besteht darin,
einige ihrer Begriffe - wie zum Beispiel den des "zirku-
lierenden Kapitals" - zugunsten anderer, signifikanterer
Begriffe zu berichtigen. Oder diese Kritik bemiiht sich,
neue Parameter einzufiihren, um eine Annéherung an
die untersuchten Phédnomene zu erreichen, die ihr ge-
nauer zu sein scheint. Der Gedanke, daB diese ideale
Annidherung nur die objektive Reprasentation des Le-
bens und nie dieses selbst betrifft, kommt dieser Kritik
niemals in den Sinn. Die Einsicht, daf3 die Substituie-
rung des Lebens durch Représentanten, die sich als
dessen Aquivalente geben, den Proto-Griindungsakt
der politischen Okonomie wie einer jeden Humanwis-
senschaft im allgemeinen darstellt, kann allein der tran-
szendentale Blick vollziehen, der die Destruktion dieser
Wissenschaften begleitet, um deren begriindende Mdog-
lichkeit, das heilt ihre Genese, auszuweisen. Letztere
ist nicht nur theoretisch und beschrédnkt sich nicht auf
den Nachweis, wie sich das System der 6konomischen
Entitéten - Arbeit, Wert usw. - bildet, wobei diese Enti-
tdten sich einerseits mit einem Geltungsanspruch an-
stelle des Lebens geben und andererseits sich in der
Objektivitdt einer idealen mathematischen Bestimmung
darbieten. Warum eine solche Substituierung bzw. die
phantastische Konstruktion dieses irreellen Duplikats
erfolgt, worin das Leben sich nur "représentiert", um
sich darin zu verlieren, gibt uns die transzendentale
Genese der politischen Okonomie insgeheim zu verste-
hen: Weil sich das Leben in der urspriinglichen Erdein-

261

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 158


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 159

verleiblichung mittels einer kollektiven Praxis aktuali-
siert, bendtigt jedes Leben die Einschitzung seines Ar-
beitsanteils an der Arbeit aller und damit dessen Be-
messung, um so von dem Besitz ergreifen zu kdnnen,
was ihm vom Produzierten insgesamt zukommt.

Wenn sich das Galileische Projekt in den Humanwis-
senschaften verwirklicht, die es hat entstehen lassen, so
ist es mithin zweideutig, da es sehr unterschiedlichen
Beweggriinden gehorcht. Zum einen handelt es sich
darum, das Leben auszuschalten; alles auszulGschen,
was "subjektiv" ist und von der sich konstituierenden
Wissenschaft als Fremdkorper empfunden wird - als
Uberbleibsel eines anderen Zeitalters, des metaphysi-
schen Zeitalters. Mehr noch als in den Naturwissen-
schaften 4Bt sich hier das Galileische Unterfangen als
eine Selbstverneinung des Lebens erkennen, welche
die Verzweiflung unserer Zeit in sich trdgt. Zum ande-
ren ist hingegen die methodologische Ausschaltung des
Lebens mit der Konstruktion an Ersatzentititen wie in
der Okonomie nur das indirekte Mittel fiir dieses Le-
ben, seine unmittelbaren Ziele zu erreichen und fortzu-
setzen.

Es gibt folglich zwei Lektiiren der politischen Okono-
mie. Die erste integriert sie in die Gesamtbewegung der
Wissenschaften auf deren eigene Wissenschaftlichkeit
hin, das heiflt in Richtung auf das ungeteilte Reich der
Objektivitdt in Gestalt einer Idealisierung und wach-
senden Mathematisierung. Die "Kritik der politischen
Okonomie" ist dann die Kritik von allem in ihr, was ir-
gendeinen Bezug zum Menschen, zum Leben, zu den
Individuen bewahren konnte - mithin von allem, was

262

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht auf das Objektive, auf objektive Formen, auf "wis-
senschaftliche Begriffe" wie "Produktionskrafte”, "Pro-
duktionsverhéltnisse" usw. reduziert ist. Eine solche
Lektiire entspricht dem traditionellen Marxismus mit
seinen szientistischen und positivistischen Zielsetzun-
gen und hat den Endpunkt seiner Entwicklung im
Strukturalismus. Die zweite Lektiire, die "Kritik der
politischen Okonomie" im Sinne von Marx,® ist nicht
mehr diese naive Zustimmung in die wissenschaftliche
Konstruktion, sondern genau deren Dekonstruktion:
die Sicht der gesamten Okonomie als ein bloBer Gel-
tungsanspruch anstelle des Lebens, als Ersatz; und
zwar weil jede 6konomische Entitédt nur in ihrer Refe-
renz zum Leben von Bedeutung ist und - wesenhafter
noch gesehen - zu jedem Augenblick aus diesem her-
vorgeht.

Der Marxismus ist eine der groBen Ideologien des 20.
Jahrhunderts. Trotz des Schematismus der Thesen, die
sowohl politischer Katechismus wie Staatsdoktrin ge-
worden sind, tragt er die Hauptméngel des Galileischen
Projekts in sich und fiihrt sie ihren Folgen entgegen.
Diese Mingel sind die Entwertung des Lebens, der
Subjektivitat, Affektivitdt, Individualitdt und allgemein
aller ontologischen Bestimmungen, die sein ihm eigenes
Wesen bilden. Die Realitdt, die Wahrheit sind daher
nicht im Leben zu finden, sondern iiber dieses hinaus in

Vgl dessen entsprechende Werke von 1857-1858, 1859 und
1867: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (Rohent-
wurf) (Anm. 5); Zur Kritik der politischen Okonomie (MEW 13),
Berlin 1972; Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie (MEW
23-25), Berlin 1972 (Anm. d. Ubers.).

263

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 160


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer Hinterwelt, in jenen groBen transzendenten Mas-
sen wie der Geschichte, Okonomie und Gesellschaft mit
deren verschiedenen Strukturierungsweisen, die sie
nacheinander annehmen und ihnen jeweils ihre kon-
krete Form verleihen. Mit der Hypostase dieser objek-
tiven Totalitdten, die fiir sich den Titel Sein beanspru-
chen, vollzieht sich eine einmalige Umkehrung in der
Ordnung der Dinge: Nicht weil es lebendige Individuen
gibt, gibt es eine Geschichte, sondern weil es eine Ge-
schichte gibt, existieren diese Individuen in Abhéngig-
keit vom geschichtlichen Rhythmus, das hei8t in Ab-
héngigkeit vom Charakter einer jeden geschichtlichen
"Epoche", und die Individuen sind so, was sie unaus-
weichlich sind; sie tun, was sie tun, und denken, was sie
denken. Nicht das lebendige Individuum produziert
durch seine lebendige Arbeit das Kapital und dessen
Haupteigenschaft, den Mehrwert; es ist vielmehr im
Gegenteil die Struktur des kapitalistischen Systems, das
sich selbst entwickelt und aus sich selbst heraus wichst,
und zwar gemiB einer Illusion, die von Marx unaufhér-
lich als falsch kritisiert wurde. Nicht weil es Individuen
gibt, die das Land bestellen, gibt es eine Klasse der
Landleute, sondern weil es eine Klasse von Landleuten
gibt, gibt es Individuen, die das Land bestellen usw.’

Zugleich mit dem Leben werden die Grunderscheinun-
gen der Kultur an ihrer Wurzel getroffen. Die Religion

7 AuBer in seiner umfangreichen Marxstudie von 1976 (Neuaufl.
1991) analysiert M. Henry auch die politischen Auswirkungen des
doktrindren Marxismus in seinem jiingeren Werk: Du communis-
me ou capitalisme. Théorie d’une catastrophe, Paris: Jacob 1990
(Anm. d. Ubers.).

264

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird ganz einfach beseitigt; die Asthetik auf ein soziales
Phénomen reduziert. Der Zugang zu einem Kunstwerk
- welcher Gattung auch immer: Literatur, Malerei, Ar-
chitektur - erfolgt mithin nicht auf spezifische Weise,
um im Kunstwerk zu sehen, wie mit einer Wahrneh-
mung neuer Formen die Steigerung der Sinnlichkeit
moglich ist, sondern da dessen dsthetischer Charakter
nicht mehr in Betracht gezogen wird, handelt es sich
darum, seine Erscheinung von einer gewissen Anzahl
historischer, sozialer, 6konomischer und linguistischer,
auf jeden Fall objektiver Gegebenheiten aus zu erkla-
ren. Was die Ethik betrifft, so ist deren Situation noch
eigenartiger. Ein reiner Objektivismus entzieht der Mo-
ralitdt jeden angebbaren Sitz, denn allein das Leben
kann moralisch oder unmoralisch sein. Man erkennt
dies recht gut, wenn man zum Beispiel eine "wissen-
schaftliche" Soziologie betrachtet. Sie erkldrt Morde,
Diebstéhle und Vergewaltigungen durch deren gesell-
schaftliche Bedingungen, indem sie in diesen Phédno-
menen - und sei es, um sie unterscheiden zu kénnen -
den Schatten des transzendentalen Lebens zuriickbe-
hélt, dem der Akt des Tétens, der Akt des Stehlens, der
Akt des Vergewaltigens zugehdren. Aber weil eine solche
Soziologie zugleich diese auf ihren Schatten reduzierte
Subjektivitdt ausradiert, enthilt sie sich jeder werthaf-
ten Phdnomenanndherung und schaltet sie dariiber
hinaus so gar aus. Insoweit der Diebstahl und der Mord
sich soziologisch durch ihre objektiven Bedingungen
erklaren, sind weder Dieb noch Morder verantwortlich.
Sie existieren nicht mehr auf der Ebene der Ethik; der eine
wie der andere haben aufgehort, Menschen zu sein.

265

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 161


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 162

Ganz sicher schlieBt der Marxismus nicht jede Moral
aus, sondern 148t sie zumindest in Gestalt der politi-
schen Aktion fortbestehen. Diese hat ihre eigene Be-
rechtigung, aber sobald sie danach strebt, das ethische
Interesse in sich aufgehen zu lassen, stellt sie eine beun-
ruhigende Analogie zum Galileischen Projekt dar.
Denn wenn als wahrhaft Seiende nur die Geschichte,
die Gesellschaft und ihre Selbstbewegung anerkannt
werden sollen, dann gibt es fiir das Individuum kein an-
deres Heil, als sich in diese - es beherrschenden -
Totalitdten aufzuldsen, sich selbst in ihnen zu iiberstei-
gen, um mit ihnen und ihrem Geschick zusammenzu-
fallen. Nur ist jedes Leben von seinem Wesen her indi-
viduell - sowie jede Furcht, jedes Verlangen, jede
Freude, jede Liebe. Das Ubersteigen der Individualitét
ist nicht die "Aufhebung'8, die sie bewahrt und umge-
staltet; es ist ihre Unterdriickung. Oder da diese Un-
terdriickung vielmehr unmdglich ist, insofern die Ipsei-
tdt des Lebens dessen Wesen kosubstantiell ist und es
definiert, bedeutet die Selbstverneinung des Individu-
ums die Selbstverneinung des Lebens selbst. Damit holt
die politische infentio in ihrer radikalen Bedeutung das
Galileische Projekt ein und wiederholt dessen Absurdi-
tdt. Die Selbstverneinung des Lebens ist allerdings nur
das Wollen des Lebens, vor sich zu fliehen. So ist es

8 Dieser Hegelsche Begriff deutsch im Original. - Zur eingehen-
den Hegeldiskussion vgl. M. Henry, L’essence de la manifestation
II, Paris: P.U.F. 1963 (Neuaufl. 1990), 863-906 (§ 71-77). AuBer-
dem: Marx I: Une philosophie de la réalité, Paris: Gallimard 1976
(Neuaufl. 1991), worin der Vergleich zwischen Marx und Hegel
konstant durchgefiihrt wird (Anm. d. Ubers.).

266

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein Zufall, wenn die Epoche, in der wir leben, zugleich
den Triumph der Wissenschaft wie der Politik zutage
treten 148t. Hinter dem Abweis des "Subjektiven", in
der Suche und in der Forderung nach einer absoluten
Objektivitdt, verbirgt sich dasselbe Leid, dieselbe ge-
heime Unzufriedenheit des Individuums, aus der diese
Suche und Forderung hervorgehen und worauf sie
zuriickverweisen.

Der Widerspruch des objektivistischen Projekts, inso-
weit es aus der Subjektivitit hervorgeht, die es auszulo-
schen strebt, findet seinen komplexesten Ausdruck in
der zweiten groBen Ideologie, die das 20. Jahrhundert
beherrscht: im Freudianismus. Was diesen in der Tat
kennzeichnet, ist einerseits die entscheidende Behaup-
tung, wonach der Grund der Psyche der Objektivitit
entgeht und nicht auf diese zuriickgefiihrt werden kann.
Auf der Tatsachenebene ist damit zumindest die radi-
kale Immanenz der absoluten Subjektivitit in ihrer on-
tologischen Heterogenitit zur Welt der Représentation
anerkannt sowie zu allen, was sich im AuBen irgendei-
ner AuBerlichkeit darbietet. Andererseits wird aber das
szientistische Vorurteil aufrechterhalten, welches be-
sagt, daB nichts anderes als das Objektive oder objektiv
Bestimmbare existiert. Das psychisch Unbewuf3te, das
letztlich als Affekt anerkannt wird, ist weiterhin nur der
Repréisentant eines bioenergetischen Prozesses, mithin
eine naturale Realitét. Dieses intentionale Meinen, das
in der Représentation gefangen bleibt, wiederholt sich
auf der Therapieebene und bedingt diese solange, wie
sie dem alleinigen Schema der BewuBtwerdung ge-
horcht. Eine derartige Teleologie leitet das Denken

267

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p- 163


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Abendlandes und dient der Psychoanalyse wie der
Wissenschaft und klassischen Philosophie als Gemein-
platz.

Dieser Teleologie des Lichts widerspricht allerdings die
Setzung eines urspriinglich UnbewuBten, das sich ihr
niemals unterwirft und ein Name fiir das Leben ist. Die
psychoanalytische Praxis hort folglich nicht auf, den
Primat des Nicht-Reprisentierbaren zu verifizieren, der
die Reprisentation und beispielsweise die BewuBtwer-
dung bestimmt. Die Arbeit der analytischen Kur ordnet
bestdandig den kognitiven Fortschritt dem Affektschick-
sal unter, und indem die Beziehung zwischen Analyti-
ker und Analysand die wahre Natur jeder konkreten In-
tersubjektivitdt offenbart, situiert sich diese Beziehung
oder verlauft vielmehr als ein Aufeinanderprallen von
Kriften, die in sich selbst eingetaucht und eine jede
ihrem eigenen Pathos preisgegeben sind. Dadurch
trennt sich die Psychoanalyse von den Humanwissen-
schaften und widersteht der Galileischen Reduktion,
insbesondere ihrer linguistischen Reduktion; und zwar
insofern sie - selbst inmitten der Verwiistung der
Menschheit durch das objektivistische Wissen und des-
sen iiberméBige Anspriiche - das unbesiegbare Recht
des Lebens behauptet und aufrechterhélt, auch wenn es
unwissentlich geschieht.9

Schwerwiegender jedoch als die Ausscheidung des Le-
bens durch das Galileische Unternehmen wie durch die

% Fiir eine ausfiihrlichere Analyse dieser Sichtweise vgl. M. Henry,
Phdnomenologie und Psychoanalyse, in: Ders., Radikale Lebens-
phédnomenologie. Ausgewihlte Studien zur Phdnomenologie, Frei-
burg/Miinchen 1992, 187-212 (Anm. d. Ubers.).

268

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zahlreichen Wissenschaften, in denen es sich vermehrt
und zersplittert, erscheinen dessen Folgen auf der
Ebene des Lebens sowie fiir dieses selbst. Soweit wie
iiberhaupt nur moglich von der Thematik des objektivi-
stischen Wissens sowie von der Gesamtheit der techni-
schen Verfahren und Verhaltensweisen ausgeschaltet,
die dieses Wissen hervorbringt, besteht das Leben
nichtsdestoweniger da fort, wo es ist und in seinem
Vollzug nicht aufhért. Nur ist es so, daf3 diese Vollzugs-
weisen nicht mehr dem allgemeinen Projekt einer Kul-
tur integriert sind, die sie selbst zum Ziel nimmt. Viel-
mehr sind diese Vollzugsweisen sich selbst iiberlassen,
jeder stimulierenden Anregung und jeder erworbenen
Kenntnis beraubt, so daB sie iiber kein groes Modell
mehr verfiigen, dem sie sich in ihrem Wollen anglei-
chen kénnten, um dessen lebendige und groBer gewor-
dene Replik zu sein. Solche kulturell nicht integrierten
Weisen der Lebensrealisierung bilden sich dann auf
einfache und rohe Formen zuriick, die immer armer,
stereotyper und vulgérer werden, wenn sie sich nicht so-
gar in das monstrose Wollen der Selbstverneinung und
der Selbstzerstdrung verkehren. Was jetzt nicht mehr
stillschweigend iibergangen werden kann, sind daher
die Praktiken der Barbarei.

269

- am 24.01:2026, 22:25:08. i . (Er—

p. 164


https://doi.org/10.5771/9783495993675-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

