Die Kontinuitat des Frauenbildes
in romischen Dokumenten
Ein dogmatisches close reading

Gunda Werner

Das am 2. Februar 2020 vorgestellte nachsynodale Schreiben Querida Amazonia
(QA) veranschaulicht erneut eine Traditionslinie rémischer Verlautbarungen, tiber
»die« Frau und ihre besondere Wiirde oder Stellung in der Kirche zu sprechen.
In den Nummern 99-104 finden sich exakt jene Argumente wieder, die bereits
seit 1973 in den unterschiedlichen rémischen Dokumenten unterstrichen wurden:
dass die Frau eine besondere Wiirde und daher Aufgabe und Rolle habe, darin
Maria nachahme und nicht Christus, und daher auch nicht die Aufgaben und
Rollen der Minner itbernehmen kénne. Die Aktualitit der Frage also, auf welcher
theologischen Folie romische Dokumente tiber Frauen im Allgemeinen und damit
implizit oder explizit iiber Gender schreiben, ist und bleibt auch im gegenwir-
tigen Pontifikat aktuell. Dies zeigt auch das am 9. Juni 2019 der Offentlichkeit
vorgestellte neue Schreiben Als Mann und Frau schuf er sie der Kongregation fir
das katholische Bildungswesen zu einem Dialog mit der Gender-Theorie, das
sich auf ein Gender-Verstindnis, das bereits seit 1995 diskutiert wird, bezieht.!
In dieser Verdffentlichung werden erneut die zwei prominenten Streitfragen
unverdndert weitergereicht, an denen sich lehramtliche Verlautbarungen seit dem
I1. Vatikanum und verstirkt seit Mitte der 9oer Jahre abarbeiten: Erstens die Sorge
um eine geschlechts-differenzlose Gesellschaft und zweitens das Festhalten an
der ontologischen Komplementaritit von Mann und Frau mit ihren kirchlichen
wie sozialen Konsequenzen. Dahingegen versuchen die feministische Theologie
und die Genderforschung, zu einer differenzierten Beurteilung der neueren
Gender-Theorien zu kommen und diese in ihre Arbeit zu integrieren.

Im Folgenden machte ich beispielhaft theologische Aussagen und anthropolo-
gische Vorannahmen lehramtlicher Auferungen analysieren. Im Kern, so meine
These, ist die Argumentation marianisch, genderkritisch, weist eine amtstheologi-
sche Sinnspitze auf und fufdt vor allem auf einer Folie theologischer Vorannahmen,

1 https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html vom 11.6.2019.

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html

230

Gunda Werner

die bis ins 19. Jahrhundert zuriickreichen. Ich werde diese These in drei Schrit-
ten begriinden: Erstens zeige ich auf, dass sich das in den offiziellen lehramtli-
chen Dokumenten enthaltene rémische Gender-Verstindnis durch die Auseinan-
dersetzung mit der UN-Konferenz zu Bevolkerungsfragen 1994 in Kairo und der
UN-Frauenkonferenz in Beijing 1995 gebildet hat. Zweitens driickt sich darin die
Vorstellung einer besonderen Wiirde der Frau aus, welche sich in rémischen Doku-
menten bis in die 70er Jahre findet. Und drittens driicke sich darin eine Theologie
aus, die ihre Fundamente eben im 19. Jahrhundert hat.

1. Kairo 1994 und Beijing 1995: Gender-Gerechtigkeit
und Vatikanische Interventionen

Die UN-Konferenzen in Kairo 1994 und in Beijing 1995 stellen aus theologischer
Perspektive einen Wendepunkt dar, denn sie fithren jenen Begriff in die theolo-
gische und religionspolitische Landschaft ein, der erst einige Jahre zuvor durch
Judith Butler prominent in die feministische Landschaft gesetzt worden war: Gen-
der (vgl. Butler 1990; Butler 1993). Diese religionspolitische Verinderung war des-
wegen moglich, weil der Vatikan in seinem Status bei der UN als non-member sta-
te ein Veto-Recht hat und somit Ergebnisse und das Abschlussdokument verhin-
dern kann. Obwohl die Ergebnisse dieser Konferenzen nicht bindend sind, sind
sie doch meinungsbildend und international sichtbar, sodass diese Konferenzen
als Plattformen zu verstehen sind, auf der und mit der sich feministische Gruppen
und FrauenrechtlerInnen vernetzen und fiir ihre Rechte sowie Interessen 6ffent-
lich und global einstehen konnten. Nachdem der Vatikan besonders die Konferenz
in Kairo iiber weite Strecken blockiert hatte?, versuchten sich die Vertreter des Va-
tikan, in der Konferenz in Beijing etwas diplomatischer zu positionieren. Fiir diese
Konferenz entwickelte der Vatikan neue Formen der Lobbyarbeit fiir die eigenen
Positionen. Im Vorfeld unternahm es Papst Johannes Paul II. selbst, durch Briefe
an alle Frauen und alle teilnehmenden Staatsoberhidupter, die romische Position
im Blick auf das Frauen- und Familienbild tiberzeugend darzulegen und Anhinge-
rInnen zu gewinnen.> Wihrend dieser Konferenz wurde die Auseinandersetzung
um den Gender-Begriff 6ffentlich ausgetragen. Selbst wenn der Vatikan am Ende
der Erklirung von Bejing formal beitrat, wurden mehrere Seiten Einschrankun-
gen und Ablehnungen verfasst, die dem Dokument beigefiigt sind. Insbesondere

2 Ausfiihrlich zu der Auseinandersetzung um diese beiden Konferenzen und ihre Konsequen-
zen: Vgl. dazu: Saez/Fatindes 2018; Buss 1998; Case 2019, Case 2016; Case 2011; Garbagnoli
2016; Abdullah 1996.

3 Vgl. www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995 vom
11.6.2019.

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kontinuitat des Frauenbildes in romischen Dokumenten

Gender diirfe, so der Vatikan sehr deutlich, nur im Sinne des Entschlusses von Bei-
jing verstanden werden: nimlich als soziales Geschlecht, das ganz und gar vom
biologischen Geschlecht abhingig ist. Mit dem Begriff Gender diirfe keine weite-
re Deutung verbunden werden, erst recht nicht die Gleichberechtigung (ausfithr-
lich dazu Werner 2000). Was fiir ein Frauenbild allerdings liegt der Sorge um den
Gender-Begriff, so stellt sich die Frage, zugrunde? Mit welchem Frauenbild werden
die Delegierten des Vatikan in die Versammlung und Verhandlungen von Beijing
geschicke?

2. Die Wiirde der Frau und ihre marianische Begriindung

2.1 Close Reading der Texte von 1988-2019

Im Vorfeld der Konferenz von Beijing schreibt Johannes Paul II. den Brief an die
Frauen, der wie ein Scharnier wirkt zwischen Mulieris Dignitatem (MD) von 1988
und dem Brief zur Zusammenarbeit von Mannern und Frauen (Zusammenarbeit) der
Glaubenskongregation von 2004. In all diesen Schreiben steht die Wiirde der Frau
im Mittelpunkt.

Die Argumentation dieser Dokumente ist hinlidnglich bekannt. Frauen, mit der
besonderen Wiirde ausgestattet, haben ebenso Anteil an der Gottebenbildlichkeit
wie Manner. Allerdings miindet die Rede von der gleichen Wiirde der Frau nun
gerade nicht in die rechtliche Gleichstellung von Mann und Frau. Dies fasst insbe-
sondere das Papier der Glaubenskongregation Brief zur Zusammenarbeit von Mdnnern
und Frauen duflerst deutlich zusammen: Mannsein und Frausein seien von Beginn
an verschieden und gehorten als solche ontologisch dennoch gleichermafien zur
Schépfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort aus — und nur von Schép-
fung aus — ein »tieferes Verstindnis der Frau« in ihrer Rolle in der Gesellschaft
und Kirche ergibe. Thre Rolle in der Gesellschaft finde die Frau nun als Mutter;
dies entspriche ihrem biologischen und psychologischen Wesen in einem Maf3e,
dass auch die der Arbeit nachgehende Frau sich dieser ontologischen Grundlage
nicht entziehen konne, denn in dem Papier der Glaubenskongregation findet sich
die Uberzeugung ausgedriickt, »dass die Uberschneidung von zwei Titigkeiten —
Familie und Arbeit — bei der Frau andere Merkmale annimmt als beim Mann. Des-
halb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und die Organisation der Arbeit mit
den Anforderungen der Sendung der Frau innerhalb der Familie zu harmonisie-
ren.« (Zusammenarbeit: Nr. 13) Das frauliche Wesen sei ein Dasein-fiir-andere,
etwas, das bei den Menschen als Abbild Gottes wohl auch bei Minnern vorfindbar
sei; allerdings wiirden Frauen, weil sie »spontaner« mit den Werten der Hingabe,
des Dienens, Unterwerfens und der Fiirsorge iibereinstimmten, fir diese Werte in
besonderer Weise ein Zeichen sein (Zusammenarbeit: Nr. 14). Die Rolle der Frau in

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.

231


https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Gunda Werner

der Kirche sei deswegen mariologisch gezeichnet. So wird Maria zum allumfassen-
den Vorbild fir das Bild der Kirche als Braut, die Antwort der Gliubigen auf den
Ruf Gottes und Christi, fiir die annehmende und hingebende Haltung Mariens:
»Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauften prigen
sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen mit besonde-
rer Intensitit und Natiirlichkeit lebt. So erfiillen die Frauen eine Rolle von grofiter
Wichtigkeit im kirchlichen Leben.« (Zusammenarbeit: Nr. 16) Deswegen nihmen
Frauen einen wesentlichen Raum in der Kirche ein, auch wenn die Priesterweihe
ausschliefflich Mannern vorbehalten werde (vgl. Zusammenarbeit: Nr. 16). Diese
Argumentation findet sich in Querida Amazonia wieder (vgl. QA: Nr. 99-104). Die
gleiche Wiirde miindet in der rémischen Uberzeugung also sowohl gesellschaftlich
als auch kirchlich in unterschiedliche Rechtslagen. Der Text der Glaubenskongre-
gation reflektiert in ausgewihlter Form den Diskurs um eine besondere ontolo-
gisch begriindete Wiirde der Frau von Johannes Paul I1., wie er bereits in Mulieris
Dignitatem dargestellt wird, in dem Schreiben ist eine marianische Zuspitzung klar
erkennbar. Denn um nun wirklich angemessen iiber den Menschen als Mann und
Frau nachdenken zu kénnen, muss als Horizont das Wesen und Handeln von Maria
als Grundlage genommen werden. Dies ist darin begriindet, dass die wesentlichen
Aussagen iiber die Wiirde des Menschen nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt
werden konnen und Maria ist eben der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen
ist sie der alles umfassende Horizont fir die Aussagen tiber den Menschen an sich
und iiber die Frau im Besonderen (vgl. MD: Nr 5). Denn bei Maria befinden »wir [...]
uns hier gewissermaflen am Hoéhepunkt und beim Urbild der personalen Wiirde
der Frau« — so Johannes Paul II. in Mulieris Dignitatem Nr. 5. Die Unméglichkeit der
Weihe von Frauen zum priesterlichen Amt wird auch in diesem Text wiederholt.
Hier wird betont, dass das Zueinander von Christus als Briutigam an die Kirche
seiner Braut in der Eucharistie in besonderer Weise deutlich wird. Dieses Offen-
barwerden wird dariiber hinaus als ein Schépfungs- und Erlésungshandeln Gottes
gedeutet. Es werden also zwei theologische Denkfiguren zueinander in Beziehung
gesetzt. Diese Verbindung ist ausgesprochen folgenreich! Denn das Schépfungs-
und Erlésungshandeln Gottes kann ja keinen Widerspruch in sich haben, also auf
der einen Seite Mann und Frau in einer bestimmten Weise verstehen und auf der
anderen Seite das fortwihrende Erlosungswerk Christi als Handeln Gottes in der
Kirche. Das Zueinander von Mann und Frau sollte doch dem Erlésungshandeln
Gottes gleich sein (MD: Nr. 32). Der Unmdglichkeit der Weihe von Frauen wird
also eine weitere Argumentationsfigur an die Seite gestellt.

Jedoch sei dies keine Willkiir oder Abneigung gegeniiber der Frau: »Die Wiirde
der Frau wird von der Ordnung der Liebe bestimmt, die im Wesentlichen eine
Ordnung von Gerechtigkeit und Nachstenliebe ist.« (MD: Nr. 29) Diese Ordnung
sei nicht nur auf die Ehe anzuwenden, andernfalls sei eine universale Aussage iiber
das Wesen und die Wiirde der Frau nicht gegeben.

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kontinuitat des Frauenbildes in romischen Dokumenten

»[...] die Frau [stellt, GW] einen Eigenwert dar als menschliche Person und gleich-
zeitig alsjene konkrete Person in ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf
jede einzelnevonihnen zu, unabhingig von dem kulturellen Rahmen, indemsich
jede befindet, und unabhingigvonihren geistigen, psychischen und kérperlichen
Merkmalen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder
ledig.« (MD: Nr. 29)

Die Berufung der Frau ist deswegen ontologisch begriindet in ihrem Anvertrauen
des Lebens, dies ist zugleich der »Genius« der Frau (vgl. MD: Nr. 30).

Kurz: Die Argumentation ist sowohl marianisch begriindet als auch marianisch
strukturiert: »Die Kirche sieht in Maria den erhabensten Ausdruck des >Genius der
Frauc und findet in ihr eine Quelle nicht versiegender Inspiration« — so Johannes
Paul II. in Nr. 10 seines Brief an die Frauen (Brief an die Frauen) 1995. Jedoch ist auch
die Eschatologie marianisch gedacht, sodass die eschatologische Prolongierung fir
Minner wie Frauen durch Maria vor Augen gestellt und auf je unterschiedlichen
Berufungswegen erreichbar ist. Weil es um die eschatologische Perspektive geht,
diirfe es fur Frauen kein Nachteil sein, »auch einen gewissen Rollenunterschied an-
zunehmen, insofern dieser Unterschied nicht das Ergebnis willkiirlicher Auflagen
ist, sondern sich aus der besonderen Eigenart des Mann- und Frauseins ergibt.«
(Brief an die Frauen: Nr. 11) Wenn Christus nur Minner ausgewihlt habe fiir den
amtspriesterlichen »Dienst«, dann sei das keine Benachteiligung von Frauen, son-
dern die Moglichkeit, den Weg des Heiles in und durch die Kirche als unterschied-
lich-erginzend darzustellen, niamlich durch »das >marianische< und das »aposto-
lisch-petrinische« Prinzip« (Brief an die Frauen: Nr. 11; vgl. MD: Nr. 27).

Papst Franziskus stellt sich in die Tradition, wenn er in Amores Laetitia (AL) die
Aussagen aus Mulieris Dignitatem wiederholt. Neu ist in diesem Dokument aller-
dings die explizite Auseinandersetzung mit der Gender-Theorie, die hier bereits
als Ideologie gekennzeichnet ist. »Eine weitere Herausforderung ergibt sich aus
verschiedenen Formen einer Ideologie, die gemeinhin Gender genannt wird und
die den Unterschied und die natiirliche Aufeinander-Verwiesenheit von Mann und
Frau leugnet.« (AL: Nr. 56) Diese Ideologie sei bereits in die Erziehung der Kinder
eingegangen und wiirde die Trennung von sex und gender so propagieren, dass eine
komplette Beliebigkeit die Folge sei, die eine Gesellschaft ohne jede Unterschiede
zum Ziel habe.

2.2 Erste Marginalisierungsstrategie durch die Betonung der Wiirde

In diesen Texten sind allerdings zwei Marginalisierungsstrategien enthalten, die
sich in den Formulierungen zur Wiirde der Frau und zur Heiligkeit der Kirche ein
wenig verstecken. Die Texte formulieren iibereinstimmend eine besondere Sicht-
barkeit der Frau durch die Betonung der besonderen Wiirde. Durch diese Hypervi-

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.

233


https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Gunda Werner

sibilitit wird jedoch zugleich die Benachteiligung und Marginalisierung verschlei-
ert (vgl. Konig 2020).

Die wohl prignanteste Formulierung fiir diese Marginalisierung ist die vom
>Genius der Frau, welcher zuerst in Mulieris Dignitatem Nr. 18 dargestellt wird und
von dort aus den Weg in die lehramtlichen Dokumente findet. Denn der Genius der
Frau ist eine ontologische Pridestination, wenn auch nicht biologische Determi-
nierung, auf die Mutterschaft als weitreichende Symbolik einer das Frausein aus-
zeichnende »besondere Aufnahmebereitschaft« (MD: Nr. 18), in der sich die Frau
selbst verwirklicht. Dieses Frausein zeichnet zugleich durch die Komplementaritit
erneut die vorherbestimmte Limitierung aus, die zudem auf das Idealbild Maria
zuriickbezogen wird: Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schépfer gewollt
in den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hinga-
be, Zuriicknehmen und Nihren auszeichnet, ist dem — bis hin zur Doppelidentitit
der arbeitenden Mutter — alles unterzuordnen. Weiterhin besteht im marianischen
Prinzip der Mutter und Jungfrau die biblisch und ontologisch begriindete Limitie-
rung innerhalb der Kirche, denn »nicht einmal seine Mutter, die so eng mit sei-
nem Geheimnis verbunden ist und deren erhabene Funktion in den Evangelien von
Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war mit dem apostolischen Amt betraut«
(Inter Insigniores: Nr. 2). Die besondere Gabe der Frauen miindet — erneut — in
besondere Rechte und Pflichten, nicht aber in die gleichen Rechte: »Was im Staat
Diskriminierung wire, gilt in der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Ge-
schlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstverstindnis nicht bloRe Mei-
nung oder gar >Erfindung«von Papst und Bischéfen ist, sondern deren geistbegabte
Auslegung von Gottes Plan fiir Frau und Mann.« (Anuth 2017: 172) Wie aktuell die-
se Argumentation ist, zeigt erneut das nachsynodale Schreiben von Papst Franzis-
kus, der der Hypervisibilitit und der damit einhergehenden Marginalisierung ein
weiteres Merkmal hinzufiigt: das des Schiitzens vor der Klerikalisierung*. Frauen
miissten also vor der Klerikalisierung geschiitzt werden und die Kirche miisse ge-
schiitzt werden, dass sie das Besondere der Frau nicht verliere. Dieses Besondere
der Frau ist wieder »die Zirtlichkeit und Kraft Mariens« (QA: Nr. 101).

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch
genommen wurden, deuten auf eine Kontinuitit hin, die weit vor das II. Vatikani-
sche Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigen Wesensbeschreibung der Frau

4 Klerikalisierung kann verstanden werden, als eine Uberbetonung des priesterlichen Amtes
und Standes, dem alles andere unterzuordnen ist. Dazu gehdren neben der Person des Kleri-
kers auch Laien, die nicht dem klerikalen Stand angehéren als auch eine Uberbetonung von
klerikalen Handlungen in Gottesdiensten und in der Seelsorge durch Gesten, Kleidung, und
performatives Gestalten von Gottesdienstraumen, in denen der Kleriker auch vom Raum her
noch einmal mehr hervorgehoben ist oder sich hervorgebt.

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kontinuitat des Frauenbildes in romischen Dokumenten

sowie der lebenspraktischen Konsequenz als Mutter und Jungfrau als auch die Vor-
stellung einer Komplementaritit, die aufgrund biologischer Differenz essenziell
ist, sind Konzepte, wie sie im neuentdeckten Diskurs der Zweigeschlechtlichkeit
zu Beginn des 19. Jahrhunderts und spiter unter anderem in der Johannes Paul II
beeinflussenden Philosophie Edith Steins zu finden sind. Vor allem aber lisst die
marianische Perspektive aufhorchen, denn auch sie ist in dieser Form fur das 19.
Jahrhundert stilbildend geworden.

3. Und im Kern der Argumentation: der lange Schatten
des 19. Jahrhunderts

Die Theologie in den lehramtlichen Schreiben konzentriert sich einerseits auf Ma-
ria. Andererseits wird aber eine argumentative Gegenwelt mit Blick auf das Amt
aufgebaut, die an eine Differenzhermeneutik erinnert. Ich verstehe Differenzher-
meneutik hier aus dogmenhistorischer Perspektive ekklesiologisch, also als den
Versuch, die Kirche als die ganz andere Wirklichkeit zu konstruieren, in einer Dif-
ferenz zur Welt zu gestalten. Damit deutet sie aber auch sich selbst und ihre Struk-
turen in dieser Differenz, arbeitet also differenzhermeneutisch. Differenzherme-
neutiken wiederum sind Marginalisierungsstrategien, weswegen es sinnvoll ist,
auf inhaltlicher Ebene genauer zu priifen.

3.1 Marianisches Wunder und das Vorbild Mariens

Die Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der Anthropologie
und der Amtstheologie erinnert an die Frommigkeit und Theologie des >Maria-
nischen Zeitalters«< (vgl. Schneider 2013; Holzem 2015: 992-1000). In diesem erlebt
die Marienfrémmigkeit nach der Aufklirung in ihrer Kombination aus »staatlicher
Modernisierung und Biirokratisierung mit Elementen der religiosen Aufklirung«
(Holzem 2015: 996) eine neue Bliite (vgl. ebd.: 996-998; Schneider 2013), die auf
die verstirkte Betonung der ultramontanen Frommigkeit und dem ultramontanen
Gedankengut, das in die marianische Frommigkeit transferiert wurde, zuriickzu-
fithren ist (vgl. Schneider 2013: 88; Holzem 2015: 997). Nicht nur wird die Marien-
frommigkeit wiederbelebt und neue Formen - so die Maiandacht, die Andacht zur
wundersamen Medaille — eingefiihrt, sondern Marienerscheinungen beschleuni-
gen und intensivieren diesen Prozess des »Marianischen Wunders« (Holzem 2015:
997; vgl. Schneider 2013: 91-102). Maria steht fiir eine Vielzahl von Erfahrungen und
Bedeutungen, die — obgleich existentiell - religiés gedeutet und romisch verordnet
werden. Es handelt sich gerade, so Holzem, um keine Grassroot-Religiositit (vgl.

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.

235


https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Gunda Werner

ebd.).® Maria steht fiir den engen Christus- und Passionsbezug und verheiflt um-
fassenden Schutz; dieser kombiniert sich mit einem Zufluchtsort vor dem Wandel
der Welt. Maria ist rein und jungfriulich und zugleich mitterlich und opferbe-
reit; stets gehorsam wird sie zum Innbegriff des Weiblichen tiberhaupt. Als solche
ist sie zum »Inbegriff biedermeierlichen Ideals von Weiblichkeit« geworden, das
Standards setzt und den Bewegungsraum im privat-offentlichen Raum fortan be-
stimmt (vgl. ebd.). Das Mariendogma 1854 selbst erlangt deswegen einen mehrfa-
chen kirchenpolitischen Sinngehalt, weil es die »implizite Verurteilung nicht nur
aller Irrlehren im einzelnen [..], sondern auch des glaubensfeindlichen Zeitgeis-
tes« itberhaupt bedeutete (vgl. ebd.). Marienfrémmigkeit funktioniert als Abgren-
zungsdiskurs gegeniiber einer als feindlich verstandenen Welt, gegeniiber protes-
tantischen und anderen Glaubensiiberzeugungen sowie gegeniiber der Moderne,
die Freiheitskonzeptionen und Wissenschaftlichkeitskonzepte vertrat, die die Kir-
che grundlegend ablehnte.®

3.2 Differenzhermeneutische Konzentration auf das Amt

Die differenzhermeneutische Logik sagt aus, dass nur der von Gott erleuchtete und
begnadete Verstand das Geheimnis erfassen kann, das lehramtlich im Genius der
Frau und der Unmoglichkeit der Weihe ausgedriickt wird (vgl. Anuth 2017: 178-
180).7 Diese lisst insbesondere aufthorchen, weil sie die lehramtliche Argumentati-
on aus der weltlichen herausnimmt und damit eine Differenz in die Deutung von
Mann, Frau und Welt einzieht, die nicht nur unterschiedliche Verstindnisse be-
deutet, sondern von einer grundlegenden Differenz von Kirche und Welt getragen
1St.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jeweiligen
Bereich auch sein mag, kdnnen hier [in der Frage der Zulassung zum Priestertum,
G.W.] nicht geniigen, denn sie vermogen die Wirklichkeit des Glaubens nicht zu
erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn iibernatirlich ist, entzieht sich ihrer
Zustandigkeit.« (Inter Insigniores, Nr. 6)

5 Dies bedeutet, dass die marianische Frommigkeit gerade nicht ausschliefilich von sunten«
entstanden ist, sondern von oben verstarkt oder konstruiert. Allerdings wirkt es als Frémmig-
keit, die vor allem Lai*innen anspricht, vordergriindig anders. Vgl. dazu ausfthrlich: Werner,
Gunda, Judith Butler und die Theologie der Freiheit, Bielefeld 2021.

6 Vgl. dazu: das Rundschreiben Mirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und den Syllabus
vom 8. Dezember 1864, der zusammen mit der Enzyklika Quanta Cura Pius’ IX. erschien.

7 Gegen die Kritik ist das Lehramt deswegen immun, so Anuth, »denn nach seinem Selbstver-
standnis sind seine Trager gerade nicht frei, die geltende kirchliche Lehre iiber das Verhaltnis
der Geschlechter zu andern.« (Anuth 2017: 178)

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kontinuitat des Frauenbildes in romischen Dokumenten

In Mulieris Dignitatem wird diese Argumentation aufgenommen und weitergefithrt,
denn alle sind berufen, an dem einen Opfer teilzunehmen und so an der priesterli-
chen, prophetischen und kéniglichen Sendung Christi, denn darin ist zugleich die
Verbundenheit des Briutigams mit seiner Braut ausgedriickt. Weil alle in dieser
Form teilnehmen koénnen, betrifft es alle Glieder der Kirche, von den Frauen bis zu
den Amtspriestern. Das hier wesentliche Argument wird nun angeschlossen, denn
dieses der Kirche eigentliche Wesen miisse als solches begriffen werden und fiir
dieses Begreifen miisse gerade vermieden werden, dass »Verstindnis- und Bewer-
tungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche — auch als eine aus
Menschen bestehende und in die Geschichte eingegliederte >Institution« (MD: Nr.
27) tibertragen wiirden. Diese Geheimnishaftigkeit wird stets auf Maria als Sinn-
bild und Héchstform zuriickgefithrt. Uber die Nicht-Zustindigkeit auferkirchli-
cher Einsichten und Kategorien wird jegliche Méglichkeit eines Dialogs und einer
Weiterentwicklung von vorneherein verhindert. Es findet eine Hermetik statt, die
die kirchliche Logik der Logik der >Welt« gegeniibersetzt und nur so die Margi-
nalisierung von Frauen als binnenlogisch ausgeben kann. Der nicht erleuchtete
Verstand wird mit moderner, demokratischer oder rechtsstaatlicher Logik dieses
Verstindnis als Unterdriickung und Diskriminierung bezeichnen, damit aber den
Heilsplan Gottes verfehlen.

Dies konnte aber auch besser erkliren, wieso sich in lehramtlichen Texten kei-
nerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im Kontext der Gendertheorie und ihrer impli-
ziten Themen (der Gleichheit, der Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird
von vorneherein fiir den Kernbereich eine Erkenntnis aufierhalb der eigenen abge-
lehnt, kann es auch zu keiner Weiterentwicklung oder zu keinem Fortschritt kom-
men. Deswegen kann bis heute von einer >Gender-Ideologie« gesprochen werden.
Dasjiingste Papier ist das beste Beispiel dafiir: als Dialog mit den aktuellen Gender-
Theorien tritt es an, zitiert aber im Dialogteil Amoris Laetitia und weitere romische
Dokumente, die auf die Gefahr einer >Gender-Ideologie« verweisen!

4. Zusammenfassung und Ausblick

Zu Beginn habe ich die These aufgestellt, dass die rémische Argumentation zur
>Frauenfrage« auf einer marianischen Folie entworfen wird, die zudem mit amts-
theologischen Argumenten untermauert ist. Anhand der Symboldaten 1993/1994,
die beiden UN-Konferenzen in Kairo und Beijing, habe ich die lehramtliche Argu-
mentation, die sich gegeniiber der Frauenbewegung schon immer und gegeniiber
der Gendertheorie seit 1995 besonders kritisch verhilt, in ithren immanenten Lo-
giken durch ein Close Reading wesentlicher lehramtlicher Dokumente dargestellt.
Diese lehramtlichen Auflerungen weisen eine aulerordentlich kontinuierliche Ar-
gumentation auf, die von den neuzeitlichen Errungenschaften der Frauenbewe-

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.

237


https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Gunda Werner

gungen maximal das Anrecht der Frauen auf menschenwiirdige Behandlung, al-
so keine Gewalt, keine Unterdriickung und den Zugang zu Bildung, aufnimmt,
nicht aber weitere medizinische, sozialwissenschaftliche oder gar gendertheore-
tische Erkenntnisse. Diese werden sogar abgewiesen. Diese Abweisung, so zeigt
eine mehrdimensionale Analyse, die sowohl an den machtwirksamen Marginali-
sierungsstrategien als auch an historischen Bestinden interessiert ist, ist zugleich
systemimmanent und hermetisch-stabilisierend, weil sie jede Moglichkeit einer
Erkenntnisgewinnung auflerhalb kirchlicher Logik fiir diesen Bereich ausschliefit.
Darin zeigt sie vor allem eine Kontinuitit zum 19. Jahrhundert an, die eine vertie-
fende Erforschung lohnen wiirde, aber auch Griinde, wieso in lehramtlichen Texten
kein Erkenntnisfortschritt, der auf eine konstruktive Aufnahme neuerer Forschung
zum Thema Gender hinweisen wiirde, zeigt und sich diese Fortschritte ausschlieR3-
lich in theologischen Auseinandersetzungen finden.

Literatur

Abdullah, Yasmin (1996): »The Holy Sea at the United Nations Conference: State or
Church?«, in: Columbia Law Review 96 (7), S. 1835-1875.

Anuth, Bernhard Sven (2017): »Gottes Plan fiir Frau und Mann. Beobachtungen
zur lehramtlichen Geschlechteranthropologies, in: Margit Eckholt (Hg.), Gen-
der studieren. Lernprozess fiir Theologie und Kirche, Ostfildern: Matthias-
Griinewald-Verlag, S. 171-189.

Buss, Doris E. (1998): »Robes, Relics and Rights: The Vatican and the Beijing Con-
ference on Womenc, in: Social & Legal Studies 7 (3), S. 339-363.

Butler, Judith (1990): Gender trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Lon-
don: Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies that Matter: on the discursive limits of >sex<, London:
Routledge.

Case, Mary Anne (2011): »After Gender the Destruction of Man — The Vatican's
Nightmare Vision of the sGender Agenda« for Law, in: Pace Law Review 31 (3),
S. 802-817.

Case, Mary Anne (2016): »The Role of the Popes Intervention of Complementarity
and the Vatican's Anathematization of Gender«, in: Religion & Gender 6 (2),
S. 157-161.

Case, Mary Anne (2019): »Trans Formations in the Vatican's War on >Gender Ideol-
ogy«, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 44 (3), S. 639-644.
Erklirung von Bejing (1995): Erklirung der Vierten Weltfrauenkonferenz verab-
schiedet auf der 6. Plenarsitzung am 15. September 1995, online unter: https://

www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html (vom 29.7.2020).

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html

Die Kontinuitat des Frauenbildes in romischen Dokumenten

Garbagnoli, Sara (2016): »Against the Heresy of Immanence: Vatican's >Gender« as
a New Rhetorical Device Against the Denaturalization of the Sexual Order, in:
Religion & Gender 6 (2), S. 187-204.

Holzem, Andreas (2015): Christentum in Deutschland 1550-1850. Konfessionalisie-
rung — Aufklirung — Pluralisierung Bd. 2, Paderborn: Schéningh.

Konig, Hildegard (2020): »Wiirde nur im Konjunktiv? Diskursanalytische Beobach-
tungen zur Wiirde der Frau in ausgewihlten lehramtlichen Dokumenten im
Licht von Macht und Marginalisierungc, in: Christine Biichner/Nathalie Gie-
le (Hg.), Theologie von Frauen. Im Horizont des Genderdiskurses, Ostfildern:
Matthias-Griinewald-Verlag, S. 143-168.

Saez, Macarena/Fatindes, José Moran (2018): »Introduction: Christianity, Gender,
Sexuality, and the Law in Latin America«, in: Religion & Gender 8 (1), S. 4-13.

Schneider, Bernhard (2013): »Marienerscheinungen im 19. Jahrhundert. Ein Phi-
nomen und seine Charakteristika«, in: Hubert Wolf (Hg.), »Wahre« und »fal-
sche« Heiligkeit. Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des
19. Jahrhunderts, Miinchen: Oldenbourg Verlag, S. 87-110.

Werner, Gunda (2020): »Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts — Gender-
Rezeption in der rémisch-katholischen Kirche seit 1994/1995. Eine theologi-
sche Diskursanalyse«, in: Gunda Werner/Bernhard Griitmme (Hg.), Judith But-
ler und die Theologie. Herausforderungen und Rezeption, Bielfeld: transcript,
287-305.

Werner, Gunda (2021): Judith Butler und die Theologie der Freiheit, Bielefeld: tran-
script.

Lehramtliche Texte

Als Mann und Frau schuf er sie (2019): Kongregation fiir das Katholische Bildungs-
wesen, Als Mann und Frau schuf er sie. Fiir einen Weg des Dialogs zur Gender-
Frage im Bildungswesen, Vatikan, online unter: https://www.vatican.va/roma
n_curia/congregations/ccatheduc/index.htm (vom 17.7.2020).

Amoris Laetitia (AL): Papst Franziskus (2016), Uber die Liebe in der Familie,
Vatikan: Libreria Editrice Vaticana, online unter: http://w2.vatican.va/content
/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazi
one-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf (vom 17.7.2020).

Brief an die Frauen: Johannes Paul II. (1995), Brief an die Frauen, Vatikan: Libreria
Editrice Vaticana, online unter: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/l]
etters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html (vom 17.7.2020).

Inter Insigniores: Kongregation fiir die Glaubenslehre (1976), Inter Insigniores. Er-
klarung zur Frage der Zulassung der Frau zum Priesteramt, Vatikan: Libreria

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.

239


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html

240

Gunda Werner

Editrice Vaticana, online unter: www.vatican.va/roman_curia/congregati-
ons/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_inter-insigniores_ge.html
(vom 17.7.2020).

Mulieris Dignitatem (MD): Johannes Paul II. (1988), Uber die Wiirde und Beru-
fung der Frau anlidsslich des Marianischen Jahres, Vatikan: Libreria Editrice
Vaticana, online unter: www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_let-
ters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html  (vom
17.7.2020).

Querida Amazonia (QA): Papst Franziskus (2020), Vatikan, online unter: Li-
breria Editrice Vaticana: www.vatican.va/content/francesco/de/apost_ex-
hortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-
amazonia.html (vom 21.3.2020).

Zusammenarbeit: Kongregation fiir die Glaubenslehre (2004), Schreiben an
die Bischofe der Katholischen Kirche iiber die Zusammenarbeit von
Mann und Frau in der Kirche und in der Welt, Vatikan, online un-
ter: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc
_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html (vom 23.3.2020).

https://dol.org/1014361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html

