
Die Kontinuität des Frauenbildes

in römischen Dokumenten

Ein dogmatisches close reading

Gunda Werner

Das am 2. Februar 2020 vorgestellte nachsynodale Schreiben Querida Amazonia

(QA) veranschaulicht erneut eine Traditionslinie römischer Verlautbarungen, über

›die‹ Frau und ihre besondere Würde oder Stellung in der Kirche zu sprechen.

In den Nummern 99-104 finden sich exakt jene Argumente wieder, die bereits

seit 1973 in den unterschiedlichen römischen Dokumenten unterstrichen wurden:

dass die Frau eine besondere Würde und daher Aufgabe und Rolle habe, darin

Maria nachahme und nicht Christus, und daher auch nicht die Aufgaben und

Rollen der Männer übernehmen könne. Die Aktualität der Frage also, auf welcher

theologischen Folie römische Dokumente über Frauen im Allgemeinen und damit

implizit oder explizit über Gender schreiben, ist und bleibt auch im gegenwär-

tigen Pontifikat aktuell. Dies zeigt auch das am 9. Juni 2019 der Öffentlichkeit

vorgestellte neue Schreiben Als Mann und Frau schuf er sie der Kongregation für

das katholische Bildungswesen zu einem Dialog mit der Gender-Theorie, das

sich auf ein Gender-Verständnis, das bereits seit 1995 diskutiert wird, bezieht.1

In dieser Veröffentlichung werden erneut die zwei prominenten Streitfragen

unverändert weitergereicht, an denen sich lehramtliche Verlautbarungen seit dem

II. Vatikanum und verstärkt seit Mitte der 90er Jahre abarbeiten: Erstens die Sorge

um eine geschlechts-differenzlose Gesellschaft und zweitens das Festhalten an

der ontologischen Komplementarität von Mann und Frau mit ihren kirchlichen

wie sozialen Konsequenzen. Dahingegen versuchen die feministische Theologie

und die Genderforschung, zu einer differenzierten Beurteilung der neueren

Gender-Theorien zu kommen und diese in ihre Arbeit zu integrieren.

Im Folgenden möchte ich beispielhaft theologische Aussagen und anthropolo-

gische Vorannahmen lehramtlicher Äußerungen analysieren. Im Kern, so meine

These, ist die Argumentation marianisch, genderkritisch, weist eine amtstheologi-

sche Sinnspitze auf und fußt vor allem auf einer Folie theologischer Vorannahmen,

1 https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html vom 11.6.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesschau.de/ausland/vatikan-gendertheorie-101.html


230 Gunda Werner

die bis ins 19. Jahrhundert zurückreichen. Ich werde diese These in drei Schrit-

ten begründen: Erstens zeige ich auf, dass sich das in den offiziellen lehramtli-

chen Dokumenten enthaltene römische Gender-Verständnis durch die Auseinan-

dersetzung mit der UN-Konferenz zu Bevölkerungsfragen 1994 in Kairo und der

UN-Frauenkonferenz in Beijing 1995 gebildet hat. Zweitens drückt sich darin die

Vorstellung einer besonderenWürde der Frau aus, welche sich in römischen Doku-

menten bis in die 70er Jahre findet. Und drittens drückt sich darin eine Theologie

aus, die ihre Fundamente eben im 19. Jahrhundert hat.

1. Kairo 1994 und Beijing 1995: Gender-Gerechtigkeit
und Vatikanische Interventionen

Die UN-Konferenzen in Kairo 1994 und in Beijing 1995 stellen aus theologischer

Perspektive einen Wendepunkt dar, denn sie führen jenen Begriff in die theolo-

gische und religionspolitische Landschaft ein, der erst einige Jahre zuvor durch

Judith Butler prominent in die feministische Landschaft gesetzt worden war: Gen-

der (vgl. Butler 1990; Butler 1993). Diese religionspolitische Veränderung war des-

wegen möglich, weil der Vatikan in seinem Status bei der UN als non-member sta-

te ein Veto-Recht hat und somit Ergebnisse und das Abschlussdokument verhin-

dern kann. Obwohl die Ergebnisse dieser Konferenzen nicht bindend sind, sind

sie doch meinungsbildend und international sichtbar, sodass diese Konferenzen

als Plattformen zu verstehen sind, auf der und mit der sich feministische Gruppen

und FrauenrechtlerInnen vernetzen und für ihre Rechte sowie Interessen öffent-

lich und global einstehen konnten. Nachdem der Vatikan besonders die Konferenz

in Kairo über weite Strecken blockiert hatte2, versuchten sich die Vertreter des Va-

tikan, in der Konferenz in Beijing etwas diplomatischer zu positionieren. Für diese

Konferenz entwickelte der Vatikan neue Formen der Lobbyarbeit für die eigenen

Positionen. Im Vorfeld unternahm es Papst Johannes Paul II. selbst, durch Briefe

an alle Frauen und alle teilnehmenden Staatsoberhäupter, die römische Position

im Blick auf das Frauen- und Familienbild überzeugend darzulegen und Anhänge-

rInnen zu gewinnen.3 Während dieser Konferenz wurde die Auseinandersetzung

um den Gender-Begriff öffentlich ausgetragen. Selbst wenn der Vatikan am Ende

der Erklärung von Bejing formal beitrat, wurden mehrere Seiten Einschränkun-

gen und Ablehnungen verfasst, die dem Dokument beigefügt sind. Insbesondere

2 Ausführlich zu der Auseinandersetzung um diese beiden Konferenzen und ihre Konsequen-

zen: Vgl. dazu: Saez/Faúndes 2018; Buss 1998; Case 2019, Case 2016; Case 2011; Garbagnoli

2016; Abdullah 1996.

3 Vgl. www.vatican.va/beatificazione_gp2/documents/pontificato_gp2_en.html#1995 vom

11.6.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kontinuität des Frauenbildes in römischen Dokumenten 231

Gender dürfe, so der Vatikan sehr deutlich, nur im Sinne des Entschlusses von Bei-

jing verstanden werden: nämlich als soziales Geschlecht, das ganz und gar vom

biologischen Geschlecht abhängig ist. Mit dem Begriff Gender dürfe keine weite-

re Deutung verbunden werden, erst recht nicht die Gleichberechtigung (ausführ-

lich dazu Werner 2000). Was für ein Frauenbild allerdings liegt der Sorge um den

Gender-Begriff, so stellt sich die Frage, zugrunde? Mit welchem Frauenbild werden

die Delegierten des Vatikan in die Versammlung und Verhandlungen von Beijing

geschickt?

2. Die Würde der Frau und ihre marianische Begründung

2.1 Close Reading der Texte von 1988-2019

Im Vorfeld der Konferenz von Beijing schreibt Johannes Paul II. den Brief an die

Frauen, der wie ein Scharnier wirkt zwischen Mulieris Dignitatem (MD) von 1988

und dem Brief zur Zusammenarbeit von Männern und Frauen (Zusammenarbeit) der

Glaubenskongregation von 2004. In all diesen Schreiben steht die Würde der Frau

im Mittelpunkt.

Die Argumentation dieser Dokumente ist hinlänglich bekannt. Frauen,mit der

besonderen Würde ausgestattet, haben ebenso Anteil an der Gottebenbildlichkeit

wie Männer. Allerdings mündet die Rede von der gleichen Würde der Frau nun

gerade nicht in die rechtliche Gleichstellung von Mann und Frau. Dies fasst insbe-

sondere das Papier der Glaubenskongregation Brief zur Zusammenarbeit vonMännern

und Frauen äußerst deutlich zusammen: Mannsein und Frausein seien von Beginn

an verschieden und gehörten als solche ontologisch dennoch gleichermaßen zur

Schöpfung. Dies bedeute zugleich, dass sich von dort aus – und nur von Schöp-

fung aus – ein »tieferes Verständnis der Frau« in ihrer Rolle in der Gesellschaft

und Kirche ergäbe. Ihre Rolle in der Gesellschaft finde die Frau nun als Mutter;

dies entspräche ihrem biologischen und psychologischen Wesen in einem Maße,

dass auch die der Arbeit nachgehende Frau sich dieser ontologischen Grundlage

nicht entziehen könne, denn in dem Papier der Glaubenskongregation findet sich

die Überzeugung ausgedrückt, »dass die Überschneidung von zwei Tätigkeiten –

Familie und Arbeit – bei der Frau andere Merkmale annimmt als beimMann. Des-

halb stellt sich die Aufgabe, die Gesetzgebung und die Organisation der Arbeit mit

den Anforderungen der Sendung der Frau innerhalb der Familie zu harmonisie-

ren.« (Zusammenarbeit: Nr. 13) Das frauliche Wesen sei ein Dasein-für-andere,

etwas, das bei den Menschen als Abbild Gottes wohl auch bei Männern vorfindbar

sei; allerdings würden Frauen, weil sie »spontaner« mit den Werten der Hingabe,

des Dienens, Unterwerfens und der Fürsorge übereinstimmten, für diese Werte in

besonderer Weise ein Zeichen sein (Zusammenarbeit: Nr. 14). Die Rolle der Frau in

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Gunda Werner

der Kirche sei deswegenmariologisch gezeichnet. So wirdMaria zum allumfassen-

den Vorbild für das Bild der Kirche als Braut, die Antwort der Gläubigen auf den

Ruf Gottes und Christi, für die annehmende und hingebende Haltung Mariens:

»Auch wenn es sich dabei um Einstellungen handelt, die jeden Getauften prägen

sollten, zeichnet sich die Frau dadurch aus, dass sie diese Haltungen mit besonde-

rer Intensität und Natürlichkeit lebt. So erfüllen die Frauen eine Rolle von größter

Wichtigkeit im kirchlichen Leben.« (Zusammenarbeit: Nr. 16) Deswegen nähmen

Frauen einen wesentlichen Raum in der Kirche ein, auch wenn die Priesterweihe

ausschließlich Männern vorbehalten werde (vgl. Zusammenarbeit: Nr. 16). Diese

Argumentation findet sich in Querida Amazonia wieder (vgl. QA: Nr. 99-104). Die

gleiche Würde mündet in der römischen Überzeugung also sowohl gesellschaftlich

als auch kirchlich in unterschiedliche Rechtslagen. Der Text der Glaubenskongre-

gation reflektiert in ausgewählter Form den Diskurs um eine besondere ontolo-

gisch begründete Würde der Frau von Johannes Paul II., wie er bereits in Mulieris

Dignitatem dargestellt wird, in dem Schreiben ist eine marianische Zuspitzung klar

erkennbar. Denn um nun wirklich angemessen über den Menschen als Mann und

Frau nachdenken zu können,muss als Horizont dasWesen undHandeln vonMaria

als Grundlage genommen werden. Dies ist darin begründet, dass die wesentlichen

Aussagen über die Würde des Menschen nur in Verbundenheit mit Gott ausgesagt

werden können und Maria ist eben der Inbegriff dieser Verbundenheit. Deswegen

ist sie der alles umfassende Horizont für die Aussagen über den Menschen an sich

und über die Frau im Besonderen (vgl.MD: Nr 5). Denn bei Maria befinden »wir […]

uns hier gewissermaßen am Höhepunkt und beim Urbild der personalen Würde

der Frau« – so Johannes Paul II. inMulieris DignitatemNr. 5. Die Unmöglichkeit der

Weihe von Frauen zum priesterlichen Amt wird auch in diesem Text wiederholt.

Hier wird betont, dass das Zueinander von Christus als Bräutigam an die Kirche

seiner Braut in der Eucharistie in besonderer Weise deutlich wird. Dieses Offen-

barwerden wird darüber hinaus als ein Schöpfungs- und Erlösungshandeln Gottes

gedeutet. Es werden also zwei theologische Denkfiguren zueinander in Beziehung

gesetzt. Diese Verbindung ist ausgesprochen folgenreich! Denn das Schöpfungs-

und Erlösungshandeln Gottes kann ja keinen Widerspruch in sich haben, also auf

der einen Seite Mann und Frau in einer bestimmten Weise verstehen und auf der

anderen Seite das fortwährende Erlösungswerk Christi als Handeln Gottes in der

Kirche. Das Zueinander von Mann und Frau sollte doch dem Erlösungshandeln

Gottes gleich sein (MD: Nr. 32). Der Unmöglichkeit der Weihe von Frauen wird

also eine weitere Argumentationsfigur an die Seite gestellt.

Jedoch sei dies keine Willkür oder Abneigung gegenüber der Frau: »Die Würde

der Frau wird von der Ordnung der Liebe bestimmt, die im Wesentlichen eine

Ordnung von Gerechtigkeit und Nächstenliebe ist.« (MD: Nr. 29) Diese Ordnung

sei nicht nur auf die Ehe anzuwenden, andernfalls sei eine universale Aussage über

das Wesen und die Würde der Frau nicht gegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kontinuität des Frauenbildes in römischen Dokumenten 233

»[…] die Frau [stellt, GW] einen Eigenwert dar als menschliche Person und gleich-

zeitig als jene konkrete Person in ihrem Frausein. Das trifft auf alle Frauen und auf

jede einzelne von ihnen zu, unabhängig von demkulturellen Rahmen, in dem sich

jede befindet, und unabhängig von ihren geistigen, psychischen und körperlichen

Merkmalen, wie zum Beispiel Alter, Bildung, Gesundheit, Arbeit, verheiratet oder

ledig.« (MD: Nr. 29)

Die Berufung der Frau ist deswegen ontologisch begründet in ihrem Anvertrauen

des Lebens, dies ist zugleich der »Genius« der Frau (vgl. MD: Nr. 30).

Kurz: Die Argumentation ist sowohl marianisch begründet als auchmarianisch

strukturiert: »Die Kirche sieht in Maria den erhabensten Ausdruck des ›Genius der

Frau‹ und findet in ihr eine Quelle nicht versiegender Inspiration« – so Johannes

Paul II. in Nr. 10 seines Brief an die Frauen (Brief an die Frauen) 1995. Jedoch ist auch

die Eschatologiemarianisch gedacht, sodass die eschatologische Prolongierung für

Männer wie Frauen durch Maria vor Augen gestellt und auf je unterschiedlichen

Berufungswegen erreichbar ist. Weil es um die eschatologische Perspektive geht,

dürfe es für Frauen kein Nachteil sein, »auch einen gewissen Rollenunterschied an-

zunehmen, insofern dieser Unterschied nicht das Ergebnis willkürlicher Auflagen

ist, sondern sich aus der besonderen Eigenart des Mann- und Frauseins ergibt.«

(Brief an die Frauen: Nr. 11) Wenn Christus nur Männer ausgewählt habe für den

amtspriesterlichen »Dienst«, dann sei das keine Benachteiligung von Frauen, son-

dern die Möglichkeit, den Weg des Heiles in und durch die Kirche als unterschied-

lich-ergänzend darzustellen, nämlich durch »das ›marianische‹ und das ›aposto-

lisch-petrinische‹ Prinzip« (Brief an die Frauen: Nr. 11; vgl. MD: Nr. 27).

Papst Franziskus stellt sich in die Tradition, wenn er in Amores Laetitia (AL) die

Aussagen aus Mulieris Dignitatem wiederholt. Neu ist in diesem Dokument aller-

dings die explizite Auseinandersetzung mit der Gender-Theorie, die hier bereits

als Ideologie gekennzeichnet ist. »Eine weitere Herausforderung ergibt sich aus

verschiedenen Formen einer Ideologie, die gemeinhin Gender genannt wird und

die den Unterschied und die natürliche Aufeinander-Verwiesenheit von Mann und

Frau leugnet.« (AL: Nr. 56) Diese Ideologie sei bereits in die Erziehung der Kinder

eingegangen und würde die Trennung von sex und gender so propagieren, dass eine

komplette Beliebigkeit die Folge sei, die eine Gesellschaft ohne jede Unterschiede

zum Ziel habe.

2.2 Erste Marginalisierungsstrategie durch die Betonung der Würde

In diesen Texten sind allerdings zwei Marginalisierungsstrategien enthalten, die

sich in den Formulierungen zur Würde der Frau und zur Heiligkeit der Kirche ein

wenig verstecken. Die Texte formulieren übereinstimmend eine besondere Sicht-

barkeit der Frau durch die Betonung der besonderenWürde. Durch diese Hypervi-

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Gunda Werner

sibilität wird jedoch zugleich die Benachteiligung und Marginalisierung verschlei-

ert (vgl. König 2020).

Die wohl prägnanteste Formulierung für diese Marginalisierung ist die vom

›Genius der Frau‹, welcher zuerst inMulieris Dignitatem Nr. 18 dargestellt wird und

von dort aus denWeg in die lehramtlichen Dokumente findet. Denn der Genius der

Frau ist eine ontologische Prädestination, wenn auch nicht biologische Determi-

nierung, auf die Mutterschaft als weitreichende Symbolik einer das Frausein aus-

zeichnende »besondere Aufnahmebereitschaft« (MD: Nr. 18), in der sich die Frau

selbst verwirklicht. Dieses Frausein zeichnet zugleich durch die Komplementarität

erneut die vorherbestimmte Limitierung aus, die zudem auf das Idealbild Maria

zurückbezogen wird: Weil das Frausein sich ontologisch und vom Schöpfer gewollt

in den genuin femininen Bestimmungen von Mutterschaft als Aufnahme, Hinga-

be, Zurücknehmen und Nähren auszeichnet, ist dem – bis hin zur Doppelidentität

der arbeitendenMutter – alles unterzuordnen.Weiterhin besteht immarianischen

Prinzip der Mutter und Jungfrau die biblisch und ontologisch begründete Limitie-

rung innerhalb der Kirche, denn »nicht einmal seine Mutter, die so eng mit sei-

nemGeheimnis verbunden ist und deren erhabene Funktion in den Evangelien von

Lukas und Johannes hervorgehoben ist, war mit dem apostolischen Amt betraut«

(Inter Insigniores: Nr. 2). Die besondere Gabe der Frauen mündet – erneut – in

besondere Rechte und Pflichten, nicht aber in die gleichen Rechte: »Was im Staat

Diskriminierung wäre, gilt in der Kirche als Konsequenz der lehramtlichen Ge-

schlechteranthropologie, die nach kirchlichem Selbstverständnis nicht bloße Mei-

nung oder gar ›Erfindung‹ von Papst und Bischöfen ist, sondern deren geistbegabte

Auslegung von Gottes Plan für Frau und Mann.« (Anuth 2017: 172) Wie aktuell die-

se Argumentation ist, zeigt erneut das nachsynodale Schreiben von Papst Franzis-

kus, der der Hypervisibilität und der damit einhergehenden Marginalisierung ein

weiteres Merkmal hinzufügt: das des Schützens vor der Klerikalisierung4. Frauen

müssten also vor der Klerikalisierung geschützt werden und die Kirche müsse ge-

schützt werden, dass sie das Besondere der Frau nicht verliere. Dieses Besondere

der Frau ist wieder »die Zärtlichkeit und Kraft Mariens« (QA: Nr. 101).

Die lehramtlichen Texte, die aus einem Zeitraum von 1988-2020 exemplarisch

genommen wurden, deuten auf eine Kontinuität hin, die weit vor das II. Vatikani-

sche Konzil reicht. Denn die Idee einer eindeutigen Wesensbeschreibung der Frau

4 Klerikalisierung kann verstanden werden, als eine Überbetonung des priesterlichen Amtes

und Standes, dem alles andere unterzuordnen ist. Dazu gehören neben der Person des Kleri-

kers auch Laien, die nicht dem klerikalen Stand angehören als auch eine Überbetonung von

klerikalen Handlungen in Gottesdiensten und in der Seelsorge durch Gesten, Kleidung, und

performatives Gestalten von Gottesdiensträumen, in denen der Kleriker auch vom Raum her

noch einmal mehr hervorgehoben ist oder sich hervorgebt.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kontinuität des Frauenbildes in römischen Dokumenten 235

sowie der lebenspraktischen Konsequenz als Mutter und Jungfrau als auch die Vor-

stellung einer Komplementarität, die aufgrund biologischer Differenz essenziell

ist, sind Konzepte, wie sie im neuentdeckten Diskurs der Zweigeschlechtlichkeit

zu Beginn des 19. Jahrhunderts und später unter anderem in der Johannes Paul II

beeinflussenden Philosophie Edith Steins zu finden sind. Vor allem aber lässt die

marianische Perspektive aufhorchen, denn auch sie ist in dieser Form für das 19.

Jahrhundert stilbildend geworden.

3. Und im Kern der Argumentation: der lange Schatten
des 19. Jahrhunderts

Die Theologie in den lehramtlichen Schreiben konzentriert sich einerseits auf Ma-

ria. Andererseits wird aber eine argumentative Gegenwelt mit Blick auf das Amt

aufgebaut, die an eine Differenzhermeneutik erinnert. Ich verstehe Differenzher-

meneutik hier aus dogmenhistorischer Perspektive ekklesiologisch, also als den

Versuch, die Kirche als die ganz andere Wirklichkeit zu konstruieren, in einer Dif-

ferenz zurWelt zu gestalten. Damit deutet sie aber auch sich selbst und ihre Struk-

turen in dieser Differenz, arbeitet also differenzhermeneutisch. Differenzherme-

neutiken wiederum sind Marginalisierungsstrategien, weswegen es sinnvoll ist,

auf inhaltlicher Ebene genauer zu prüfen.

3.1 Marianisches Wunder und das Vorbild Mariens

Die Konzentration auf Maria an den neuralgischen Punkten der Anthropologie

und der Amtstheologie erinnert an die Frömmigkeit und Theologie des ›Maria-

nischen Zeitalters‹ (vgl. Schneider 2013; Holzem 2015: 992-1000). In diesem erlebt

die Marienfrömmigkeit nach der Aufklärung in ihrer Kombination aus »staatlicher

Modernisierung und Bürokratisierung mit Elementen der religiösen Aufklärung«

(Holzem 2015: 996) eine neue Blüte (vgl. ebd.: 996-998; Schneider 2013), die auf

die verstärkte Betonung der ultramontanen Frömmigkeit und dem ultramontanen

Gedankengut, das in die marianische Frömmigkeit transferiert wurde, zurückzu-

führen ist (vgl. Schneider 2013: 88; Holzem 2015: 997). Nicht nur wird die Marien-

frömmigkeit wiederbelebt und neue Formen – so die Maiandacht, die Andacht zur

wundersamen Medaille – eingeführt, sondern Marienerscheinungen beschleuni-

gen und intensivieren diesen Prozess des »Marianischen Wunders« (Holzem 2015:

997; vgl. Schneider 2013: 91-102).Maria steht für eine Vielzahl von Erfahrungen und

Bedeutungen, die – obgleich existentiell – religiös gedeutet und römisch verordnet

werden. Es handelt sich gerade, so Holzem, um keine Grassroot-Religiosität (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Gunda Werner

ebd.).5 Maria steht für den engen Christus- und Passionsbezug und verheißt um-

fassenden Schutz; dieser kombiniert sich mit einem Zufluchtsort vor demWandel

der Welt. Maria ist rein und jungfräulich und zugleich mütterlich und opferbe-

reit; stets gehorsam wird sie zum Innbegriff des Weiblichen überhaupt. Als solche

ist sie zum »Inbegriff biedermeierlichen Ideals von Weiblichkeit« geworden, das

Standards setzt und den Bewegungsraum im privat-öffentlichen Raum fortan be-

stimmt (vgl. ebd.). Das Mariendogma 1854 selbst erlangt deswegen einen mehrfa-

chen kirchenpolitischen Sinngehalt, weil es die »implizite Verurteilung nicht nur

aller Irrlehren im einzelnen […], sondern auch des glaubensfeindlichen Zeitgeis-

tes« überhaupt bedeutete (vgl. ebd.). Marienfrömmigkeit funktioniert als Abgren-

zungsdiskurs gegenüber einer als feindlich verstandenen Welt, gegenüber protes-

tantischen und anderen Glaubensüberzeugungen sowie gegenüber der Moderne,

die Freiheitskonzeptionen und Wissenschaftlichkeitskonzepte vertrat, die die Kir-

che grundlegend ablehnte.6

3.2 Differenzhermeneutische Konzentration auf das Amt

Die differenzhermeneutische Logik sagt aus, dass nur der von Gott erleuchtete und

begnadete Verstand das Geheimnis erfassen kann, das lehramtlich im Genius der

Frau und der Unmöglichkeit der Weihe ausgedrückt wird (vgl. Anuth 2017: 178-

180).7 Diese lässt insbesondere aufhorchen, weil sie die lehramtliche Argumentati-

on aus der weltlichen herausnimmt und damit eine Differenz in die Deutung von

Mann, Frau und Welt einzieht, die nicht nur unterschiedliche Verständnisse be-

deutet, sondern von einer grundlegenden Differenz von Kirche und Welt getragen

ist.

»Die menschlichen Wissenschaften, so wertvoll ihr Beitrag in ihrem jeweiligen

Bereich auch sein mag, können hier [in der Frage der Zulassung zum Priestertum,

G.W.] nicht genügen, denn sie vermögen die Wirklichkeit des Glaubens nicht zu

erfassen: was hiervon im eigentlichen Sinn übernatürlich ist, entzieht sich ihrer

Zuständigkeit.« (Inter Insigniores, Nr. 6)

5 Dies bedeutet, dass die marianische Frömmigkeit gerade nicht ausschließlich von ›unten‹

entstanden ist, sondern von oben verstärkt oder konstruiert. Allerdingswirkt es als Frömmig-

keit, die vor allem Lai*innen anspricht, vordergründig anders. Vgl. dazu ausführlich: Werner,

Gunda, Judith Butler und die Theologie der Freiheit, Bielefeld 2021.

6 Vgl. dazu: das RundschreibenMirari Vos von Gregor XVI. am 15. August 1832 und den Syllabus

vom 8. Dezember 1864, der zusammen mit der Enzyklika Quanta Cura Pius’ IX. erschien.

7 Gegen die Kritik ist das Lehramt deswegen immun, so Anuth, »denn nach seinem Selbstver-

ständnis sind seine Träger gerade nicht frei, die geltende kirchliche Lehre über das Verhältnis

der Geschlechter zu ändern.« (Anuth 2017: 178)

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kontinuität des Frauenbildes in römischen Dokumenten 237

InMulieris Dignitatemwird diese Argumentation aufgenommen und weitergeführt,

denn alle sind berufen, an dem einen Opfer teilzunehmen und so an der priesterli-

chen, prophetischen und königlichen Sendung Christi, denn darin ist zugleich die

Verbundenheit des Bräutigams mit seiner Braut ausgedrückt. Weil alle in dieser

Form teilnehmen können, betrifft es alle Glieder der Kirche, von den Frauen bis zu

den Amtspriestern. Das hier wesentliche Argument wird nun angeschlossen, denn

dieses der Kirche eigentliche Wesen müsse als solches begriffen werden und für

dieses Begreifen müsse gerade vermieden werden, dass »Verständnis- und Bewer-

tungskriterien, die nichts mit ihr zu tun haben, auf diese Kirche – auch als eine aus

Menschen bestehende und in die Geschichte eingegliederte ›Institution‹« (MD: Nr.

27) übertragen würden. Diese Geheimnishaftigkeit wird stets auf Maria als Sinn-

bild und Höchstform zurückgeführt. Über die Nicht-Zuständigkeit außerkirchli-

cher Einsichten und Kategorien wird jegliche Möglichkeit eines Dialogs und einer

Weiterentwicklung von vorneherein verhindert. Es findet eine Hermetik statt, die

die kirchliche Logik der Logik der ›Welt‹ gegenübersetzt und nur so die Margi-

nalisierung von Frauen als binnenlogisch ausgeben kann. Der nicht erleuchtete

Verstand wird mit moderner, demokratischer oder rechtsstaatlicher Logik dieses

Verständnis als Unterdrückung und Diskriminierung bezeichnen, damit aber den

Heilsplan Gottes verfehlen.

Dies könnte aber auch besser erklären, wieso sich in lehramtlichen Texten kei-

nerlei Erkenntnisfortschritt z.B. im Kontext der Gendertheorie und ihrer impli-

ziten Themen (der Gleichheit, der Gleichberechtigung, der Vielfalt) zeitigt. Wird

von vorneherein für den Kernbereich eine Erkenntnis außerhalb der eigenen abge-

lehnt, kann es auch zu keiner Weiterentwicklung oder zu keinem Fortschritt kom-

men. Deswegen kann bis heute von einer ›Gender-Ideologie‹ gesprochen werden.

Das jüngste Papier ist das beste Beispiel dafür: als Dialogmit den aktuellenGender-

Theorien tritt es an, zitiert aber imDialogteil Amoris Laetitia und weitere römische

Dokumente, die auf die Gefahr einer ›Gender-Ideologie‹ verweisen!

4. Zusammenfassung und Ausblick

Zu Beginn habe ich die These aufgestellt, dass die römische Argumentation zur

›Frauenfrage‹ auf einer marianischen Folie entworfen wird, die zudem mit amts-

theologischen Argumenten untermauert ist. Anhand der Symboldaten 1993/1994,

die beiden UN-Konferenzen in Kairo und Beijing, habe ich die lehramtliche Argu-

mentation, die sich gegenüber der Frauenbewegung schon immer und gegenüber

der Gendertheorie seit 1995 besonders kritisch verhält, in ihren immanenten Lo-

giken durch ein Close Reading wesentlicher lehramtlicher Dokumente dargestellt.

Diese lehramtlichen Äußerungen weisen eine außerordentlich kontinuierliche Ar-

gumentation auf, die von den neuzeitlichen Errungenschaften der Frauenbewe-

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Gunda Werner

gungen maximal das Anrecht der Frauen auf menschenwürdige Behandlung, al-

so keine Gewalt, keine Unterdrückung und den Zugang zu Bildung, aufnimmt,

nicht aber weitere medizinische, sozialwissenschaftliche oder gar gendertheore-

tische Erkenntnisse. Diese werden sogar abgewiesen. Diese Abweisung, so zeigt

eine mehrdimensionale Analyse, die sowohl an den machtwirksamen Marginali-

sierungsstrategien als auch an historischen Beständen interessiert ist, ist zugleich

systemimmanent und hermetisch-stabilisierend, weil sie jede Möglichkeit einer

Erkenntnisgewinnung außerhalb kirchlicher Logik für diesen Bereich ausschließt.

Darin zeigt sie vor allem eine Kontinuität zum 19. Jahrhundert an, die eine vertie-

fende Erforschung lohnenwürde, aber auch Gründe,wieso in lehramtlichen Texten

kein Erkenntnisfortschritt, der auf eine konstruktive Aufnahme neuerer Forschung

zumThema Gender hinweisen würde, zeigt und sich diese Fortschritte ausschließ-

lich in theologischen Auseinandersetzungen finden.

Literatur

Abdullah, Yasmin (1996): »The Holy Sea at the United Nations Conference: State or

Church?«, in: Columbia Law Review 96 (7), S. 1835-1875.

Anuth, Bernhard Sven (2017): »Gottes Plan für Frau und Mann. Beobachtungen

zur lehramtlichen Geschlechteranthropologie«, in: Margit Eckholt (Hg.), Gen-

der studieren. Lernprozess für Theologie und Kirche, Ostfildern: Matthias-

Grünewald-Verlag, S. 171-189.

Buss, Doris E. (1998): »Robes, Relics and Rights: The Vatican and the Beijing Con-

ference on Women«, in: Social & Legal Studies 7 (3), S. 339-363.

Butler, Judith (1990): Gender trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Lon-

don: Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies that Matter: on the discursive limits of ›sex‹, London:

Routledge.

Case, Mary Anne (2011): »After Gender the Destruction of Man – The Vatican’s

Nightmare Vision of the ›Gender Agenda‹ for Law«, in: Pace Law Review 31 (3),

S. 802-817.

Case, Mary Anne (2016): »The Role of the Popes Intervention of Complementarity

and the Vatican’s Anathematization of Gender«, in: Religion & Gender 6 (2),

S. 157-161.

Case, Mary Anne (2019): »Trans Formations in the Vatican’s War on ›Gender Ideol-

ogy‹«, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 44 (3), S. 639-644.

Erklärung von Bejing (1995): Erklärung der Vierten Weltfrauenkonferenz verab-

schiedet auf der 6. Plenarsitzung am 15. September 1995, online unter: https://

www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html (vom 29.7.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html
https://www.un.org/Depts/german/conf/beijing/beij_bericht.html


Die Kontinuität des Frauenbildes in römischen Dokumenten 239

Garbagnoli, Sara (2016): »Against the Heresy of Immanence: Vatican’s ›Gender‹ as

a New Rhetorical Device Against the Denaturalization of the Sexual Order«, in:

Religion & Gender 6 (2), S. 187-204.

Holzem, Andreas (2015): Christentum in Deutschland 1550-1850. Konfessionalisie-

rung – Aufklärung – Pluralisierung Bd. 2, Paderborn: Schöningh.

König, Hildegard (2020): »Würde nur im Konjunktiv? Diskursanalytische Beobach-

tungen zur Würde der Frau in ausgewählten lehramtlichen Dokumenten im

Licht von Macht und Marginalisierung«, in: Christine Büchner/Nathalie Gie-

le (Hg.), Theologie von Frauen. Im Horizont des Genderdiskurses, Ostfildern:

Matthias-Grünewald-Verlag, S. 143-168.

Saez, Macarena/Faúndes, José Morán (2018): »Introduction: Christianity, Gender,

Sexuality, and the Law in Latin America«, in: Religion & Gender 8 (1), S. 4-13.

Schneider, Bernhard (2013): »Marienerscheinungen im 19. Jahrhundert. Ein Phä-

nomen und seine Charakteristika«, in: Hubert Wolf (Hg.), »Wahre« und »fal-

sche« Heiligkeit. Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des

19. Jahrhunderts, München: Oldenbourg Verlag, S. 87-110.

Werner, Gunda (2020): »Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts – Gender-

Rezeption in der römisch-katholischen Kirche seit 1994/1995. Eine theologi-

sche Diskursanalyse«, in: Gunda Werner/Bernhard Grümme (Hg.), Judith But-

ler und die Theologie. Herausforderungen und Rezeption, Bielfeld: transcript,

287-305.

Werner, Gunda (2021): Judith Butler und die Theologie der Freiheit, Bielefeld: tran-

script.

Lehramtliche Texte

Als Mann und Frau schuf er sie (2019): Kongregation für das Katholische Bildungs-

wesen, Als Mann und Frau schuf er sie. Für einenWeg des Dialogs zur Gender-

Frage im Bildungswesen, Vatikan, online unter: https://www.vatican.va/roma

n_curia/congregations/ccatheduc/index.htm (vom 17.7.2020).

Amoris Laetitia (AL): Papst Franziskus (2016), Über die Liebe in der Familie,

Vatikan: Libreria Editrice Vaticana, online unter: http://w2.vatican.va/content

/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazi

one-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf (vom 17.7.2020).

Brief an die Frauen: Johannes Paul II. (1995), Brief an die Frauen, Vatikan: Libreria

Editrice Vaticana, online unter: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/l

etters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html (vom 17.7.2020).

Inter Insigniores: Kongregation für die Glaubenslehre (1976), Inter Insigniores. Er-

klärung zur Frage der Zulassung der Frau zum Priesteramt, Vatikan: Libreria

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/index.htm
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_ge.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html


240 Gunda Werner

Editrice Vaticana, online unter: www.vatican.va/roman_curia/congregati-

ons/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19761015_inter-insigniores_ge.html

(vom 17.7.2020).

Mulieris Dignitatem (MD): Johannes Paul II. (1988), Über die Würde und Beru-

fung der Frau anlässlich des Marianischen Jahres, Vatikan: Libreria Editrice

Vaticana, online unter: www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_let-

ters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html (vom

17.7.2020).

Querida Amazonia (QA): Papst Franziskus (2020), Vatikan, online unter: Li-

breria Editrice Vaticana: www.vatican.va/content/francesco/de/apost_ex-

hortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-

amazonia.html (vom 21.3.2020).

Zusammenarbeit: Kongregation für die Glaubenslehre (2004), Schreiben an

die Bischöfe der Katholischen Kirche über die Zusammenarbeit von

Mann und Frau in der Kirche und in der Welt, Vatikan, online un-

ter: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc

_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html (vom 23.3.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839453155-017 - am 12.02.2026, 18:55:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839453155-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_ge.html

