
Schluss: Der archäologische Zirkel 

Der Einsatz der réécriture bei der Aufnahme des archäologischen Diskurses und 
die Zusammenschaltung der Analysen in Ordnung der Dinge und Archäologie des 
Wissens haben der Darstellung des archäologischen Zirkels zu ihrem Ergebnis 
verholfen, dass der Raum der diskursiven Formation zugleich der Raum der 
Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Sprache ist. Dieser Raum ‚inkar-
niert‘ einerseits die Wiederkehr des Diskurses und löst andererseits, auf Grund 
seines bloßen Einsatzes, den Epochenbruch aus, mit dem die anthropologistische 
Wissensdisposition verschwindet. Es handelt sich um den Raum, den Foucault in 
Ordnung der Dinge beschwört: als den „einzigen Raum“, in dem „das große Spiel 
der Sprache wiederzufinden“ ist, um damit „einen entscheidenden Sprung zu 
einer völlig neuen Form des Denkens zu machen, wie auch, einen im vorangegan-
genen Jahrhundert eingeführten Wissensmodus in sich selbst abzuschließen.“1

Der mehrfache Einsatz der réécriture bei der Darstellung des archäologischen 
Zirkels bestand in einer punktuellen Übernahme von Foucaults eigenem Lektüre-
verfahren, das im Wesentlichen darin besteht, dass die Ebene des Diskurses bei der 
Lektüre nicht verlassen wird; dass ideengeschichtlich verdeckte Beziehungen unter 
den Aussagen freigelegt werden; dass auf die Kategorie des Einflusses nicht zu-
rückgegriffen wird; dass die Ebene einer tiefen Bedeutung nicht bemüht wird; dass 
Disziplingrenzen wie diejenigen der Philosophie und der Philosophiegeschichte in 
der Schwebe gehalten werden, usw. So wurden in dieser Arbeit Nietzsches sprach-
philosophische Auseinandersetzungen gerade nicht als ein für die Archäologie 
konstitutiver Einfluss betrachtet – der angesichts der spärlichen Bezugnahmen 
Foucaults auf diesen frühnietzscheschen Diskurs ohnehin eine problematische 
These geblieben wäre –, sondern eher als Schauplatz eines Epochenbruchs, den 
auch die Archäologie vollziehen muss, um zu ihrer eigenen postanthropologisti-
schen Diskursivität zu finden. Ebenfalls ging es bei den Besprechungen von Des-
cartes und Kant um eine archäologisch informierte Lektüre, mit der die Disziplin-
grenzen der Philosophiegeschichte nicht immer beachtet werden konnten und 

1  OD: 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL | 563 

eventuelle Abweichungen von den vertrauten philosophiegeschichtlichen Eintei-
lungen in Kauf zu nehmen war. Auch die vorausgesetzte Zusammengehörigkeit 
von Ordnung der Dinge und Archäologie des Wissens hatte mit den Festlegungen 
der réécriture zu tun. Denn jede Ebenenunterscheidung zwischen beiden Werken, 
die letztlich den Einsatz einer Metaebene impliziert hätte, liefe darauf hinaus, dass 
damit die Oberfläche des Diskurses und das Element der diskursiven Äußerlichkeit 
hätten verlassen werden müssen. 

Im Folgenden werden die wichtigsten Befunde dieser Arbeit in einem letzten 
Schritt zur Figur des archäologischen Zirkels verdichtet. Anschließend werden 
einzelne Aspekte, die im Verlauf dieser Arbeit aufgetaucht sind, erneut ins Licht 
gerückt und gebündelt. Im letzten Abschnitt dieses Schlusses wird ein kurzer 
Blick auf die Mutation geworfen, die ab der Archäologie des Wissens einsetzt 
und Foucaults weiteren Forschungsweg maßgeblich bestimmt.  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


564 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

1.  Der archäologische Zirkel  

Im Kapitel 16 dieser Arbeit wurde festgestellt, dass der Raum der diskursiven 
Formation der Raum der Sammlung der Sprache ist. Es wurde aber auch ausge-
führt, dass der Formationsraum nicht nur eine Kategorie der diskursiven Einheit 
ist, die anhand der doppelten Reduktion und der Suspension der herkömmlichen 
ideengeschichtlichen Einheiten freizulegen und bei der archäologischen Diskurs-
analyse einzusetzen ist. Darüber hinaus charakterisiert die diskursive Formation 
den Diskurs der Archäologie selbst. Damit können wir den Bogen schließen und 
den archäologischen Zirkel feststellen. 

Die archäologische Diskursanalyse eröffnet den Blick auf die Geschichte der 
Seinsweisen der Sprache. Das tut sie aber unter dem Einsatz ihres eigenen dis-
kursiven Gewichts und des ihr eigenen diskursiven Raumes. Es ist also der Ein-
satz des archäologischen Diskurses und ihres diskursiven Raumes, der sichtbar 
macht, dass in der Epoche der Renaissance die Sprache als Signaturen existierte, 
von denen die Oberfläche der Welt übersät war; dass im klassischen Zeitalter die 
Sprache als Doppelung der Repräsentation im Element der Zeit funktionierte und 
sich damit als Diskurs und als Medium des klassischen Ordnungswissens konsti-
tuierte; dass an der Schwelle zur anthropologistischen Epoche die Sprache zum 
Objekt wurde, der klassische Diskurs zusammenbrach und die Seinsweise der 
Sprache in vier Streumomente auseinander fiel. Damit stellt sich die spezifisch 
archäologische Frage, ob sich die Sprache erneut sammeln und der Mensch ver-
schwinden wird. Während die Archäologie ihre sprachontologische Historiogra-
phie entfaltet, deutet sie vielfach an, dass sich die Sprache auch tatsächlich wie-
der zum Diskurs sammeln wird. Diese dunklen Andeutungen gipfeln schließlich 
in der Prognose vom bevorstehenden Ende des Menschen. Doch lässt sich nun 
erkennen, dass die dunklen Andeutungen und die berühmte Prognose als Splitter 
diskursiver Reflexion zu bewerten sind, die sich im Raum der archäologischen 
Erzählung verteilen. Denn gerade der Raum des archäologischen Diskurses, der 
die Transformationsgeschichte der Seinsweisen der Sprache bis zur ihrer anthro-
pologistischen Zerstreuung und darüber hinaus zur spezifisch diskursiven Seins-
weise dieser Historiographie selbst als Archäologie offenbart, stellt auch den 
Raum dar, in dem sich die Sprache sammeln, der Diskurs wiederkehren und die 
Epoche des Menschen mit ihrer anthropologistischen Wissensdisposition abge-
schlossen werden kann. Indem also die Archäologie die Zerstreuung der Sprache 
und ihre mögliche Wiederkehr feststellt, löst sie, kraft der Diskursivität gerade 
dieser Feststellung, die Bewegung der Sammlung der Sprache aus, so dass die 
bloße Ankündigung des bevorstehenden Todes des Menschen diesen Tod auch 
tatsächlich herbeiführt. Die Voraussage bewahrheitet sich durch das Faktum des 
Voraussagens. Das liegt daran, dass der vorausgesagte Tod des Menschen ein 
diskursives Phänomen ist und dass jede Aussage über einen aktuellen Diskurs 
eine diskursive Handlung ist und folglich auch ein Eingriff in die Aktualität des 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL | 565 

Diskurses. Der archäologische Zirkel besteht im Erzählen einer Geschichte des 
Diskurses, die der Diskurs des Erzählens bestätigt und vorantreibt und erinnert 
damit an das Modell des Satzes Ich spreche2, der genau dann sich bewahrheitet, 
wenn er ausgesprochen wird.  

Es handelt sich beim archäologischen Zirkel um die Erzeugung eines diskur-
siven Epochenbruchs, der in Ordnung der Dinge vom Anfang bis zum letzten 
Satz angekündigt wird. Während also der letzte Satz des Vorworts feststellt: 
„Von neuem gerät unter unseren Schritten diese Oberfläche in Unruhe“3, fällt am 
Ende des Buches das berühmte Urteil: „Wenn […] diese Dispositionen ins Wan-
ken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die Grundlage des 
klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten, daß der Mensch 
verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.“4 Das entscheidende Er-
eignis ist genau dieses Wanken des Bodens „unter unseren Schritten“. Der Boden 
aber, auf dem die Archäologie schreitet, ist die Wissensverfassung des Anthropo-
logismus. Die Darstellung des Archäologischen Zirkels hat gezeigt, dass die Er-
eignisse der Wiederkehr der Sprache und des Verschwindens des Menschen 
nichts anderes sind als das Ins-Sein-Gelangen des archäologischen Diskurses 
selbst. 

2  Siehe DA: 54 ff. 
3  OD: 28. 
4  OD: 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


566 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

2.  Die Fikt ional is ierung des Wissens 

Es war im dritten Teil dieser Arbeit zu sehen, wie an der Schwelle zwischen dem 
klassischen Zeitalter und der Epoche des Menschen der Diskurs auseinanderge-
brochen und eine diskursontologische Alternative oder Gabelung aufgetaucht ist: 
Mensch oder Sprache. Im vierten Teil dieser Arbeit haben dann die Exkurse zu 
Nietzsche und Kant zu verdeutlichen versucht, dass es sich dabei um zwei in-
kompatible Strategien der Wiederherstellung der Einheit des Wissens geht. Der
Mensch: Das ist die strategische Linie, die (1) von der frühkantischen Unter-
scheidung der zwei Urteilstypen und der zwei Negationen (2) über die Entde-
ckung der transzendentalen Subjektivität als Medium des Vergleichs in den rea-
len oder synthetischen Urteilen (3) bis hin zu den postklassischen Anthropolo-
gismen im neunzehnten Jahrhundert führt. Die Sprache: Das ist die Linie, die (1) 
von der anfänglichen anthropologistischen Zerstreuung der Sprache (2) bis zum 
Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache beim jungen Nietzsche führt. 
Bei der ersten Alternative geht es um die Wiederherstellung der Einheit realer 
Urteile anhand der transzendentalen Subjektivität als Medium des Vergleichs. 
Bei der zweiten Alternative geht es um die Wiederherstellung der Einheit der 
anthropologistisch zerstreuten Sprache anhand des ontologischen Raumes, der 
auch als Medium des Vergleichs fungieren kann.  

Das Auftauchen des ontologischen Raumes bei Nietzsche bewirkt einen 
Bruch mit dem Gedankenkreis der Geburt der Tragödie. Nietzsche überschreitet 
die darin enthaltene „Artistenmetaphysik“, indem er in Wahrheit und Lüge zur
Schwelle der Geburt des Anthropologismus zurückkehrt, zu jener Schwelle, an 
der die frühkantischen Unterscheidungen auftauchen, an der also die Trübung 
und Kritik der Repräsentation einsetzen, und die Sprache im Begriff ist, zu einem 
positiven und historischen Objekt zu gerinnen und damit das Verschwinden des 
klassischen Diskurses auszulösen. Nietzsche wiederholt die Kritik an der Allge-
meinen Grammatik, umgeht aber die Strategie der philologischen Objektivierung 
der Sprache. Stattdessen entdeckt er den ontologischen Raum der Sprache, der 
als ein Raum des gleitenden Sinnes sichtbar wird und in dem sich das genealogi-
sche Spiel der Geburt der Wahrheit aus der Lüge entfalten kann. Damit schlägt 
Nietzsche die Linie der Sprache bzw. des Diskurses ein, die als die einzige Al-
ternative zum Anthropologismus, der bei Kant seinen Ausgang nimmt, zur Ver-
fügung steht. Die Archäologie Foucaults schließt sich an diese Linie der Wieder-
kehr der Sprache und des Diskurses an. Der Preis für die Sammlung und Wieder-
kehr der Sprache ist allerdings die Wahrheit selbst. Die genealogische Verschie-
bung des Status der Wahrheit impliziert eine Bewegung der Fiktionalisierung des 
Wissens, die dazu führt, dass die ‚wahre‘ Welt zur Fabel wird. Diese epistemi-
sche Buchhaltung, die die Kosten des Diskurs-Zweiges der postklassischen Ga-
belung zu berechnen vermag und zu den Selbstverständlichkeiten eines genealo-
gischen Diskurses gehört, wird übrigens bereits von Goethe – gerade auch im 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FIKTIONALISIERUNG DES WISSENS | 567 

Ausgang von seinem Standort an der Schwelle zwischen dem klassischen Zeit-
alter und dem neunzehnten Jahrhundert – vorgeführt: „Da im Wissen sowohl als 
in der Reflexion kein Ganzes zusammengebracht werden kann, weil jenem das 
Innre, dieser das Äußere fehlt, so müssen wir uns die Wissenschaft notwendig als 
Kunst denken, wenn wir von ihr irgend eine Art von Ganzheit erwarten.“5

5  Johann Wolfgang von Goethe: Materialien zur Geschichte der Farbenlehre, zit. in 
Benjamin (1925): 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


568 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

3.  Die Unterscheidungen und ihre Quel le  

Auf dem Weg der Darstellung des archäologischen Zirkels wird die Geschichte 
der Philosophie als eine Serie epistemisch bedingter evidenter Unterscheidungen 
manifest. Die Quelle dieser Unterscheidungen ist der für die jeweilige epistemi-
sche Verfassung des Wissens konstitutive Epochenbruch, der auf den ontologi-
sche Raum verweist, der sich ansonsten auch als Außen und Ereignis meldet: als 
das Außen, in dem das Subjekt ausgeschlossen ist und das sich im postklassi-
schen Gegendiskurs der Literatur meldet; als das Ereignis der einzelnen Aussa-
gen, die im Element der reinen Äußerlichkeit des Diskurses auftauchen und eine 
rein diskursive Kohärenz in ihren Verflechtungen aufweisen.  

Im Verhältnis zum Epochenbruch erscheint jedes Mal unter allen Unterschei-
dungen ein Unterschied, dem ein besonderes epistemisches Gewicht zukommt. 
Bei Descartes handelt es sich beispielsweise um den Unterschied zwischen Iden-
titäten und Unterschieden. Bei Kant handelt es sich um die Unterscheidung zwi-
schen Ding und Erscheinung. Bei Nietzsche handelt es sich um die Unterschei-
dung zwischen einer wissenschaftlich und einer künstlerisch bestimmten episte-
mischen Rangordnung. Jede dieser Unterscheidungen setzt einerseits den jewei-
ligen Epochenbruch voraus, dient aber andererseits dazu, eine Wissensfigur der 
vorherigen Episteme in ihrem Wesen zu treffen und zu spalten und somit den 
Epochenbruch erst auszulösen. So spaltet die kartesische Unterscheidung zwi-
schen Identitäten und Unterschieden die Figur der Ähnlichkeit, auf die das Wis-
sen der Renaissance wesentlich angewiesen war. Und die kantische Unterschei-
dung zwischen Ding und Erscheinung lässt das Ding an einem Ort außerhalb der 
Repräsentation auftauchen und spaltet somit den Raum des Diskurses als den 
ehemals gemeinsamen Raum des Seins und der Repräsentation.  

Wir haben auch gesehen, dass Nietzsche das anthropologistische Denken 
verabschiedet anhand der Unterscheidung zwischen zwei Rangordnungen von 
Wahrheit und Lüge: einer wissenschaftlich-reakiven und einer künstlerisch-
aktiven. Diese Unterscheidung kann er treffen, insofern er die wissenschaftliche 
Wahrheit als anthropomorphe bzw. anthropologistische Projektion zurückweist, 
im Namen einer polemischen ‚Praxis der Lüge‘, deren ‚Form der Wissenschaft-
lichkeit‘, deren Form der ‚aktiv-vornehmen Aufklärung‘ die Genealogie ist. Das 
Herz dieser nietzschesche Unterscheidung aber ist die Unterscheidung, die inner-
halb jeder ‚eigentlichen‘ Bedeutung der Wörter den Unterschied der Metapher 
entdeckt und damit den Raum des gleitenden Sinnes eröffnet und die Sprache für 
durch und durch rhetorisch erklärt. Die nietzschesche Unterscheidung, an der 
auch Foucaults Archäologie teilhat, tritt somit als der ontologische Raum der 
Sprache zutage. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE MEDIEN DES VERGLEICHS | 569 

4.  Die Medien des Vergleichs 

Korrelativ zu den diskursiven ‚Revolutionen‘ der Unterscheidungspraktiken ist das 
Aufkommen neuartiger ‚Medien des Vergleichs‘, die gewährleisten, dass die in 
diesen Praktiken unterschiedenen Momente erneut in Verbindung treten können.6

Descartes’ Unterscheidung zwischen der Identität und dem Unterschied, zwischen 
der einfachen denkenden Substanz und der ausgedehnten Substanz, beruht darauf, 
dass die Evidenz der Ähnlichkeit als erkenntnistragender Figur und Medium des 
Vergleichs der ähnlichen Dinge im Verschwinden begriffen ist. Um aber die Iden-
titäten und Unterschiede erneut mit einander zu verbinden, bedarf Descartes der 
Form der Deduktion, der wahrheitsfähigen Zusammensetzungen zweier Erkennt-
nisse, von denen die eine bereits eingesehen wird, die andere aber erst mit Hilfe 
der ersteren noch einzusehen ist. In diesem Zusammenhang taucht das klassische 
Zeichen auf, als mögliche Verbindung zwischen den Repräsentationen und als die 
Form ihrer Zusammensetzung. Das klassische Zeichen leistet diese epistemisch 
notwendige Synthese, indem es als Doppelung der Repräsentation funktioniert.

Ebenfalls wird von der kantischen Unterscheidung zwischen Ding und Er-
scheinung die Trübung oder Spaltung der Repräsentation angezeigt. Werkbiogra-
fisch taucht diese Unterscheidung bei Kant in Gestalt der realen Verknüpfungen 
auf, deren Erklärung erst von der Einheit des transzendentalen Subjekts aus statt-
finden kann, das als ein neues Medium des Vergleichs und der Verknüpfung 
eines realen Grundes mit einer realen Folge funktioniert. Dieses Medium ent-
deckt und bestimmt Kant als die Ordnung und Gliederung der reinen Kategorien, 
deren Quelle in der transzendentalen Apperzeption liegt, dem „höchste(n) Punkt, 
an den man allen Verstandesgebrauch, selbst die ganze Logik, und nach ihr, die 
Transzendental-Philosophie heften muss.“7

Bei Nietzsche verliert die Wahrheit ihren prinzipiellen Charakter und jede 
Identität wird auf einen dionysischen Hintergrund aus Differenzen verwiesen. Im 
sprachlichen Kontext erscheint der Gesamtzusammenhang der Differenzen – der 
Differenzen rhetorisch collagierter Bedeutungen – als ein ontologischer Raum 
der Übertragungen, der fortan als Medium des Vergleichs von Bedeutungen er-
scheint. Auch die archäologische Ausgestaltung des ontologischen Raumes, der 
Raum der diskursiven Formation, der zum einen den Raum des archäologischen 
Diskurses abgibt und zum anderen, vermöge seines bloßen historiographischen 
Einsatzes, einen Bruch mit der anthropologistischen Wissensdisposition auslöst, 
erscheint als ein neues Medium des Vergleichs, das erst so etwas wie diskursive 
Selbigkeit ermöglicht. So wird in Archäologie des Wissens festgestellt, dass erst 
an der Schwelle der Positivität, an der eine formationelle Einheit überhaupt in 

6  Siehe dazu Christoph Hubigs begriffsgeschichtliche und -theoretische Klärung des 
Begriffs des Mediums in Hubig (2002). 

7  Kant (1781/87): 137 [B 134, Anm.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


570 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

Erscheinung treten kann, zu entscheiden ist, ob die Teilnehmer eines historischen 
Diskurses „von ‚derselben Sache‘ sprachen, indem sie sich auf ‚dasselbe Niveau‘ 
oder in ‚dieselbe Entfernung‘ stellten, indem sie ‚dasselbe Begriffsfeld‘ entfalte-
ten und sich auf ‚demselben Schlachtfeld‘ gegenübertraten […]“8

8  AW: 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTE DER DOPPELUNGEN | 571 

5.  Geschichte der  Doppelungen 

Der Archäologische Zirkel markiert den Endpunkt einer Reihe von Reflexionsfi-
guren, die von der archäologischen Historiographie selbst zutage gefördert wer-
den. Diese sind: (1) die Doppelung der Welt in der Renaissance (2) Doppelung 
der Repräsentation in der Klassik (3) Die Doppelung des Menschen im Zeitalter 
des Menschen (4) Doppelung der Sprache der Literatur und des Diskurses in der 
Epoche der Archäologie. Als ein partikuläres Phänomen der letzten Doppelung 
ist der in dieser Arbeit dargestellte Archäologische Zirkel zu verstehen. Die 
archäologische Geschichte des Diskurses zeigt also erstens, dass jedem Wissens 
gleichsam ein Spiegel eingebaut ist, woraus erst eine Reflexionsstruktur hervor-
gehen kann: (1) Die Welt wird in der Doppelung von Mikro- und Makrokosmos 
sich selbst sichtbar: der kleine Mikrokosmos ist der kleine Spiegel. (2) Die Dop-
pelung der Repräsentation beruht auf einem der Repräsentation selbst eingebau-
ten Spiegel, der erlaubt, dass die Repräsentation sich selbst sichtbar wird und der 
die Repräsentativität der Repräsentation garantiert.9 (3) Die Doppelung des 
Menschen entfaltet sich auch als ein Spiegelspiel, in dem das Endliche sich selbst 
als ein Erkennbares, Positives, Erkanntes widerspiegelt. (4) Die Doppelung der 
Literatur erscheint als die Tatsache, dass die Sprache, an der Grenze des Todes 
angekommen, auf so etwas wie einen Spiegel trifft und sich auf sich selbst zu-
rückwendet und damit einen Prozess der Selbstimplikation entfaltet, wodurch 
erst die Sprache in ihrem Sein in Erscheinung treten kann. 

Geschichte der Doppelungen, Geschichte der Spiegelungen, Geschichte des 
Diskurses: Am Ende wird deutlich, dass Foucaults Ausführungen zum Begriff 
des Diskurses nicht im absoluten Sinne zu lesen sind, sondern in Abhängigkeit 
von einer bestimmten Epoche des Diskurses. Als die vorläufig letzte dieser dis-
kursiven Epochen ist diejenige der Archäologie selbst zu betrachten. Um Fou-
caults Diskursbegriff in Lichte der von seinem eigenen Diskurs entworfenen Ge-
schichte des Diskurses zu lesen, müsste man eine Doppellektüre der Ordnung der 
Dinge und Archäologie des Wissens unternehmen, wie wir dies getan haben. Es 
sind also vier Geschichten, die, je nach Problemstellung, von der Archäologie 
ausgegraben werden: (a) Geschichte der Doppelungen/Spiegelungen/Reflexionen 
(b) Geschichte der Medien des Vergleichs (c) Geschichte der Unterscheidungen 
(d) Geschichte des Diskurses. Alle vier: die Doppelung, das Medium, die Unter-
scheidung, der Diskurs sind im archäologischen Diskursbegriff, der im Element 
der fortlaufenden archäologischen Historiographie in Ordnung der Dinge und
Archäologie des Wissens hergeleitet wird, miteinander verschränkt. 

9  So verweist Foucault in der anfänglichen Besprechung des Velasquezbildes in Ord-
nung der Dinge auf die Funktion des Spiegels darin. [OD: 35 ff.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


572 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

6.  Der archäologische Zirkel   
und die sprachontologische Gabelung 

Foucaults archäologischer Forschungsweg zwischen Wahnsinn und Gesellschaft
und Ordnung der Dinge erscheint als eine Problematisierungsbahn, die sich über 
die fortschreitende Einkreisung eines Problems entfaltet. Sie beginnt mit einer 
Problematisierung der neuzeitlichen Vernunft, die zusieht, wie sich diese Ver-
nunft über den Ausschluss ihres Anderen konstituiert. Und sie endet mit einer 
Problematisierung des Anthropologismus, die am Ende einer Kette epistemischer 
Transformationen als eine postklassische Wissensdisposition zutage tritt. Dabei 
ist dieser Problematisierungsbahn von Anbeginn an das Motiv der Anthropolo-
gismuskritik eingeschrieben. Denn bereits während der Niederschrift von Wahn-
sinn und Gesellschaft entfaltet Foucault im Ausgang einer intensiven Kantlektüre 
und im Rahmen seiner Thèse complémentaire eine im kantischen Sinne ‚kriti-
sche‘ Überprüfung moderner Anthropologien. Allerdings findet in den Jahren bis 
zur Ordnung der Dinge eine ‚archäologische Verallgemeinerung‘ des Problems 
statt. Anstelle der Anthropologien, die unter Rückgriff auf Kants Anthropologie 
Gegenstand der Kritik waren, tritt nun der Anthropologismus selbst ins Blickfeld 
einer archäologischen Kritik. Dieser ist nicht eine bestimmte Disziplin wie die 
Anthropologie oder ein loses Ensemble von Disziplinen wie die Humanwissen-
schaften. Vielmehr ist er eine epistemische Disposition oder ein ‚historisches 
Apriori‘, das die Bedingung der Existenz der humanwissenschaftlichen Diskurse 
abgibt und ihr historisches Vorkommen erklärt.10

Im Verlauf dieser vielfältigen Problematisierungspraxis, zu der auch durch-
aus die Untersuchungen zur Literatur zu zählen sind, ergibt sich ein Bild der 
archäologischen Herkunft der Humanwissenschaften. Der Ort, an dem sich der 
Anthropologismus als das historische Apriori der Humanwissenschaften heraus-
bildet, ist der Epochenbruch am Ende des achtzehnten Jahrhunderts, der zum 
einen den Zusammenbruch der klassischen Episteme und zum anderen die Ge-
burt einer Reihe neuer Wissenschaften und Reflexionsformen beinhaltet, etwa 
der kantischen Kritik und der kopernikanischen Wende im Bereich der philoso-
phischen Reflexion, oder der vergleichenden Philologie, der Biologie, der Politi-
schen Ökonomie im Bereich der positiven Wissenschaften. Die archäologische 
Analyse dieses Epochenbruchs ergibt die Figur der Gabelung Mensch/Sprache,
von der bereits die Rede war.

Auf der Ebene des Diskurses meldet sich der Epochenbruch als eine Zer-
streuung der ontologischen Einheit der Sprache: Die Sprache ist gleichzeitig vier 
verschiedene und unvereinbare Dinge, die vier verschiedenen Seinsweisen ent-
sprechen. Die rätselhafteste und vielleicht archäologisch entscheidende dieser 
postklassischen Seinsweisen der Sprache ist die literarische. Denn im institutio-

10  Siehe OD: 413. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL UND DIE SPRACHONTOLOGISCHE GABELUNG | 573 

nellen Schutz des literarischen Gegendiskurses offenbart sich die Sprache als 
eine Gestalt der diskursiven Reflexion, die sich im Zuge einer radikalen Loslö-
sung von der Repräsentation ergibt.11

Ausgehend von dieser Sachlage an der Schwelle zum Zeitalter des Menschen 
ergeben sich zwei mögliche Konsequenzen, denen die zwei Äste der Gabelung 
entsprechen. Einerseits erscheint an der Stelle des klassischen Diskurses, der im 
klassischen Zeitalter eine ontologische Einheit bildete und die Erkenntnis zu tra-
gen vermochte, die Figur des Selben als Grundlage der anthropologistischen 
Disposition, die sich bereits in der kantischen Anthropologie meldet und so etwas 
wie ein ‚historisches Apriori‘ für das gesamte Wissensfeld zwischen dem Mar-
xismus und dem Positivismus, sowie für ganz unterschiedliche philosophische 
Strömungen wie Dialektik, Phänomenologie, Daseinsanalytik abgibt. Anderer-
seits aber erscheint an der Stelle des klassischen Diskurses der ontologische 
Raum der Sprache, der aus einer Bewegung der Entgrenzung des tropologischen 
Raumes der Klassik hervorgeht. Diese Tendenz macht sich in der modernen Lite-
ratur bemerkbar, namentlich in den Schriften von Hölderlin, Nerval, den Dich-
tern der ‚romantischen Revolte‘, Flaubert, Mallarmé, Artaud, den Surrealisten, 
Raymond Roussel, Blanchot, den Schriftstellern des nouveau roman. Vielen die-
ser Schriftsteller hat Foucault auf eine verstreute, das heißt auch suchende, Weise 
kürzere oder längere Untersuchungen gewidmet. In diesen Studien hat er beharr-
lich das Problem des Raumes gestellt, um den ontologischen Raum der Sprache 
Zug um Zug freilegen zu können. Doch manifestiert sich der ontologische Raum 
auch in Diskursen, die nicht als literarische gelten können, auch wenn sie der 
Literatur nahe stehen. Zu den entscheidenden unter diesen Diskursen gehört der 
sprachphilosophische Diskurs des jungen Nietzsche, in dem die Grundzüge eines 
Raumes der Übertragungen und die Rudimente einer Genealogie der Wahrheit 
zum Vorschein kommen.

Diese Kette von Diskursen, die Literatur und die genealogischen Diskurse, 
bildet den zweiten Ast der Gabelung Mensch/Sprache. Um seinen eigenen spezi-
fisch archäologischen Weg zu reflektieren und voranzutreiben, muss sich der 
archäologische Diskurs an jene Schwelle wenden, auf die auch der junge Nietz-
sche zurückgehen muss, um von da aus die Alternative einer diskursiven Moder-
ne einschlagen zu können, die in einem kritisch-agonalen Verhältnis zur herr-

11  Dabei kann es sich allerdings nicht um eine Rückwendung auf ein ‚Selbst‘ der 
Sprache handeln. Denn in der gegendiskursiven Domäne der Literatur erscheint das 
‚Wesen‘ der Sprache nicht als ein atomistisches Selbst, sondern als ein ihr einge-
bauter Raum, in dem sie auftaucht und in dem ihre wuchernde Vermehrung stattfin-
det. Deshalb kann hier auch von einer Doppelung die Rede sein: Im Unterschied zur 
philosophisch vertrauten Reflexion, die eine wie auch geartete Rückkehr zu sich 
selbst beinhaltet, tritt im literarischen Gegendiskurs – als Widerpart der formalisie-
renden, interpretierenden und objektivierenden Formen postklassischer Wissen-
schaftlichkeit – ein redupliziertes Sprechen zutage, das in einem „Spiel mit Spie-
geln, das selbst keine Grenzen hat“ [„Das unendliche Sprechen“ in Foucault (1988): 
91] eine unbeendbare diskursive Produktivität an den Tag legt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


574 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

schenden anthropologistischen Moderne steht. Indem aber Foucault genau diesen 
Weg geht, bewegt er sich in dem archäologischen Zirkel, der dem Modell der 
Sprache der Literatur und des Satzes „ich spreche“ folgt. Dieses Modell besteht 
darin, dass der Akt und der Inhalt des Sprechens einander bestätigen. Indem also 
die Archäologie eine Geschichte der Diskurse und der Seinsweisen der Sprache 
schreibt und am Ende das Aufkommen der Figur des Menschen und deren bevor-
stehendes Verschwinden aussagt, muss sie sich als Diskurs formieren, muss sie 
die Gestalt einer diskursiven Formation annehmen und ihre Aussagen in diesen 
Formationsraum stellen, in dem die postklassischen Streumomente der Sprache 
auftauchen können. Darin findet die Archäologie den Abschluss ihrer Problema-
tisierungsbahn.  

Indem sich also der Zirkel in sich schließt, erscheint die archäologische Kri-
tik in ihrer performativen Dimension. Der Anthropologismus wird im Ausgang 
von einer Archäologie der Humanwissenschaften nicht bloß kritisiert. Er wird 
nicht bloß anhand polemischer Stellungnahmen zurückgewiesen, die eine Auf-
klärung über seine historische Bedingung der Existenz liefern. Darüber hinaus – 
als Bestätigung dieser kritisch-polemischen Vorgänge, aber auf einer anderen 
Ebene – wird er anhand der Diskursivität des kritischen Diskurses selbst zum 
Verschwinden gebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL UND DISKURSIVE MACHT | 575 

7.  Archäologischer Zirkel  und diskursive Macht  

Indem sich also der Zirkel schließt, findet die archäologische Problematisierung 
des Anthropologismus ihre Vollendung. Danach muss sich der Schwerpunkt der 
Forschungen und Interventionen Foucaults verschieben. Tatsächlich sieht man 
den ersten Ansatz dieser Verschiebung bereits am Ende der Archäologie des Wis-
sens, wo die Frage nach den alternativen Archäologien aufgeworfen wird, aber 
auch – im Verlauf des Versuchs, die Archäologie gegenüber der Wissenschafts-
geschichte im Sinne Bachelards oder Canguilhems abzusetzen – in der Aufzäh-
lung der Schwellen des Diskurses. Während sich die Wissenschaftsgeschichte 
mit Diskursen beschäftigt, die bereits die Schwellen der Epistemologisierung, der 
Verwissenschaftlichung, der Formalisierung überschritten haben – einzeln, 
gleichzeitig, nacheinander, eventuell mit unterschiedlichem Tempo –, ist das Au-
genmerk der Archäologie die Schwelle der Positivität. Das ist die Schwelle, an 
der eine diskursive Praxis in Erscheinung tritt und die Aussagen in ihrem Sein 
überhaupt auftauchen (oder verschwinden), bevor die Frage nach ihrer Wahrheit 
(Epistemologisierung), ihrer logisch-grammatikalischen Struktur (Wissenschaft-
lichkeit), logisch-argumentativen Form (Formalisierung) gestellt wird.

Die Schwelle der Positivität ist aber auch die Schwelle, an der der „Gegendis-
kurs“ der Literatur auftaucht. Man sieht an dieser Verteilung der Schwellen bereits 
das, was Nietzsche in Wahrheit und Lüge darzustellen versucht: nämlich, wie die 
Wahrheit aus der Lüge hervorgeht. Zugleich sieht man an der Verteilung der 
Schwellen des Diskurses, dass der Wahrheitsdiskurs, – grob gesprochen, der wis-
senschaftliche Diskurs – und der literarische Gegendiskurs nicht bloß einander 
gegenüber stehen, sondern eine Rangordnung bilden. Entweder beherrschen die 
Wissenschaften das Feld des Wissens und überlassen der Literatur eine Nische, in 
der sie sich zwar artikulieren und manifestieren kann, von der aus aber sie die 
Wahrheit der Wissenschaften nicht tangieren kann. Oder aber beginnt das redupli-
zierte Sprechen der Literatur die wissenschaftlichen Diskurse zu überwuchern, so 
dass diese gleichsam von der Literatur aufgesogen werden.12 Das führt dazu, dass 
alle diese Diskurse ihren Platz im ontologischen Raum der Sprache einnehmen und 
eine Rangordnung bilden, in der das reduplizierte Sprechen die Oberhand behält.

Beide Alternativen – die Herrschaft der Wissenschaft über die Literatur 
einerseits und die Herrschaft des reduplizierten Sprechens über die Wissenschaf-
ten, die der junge Nietzsche als die Auseinandersetzung zwischen Wissenschaft 
und Mythos dargestellt hat – zeigen, dass erst die Perspektive einer diskursiven
Macht den Blick freigibt auf die Einheit des Diskurses. Was als bloße Spaltung 
und Gegenüberstellung – zwischen den philologischen, formalisierenden, herme-
neutischen Wissenschaften auf der einen Seite und der Literatur auf der anderen 
– erschien, zeigt sich plötzlich als eine Rangordnung unterschiedlicher Diskurs-

12  Siehe Mazumdar (2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


576 | SCHLUSS: DER ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL

typen. Die zweite dieser alternativen Rangordnungen – die dem zweiten Ast der 
genannten Gabelung Mensch/Sprache und der ihm zugeordneten Möglichkeit 
einer diskursiven Moderne entspricht – stellt so etwas wie einen Prozess der Fik-
tionalisierung der Wissenschaften dar, der vom archäologischen Diskurs selbst 
inkarniert wird. Denn die Archäologie ist eine Wissenschaft, die von sich be-
haupten kann, dass sie Fiktion sei, dass sie der Versuch sei, „die Fiktion in der 
Wahrheit zum Arbeiten zu bringen“13, was Foucault mehrfach beteuert hat und 
was erst eine Darstellung des archäologischen Zirkels bestätigen kann. Wir haben 
im Kapitel 13 gesehen, dass der junge Nietzsche in Wahrheit und Lüge dasselbe 
erprobt hat: die Lüge in der Wahrheit zum Arbeiten zu bringen. 

Der eben angesprochene Machtcharakter des Diskurses wird allerdings erst dann 
manifest, wenn sich die Perspektive der Wiederkehr des Diskurses gegen die an-
thropologistische Zerstreuung der Sprache durchsetzt. Erst im Zusammenhang des 
archäologischen Zirkels wird der Diskurs als ein Machtphänomen wahrnehmbar. 
Dieses Motiv wird dann in Foucaults Inauguralvorlesung am Collège de France auf-
gegriffen und ausdifferenziert.14 Da wird der Diskurs nicht nur als ein Feld angese-
hen, in dem die Aussagen in ihrem Sein auftauchen, sondern in dem sie auch be-
herrscht, gebändigt, regiert werden können und müssen, in dem also diskursive Pro-
zeduren der Ausschließung und Verknappung von Diskursen und sprechenden Sub-
jekten auftauchen, die dafür sorgen, dass nicht alles auch gesagt wird, was gesagt 
werden könnte und dass nicht alle tatsächlich sprechen, die sprechen könnten. Diese 
Strukturen, die eine Ordnung des Diskurses garantieren, sind als Prozeduren der 
Macht rein diskursiver Natur. Sie sind eine Erweiterung des diskursiven Machtspiels 
zwischen den Wissenschaften, die objektivierend, formalisierend, interpretierend mit 
Sprache umgehen, und dem Gegendiskurs der Literatur, der den Aufstand der fik-
tionalen und ereignishaften Dimensionen von Sprache veranstaltet.  

Vor dem Hintergrund dieser Ausführungen wird es auch klar, warum sich Fou-
cault an dieser Schwelle von der Frage der Literatur abwendet. Er hatte nämlich in 
den sechziger Jahren in erster Linie ein sprachontologisches und methodologisches 
Interesse an der Literatur. Denn in der diskursiven Domäne namens Literatur gibt es 
ein Phänomen, die Möglichkeit der Reduplikation der Sprache, die nicht nur auf die 
Literatur beschränkt ist. Sobald die Archäologie selbst von innerhalb des wissen-
schaftlichen Betriebes diese Sprechweise integriert und die inhärente Machtartigkeit 
des Diskurses offenbart, muss Foucaults Interesse an der Literatur erlöschen. Wäh-
rend im Rahmen der archäologischen Analysen die Verhältnisse der Andersheit auf 
der Ebene diskursiver Beziehungen – die Literatur ist das Andere der Wissenschaft, 
so, wie der Wahnsinn das Andere der Vernunft ist – erschienen sind, treten nun sol-
che Verhältnisse auf einer neuen Ebene zutage: der Ebene der Beziehungen zwischen 
dem Diskursiven und dem Nichtdiskursiven, das heißt: der Ebene des Dispositivs.

13  „Les rapports de pouvoir passent à l’intérieur des corps“, Foucault (1977), DE III, 
no. 197: 236. Näheres dazu in Anm. 79 im Kapitel 11, Abschnitt 39 dieser Arbeit. 

14  Siehe Foucault (1991)/Foucault (1970). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARCHÄOLOGISCHE ZIRKEL UND DISKURSIVE MACHT | 577 

Aber es gibt auch einen – im Verhältnis zur oben genannten archäologischen 
Problematisierungsbahn – ‚immanenten‘ Grund für die Diskontinuität in Fou-
caults Diskurs an der Schwelle der Archäologie des Wissens. Dieses Werk wurde 
im Rahmen der vorliegenden Arbeit als Diskursanalyse und Diskurs bestimmt, so 
dass es es als eine réécriture des archäologischen Diskurses zu behandeln war. 
Als réécriture aber hat die Archäologie des Wissens als Diskursanalyse des 
archäologischen Diskurses die diskursive Konstellation der Archäologie selbst – 
gemäß der fünften der operativen Momente der réécriture – zu transformieren, 
zu der eben die diversen Archäologien des Anthropologismus noch gehörten.  

Nun werden in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der Klinik die Macht-
beziehungen einerseits auf der Ebene diskursiver Beziehungen sichtbar, anderer-
seits aber auch auf der Ebene der Beziehungen zwischen dem Diskursiven und 
dem Nichtdiskursiven. Das Verhältnis zwischen diesen beiden Ebenen wird je-
doch nicht eigens reflektiert. Ab Ordnung der Dinge und Archäologie des Wis-
sens werden nun die Machtbeziehungen auf der Ebene der rein diskursiven Äu-
ßerlichkeit isoliert und in ihrer Eigentümlichkeit betrachtet. So erscheint in Ord-
nung der Dinge die diskursive Macht im Wesentlichen als das Spannungsgefälle 
zwischen dem restaurativen Diskurs der postklassischen Wissenschaften – die 
unter dem Einsatz von Formalisierung und Interpretation die Repräsentation zu 
retten versuchen – und dem Gegendiskurs der Literatur. Diese archäologische 
Aufmerksamkeit für diskursive Machtbeziehungen erreicht dann auf dem Weg 
über die Theorie der diskursiven Schwellen in Archäologie des Wissens ihren 
Gipfel in Die Ordnung des Diskurses. Mit einer solchen Isolierung diskursiver 
Machtbeziehungen ist der Blick frei für die Möglichkeit einer heterologen15 Er-
weiterung des Feldes der Machtbeziehungen und deren Verzahnungen auf den 
Ebenen des Diskurses und des Nichtdiskursiven.

Somit führt die Wiederschreibung des archäologischen Diskurses in Archäolo-
gie des Wissens – über die Einengung des Blicks auf diskursive Machtbeziehungen 
– zu einer Präzisierung des Bildes der Verschränkung zwischen institutioneller und 
diskursiver Macht – zwischen dem Asyl und der Psychiatrie, zwischen der Klinik 
und dem klinischen Diskurs –, die in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der 
Klinik angerissen wurden. Schließlich findet diese Präzisierung der Verschränkung 
zwischen diskursiver und nichtdiskursiver Macht – über ihren Niederschlag in den 
Konzepten der Macht/Wissen-Verflechtungen und der strategischen Verkettungen
der Dispositive – ihren Höhepunkt in der Spezifizierung des Sexualitätsdispositivs.
Die Wiederschreibung des archäologischen Diskurses in Archäologie des Wissens 
und die Einengung des Blicks auf die Phänomene diskursiver Macht in Ordnung
des Diskurses lösen eine Transformation aus, die über Foucaults komplexen For-
schungsweg der siebziger Jahre aus der Archäologie des Wissens eine Analytik der 
Macht werden ließ. Eine nähere Analyse dieses Vorgangs wäre aber eine andere 
Übung.

15  Siehe Anm. 3 in Kapitel 13, Abschnitt 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018 - am 14.02.2026, 14:35:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

