Schluss: Der archéaologische Zirkel

Der Einsatz der réécriture bei der Aufnahme des archiologischen Diskurses und
die Zusammenschaltung der Analysen in Ordnung der Dinge und Archdologie des
Wissens haben der Darstellung des archdologischen Zirkels zu ihrem Ergebnis
verholfen, dass der Raum der diskursiven Formation zugleich der Raum der
Sammlung der anthropologistisch zerstreuten Sprache ist. Dieser Raum ,inkar-
niert® einerseits die Wiederkehr des Diskurses und 16st andererseits, auf Grund
seines bloBen Einsatzes, den Epochenbruch aus, mit dem die anthropologistische
Wissensdisposition verschwindet. Es handelt sich um den Raum, den Foucault in
Ordnung der Dinge beschwort: als den ,,einzigen Raum®, in dem ,,das grof3e Spiel
der Sprache wiederzufinden ist, um damit ,einen entscheidenden Sprung zu
einer vollig neuen Form des Denkens zu machen, wie auch, einen im vorangegan-
genen Jahrhundert eingefiihrten Wissensmodus in sich selbst abzuschlieBen.“'

Der mehrfache Einsatz der réécriture bei der Darstellung des archidologischen
Zirkels bestand in einer punktuellen Ubernahme von Foucaults eigenem Lektiire-
verfahren, das im Wesentlichen darin besteht, dass die Ebene des Diskurses bei der
Lektiire nicht verlassen wird; dass ideengeschichtlich verdeckte Beziehungen unter
den Aussagen freigelegt werden; dass auf die Kategorie des Einflusses nicht zu-
riickgegriffen wird; dass die Ebene einer tiefen Bedeutung nicht bemiiht wird; dass
Disziplingrenzen wie diejenigen der Philosophie und der Philosophiegeschichte in
der Schwebe gehalten werden, usw. So wurden in dieser Arbeit Nietzsches sprach-
philosophische Auseinandersetzungen gerade nicht als ein fiir die Archdologie
konstitutiver Einfluss betrachtet — der angesichts der sparlichen Bezugnahmen
Foucaults auf diesen frithnietzscheschen Diskurs ohnehin eine problematische
These geblieben wire —, sondern eher als Schauplatz eines Epochenbruchs, den
auch die Archéologie vollziehen muss, um zu ihrer eigenen postanthropologisti-
schen Diskursivitdt zu finden. Ebenfalls ging es bei den Besprechungen von Des-
cartes und Kant um eine archdologisch informierte Lektiire, mit der die Disziplin-
grenzen der Philosophiegeschichte nicht immer beachtet werden konnten und

1 OD:371.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL | 563

eventuelle Abweichungen von den vertrauten philosophiegeschichtlichen Eintei-
lungen in Kauf zu nehmen war. Auch die vorausgesetzte Zusammengehorigkeit
von Ordnung der Dinge und Archdologie des Wissens hatte mit den Festlegungen
der réécriture zu tun. Denn jede Ebenenunterscheidung zwischen beiden Werken,
die letztlich den Einsatz einer Metaebene impliziert hitte, liefe darauf hinaus, dass
damit die Oberfliche des Diskurses und das Element der diskursiven AuBerlichkeit
hitten verlassen werden miissen.

Im Folgenden werden die wichtigsten Befunde dieser Arbeit in einem letzten
Schritt zur Figur des archdologischen Zirkels verdichtet. AnschlieBend werden
einzelne Aspekte, die im Verlauf dieser Arbeit aufgetaucht sind, erneut ins Licht
geriickt und gebiindelt. Im letzten Abschnitt dieses Schlusses wird ein kurzer
Blick auf die Mutation geworfen, die ab der Archdologie des Wissens einsetzt
und Foucaults weiteren Forschungsweg mafigeblich bestimmt.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

564 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

1. Der archédologische Zirkel

Im Kapitel 16 dieser Arbeit wurde festgestellt, dass der Raum der diskursiven
Formation der Raum der Sammlung der Sprache ist. Es wurde aber auch ausge-
fiihrt, dass der Formationsraum nicht nur eine Kategorie der diskursiven Einheit
ist, die anhand der doppelten Reduktion und der Suspension der herkmmlichen
ideengeschichtlichen Einheiten freizulegen und bei der archidologischen Diskurs-
analyse einzusetzen ist. Dariiber hinaus charakterisiert die diskursive Formation
den Diskurs der Archdologie selbst. Damit kénnen wir den Bogen schliefen und
den archdologischen Zirkel feststellen.

Die archdologische Diskursanalyse eréffnet den Blick auf die Geschichte der
Seinsweisen der Sprache. Das tut sie aber unter dem Einsatz ihres eigenen dis-
kursiven Gewichts und des ihr eigenen diskursiven Raumes. Es ist also der Ein-
satz des archdologischen Diskurses und ihres diskursiven Raumes, der sichtbar
macht, dass in der Epoche der Renaissance die Sprache als Signaturen existierte,
von denen die Oberfliche der Welt iibersit war; dass im klassischen Zeitalter die
Sprache als Doppelung der Reprisentation im Element der Zeit funktionierte und
sich damit als Diskurs und als Medium des klassischen Ordnungswissens konsti-
tuierte; dass an der Schwelle zur anthropologistischen Epoche die Sprache zum
Objekt wurde, der klassische Diskurs zusammenbrach und die Seinsweise der
Sprache in vier Streumomente auseinander fiel. Damit stellt sich die spezifisch
archdologische Frage, ob sich die Sprache erneut sammeln und der Mensch ver-
schwinden wird. Wéhrend die Archédologie ihre sprachontologische Historiogra-
phie entfaltet, deutet sie vielfach an, dass sich die Sprache auch tatsiachlich wie-
der zum Diskurs sammeln wird. Diese dunklen Andeutungen gipfeln schliefSlich
in der Prognose vom bevorstehenden Ende des Menschen. Doch lésst sich nun
erkennen, dass die dunklen Andeutungen und die berithmte Prognose als Splitter
diskursiver Reflexion zu bewerten sind, die sich im Raum der archiologischen
Erzihlung verteilen. Denn gerade der Raum des archdologischen Diskurses, der
die Transformationsgeschichte der Seinsweisen der Sprache bis zur ihrer anthro-
pologistischen Zerstreuung und dartiber hinaus zur spezifisch diskursiven Seins-
weise dieser Historiographie selbst als Archéiologie offenbart, stellt auch den
Raum dar, in dem sich die Sprache sammeln, der Diskurs wiederkehren und die
Epoche des Menschen mit ihrer anthropologistischen Wissensdisposition abge-
schlossen werden kann. Indem also die Archdologie die Zerstreuung der Sprache
und ihre mogliche Wiederkehr feststellt, 16st sie, kraft der Diskursivitdt gerade
dieser Feststellung, die Bewegung der Sammlung der Sprache aus, so dass die
bloe Ankiindigung des bevorstehenden Todes des Menschen diesen Tod auch
tatsdchlich herbeifiihrt. Die Voraussage bewahrheitet sich durch das Faktum des
Voraussagens. Das liegt daran, dass der vorausgesagte Tod des Menschen ein
diskursives Phinomen ist und dass jede Aussage tiber einen aktuellen Diskurs
eine diskursive Handlung ist und folglich auch ein Eingriff in die Aktualitit des

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL | 565

Diskurses. Der archdologische Zirkel besteht im Erzdhlen einer Geschichte des
Diskurses, die der Diskurs des Erzdhlens bestétigt und vorantreibt und erinnert
damit an das Modell des Satzes Ich spreche’, der genau dann sich bewahrheitet,
wenn er ausgesprochen wird.

Es handelt sich beim archiologischen Zirkel um die Erzeugung eines diskur-
siven Epochenbruchs, der in Ordnung der Dinge vom Anfang bis zum letzten
Satz angekiindigt wird. Wiahrend also der letzte Satz des Vorworts feststellt:
,,Von neuem gerit unter unseren Schritten diese Oberfliche in Unruhe*, fillt am
Ende des Buches das berithmte Urteil: ,,Wenn [...] diese Dispositionen ins Wan-
ken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die Grundlage des
klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten, dafl der Mensch
verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.“* Das entscheidende Er-
eignis ist genau dieses Wanken des Bodens ,,unter unseren Schritten“. Der Boden
aber, auf dem die Archiologie schreitet, ist die Wissensverfassung des Anthropo-
logismus. Die Darstellung des Archiologischen Zirkels hat gezeigt, dass die Er-
eignisse der Wiederkehr der Sprache und des Verschwindens des Menschen
nichts anderes sind als das Ins-Sein-Gelangen des archiologischen Diskurses
selbst.

2 Siche DA: 54 ff.
3 OD:28.
4  OD: 462.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

566 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

2. Die Fiktionalisierung des Wissens

Es war im dritten Teil dieser Arbeit zu sehen, wie an der Schwelle zwischen dem
klassischen Zeitalter und der Epoche des Menschen der Diskurs auseinanderge-
brochen und eine diskursontologische Alternative oder Gabelung aufgetaucht ist:
Mensch oder Sprache. Im vierten Teil dieser Arbeit haben dann die Exkurse zu
Nietzsche und Kant zu verdeutlichen versucht, dass es sich dabei um zwei in-
kompatible Strategien der Wiederherstellung der Einheit des Wissens geht. Der
Mensch: Das ist die strategische Linie, die (1) von der frithkantischen Unter-
scheidung der zwei Urteilstypen und der zwei Negationen (2) iiber die Entde-
ckung der transzendentalen Subjektivitdt als Medium des Vergleichs in den rea-
len oder synthetischen Urteilen (3) bis hin zu den postklassischen Anthropolo-
gismen im neunzehnten Jahrhundert fiihrt. Die Sprache: Das ist die Linie, die (1)
von der anfinglichen anthropologistischen Zerstreuung der Sprache (2) bis zum
Auftauchen des ontologischen Raumes der Sprache beim jungen Nietzsche fiihrt.
Bei der ersten Alternative geht es um die Wiederherstellung der Einheit realer
Urteile anhand der transzendentalen Subjektivitit als Medium des Vergleichs.
Bei der zweiten Alternative geht es um die Wiederherstellung der Einheit der
anthropologistisch zerstreuten Sprache anhand des ontologischen Raumes, der
auch als Medium des Vergleichs fungieren kann.

Das Auftauchen des ontologischen Raumes bei Nietzsche bewirkt einen
Bruch mit dem Gedankenkreis der Geburt der Tragddie. Nietzsche tiberschreitet
die darin enthaltene ,,Artistenmetaphysik®, indem er in Wahrheit und Liige zur
Schwelle der Geburt des Anthropologismus zurtickkehrt, zu jener Schwelle, an
der die frithkantischen Unterscheidungen auftauchen, an der also die Triibung
und Kritik der Représentation einsetzen, und die Sprache im Begriff ist, zu einem
positiven und historischen Objekt zu gerinnen und damit das Verschwinden des
klassischen Diskurses auszulosen. Nietzsche wiederholt die Kritik an der Allge-
meinen Grammatik, umgeht aber die Strategie der philologischen Objektivierung
der Sprache. Stattdessen entdeckt er den ontologischen Raum der Sprache, der
als ein Raum des gleitenden Sinnes sichtbar wird und in dem sich das genealogi-
sche Spiel der Geburt der Wahrheit aus der Liige entfalten kann. Damit schldgt
Nietzsche die Linie der Sprache bzw. des Diskurses ein, die als die einzige Al-
ternative zum Anthropologismus, der bei Kant seinen Ausgang nimmt, zur Ver-
fugung steht. Die Archédologie Foucaults schlieBt sich an diese Linie der Wieder-
kehr der Sprache und des Diskurses an. Der Preis fiir die Sammlung und Wieder-
kehr der Sprache ist allerdings die Wahrheit selbst. Die genealogische Verschie-
bung des Status der Wahrheit impliziert eine Bewegung der Fiktionalisierung des
Wissens, die dazu fiihrt, dass die ,wahre’ Welt zur Fabel wird. Diese epistemi-
sche Buchhaltung, die die Kosten des Diskurs-Zweiges der postklassischen Ga-
belung zu berechnen vermag und zu den Selbstverstandlichkeiten eines genealo-
gischen Diskurses gehort, wird librigens bereits von Goethe — gerade auch im

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FIKTIONALISIERUNG DES WISSENS | 567

Ausgang von seinem Standort an der Schwelle zwischen dem klassischen Zeit-
alter und dem neunzehnten Jahrhundert — vorgefiihrt: ,,Da im Wissen sowohl als
in der Reflexion kein Ganzes zusammengebracht werden kann, weil jenem das
Innre, dieser das AuBere fehlt, so miissen wir uns die Wissenschaft notwendig als
Kunst denken, wenn wir von ihr irgend eine Art von Ganzheit erwarten.’

5 Johann Wolfgang von Goethe: Materialien zur Geschichte der Farbenlehre, zit. in
Benjamin (1925): 207.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

568 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

3. Die Unterscheidungen und ihre Quelle

Auf dem Weg der Darstellung des archdologischen Zirkels wird die Geschichte
der Philosophie als eine Serie epistemisch bedingter evidenter Unterscheidungen
manifest. Die Quelle dieser Unterscheidungen ist der fiir die jeweilige epistemi-
sche Verfassung des Wissens konstitutive Epochenbruch, der auf den ontologi-
sche Raum verweist, der sich ansonsten auch als Auflen und Ereignis meldet: als
das AuBlen, in dem das Subjekt ausgeschlossen ist und das sich im postklassi-
schen Gegendiskurs der Literatur meldet; als das Ereignis der einzelnen Aussa-
gen, die im Element der reinen AuBerlichkeit des Diskurses auftauchen und eine
rein diskursive Kohérenz in ihren Verflechtungen aufweisen.

Im Verhiltnis zum Epochenbruch erscheint jedes Mal unter allen Unterschei-
dungen ein Unterschied, dem ein besonderes epistemisches Gewicht zukommt.
Bei Descartes handelt es sich beispielsweise um den Unterschied zwischen Iden-
titdten und Unterschieden. Bei Kant handelt es sich um die Unterscheidung zwi-
schen Ding und Erscheinung. Bei Nietzsche handelt es sich um die Unterschei-
dung zwischen einer wissenschaftlich und einer kiinstlerisch bestimmten episte-
mischen Rangordnung. Jede dieser Unterscheidungen setzt einerseits den jewei-
ligen Epochenbruch voraus, dient aber andererseits dazu, eine Wissensfigur der
vorherigen Episteme in ithrem Wesen zu treffen und zu spalten und somit den
Epochenbruch erst auszulosen. So spaltet die kartesische Unterscheidung zwi-
schen Identititen und Unterschieden die Figur der Ahnlichkeit, auf die das Wis-
sen der Renaissance wesentlich angewiesen war. Und die kantische Unterschei-
dung zwischen Ding und Erscheinung ldsst das Ding an einem Ort au3erhalb der
Reprisentation auftauchen und spaltet somit den Raum des Diskurses als den
ehemals gemeinsamen Raum des Seins und der Représentation.

Wir haben auch gesehen, dass Nietzsche das anthropologistische Denken
verabschiedet anhand der Unterscheidung zwischen zwei Rangordnungen von
Wahrheit und Liige: einer wissenschaftlich-reakiven und einer kiinstlerisch-
aktiven. Diese Unterscheidung kann er treffen, insofern er die wissenschaftliche
Wahrheit als anthropomorphe bzw. anthropologistische Projektion zuriickweist,
im Namen einer polemischen ,Praxis der Liige‘, deren ,Form der Wissenschaft-
lichkeit‘, deren Form der ,aktiv-vornehmen Aufkldrung® die Genealogie ist. Das
Herz dieser nietzschesche Unterscheidung aber ist die Unterscheidung, die inner-
halb jeder ,eigentlichen‘ Bedeutung der Worter den Unterschied der Metapher
entdeckt und damit den Raum des gleitenden Sinnes eréffnet und die Sprache fiir
durch und durch rhetorisch erklért. Die nietzschesche Unterscheidung, an der
auch Foucaults Archdologie teilhat, tritt somit als der ontologische Raum der
Sprache zutage.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MEDIEN DES VERGLEICHS | 569

4. Die Medien des Vergleichs

Korrelativ zu den diskursiven ,Revolutionen‘ der Unterscheidungspraktiken ist das
Aufkommen neuartiger ,Medien des Vergleichs, die gewihrleisten, dass die in
diesen Praktiken unterschiedenen Momente erneut in Verbindung treten konnen.®
Descartes’ Unterscheidung zwischen der Identitit und dem Unterschied, zwischen
der einfachen denkenden Substanz und der ausgedehnten Substanz, beruht darauf,
dass die Evidenz der Ahnlichkeit als erkenntnistragender Figur und Medium des
Vergleichs der dhnlichen Dinge im Verschwinden begriffen ist. Um aber die Iden-
titdten und Unterschiede erneut mit einander zu verbinden, bedarf Descartes der
Form der Deduktion, der wahrheitsfihigen Zusammensetzungen zweier Erkennt-
nisse, von denen die eine bereits eingesehen wird, die andere aber erst mit Hilfe
der ersteren noch einzusehen ist. In diesem Zusammenhang taucht das klassische
Zeichen auf, als mogliche Verbindung zwischen den Représentationen und als die
Form ihrer Zusammensetzung. Das klassische Zeichen leistet diese epistemisch
notwendige Synthese, indem es als Doppelung der Reprisentation funktioniert.

Ebenfalls wird von der kantischen Unterscheidung zwischen Ding und Er-
scheinung die Triilbung oder Spaltung der Reprisentation angezeigt. Werkbiogra-
fisch taucht diese Unterscheidung bei Kant in Gestalt der realen Verkniipfungen
auf, deren Erklarung erst von der Einheit des transzendentalen Subjekts aus statt-
finden kann, das als ein neues Medium des Vergleichs und der Verkniipfung
eines realen Grundes mit einer realen Folge funktioniert. Dieses Medium ent-
deckt und bestimmt Kant als die Ordnung und Gliederung der reinen Kategorien,
deren Quelle in der transzendentalen Apperzeption liegt, dem ,,hochste(n) Punkt,
an den man allen Verstandesgebrauch, selbst die ganze Logik, und nach ihr, die
Transzendental-Philosophie heften muss.*’

Bei Nietzsche verliert die Wahrheit ihren prinzipiellen Charakter und jede
Identitit wird auf einen dionysischen Hintergrund aus Differenzen verwiesen. Im
sprachlichen Kontext erscheint der Gesamtzusammenhang der Differenzen — der
Differenzen rhetorisch collagierter Bedeutungen — als ein ontologischer Raum
der Ubertragungen, der fortan als Medium des Vergleichs von Bedeutungen er-
scheint. Auch die archiologische Ausgestaltung des ontologischen Raumes, der
Raum der diskursiven Formation, der zum einen den Raum des archiologischen
Diskurses abgibt und zum anderen, vermoge seines bloBen historiographischen
Einsatzes, einen Bruch mit der anthropologistischen Wissensdisposition auslost,
erscheint als ein neues Medium des Vergleichs, das erst so etwas wie diskursive
Selbigkeit ermoglicht. So wird in Archdologie des Wissens festgestellt, dass erst
an der Schwelle der Positivitdt, an der eine formationelle Einheit tiberhaupt in

6 Siehe dazu Christoph Hubigs begriffsgeschichtliche und -theoretische Klarung des
Begriffs des Mediums in Hubig (2002).
7 Kant (1781/87): 137 [B 134, Anm.]

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

570 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

Erscheinung treten kann, zu entscheiden ist, ob die Teilnehmer eines historischen
Diskurses ,,von ,derselben Sache‘ sprachen, indem sie sich auf ,dasselbe Niveau*
oder in ,dieselbe Entfernung® stellten, indem sie ,dasselbe Begriffsfeld* entfalte-
ten und sich auf ,demselben Schlachtfeld® gegentibertraten [.. 8

& AW:183.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE DER DOPPELUNGEN | 571

5. Geschichte der Doppelungen

Der Archdologische Zirkel markiert den Endpunkt einer Reihe von Reflexionsfi-
guren, die von der archdologischen Historiographie selbst zutage gefoérdert wer-
den. Diese sind: (1) die Doppelung der Welt in der Renaissance (2) Doppelung
der Reprisentation in der Klassik (3) Die Doppelung des Menschen im Zeitalter
des Menschen (4) Doppelung der Sprache der Literatur und des Diskurses in der
Epoche der Archéologie. Als ein partikuldres Phanomen der letzten Doppelung
ist der in dieser Arbeit dargestellte Archdologische Zirkel zu verstehen. Die
archdologische Geschichte des Diskurses zeigt also erstens, dass jedem Wissens
gleichsam ein Spiegel eingebaut ist, woraus erst eine Reflexionsstruktur hervor-
gehen kann: (1) Die Welt wird in der Doppelung von Mikro- und Makrokosmos
sich selbst sichtbar: der kleine Mikrokosmos ist der kleine Spiegel. (2) Die Dop-
pelung der Repréasentation beruht auf einem der Reprisentation selbst eingebau-
ten Spiegel, der erlaubt, dass die Reprisentation sich selbst sichtbar wird und der
die Reprdsentativitiit der Reprdisentation garantiert.” (3) Die Doppelung des
Menschen entfaltet sich auch als ein Spiegelspiel, in dem das Endliche sich selbst
als ein Erkennbares, Positives, Erkanntes widerspiegelt. (4) Die Doppelung der
Literatur erscheint als die Tatsache, dass die Sprache, an der Grenze des Todes
angekommen, auf so etwas wie einen Spiegel trifft und sich auf sich selbst zu-
riickwendet und damit einen Prozess der Selbstimplikation entfaltet, wodurch
erst die Sprache in ihrem Sein in Erscheinung treten kann.

Geschichte der Doppelungen, Geschichte der Spiegelungen, Geschichte des
Diskurses: Am Ende wird deutlich, dass Foucaults Ausfithrungen zum Begriff
des Diskurses nicht im absoluten Sinne zu lesen sind, sondern in Abhingigkeit
von einer bestimmten Epoche des Diskurses. Als die vorldufig letzte dieser dis-
kursiven Epochen ist diejenige der Archdologie selbst zu betrachten. Um Fou-
caults Diskursbegriff in Lichte der von seinem eigenen Diskurs entworfenen Ge-
schichte des Diskurses zu lesen, miisste man eine Doppellektiire der Ordnung der
Dinge und Archdologie des Wissens unternehmen, wie wir dies getan haben. Es
sind also vier Geschichten, die, je nach Problemstellung, von der Archéologie
ausgegraben werden: (a) Geschichte der Doppelungen/Spiegelungen/Reflexionen
(b) Geschichte der Medien des Vergleichs (c) Geschichte der Unterscheidungen
(d) Geschichte des Diskurses. Alle vier: die Doppelung, das Medium, die Unter-
scheidung, der Diskurs sind im archédologischen Diskursbegriff, der im Element
der fortlaufenden archéologischen Historiographie in Ordnung der Dinge und
Archéologie des Wissens hergeleitet wird, miteinander verschrinkt.

9 So verweist Foucault in der anfinglichen Besprechung des Velasquezbildes in Ord-
nung der Dinge auf die Funktion des Spiegels darin. [OD: 35 ff.]

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

572 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

6. Der archaologische Zirkel
und die sprachontologische Gabelung

Foucaults archéologischer Forschungsweg zwischen Wahnsinn und Gesellschaft
und Ordnung der Dinge erscheint als eine Problematisierungsbahn, die sich iiber
die fortschreitende Einkreisung eines Problems entfaltet. Sie beginnt mit einer
Problematisierung der neuzeitlichen Vernunft, die zusieht, wie sich diese Ver-
nunft tiber den Ausschluss ihres Anderen konstituiert. Und sie endet mit einer
Problematisierung des Anthropologismus, die am Ende einer Kette epistemischer
Transformationen als eine postklassische Wissensdisposition zutage tritt. Dabei
ist dieser Problematisierungsbahn von Anbeginn an das Motiv der Anthropolo-
gismuskritik eingeschrieben. Denn bereits wihrend der Niederschrift von Wahn-
sinn und Gesellschaft entfaltet Foucault im Ausgang einer intensiven Kantlektiire
und im Rahmen seiner Thése complémentaire eine im kantischen Sinne ,kriti-
sche‘ Uberpriifung moderner Anthropologien. Allerdings findet in den Jahren bis
zur Ordnung der Dinge eine ,archiologische Verallgemeinerung® des Problems
statt. Anstelle der Anthropologien, die unter Riickgriff auf Kants Anthropologie
Gegenstand der Kritik waren, tritt nun der Anthropologismus selbst ins Blickfeld
einer archdologischen Kritik. Dieser ist nicht eine bestimmte Disziplin wie die
Anthropologie oder ein loses Ensemble von Disziplinen wie die Humanwissen-
schaften. Vielmehr ist er eine epistemische Disposition oder ein ,historisches
Apriori‘, das die Bedingung der Existenz der humanwissenschaftlichen Diskurse
abgibt und ihr historisches Vorkommen erklirt."’

Im Verlauf dieser vielfiltigen Problematisierungspraxis, zu der auch durch-
aus die Untersuchungen zur Literatur zu zédhlen sind, ergibt sich ein Bild der
archdologischen Herkunft der Humanwissenschaften. Der Ort, an dem sich der
Anthropologismus als das historische Apriori der Humanwissenschaften heraus-
bildet, ist der Epochenbruch am Ende des achtzehnten Jahrhunderts, der zum
einen den Zusammenbruch der klassischen Episteme und zum anderen die Ge-
burt einer Reihe neuer Wissenschaften und Reflexionsformen beinhaltet, etwa
der kantischen Kritik und der kopernikanischen Wende im Bereich der philoso-
phischen Reflexion, oder der vergleichenden Philologie, der Biologie, der Politi-
schen Okonomie im Bereich der positiven Wissenschaften. Die archiologische
Analyse dieses Epochenbruchs ergibt die Figur der Gabelung Mensch/Sprache,
von der bereits die Rede war.

Auf der Ebene des Diskurses meldet sich der Epochenbruch als eine Zer-
streuung der ontologischen Einheit der Sprache: Die Sprache ist gleichzeitig vier
verschiedene und unvereinbare Dinge, die vier verschiedenen Seinsweisen ent-
sprechen. Die rétselhafteste und vielleicht archdologisch entscheidende dieser
postklassischen Seinsweisen der Sprache ist die literarische. Denn im institutio-

10 Siehe OD: 413.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL UND DIE SPRACHONTOLOGISCHE GABELUNG | 573

nellen Schutz des literarischen Gegendiskurses offenbart sich die Sprache als
eine Gestalt der diskursiven Reflexion, die sich im Zuge einer radikalen Loslo-
sung von der Reprisentation ergibt."'

Ausgehend von dieser Sachlage an der Schwelle zum Zeitalter des Menschen
ergeben sich zwei mogliche Konsequenzen, denen die zwei Aste der Gabelung
entsprechen. Einerseits erscheint an der Stelle des klassischen Diskurses, der im
klassischen Zeitalter eine ontologische Einheit bildete und die Erkenntnis zu tra-
gen vermochte, die Figur des Selben als Grundlage der anthropologistischen
Disposition, die sich bereits in der kantischen Anthropologie meldet und so etwas
wie ein ,historisches Apriori‘ fiir das gesamte Wissensfeld zwischen dem Mar-
xismus und dem Positivismus, sowie fiir ganz unterschiedliche philosophische
Stromungen wie Dialektik, Phdnomenologie, Daseinsanalytik abgibt. Anderer-
seits aber erscheint an der Stelle des klassischen Diskurses der ontologische
Raum der Sprache, der aus einer Bewegung der Entgrenzung des tropologischen
Raumes der Klassik hervorgeht. Diese Tendenz macht sich in der modernen Lite-
ratur bemerkbar, namentlich in den Schriften von Hélderlin, Nerval, den Dich-
tern der ,romantischen Revolte‘, Flaubert, Mallarmé, Artaud, den Surrealisten,
Raymond Roussel, Blanchot, den Schriftstellern des nouveau roman. Vielen die-
ser Schriftsteller hat Foucault auf eine verstreute, das heifft auch suchende, Weise
kiirzere oder ldngere Untersuchungen gewidmet. In diesen Studien hat er beharr-
lich das Problem des Raumes gestellt, um den ontologischen Raum der Sprache
Zug um Zug freilegen zu konnen. Doch manifestiert sich der ontologische Raum
auch in Diskursen, die nicht als literarische gelten kdnnen, auch wenn sie der
Literatur nahe stehen. Zu den entscheidenden unter diesen Diskursen gehort der
sprachphilosophische Diskurs des jungen Nietzsche, in dem die Grundziige eines
Raumes der Ubertragungen und die Rudimente einer Genealogie der Wahrheit
zum Vorschein kommen.

Diese Kette von Diskursen, die Literatur und die genealogischen Diskurse,
bildet den zweiten Ast der Gabelung Mensch/Sprache. Um seinen eigenen spezi-
fisch archédologischen Weg zu reflektieren und voranzutreiben, muss sich der
archdologische Diskurs an jene Schwelle wenden, auf die auch der junge Nietz-
sche zuriickgehen muss, um von da aus die Alternative einer diskursiven Moder-
ne einschlagen zu konnen, die in einem kritisch-agonalen Verhiltnis zur herr-

11 Dabei kann es sich allerdings nicht um eine Riickwendung auf ein ,Selbst® der
Sprache handeln. Denn in der gegendiskursiven Doméne der Literatur erscheint das
,Wesen® der Sprache nicht als ein atomistisches Selbst, sondern als ein ihr einge-
bauter Raum, in dem sie auftaucht und in dem ihre wuchernde Vermehrung stattfin-
det. Deshalb kann hier auch von einer Doppelung die Rede sein: Im Unterschied zur
philosophisch vertrauten Reflexion, die eine wie auch geartete Riickkehr zu sich
selbst beinhaltet, tritt im literarischen Gegendiskurs — als Widerpart der formalisie-
renden, interpretierenden und objektivierenden Formen postklassischer Wissen-
schaftlichkeit — ein redupliziertes Sprechen zutage, das in einem ,,Spiel mit Spie-
geln, das selbst keine Grenzen hat“ [,,Das unendliche Sprechen® in Foucault (1988):
91] eine unbeendbare diskursive Produktivitit an den Tag legt.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

574 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

schenden anthropologistischen Moderne steht. Indem aber Foucault genau diesen
Weg geht, bewegt er sich in dem archédologischen Zirkel, der dem Modell der
Sprache der Literatur und des Satzes ,,ich spreche” folgt. Dieses Modell besteht
darin, dass der Akt und der Inhalt des Sprechens einander bestétigen. Indem also
die Archéologie eine Geschichte der Diskurse und der Seinsweisen der Sprache
schreibt und am Ende das Aufkommen der Figur des Menschen und deren bevor-
stehendes Verschwinden aussagt, muss sie sich als Diskurs formieren, muss sie
die Gestalt einer diskursiven Formation annehmen und ihre Aussagen in diesen
Formationsraum stellen, in dem die postklassischen Streumomente der Sprache
auftauchen konnen. Darin findet die Archédologie den Abschluss ihrer Problema-
tisierungsbahn.

Indem sich also der Zirkel in sich schlieBt, erscheint die archdologische Kri-
tik in ihrer performativen Dimension. Der Anthropologismus wird im Ausgang
von einer Archdologie der Humanwissenschaften nicht bloB kritisiert. Er wird
nicht blo3 anhand polemischer Stellungnahmen zuriickgewiesen, die eine Auf-
klarung iiber seine historische Bedingung der Existenz liefern. Dariiber hinaus —
als Bestitigung dieser kritisch-polemischen Vorginge, aber auf einer anderen
Ebene — wird er anhand der Diskursivitét des kritischen Diskurses selbst zum
Verschwinden gebracht.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL UND DISKURSIVE MACHT | 575

7. Archaologischer Zirkel und diskursive Macht

Indem sich also der Zirkel schliefit, findet die archdologische Problematisierung
des Anthropologismus ihre Vollendung. Danach muss sich der Schwerpunkt der
Forschungen und Interventionen Foucaults verschieben. Tatsdchlich sieht man
den ersten Ansatz dieser Verschiebung bereits am Ende der Archdologie des Wis-
sens, wo die Frage nach den alternativen Archéologien aufgeworfen wird, aber
auch — im Verlauf des Versuchs, die Archiologie gegeniiber der Wissenschafts-
geschichte im Sinne Bachelards oder Canguilhems abzusetzen — in der Aufzih-
lung der Schwellen des Diskurses. Wihrend sich die Wissenschaftsgeschichte
mit Diskursen beschiftigt, die bereits die Schwellen der Epistemologisierung, der
Verwissenschaftlichung, der Formalisierung tiiberschritten haben — einzeln,
gleichzeitig, nacheinander, eventuell mit unterschiedlichem Tempo —, ist das Au-
genmerk der Archdologie die Schwelle der Positivitit. Das ist die Schwelle, an
der eine diskursive Praxis in Erscheinung tritt und die Aussagen in ihrem Sein
tiberhaupt auftauchen (oder verschwinden), bevor die Frage nach ihrer Wahrheit
(Epistemologisierung), ihrer logisch-grammatikalischen Struktur (Wissenschaft-
lichkeit), logisch-argumentativen Form (Formalisierung) gestellt wird.

Die Schwelle der Positivitit ist aber auch die Schwelle, an der der ,,Gegendis-
kurs* der Literatur auftaucht. Man sieht an dieser Verteilung der Schwellen bereits
das, was Nietzsche in Wahrheit und Liige darzustellen versucht: ndmlich, wie die
Wahrheit aus der Liige hervorgeht. Zugleich sicht man an der Verteilung der
Schwellen des Diskurses, dass der Wahrheitsdiskurs, — grob gesprochen, der wis-
senschaftliche Diskurs — und der literarische Gegendiskurs nicht blofl einander
gegeniiber stehen, sondern eine Rangordnung bilden. Entweder beherrschen die
Wissenschaften das Feld des Wissens und iiberlassen der Literatur eine Nische, in
der sie sich zwar artikulieren und manifestieren kann, von der aus aber sie die
Wabhrheit der Wissenschaften nicht tangieren kann. Oder aber beginnt das redupli-
zierte Sprechen der Literatur die wissenschaftlichen Diskurse zu tiberwuchern, so
dass diese gleichsam von der Literatur aufgesogen werden.'? Das fiihrt dazu, dass
alle diese Diskurse ihren Platz im ontologischen Raum der Sprache einnehmen und
eine Rangordnung bilden, in der das reduplizierte Sprechen die Oberhand behilt.

Beide Alternativen — die Herrschaft der Wissenschaft tiber die Literatur
einerseits und die Herrschaft des reduplizierten Sprechens tiber die Wissenschaf-
ten, die der junge Nietzsche als die Auseinandersetzung zwischen Wissenschaft
und Mythos dargestellt hat — zeigen, dass erst die Perspektive einer diskursiven
Macht den Blick freigibt auf die Einheit des Diskurses. Was als bloBe Spaltung
und Gegeniiberstellung — zwischen den philologischen, formalisierenden, herme-
neutischen Wissenschaften auf der einen Seite und der Literatur auf der anderen
— erschien, zeigt sich plo6tzlich als eine Rangordnung unterschiedlicher Diskurs-

12 Siehe Mazumdar (2000).

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

576 | SCHLUSS: DER ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL

typen. Die zweite dieser alternativen Rangordnungen — die dem zweiten Ast der
genannten Gabelung Mensch/Sprache und der ihm zugeordneten Moglichkeit
einer diskursiven Moderne entspricht — stellt so etwas wie einen Prozess der Fik-
tionalisierung der Wissenschaften dar, der vom archiologischen Diskurs selbst
inkarniert wird. Denn die Archéologie ist eine Wissenschaft, die von sich be-
haupten kann, dass sie Fiktion sei, dass sie der Versuch sei, ,,die Fiktion in der
Wahrheit zum Arbeiten zu bringen“’, was Foucault mehrfach beteuert hat und
was erst eine Darstellung des archdologischen Zirkels bestitigen kann. Wir haben
im Kapitel 13 gesehen, dass der junge Nietzsche in Wahrheit und Liige dasselbe
erprobt hat: die Liige in der Wahrheit zum Arbeiten zu bringen.

Der eben angesprochene Machtcharakter des Diskurses wird allerdings erst dann
manifest, wenn sich die Perspektive der Wiederkehr des Diskurses gegen die an-
thropologistische Zerstreuung der Sprache durchsetzt. Erst im Zusammenhang des
archdologischen Zirkels wird der Diskurs als ein Machtphdnomen wahrmehmbar.
Dieses Motiv wird dann in Foucaults Inauguralvorlesung am Collége de France auf-
gegriffen und ausdifferenziert.'* Da wird der Diskurs nicht nur als ein Feld angese-
hen, in dem die Aussagen in ihrem Sein auftauchen, sondern in dem sie auch be-
herrscht, gebandigt, regiert werden konnen und miissen, in dem also diskursive Pro-
zeduren der Ausschliefung und Verknappung von Diskursen und sprechenden Sub-
jekten auftauchen, die dafiir sorgen, dass nicht alles auch gesagt wird, was gesagt
werden konnte und dass nicht alle tatsdchlich sprechen, die sprechen kdnnten. Diese
Strukturen, die eine Ordnung des Diskurses garantieren, sind als Prozeduren der
Macht rein diskursiver Natur. Sie sind eine Erweiterung des diskursiven Machtspiels
zwischen den Wissenschaften, die objektivierend, formalisierend, interpretierend mit
Sprache umgehen, und dem Gegendiskurs der Literatur, der den Aufstand der fik-
tionalen und ereignishaften Dimensionen von Sprache veranstaltet.

Vor dem Hintergrund dieser Ausfiihrungen wird es auch klar, warum sich Fou-
cault an dieser Schwelle von der Frage der Literatur abwendet. Er hatte nédmlich in
den sechziger Jahren in erster Linie ein sprachontologisches und methodologisches
Interesse an der Literatur. Denn in der diskursiven Doméne namens Literatur gibt es
ein Phdnomen, die Moglichkeit der Reduplikation der Sprache, die nicht nur auf die
Literatur beschrinkt ist. Sobald die Archéologie selbst von innerhalb des wissen-
schaftlichen Betriebes diese Sprechweise integriert und die inhdrente Machtartigkeit
des Diskurses offenbart, muss Foucaults Interesse an der Literatur erldschen. Wh-
rend im Rahmen der archéologischen Analysen die Verhéltnisse der Andersheit auf
der Ebene diskursiver Beziehungen — die Literatur ist das Andere der Wissenschaft,
so, wie der Wahnsinn das Andere der Vernunft ist — erschienen sind, treten nun sol-
che Verhiltnisse auf einer neuen Ebene zutage: der Ebene der Beziehungen zwischen
dem Diskursiven und dem Nichtdiskursiven, das heif3t: der Ebene des Dispositivs.

13 ,,Les rapports de pouvoir passent a ’intérieur des corps®, Foucault (1977), DE III,
no. 197: 236. Niaheres dazu in Anm. 79 im Kapitel 11, Abschnitt 39 dieser Arbeit.
14 Siehe Foucault (1991)/Foucault (1970).

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARCHAOLOGISCHE ZIRKEL UND DISKURSIVE MACHT | 577

Aber es gibt auch einen — im Verhiltnis zur oben genannten archéologischen
Problematisierungsbahn — ,immanenten‘ Grund fiir die Diskontinuitit in Fou-
caults Diskurs an der Schwelle der Archdologie des Wissens. Dieses Werk wurde
im Rahmen der vorliegenden Arbeit als Diskursanalyse und Diskurs bestimmt, so
dass es es als eine réécriture des archdologischen Diskurses zu behandeln war.
Als réécriture aber hat die Archéiologie des Wissens als Diskursanalyse des
archdologischen Diskurses die diskursive Konstellation der Archéologie selbst —
gemil der flinften der operativen Momente der réécriture — zu transformieren,
zu der eben die diversen Archédologien des Anthropologismus noch gehorten.

Nun werden in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der Klinik die Macht-
beziehungen einerseits auf der Ebene diskursiver Beziehungen sichtbar, anderer-
seits aber auch auf der Ebene der Beziehungen zwischen dem Diskursiven und
dem Nichtdiskursiven. Das Verhéltnis zwischen diesen beiden Ebenen wird je-
doch nicht eigens reflektiert. Ab Ordnung der Dinge und Archdologie des Wis-
sens werden nun die Machtbeziehungen auf der Ebene der rein diskursiven Au-
Berlichkeit isoliert und in ihrer Eigentiimlichkeit betrachtet. So erscheint in Ord-
nung der Dinge die diskursive Macht im Wesentlichen als das Spannungsgefille
zwischen dem restaurativen Diskurs der postklassischen Wissenschaften — die
unter dem Einsatz von Formalisierung und Interpretation die Représentation zu
retten versuchen — und dem Gegendiskurs der Literatur. Diese archdologische
Aufmerksamkeit flir diskursive Machtbeziehungen erreicht dann auf dem Weg
iiber die Theorie der diskursiven Schwellen in Archdologie des Wissens ihren
Gipfel in Die Ordnung des Diskurses. Mit einer solchen Isolierung diskursiver
Machtbeziehungen ist der Blick frei fiir die Moglichkeit einer heterologen'® Er-
weiterung des Feldes der Machtbeziehungen und deren Verzahnungen auf den
Ebenen des Diskurses und des Nichtdiskursiven.

Somit fithrt die Wiederschreibung des archiologischen Diskurses in Archdolo-
gie des Wissens — iber die Einengung des Blicks auf diskursive Machtbeziehungen
— zu einer Prizisierung des Bildes der Verschrankung zwischen institutioneller und
diskursiver Macht — zwischen dem Asyl und der Psychiatrie, zwischen der Klinik
und dem klinischen Diskurs —, die in Wahnsinn und Gesellschaft und Geburt der
Klinik angerissen wurden. SchlieBlich findet diese Préizisierung der Verschrankung
zwischen diskursiver und nichtdiskursiver Macht — iiber ihren Niederschlag in den
Konzepten der Macht/Wissen-Verflechtungen und der strategischen Verkettungen
der Dispositive — ihren Hohepunkt in der Spezifizierung des Sexualitétsdispositivs.
Die Wiederschreibung des archédologischen Diskurses in Archdologie des Wissens
und die Einengung des Blicks auf die Phdanomene diskursiver Macht in Ordnung
des Diskurses 16sen eine Transformation aus, die {iber Foucaults komplexen For-
schungsweg der siebziger Jahre aus der Archiologie des Wissens eine Analytik der
Macht werden lie3. Eine ndhere Analyse dieses Vorgangs wire aber eine andere
Ubung.

15 Siehe Anm. 3 in Kapitel 13, Abschnitt 44.

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 14:35:36.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

