9. Anerkennen als Erfahrungsprozess IV:
Rekonstruktion, Reflexion,
Selbstbestimmung

9.1 RUCKBLICK

In der Konzeption Honneths sollte der Begriff der Anerkennung es ermdglichen,
soziale Unrechtserfahrungen begrifflich zu fassen, ohne dabei an ein nur theoretisch
unterstelltes Interesse oder faktisch etablierte soziale Bewegungen zuriickgebunden
zu werden.' Entsprechend der von ihm formulierten Anspriiche kann dann gegen
die marxistische” Beschrinkung auf einen zweckrational gefassten Interessenbegriff
gezeigt werden, dass jede Gesellschaft gegeniiber ihren Mitgliedern insofern recht-
fertigungsbediirftig ist, als sie normative Erwartungen an ihren jeweiligen Interakti-
onszusammenhang herantragen, und dies, entgegen der Habermassche Konzentrati-
on auf etablierte soziale Bewegungen, auch dann, wenn diese Erwartungen und die
Enttduschungen dieser Erwartungen nicht die Schwelle der 6ffentlichen Aufmerk-
samkeit liberschreiten. Die Akteure erwarten von Anderen und von den gemeinsa-
men Institutionen die Anerkennung ihrer Identitétsanspriiche; das Ausbleiben einer
solchen Anerkennung wird dann als soziales Unrecht erlebt; eine bestehende insti-
tutionelle Ordnung gilt unter diesen Umstdnden als nicht hinreichend gerechtfer-
tigt.’ ,,Die Subjekte nehmen institutionelle Vorginge dann als soziales Unrecht

1 Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 150.

2 Marxistisch allerdings hier nur im Sinne eines bestimmten, insbesondere die Frankfurter
Rezeption kennzeichnenden Marxverstiandnisses.

3 Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, in:
Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 152f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

298 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

wahr, wenn sie dadurch Aspekte ihrer Personlichkeit miBachtet sehen, auf deren

Anerkennung sie ein Anrecht zu haben glauben.**

Umgekehrt sind bestimmte insti-
tutionelle Ordnungen nur dann legitim, wenn sie verldssliche Formen intersubjekti-
ver Anerkennung ermoglichen und insofern als Realisierung spezifischer intersub-
jektiver Bedingungen verstanden werden konnen, die fiir die Entwicklung der Per-
sonlichkeit und die Mdglichkeit individueller Selbstverwirklichung notwendig sind.

Die Hinsichten, in denen sich die Individuen zu sich verhalten und was jeweils
als positives Selbstverhiltnis gelten kann, ist entsprechend der Anerkennungstheo-
rie Honneths das Resultat der Ausdifferenzierung verschiedener Prinzipien der An-
erkennung. Zugleich aber sollte die normative Entwicklung einer Gesellschaft aus
Identitédtsanspriichen und darauf griindenden Kédmpfen um Anerkennung erklart
werden, denen innerhalb der bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnisse nicht ent-
sprochen werden kann. Der Versuch, diese Spannung iiber die Uberlegungen Meads
aufzuldsen, nach denen es das Antriebspotential des I ermdglicht, die bestehenden
Erwartungshaltungen zu transzendieren, scheitert aber insofern, als diese Argumen-
tation 1. den Gegensatz zwischen Individuum und Gesellschaft erneut reproduziert,
2. nicht erkldren kann, wie es moglich ist, bestehende Erwartungshaltungen nicht
nur faktisch zu unterlaufen, sondern begriindet in Frage zu stellen, 3. die unter Um-
stinden auch problematischen gesellschaftlichen Prigungen von Unrechtserfahrun-
gen ausblenden muss und 4. insofern mit der Gefahr einhergeht, alle Anerken-
nungsforderungen als gerechtfertigt akzeptieren zu miissen. Eine Alternative hierzu
entwickelt Honneth mit dem Verfahren der normativen Rekonstruktion. Demnach
legen die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerkennung zwar fest, was jeweils
als wertvolle und damit anzuerkennende Eigenschaft anzusehen ist und die Bestti-
gung wertvoller Eigenschaften durch Andere gilt als die Grundlage, um sich mit
den jeweiligen Eigenschaften identifizieren zu konnen. Die Kritik und Weiterent-
wicklung der bestehenden Institutionen wird aber dennoch als méglich angesehen,
weil diesen Prinzipien der Anerkennung ein Geltungsiiberhang gegeniiber ihrer
konkreten Umsetzung zukommen soll. Denn sie stehen, so die Annahme, stets einer
radikaleren Interpretation offen, die neue Aspekte dieser Prinzipien erschliefit und
gegeniiber der bisherigen Praxis ihrer Umsetzung einklagt. Die Kritik rekonstruiert
und interpretiert hier zunéchst die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerken-
nung, um dann die sozialen Ursachen dafiir zu bestimmen, dass ihre faktische Rea-
lisierung scheitert.

Auch diese Argumentation fiihrt jedoch in weitere Schwierigkeiten. Die These,
nach der Akte der Anerkennung einerseits nur bestitigend auf schon vorliegende,
also im Handeln realisierte und als wertvoll angesehene Eigenschaften reagieren
und damit andererseits erst eine Identifikation mit diesen Eigenschaften ermogli-

4 Ebd, S. 156.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 299

chen, erwies sich deshalb als problematisch, weil es unklar blieb, wie es moglich
sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften zu realisieren, ohne sich diese selbst
schon zuschreiben zu kénnen. Die konstitutive Bedeutung des Anerkennens kann
also auf dieser Grundlage nicht ohne weiteres gerechtfertigt werden. Zudem kann
hier nur dann von einem Unrecht gesprochen werden, wenn die Individuen in ihrem
Handeln schon bestimmte, als wertvoll akzeptierte Eigenschaften realisieren, sie je-
doch darin durch Andere oder innerhalb der gemeinsamen Institutionen keine Be-
stitigung erfahren. Damit aber kdnnen die Anforderungen nicht thematisiert wer-
den, die die Individuen erfiillen miissen, um iiberhaupt als anerkennbare gelten zu
konnen. Die Bezugnahme auf aktuelle soziologische Uberlegungen zum Wandel
des Sozialstaats, der Arbeitsorganisation und der Beschéftigungsverhiltnisse sollte
aber zeigen, dass die Drohung mit gesellschaftlicher Missachtung eingesetzt werden
kann, um die Individuen iiberhaupt erst zu der Ausbildung der jeweils als wertvoll
beurteilten Eigenschaften zu motivieren. Und schlie8lich ist der von Honneth in
Anspruch genommene Begriff des positiven Selbstverhdltnisses insofern nicht ge-
eignet, um diese Formen der Instrumentalisierung der Angewiesenheit auf intersub-
jektive Anerkennung zu problematisieren, als er nur als selbstbeziigliche Identifika-
tion mit den eigenen Eigenschaften gefasst ist. So lange es den Individuen méglich
ist, sich in irgendeiner Hinsicht mit eigenen Eigenschaften zu identifizieren und so
ein positives Selbstverhdltnis auszubilden, kann dann die Frage, wie und von wem
festgelegt, wer wofiir gesellschaftliche Anerkennung erfahrt, nicht kritisch disku-
tiert werden.

Die These, wonach bestehende Prinzipien der Anerkennung nur rekonstruiert
und interpretiert, nicht jedoch problematisiert werden kénnen, weil sie die Selbst-
verhéltnisse der Akteure in einer zu grundlegenden Weise priagen und zudem die
leitenden Kriterien aller praktischen Erwédgungen bilden, ist fiir eine Kritische The-
orie der Anerkennung deshalb unzureichend, weil hier 1. offen blieb, wie zwischen
angemessenen und unangemessenen Interpretationen unterschieden werden kann,
ohne dabei auf faktische Unrechtsempfindungen und damit auf die Probleme zuriick
zufallen, die sich aus der Bezugnahme auf Mead ergeben hatten, weil sie 2. von ei-
nem gesamtgesellschaftlichen Konsens in Bezug auf die leitenden Prinzipien der
Anerkennung ausgehen muss und diesen unterstellten Konsens 3. selbst nicht mehr
hinterfragen kann, was aber 4. insbesondere dann notwendig ist, wenn bestimmte
Prinzipien, wie das der Leistungsgerechtigkeit, selbst als Ursache von Missach-
tungserfahrungen gelten miissen. Gerade hier wird, wie ich an der Diskussion des
Prinzips der Leistungsgerechtigkeit zu zeigen versucht habe, deutlich, dass die sozi-
ale Bedeutung dieser Prinzipien i{iberhaupt erst durch den Einbezug des jeweiligen
sozialen Kontextes beurteilt werden kann, in dem sie ihre Wirkung entfalten.

Einige dieser Beschridnkungen lassen sich, so schien es zunéchst, auf der Grund-
lage einer an Althusser orientierten Anerkennungskritik {iberwinden. Denn nach

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

300 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Althusser ist das positive Selbstverhdltnis der Akteure der Gegenstand der Kritik
und die Bestétigung dieses Selbstverhiltnisses gerade ein zentrales Element der
ideologischen Praxis. Es bildet sich, indem sich die Individuen mit den sozialen
Erwartungen identifizieren, die im Rahmen einer sozialen Struktur an sie gestellt
werden. Die Handlungsfahigkeit setzt demnach die Identifikation mit den etablier-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit voraus; die angenommene praktische Identi-
tdt erscheint jedoch als die unhintergehbare Grundlage der eigenen Entscheidungen,
als etwas, was dem Individuum immer schon zukommt. Wenn sie auf der Grundla-
ge dieser praktischen Identitdt handeln, verstehen sie dieses Handeln demnach al-
lein als Ausdruck ihrer Selbstbestimmung; de facto jedoch reproduzieren die Indi-
viduen dadurch eine bestehende soziale Struktur. Ihr Tun ist, ohne dass ihnen dies
bewusst wire, ein Element in den durch Rituale geregelten Praktiken der ideologi-
schen Staatsapparate. Deshalb spricht Althusser von einem imagindren Verhiltnis
zu ihren eigenen Existenzbedingungen. Dieser Gegensatz zwischen dem Selbstver-
stdndnis des Handelnden und der realen sozialen Bedeutung seines Tuns verweist
nach Althusser auf die Doppeldeutigkeit des Subjektbegriffs. Das Subjekt ist einer-
seits Urheber seiner eigenen Taten und andererseits ein unterworfenes Wesen. Die
zweite Bedeutungsebene des Subjektbegriffs begreift dabei die erste mit ein. Es ist
Teil dieser Unterwerfung, dass sie in ihrem Ergebnis selbst verkannt wird. Der Satz

> pezeichnet

»Kniet nieder und ihr werdet glauben, daf} ihr kniet, weil ihr glaubt
somit die fiir jede Ideologie grundlegende Form der Unterwerfung. Weil die Hand-
lungsfahigkeit eine solche verkannte Unterwerfung voraussetzt, ist Praxis nur durch
und unter einer Ideologie moglich.

Althusser versteht diese Ideologietheorie als Beitrag zur philosophischen Expli-
kation des von Marx implizit verwendeten Begriffs der ,,strukturalen Kausalitit.«°
Indem sie zeigt, weshalb sich eine gegebene gesellschaftliche Struktur in den Hand-
lungen der Akteure reproduziert, ermoglicht sie es, die Geschichte als ,,Prozess oh-
ne Subjekt*” zu denken. Allerdings hatten sich in der vorangegangenen Rekonstruk-
tion der Ideologietheorie Althussers Probleme ergeben, die ich kurz in vier Punkten
zusammenfassen will. 1. Trotz seiner Kritik am Okonomismus und der These, dass
sowohl in als auch zwischen den ideologischen Staatsapparaten Konflikte und Wi-
derspriiche auftreten konnen, erscheinen Gesellschaften letztlich als funktional in-
tegrierte Einheiten. Der Begriff der ideologischen Staatsapparate wird so weit ge-

fasst, dass mit Ausnahme von Polizei, Armee, Geheimdienst etc. darunter alle au-

5 Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80.

6  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg
1972, S. 251.

7 Vgl. Althusser, Louis, Uber die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die
Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 301

Berdkonomischen Interaktionsformen, auch das Recht, personliche Nahbeziehungen
und das Bildungssystem fallen und diese Interaktionsformen werden dann letztlich
nur im Hinblick darauf diskutiert, inwiefern sie die Reproduktion der kapitalisti-
schen Produktionsweise ermoglichen. Sie scheinen keinen eigenstéindigen normati-
ven Kriterien zu folgen; vielmehr scheint die Ausgestaltung dieser Kriterien unmit-
telbar den funktionalen Anforderungen fiir die Reproduktion der bestehenden ge-
sellschaftlichen Struktur zu entsprechen.

Althusser nimmt zwar an, dass unterschiedliche Ausgestaltungen einer solchen
gesellschaftlichen Struktur moglich sind; die Reproduktion einer jeden mdoglichen
gesellschaftlichen Struktur setzt jedoch eine Ideologie voraus. Gesellschaftliche
Praxis ist nur durch und unter einer Ideologie moglich. In einem solchen Verstand-
nis der gesellschaftlichen Einheit kann aber 2. die eigene Perspektive auf diese Ein-
heit nicht mehr widerspruchsfrei verortet werden. Der ideologischen Verkennung,
die als Voraussetzung einer jeden Praxis gilt, setzt Althusser die wissenschaftliche
Erkenntnis entgegen. Die Wissenschaft ist somit einerseits der Gegenbegriff zu dem
der Ideologie; dann aber muss ihr jede praktische Bedeutung abgesprochen werden.
Andererseits jedoch spricht Althusser der Wissenschaft in zweierlei Hinsicht eine
praktische Bedeutung zu. Zum einen gilt sie selbst als ideologischer Staatsapparat,
also als eine durch Ideologie ermdglichte Praxis und somit als Element der Repro-
duktion der gegebenen Produktionsverhiltnisse. Zum anderen gilt sie wesentlich als
Kritik; als praktischer Eingriff und Beitrag zur Uberwindung der bestehenden Pro-
duktionsverhaltnisse. Ob der Wissenschaft eine praktische Bedeutung zukommen
kann und wie diese zu bestimmen ist, bleibt also hier widerspriichlich.

Zudem verliert hier 3. der Ideologiebegriff seine gesellschaftskritische Bedeu-
tung. Die Ideologie gilt als eine allgemeine Bedingung, unter der allein soziale
Ordnung mdglich ist. Damit aber ist es nicht mehr moglich, ideologische Formen
der Vergesellschaftung von anderen zu unterscheiden und in normativer Hinsicht zu
kritisieren. Weil sich die Handlungsfahigkeit erst aus der Unterwerfung unter vo-
rausgesetzte Bedingungen der Anerkennbarkeit ergibt und weil diese Bedingungen
als unverdnderliche Elemente einer gegebenen Struktur gelten, scheint die Mog-
lichkeit, soziale Erwartungen und Strukturen danach zu unterscheiden, inwiefern sie
sich aus wechselseitigen Aushandlungsprozessen ergeben und weiterer Kritik ge-
geniiber offen bleiben, schon begrifflich ausgeschlossen zu sein. Althusser kann
aber 4. nur deshalb davon ausgehen, dass eine jede Praxis nur durch und unter einer
Ideologie moglich ist und dass die Subjekte in ihrem Handeln eine gegebene Struk-
tur reproduzieren, ohne dass ihnen diese Reproduktionsfunktion bewusst wire, weil
er annimmt, dass sich das handlungsfahige Subjekt erst durch die Identifikation mit
bestehenden sozialen Erwartungen bildet und an der eigenen Identitdt ohne weitere
Verdnderungen festhélt. Damit jedoch unterschlégt er die Moglichkeiten der Selbst-
verdnderung durch die wechselseitige Aufklirung iiber die jeweiligen handlungslei-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

302 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

tenden Grundannahmen und der Kritik an bestehenden Erwartungshaltungen. Die
Geschichte ist nicht einfach als Abfolge von sich selbst reproduzierenden gesell-
schaftlichen Strukturen, sondern auch als Geschichte der Zurlickweisung und
Uberwindung bestehender Erwartungshaltungen durch soziale Bewegungen zu ver-
stehen.

Butlers Uberlegungen erscheinen vor diesem Hintergrund als ein viel verspre-
chender Versuch, um diese Probleme innerhalb des von Althusser entwickelten
Rahmens der Subjektkritik zu vermeiden, da sie 1. die unterschiedlichen Formen
der Anrufung nicht mehr auf ein einheitliches Zentrum, die Okonomie, bezieht. Zu-
dem versucht sie mit dem Begriff der Psyche den Teil des Individuums zu bestim-
men, der der Anrufung vorhergeht. Erst auf dieser Grundlage kann, so ihre These,
die Subjektkonstitution durch die Anrufung erklédrt werden. Denn zum einen ist ein
vordiskursives Begehren nach sozialer Akzeptanz zu unterstellen, damit die Aus-
richtung an den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit iiberhaupt verstind-
lich wird. Zum anderen ist dieses Begehren auch die Grundlage der Gewissensbil-
dung. Im Gewissen, in dem das Subjekt diese Bedingungen der Anerkennbarkeit
verinnerlicht, wendet sich das Begehren gegen sich selbst. Zugleich aber soll iiber
den Begriff der Psyche die Moglichkeit des Widerstands gegen bestimmte Formen
der Anrufung verstindlich werden. Weil das Begehren der Individuen in den gege-
ben Bedingungen der Anerkennbarkeit nicht aufgeht und dieser Gegensatz die Kri-
tik an bestehenden Erwartungshaltungen zu motivieren vermag, wird hier 2. die
Kritik an der ideologischen Verkennung nicht mehr der externen Perspektive der
Wissenschaft zugewiesen, sondern auf die Ebene der sozialen Praxis selbst zuriick-
verlagert. Zudem kdnnen dann 3. unterschiedliche Ausgestaltungen der Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit danach beurteilt werden, inwiefern sie diesen Begehrun-
gen gerecht zu werden vermdgen. SchlieBilich ist es 4. dann auch wieder moglich,
Kampfe um Anerkennung und die Zuriickweisung zugewiesener Identititen einzu-
bezichen.

Allerdings ist der Bezug auf ein vordiskursives Begehren noch nicht hinrei-
chend, um zu erkliren, wie es mdglich ist, die eigenen Gewissensforderungen und
die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit begriindet in Frage zu stellen.
Auf der Ebene des individuellen Gewissens kann eine solche Position nicht erkla-
ren, weshalb ein Begehren, das den Forderungen des eigenen Gewissens nicht ent-
spricht, nicht nur zu einem schlechten Gewissen fiihrt. Auf der Ebene der gesell-
schaftlich geltenden Bedingungen der Anerkennbarkeit lduft eine solche Position
Gefahr, alle Forderungen nach Anerkennung als gerechtfertigt akzeptieren zu miis-
sen.

In der Anerkennungstheorie Honneths gilt die angemessene Umsetzung der lei-
tenden Prinzipien der Anerkennung als Bedingung eines positiven Selbstverhéltnis-
ses. Demgegeniiber erscheinen im Rahmen der Subjektkritik Althussers diese Prin-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 303

zipien als Inbegriff der Erwartungen, denen die Individuen entsprechen miissen, um
tiberhaupt soziale Akzeptanz erlangen zu konnen. Das positive Selbstverhdltnis gilt
als ein Resultat der Identifikation mit diesen Erwartungen und insofern als das zent-
rale Element der ideologischen Verkennung. Im ersten Fall bilden Interpretationen
der bestehenden Prinzipien der Anerkennung die normative Grundlage der Kritik.
Die Enttduschung der Anspriiche der Akteure scheint hier nie das Resultat der Ver-
wirklichung dieser Prinzipien, sondern allein externen Hindernissen geschuldet zu
sein. Im zweiten Fall kann zwar gezeigt werden, wie ein von diesen Prinzipien ge-
leitetes Handeln zur Reproduktion einer den Akteuren gegeniiber heteronomen
Ordnung beitragen kann; allerdings werden sie hier auch allein im Hinblick auf ihre
Reproduktionsfunktion untersucht. Ausgeblendet wird, inwiefern ihre Reformulie-
rung vor dem Hintergrund der bestehenden praktischen Widerspriiche zu einer
Restrukturierung der gemeinsamen Praxis beitragen kann.

Vor diesen Hintergrund hatte ich versucht, Anerkennen als einen Erfahrungs-
prozess zu fassen, in dem sich die Akteure wechselseitig iiber ihre jeweiligen hand-
lungsleitenden Grundannahmen und deren praktische Konsequenzen aufkldren.
Dies ist dann die Grundlage dafiir, diese Grundannahmen zu reformulieren und die
gemeinsame Praxis entsprechend zu verdndern. Anerkennungsverhéltnisse sind
dann danach zu beurteilen, inwiefern es den Individuen moglich ist, an diesem Pro-
zess der Reflexion und Restrukturierung der gemeinsamen Praxis teilzunehmen.

Mit Dewey lisst sich die demokratische Offentlichkeit als die Gesamtheit der
Institutionen verstehen, die einen solchen Prozess der Erfahrung auf einer gesamt-
gesellschaftlichen Ebene ermdglichen. Dafiir ist aber noch weiter zu konkretisieren,
wie der Begriff der Erfahrung hier genau zu fassen ist und wie vor diesem Hinter-
grund die Aufgaben einer demokratischen Offentlichkeit zu bestimmen und zu
rechtfertigen sind.

9.2 ERFAHRUNG UND DEMOKRATIE BEI DEWEY

,»The end of democracy is a radical end. For it is an
end that has not been adequately realized in any
country at any time. It is radical because it requires
great change in existing social institutions, econom-

ic, legal, and cultural.«®

Im Folgenden mochte ich drei Argumentationen diskutieren, die dazu in der ge-
genwirtigen Rezeption Deweys entwickelt wurden. Nach Richard Rorty muss ein

8 Vgl. Dewey, John, Democracy is Radical, in: LW. Band 11, S. 298-99.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

304 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

solcher Versuch der Bestimmung eines allgemeinen Erfahrungsbegriffs in die Su-
che nach festen und unhintergehbaren Gewissheiten zuriickfiihren, die Dewey ei-
gentlich iiberwinden wollte. Auf der Grundlage seiner Uberlegungen lsst sich nun
zeigen, dass die grundlegenden Begriffe fiir die Rekonstruktion des Erfahrungspro-
zesses nicht, wie von Dewey zum Teil selbst nahe gelegt, aus dem biologischen
Modell eines sich an seine Umwelt anpassenden Organismus gewonnen werden
konnen; dieses Modell ist vielmehr selbst eine fiir bestimmte Zwecke entwickelte
Weise der sekundéren Erfahrung. Das, was im Handlungsverlauf zum Problem wird
und eine Uberpriifung der bisherigen Situationsdeutung erzwingt, ergibt sich viel-
mehr aus den handlungsleitenden Uberzeugungen der priméren Erfahrung und diese
sind das Resultat bisheriger geschichtlicher und kultureller Entwicklungen. Aller-
dings wird Rortys Interpretation der Rolle der sekundidren Erfahrung fiir die kriti-
sche Reflexion der handlungsleitenden Uberzeugungen der primiren Erfahrung
nicht gerecht; deshalb erscheint fiir ihn die demokratische Offentlichkeit als ein ge-
gebenes Faktum und nicht als ein zu entwickelndes Projekt (1).

Diese Bedeutung der demokratischen Offentlichkeit fiir die Reflexion der hand-
lungsleitenden Uberzeugungen, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen,
erfasst hingegen die von Hilary Putnam in seiner Interpretation Deweys entwickel-
te ,,epistemologische Rechtfertigung® der Demokratie. Die uneingeschriankte Dis-
kussion innerhalb der demokratischen Offentlichkeit soll es hier ermoglichen, bis-
herige handlungsleitende Uberzeugungen zu reflektieren und weiterzuentwickeln;
dies ist nach Putnam die Bedingung dafiir, dass objektiv richtige gemeinsame Nor-
men und Losungen fiir bestehende soziale Probleme bestimmt werden konnen. Die-
se Argumentation sieht jedoch die Beteiligung der einzelnen Akteure an der ge-
meinsamen Reflexion und Weiterentwicklung der jeweils handlungsleitenden
Uberzeugungen nur als ein Mittel zur Realisierung eines externen Zwecks, der Be-
stimmung objektiv richtiger Normen und verfédhrt insofern instrumentalistisch (2).

Um dieses Problem zu vermeiden, ist von Martin Hartmann eine Position ent-
wickelt worden, nach der die Beteiligung an demokratischen Diskussions- und Ent-
scheidungsverfahren in der Demokratietheorie Deweys deshalb bedeutsam ist, weil
die Akteure nur auf dieser Grundlage das ethische Ideal des Wachstums und der
Weiterentwicklung ihrer Fahigkeiten realisieren kdnnen. Dewey aber hatte seine
Uberlegungen zum Begriff der Demokratie als praktischen Eingriff in die sozialen
Auseinandersetzungen und Entwicklungen seiner Gegenwart verstanden. Die Be-
deutung des Ideals des Wachstums erklért sich deshalb aus seiner Funktion fiir die
Kritik an der Trennung zwischen planenden und ausfiihrenden Tétigkeiten und den
damit einhergehenden Hierarchien innerhalb der Produktion. Genau diese kritische
Bedeutung kann jedoch das Ideal des Wachstums unter den gegenwértigen Bedin-
gungen nicht mehr ohne weiteres erfiillen. Denn innerhalb des flexiblen Kapitalis-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 305

mus wird die Weiterentwicklung der eigenen Fihigkeiten zu einer heteronom ge-
setzten Anforderung, die die Individuen erfiillen miissen (3).

Alle der drei von mir diskutierten Interpretationen erfassen meines Erachtens
zutreffend bestimmte Elemente von Deweys keineswegs einheitlicher Argumentati-
on.” In der Auseinandersetzung mit ihnen will ich deshalb zugleich zeigen, welche
seiner Uberlegungen ich weiterfithren und fiir eine kritische Theorie des Anerken-
nens fruchtbar machen will.

1. Nach Rorty ist Deweys Kritik der Suche nach iiberzeitlichen Gewissheiten un-
vereinbar mit der Rechtfertigung einer bestimmten Erfahrungsweise oder einer be-
stimmten Einrichtung der gesellschaftlichen Institutionen. Rorty liest damit Deweys
Theorie der Erfahrung nicht als Grundlage seiner Metaphysikkritik, sondern als ei-
nen Versuch, eine eigenstindige naturalistische Metaphysik zu formulieren.'® Diese
stellt auf der Grundlage der Darwinschen Evolutionstheorie die menschliche Erfah-
rung in eine Kontinuitit zu anderen Naturprozessen. Die Erfahrung dient demnach
der Anpassung eines Organismus an seine Umwelt."’

Der hier entscheidende Vorwurf Rortys ist der, dass Dewey damit versucht, ge-
nerelle Kriterien fiir menschliche Erkenntnisleistungen und Reflexionsprozesse zu
formulieren. So kénnen Deweys Erfahrungstheorie zufolge Versuche der verstandi-
gen Reorientierung im Handeln nur dann als gelungen gelten, wenn sie die Bewil-
tigung von Umweltanforderungen verbessern.'” Wie die bisherige philosophische

9 ,Dewey selber trug moralische, dsthetische, ja sogar metaphysische Begriindungen fiir
die Demokratie vor.* (Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie,
in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beitrige zum Werk von John Dewey,
Frankfurt am Main 2000, S. 359.)

10 Vgl. Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-
says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 73.

11 Die kognitive Erfahrung muss dann von einer nicht-kognitiven ihren Ausgang nehmen.
Eine solche naturalistische Theorie der Erfahrung ist jedoch nach Rorty deshalb proble-
matisch, weil die Begriffe der Erfahrung und des Denkens gerade das bezeichnen sollen,
was uns von der Natur unterscheidet, da beide Begriffe nur Wesen zugeschrieben werden
konnen, die eine Sprache verwenden und weil auf einer solchen Grundlage zwischen
Verursachung und Rechtfertigung nicht mehr unterschieden werden kann. (Vgl. Rorty,
Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der
Demokratie. Beitrage zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 27-29.)

12 Anpassung bezeichnet hier allerdings sowohl die des Organismus an seine Umwelt, als
auch die Anpassung der Umwelt an seine Bediirfnisse. ,,Anpassung ist aber schlieBlich

ebensosehr Anpassung der Umgebung an unsere eigene Betétigung wie Anpassung der

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

306 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Tradition sucht sie aber damit nach einem letzten Fundament, in Bezug auf das alle
Kontroversen iiber die Wahrheit oder Richtigkeit von Uberzeugungen abschliefend
beantwortet werden kénnen.” Damit nimmt sie letztlich an der philosophischen Su-
che nach Gewissheit teil, die sie doch liberwinden wollte. Wird eine solche Argu-
mentation auf gesellschaftliche Zusammenhénge iibertragen, droht nach Rorty ein
politischer Fundamentalismus. Dieser behauptet die moralische Uberlegenheit der
eigenen Tradition und verhindert weitere Experimente in der Gestaltung der ge-
meinsamen Handlungszusammenhénge. 1

In der Konsequenz pladiert Rorty dafiir, die Suche nach einer allgemeinen The-
orie der Erfahrung aufzugeben und Deweys zentrale Einsichten so zu reformulieren,
dass sie mit der gegenwértigen sprachphilosophischen Wende in der Philosophie
(und seiner eigenen relativistischen Interpretation derselben) vereinbar bleiben."
Was als richtig gilt, bemisst sich dann nicht an der Anpassung von Organismus und
Umwelt und damit an einer vorsprachlichen Gegebenheit; vielmehr ist das Pradikat
nur auf Sétze anzuwenden, und zwar auf solche, die uns ,,im Denken vorwérts brin-
gen“'® und die dazu beitragen, ,.kooperative Unternehmungen zu arrangieren
[...]«"" Erst auf einer solchen Grundlage wird die Philosophie tatsichlich in die
Lage versetzt, zur Losung konkreter Gegenwartsprobleme beizutragen.

Diese Kritik Rortys macht auf ein zentrales methodisches Problem einer prag-
matistischen Erfahrungstheorie aufmerksam. Wenn ndmlich das Denken als eine
Phase des Handlungsprozesses zu verstehen ist, in dem eine Reorientierung not-
wendig wird, und wenn alle grundlegenden begrifflichen Unterscheidungen aus die-
ser Reorientierungsphase abgeleitet werden miissen, dann muss diese Theorie der
Erfahrung selbst hinreichend allgemein bestimmt werden. Das heifit, dass die fiir sie
notwendigen Leitunterscheidungen zwischen primédrer und sekundérer Erfahrung,

Betitigung an die Umwelt.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Einleitung in die
philosophische Pddagogik, Weinheim 2011, S. 72.)

13 Vgl. Rorty, Richard, Dewey's Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-
says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 80.

14 Vgl. Rorty, Richard, Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidari-
tat oder Objektivitét. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1989, S. 111.

15 Vgl. Rorty, Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philo-
sophie der Demokratie. Beitrage zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000,
S. 26. Vor diesem Hintergrund wehrt sich Rorty gegen den Vorwurf einer einseitigen
Auslegung Deweys mit dem Hinweis, dass es ihm darum ginge, einen ,,hypothetischen
Dewey* zu konstruieren, ,,der ein Pragmatist war, ohne ein radikaler Empirist zu sein und
ein Naturalist, ohne eine Panpsychist zu sein.” (Ebd., S. 23.)

16 Ebd., S.25.

17 Ebd., S. 30.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 307

zwischen Handlungsproblemen und ihren Losungen so bestimmt werden miissen,
dass diese Bestimmung nicht an einer spezifischen Form der sekundéiren Erfahrung
orientiert, noch nicht auf eine bestimmte Erfahrungsweise und ihre Begriffe festge-
legt ist. Der Riickgriff auf ein evolutionsbiologisches Vokabular, der sich bei De-
wey tatsdchlich findet, hat zwar auch einen theoriestrategischen Sinn. Damit sollte
ein Gegengewicht zu zeitgenossischen christlichen Teleologien' und dem Subjekt-
Objekt Dualismus der klassischen Erkenntnistheorien geschaffen werden." Trotz-
dem wird Dewey damit der hier formulierten methodischen Schwierigkeit nicht ge-
recht. Denn auch die Grundbegriffe der Biologie konnen nicht als Voraussetzungen
einer pragmatistischen Theorie der Erfahrung in Anspruch genommen werden.
Vielmehr sind sie umgekehrt erst im Rahmen einer solchen Erfahrungstheorie als
eine spezifische Form der sekundidren Erfahrung zur Losung spezifischer Hand-
lungsprobleme zu rekonstruieren.

Der pragmatistischen Theorie der Erfahrung, kann also nicht das Modell der
Anpassung von Umwelt und Organismus zu Grunde gelegt werden. Vielmehr ist
die praktische Ausrichtung auf die jeweilige Situation, die in sie eingehenden Ge-
wohnheiten und Deutungsmuster, und damit auch das, was in ihr als Problem gilt,
keineswegs invariant, sondern stets das Resultat schon vergangener Erfahrungspro-
zesse und somit kulturell vermittelt. Zudem kann keine Reflexion die Grundziige
dieser praktischen Bezogenheit in der priméren Erfahrung abschlieBend bestimmen.
Ebenso wenig konnen die Vollzugsformen und moglichen Resultate der sekundiren
Erfahrung abschlieend auf den Begriff gebracht werden. Die Erfahrungstheorie
»kann sich auf bestimmte Aspekte zuriickbeugen, sie zum Gegenstand machen,
steht aber damit selber weiterhin in einem fortlaufenden Kontext nicht aktualisierter
Bezﬁge.“20 In eine solche Theoriebildung flieBen immer auch nicht weiter gepriifte
Hintergrundannahmen mit ein. Die Erfahrungstheorie selbst ist deshalb selbst als
eine weiter zu entwickelnde Hypothese zu verstehen.

Rorty setzt allerdings die Erfahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante
gleich. Aus der Kritik dieser Theorie folgert er deshalb, dass der Philosophie nur
die Aufgabe zukommen kann, eine Synthese ihrer eigenen Kultur zu schaffen. ,,All
one might want a philosopher to do is to synthesize the novels, poems, histories,

and sociologies of the day into some larger unity.“”' Versuche der Rechtfertigung

18 Vgl. Stekeler-Weithofer, Pirmin, Erfahrung als Kultur. Zur Wegbestimmung moderner
Philosophie bei John Dewey, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 118f.

19 Vgl. Engler, Ulrich, Kritik der Erfahrung. Die Bedeutung der dsthetischen Erfahrung in
der Philosophie John Deweys, Wiirzburg 1992, S. 142.

20 Ebd, S. 126.

21 Vgl Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-
says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 77.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

308 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

und der Kritik von Normen erklart er deshalb fiir sinnlos, weil dabei an kein fest-
stehendes, dem historischen Wandeln entzogenes Prinzip appelliert werden kann.
Die Aufgabe der Philosophie ist es demnach, die in die eigene Kultur eingelagerten
normativen Uberzeugungen zusammenzufassen, gegeneinander abzuwigen und in
einen kohirenten Zusammenhang zu bringen.”” Die Formulierung dieser Uberzeu-
gungen oder normativer Prinzipien gilt dann in erster Linie als Gedachtnisstiitze,
die wir verwenden, um uns in neuartigen Situationen oder Konfliktféllen an unsere
intuitiven Vorstellungen und schon bestehenden Praktiken zu erinnern.”? ,,[Wler
den gleichen Pragmatismus vertritt wie Dewey, wird einrdumen, daf die liberale
Demokratie zwar womdglich der philosophischen Artikulation bedarf, nicht aber

“* Rorty behauptet damit, dass die zentralen

der philosophischen Untermauerung.
Normen der eigenen Tradition letztlich unhintergehbar sind. Aus der These, dass
eine abschlieBende Begriindung dieser Normen nicht gegeben werden kann, folgert
er die Unmoglichkeit der Begriindung iiberhaupt. Weil nicht jede mdgliche Folge-
frage nach Rechtfertigung beantwortet werden kann, muss keine beantwortet wer-
den. Die UnabschlieBbarkeit der Diskussion wird somit hier zum Argument fiir ih-
ren Abbruch.”

Allerdings sollte die Verabschiedung der philosophischen Versuche, letzte
Zwecke des Handelns zu bestimmen und in einer iiberzeitlichen Theorie der Ver-
nunft, der Geschichte, oder eben der Erfahrung zu verankern, nach Rorty unsere
Experimentierbereitschaft in der Erfindung neuer Praktiken fordern.”® Die These,
dass der Philosophie nur die Aufgabe zukommen kann, die eigene Tradition zu-
sammenzufassen und diese Forderung nach einer experimentellen Haltung stehen
jedoch in einer Spannung zueinander.

Diese Spannung zwischen der geforderten experimentellen Haltung und der
Unhintergehbarkeit einer gegebenen Tradition versucht Rorty durch die Unter-
scheidung zwischen offentlichen und privaten Bereichen zu 16sen. Denn es ist die

22 Vgl. Rorty, Richard, Kant kontra Dewey: Die aktuelle Lage der Moralphilosophie, in:
ders., Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008, S. 322.

23 Vgl. ebd., S. 330.

24 Rorty, Richard, der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidaritét o-
der Objektivitét. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988, S. 87.

25 Die, die eine hinreichende Menge von normativen Uberzeugungen einer bestimmten Ge-
meinschaft nicht teilen, konnen nicht argumentativ iiberzeugt, sondern miissen von ihr fiir
verriickt gehalten werden. ,,Sie gelten nicht deshalb als verriickt, weil sie sich in Bezug
auf das ahistorische Wesen des Menschen geirrt hétten, sondern weil die Grenzen der
Normalitdt durch das festgesetzt werden, was wir ernst nehmen kénnen. Dies wiederum
wird bedingt durch unsere Erziehung, unsere historische Situation. (Ebd., S. 98.)

26 Vgl. ebd., S. 108.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 309

spezifische Tradition ,,unserer liberalen Demokratien, dass sie zwischen offentli-
chen und privaten Angelegenheiten, zwischen der Pflicht gegeniiber diesem Ge-
meinwesen und der privaten Neuschopfung des eigenen Selbst zu trennen vermo-
gen. Sie gestattet eine ungebundene Suche nach experimenteller privater Selbstver-
vollkommnung, so lange diese Suche die zentralen Normen des Gemeinwesens
nicht verletzt. Es ist jedoch, und hier zeigt sich wieder die prigende Macht der Tra-
dition, nicht moglich, dieses Gemeinwesen selbst und die in ihm angelegte Auftei-
lung selbst noch einmal zu rechtfertigen.”’

Eine solche Aufteilung muss jedoch die im Bereich der Offentlichkeit bestehen-
den Konflikte und Gegensitze leugnen. Zugleich entpolitisiert eine solche Konzep-
tion die von Dewey eingeforderte experimentelle Haltung in problematischer Wei-
se.”® Dariiber hinaus kann Rorty die skizzierte Spannung nur aufldsen, wenn es
moglich ist, zwischen dem offentlichen und dem privaten Bereich klar zu trennen.
Die Demokratietheorie Deweys verweist im Gegensatz dazu aber gerade auf Prakti-
ken des Ver-6ffentlichens.” In diesen werden die sozialen Konsequenzen bisher als
privat behandelter sozialer Assoziationen thematisiert und damit auch die leitenden
Normen problematisiert, die diesen Assoziationen zu Grunde liegen. Demokratische
Offentlichkeiten konstituieren sich erst in einem solchen Prozess. Vor diesem Hin-
tergrund lassen sich wichtige soziale Bewegungen, wie die Arbeiter- und die Frau-
enbewegung, als Versuche der Repolitisierung bisher als privat behandelter Berei-
che verstehen. So zielt etwa der gewerkschaftliche Teil der Arbeiterbewegung da-
rauf, den Warencharakter der Arbeitskraft durch soziale Schutzmaflnahmen einzu-
schrianken. Sie fordern damit, einen bestimmten Handlungsbereich nicht nur durch
private Transaktionen zu strukturieren, sondern der 6ffentlichen Kontrolle zu unter-
stellen. Eine dhnliche Zielstellung haben gegenwiértig etwa auch soziale Bewegun-
gen gegen Zwangsrdumungen oder fiir das Recht auf Stadt. Diese Versuche zeigen,
dass es nicht moglich ist, eine solche Grenze zwischen privaten und 6ffentlichen
Bereichen abschlieBend zu zichen.”’

27 Vgl. Rorty, Richard, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt am Main 1992, S.
142f.

28 Vgl. Fraser, Nancy, Solidaritit oder Singularitét? Richard Rorty zwischen Romantik und
Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt
am Main 1994, S. 159.

29 Vgl. Hofener, Philipp, Uber das Ver-Offentlichen der Stadt. Uber stidtische Offentlich-
keiten als Resultate sozialer Praktiken, Marburg 2012, S. 74ff.

30 Vgl Fraser, Nancy, Solidaritédt oder Singularitét? Richard Rorty zwischen Romantik und
Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt
am Main 1994, S. 156.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

310 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Um zusammenzufassen: Die Einwénde Rortys sind zwar hilfreich, um eine na-
turalistische Interpretation der Erfahrungstheorie Deweys zu vermeiden. Auf der
Grundlage seiner Kritik kann gezeigt werden, inwiefern sich die jeweilige prakti-
sche Bezogenheit in der primédren Erfahrung und das, was in ihr problematisch
wird, aus der Geschichte vergangener Erfahrungen ergibt. Weil Rorty aber die Er-
fahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante gleichsetzt, unterschlégt er in der
Konsequenz auch die kritische Bedeutung, die Dewey der sekundédren Erfahrung
und einer demokratischen Offentlichkeit zuweist. Deshalb verfiigt er iiber keine
Kriterien mehr, liber die die leitenden Normen der eigenen Tradition beurteilt wer-
den konnten. Deshalb muss sich die Philosophie dann auch mit der Aufgabe der Zu-
sammenfassung bescheiden. Umgekehrt 1dsst sich daraus folgern, dass die Kritik an
als unhintergehbar behaupteten Gewissheiten und die Theorie der Erfahrung in De-
weys Konzeption zusammen gehoren.

2. Deweys Demokratietheorie kann also nicht als bloe Zusammenfassung einer be-
stehenden Tradition zu interpretiert werden. Denn damit wird die kritische Bedeu-
tung der sekunddren Erfahrung nicht beriicksichtigt. Wenn der sekundéren Erfah-
rung die Aufgabe der Uberpriifung der bisherigen handlungsleitenden Normen zu-
kommt und zugleich jedes Reflexionsresultat der sekundéren Erfahrung als eine
Hypothese zu verstehen ist, die ihrerseits einer Uberpriifung bedarf, dann miissen
sich die gemeinsamen Institutionen daran bemessen lassen, inwiefern sie einen sol-
chen Erfahrungsprozess ermoglichen. Eine solche Interpretation ist von Hilary
Putnam entwickelt worden. Demnach zielt Deweys Verstindnis der Demokratie da-
rauf, eine bestindige Weiterentwicklung der bestehenden normativen Prinzipien zu
ermdglichen. Die Demokratie gilt hier als Bedingung fiir die Anwendung der Intel-
ligenz auf die Losung sozialer Probleme. Putnam versteht Deweys Uberlegungen
als eine ,,epistemologische Rechtfertigung™ der Demokratie.’' Demnach kann der
Anspruch auf Richtigkeit fiir die Normen, die die gemeinsamen Beziehungen leiten
sollen, nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn diese das Ergebnis demokratischer
Diskussions- und Entscheidungsprozesse sind. Geltungsanspriiche miissen sich also
in demokratisch strukturierten Diskussionen bewahren lassen.

Putnam geht davon aus, dass der Anspruch auf allgemeine Richtigkeit der von
uns vertretenen Normen filir unsere Orientierung im Denken und Handeln notwen-
dig ist, dass gleichwohl aber das Richtige selbst nicht abschlieBend festgelegt wer-
den kann. Das, was jeweils als richtig gilt, ist als weiterhin zu iiberpriifende Hypo-
these zu verstehen. Dann aber ist die Methode zu bestimmen, tiber die sich diese
Anspriiche tliberpriifen lassen. Die Methoden, nach denen nun nach Putnam die An-

31 Vgl. Putnam, Hilary, A Reconsideration of Deweyan Democracy, in: ders., Renewing
Philosophy, Cambridge 1992, S. 180.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 311

spriiche auf Richtigkeit von Normen gepriift werden sollen, entsprechen denen der
Priifung von Wahrheitsanspriichen in der Wissenschaft. ,,For what applies to in-
quiry in general applies to ethical inquiry in particular.*’> Die Suche nach Wahrheit
in der Wissenschaft ist jedoch notwendig kooperativ; sie zielt auf Einigkeit inner-
halb einer Forschungsgemeinschaft.”®> Die Giiltigkeit von Hypothesen muss hier
stets durch alle Mitglieder dieser Gemeinschaft gepriift werden konnen.

Tatsichlich erfasst Putnam damit einige zentrale Elemente von Deweys Uberle-
gungen zum Demokratiebegriff. Ein wichtiger Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
ist der Umstand, dass die Mdoglichkeiten der Kontrolle der auBermenschlichen Na-
tur gut entwickelt sind, wéihrend die Konsequenzen gesellschaftlicher Prozesse noch
passiv erlitten werden. Dies fiihrt er darauf zuriick, dass in der Gestaltung der ge-
meinsamen Beziehungen bisher noch keine wissenschaftlichen Methoden zur An-
wendung gelangen. Die Erneuerung der Philosophie, die er fordert und die der
Pragmatismus leisten soll, besteht genau darin, dass auch die Bestimmungen der
,moralischen Gegenstiande* eben nicht als Einsicht in ewige Zusammenhénge, son-
dern als experimentell und in gemeinsamen Diskussionen zu bestitigende Hypothe-
se gelten sollen.* Dies setzt aber auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene den Ab-
bau von Hierarchien und gleiche Teilnahmemdoglichkeiten fiir alle voraus. Die
Normen, die das gemeinsame Handeln leiten sollen, kdnnen nur dann dem An-
spruch auf Richtigkeit entsprechen, wenn alle Betroffenen die Moglichkeit hatten,
an ihrer Formulierung in gleicher Weise teilzunehmen. Die Moglichkeit zur gleich-
berechtigten Teilnahme verlangt dann zum einen bestimmte Freiheitsrechte wie die
Rechte der Rede-, Gedanken- und Pressefreiheit. Zum anderen setzt sie auch soziale
Teilhaberechte wie Bildungsmoglichkeiten und soziale Absicherungen voraus.”

Umgekehrt begiinstigen Hierarchien und Blockierungen des Erfahrungsaus-
tauschs zwischen verschiedenen sozialen Gruppen irrationale Bestimmungen von
Normen und irrationale Losungen fiir soziale Konflikte. Isoliert vom Austausch mit
Anderen und ihrer Kritik, sind die Bestimmungen gepragt durch die jeweilige parti-
kulare Perspektive.”® Denn die zu 16senden Handlungsprobleme bestimmen sich
hier erst dariiber, wie einzelne soziale Gruppen von den bestehenden Handlungszu-

32 Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cambridge
1995, S. 175.

33 Vgl. Putnam, Anna Ruth, Moralische Objektivitdt und Putnams Philosophie, in: Raters,
Marie-Louise und Willaschek, Markus (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des
Pragmatismus, Frankfurt am Main 2002, S. 235.

34 Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 43.

35 Vgl. Putnam, Hilary, Ethics without Ontology, Cambridge 2004, S. 105.

36 Vgl. Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cam-
bridge 1995, S. 172.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

312 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sammenhéngen und den mit ihnen einhergehenden sozialen Konsequenzen betrof-
fen sind. Deshalb muss hier auch die Qualitdt der Problemlésung davon abhingen,
ob alle Betroffenen tatsichlich in die demokratischen Entscheidungsfindungspro-
zesse einbezogen werden. In die Beurteilung der gemeinsamen Normen und der lei-
tenden Institutionen muss also die Perspektive der einzelnen sozialen Gruppen ein-
flieBen.”’

Diese Argumentation Deweys richtet sich nicht nur gegen die philosophische
Suche nach Gewissheit, sondern gegen politische Positionen, die die Féhigkeit zur
Losung sozialer Probleme allein unabhéngigen Expertengremien zusprechen wollen
— und dies gewinnt im Zeitalter von Wirtschaftsweisen und Expertenregierungen
einiges an Aktualitit. Denn wenn sich Vorschldge zur Gestaltung der gemeinsamen
Bezichungen nicht aus einem gemeinsamen Diskussionsprozess ergeben, sondern
von einer Elite oder eigens bestimmten Experten erarbeitet und gegeniiber einer
Masse von Weisungsempfangern blofl durchgesetzt werden, isoliert sich eine solche
Klasse von den bestehenden Assoziationen und den in ihnen gebildeten Ansprii-
chen. ,,Eine Klasse von Experten ist den gemeinsamen Interessen unvermeidlich so
entriickt, da} sie zu einer Klasse mit Privatinteressen und Privatwissen wird, wel-
ches in sozialen Angelegenheiten iiberhaupt kein Wissen ist.“** Sie sind nicht in der
Lage, gemeinsame Giiter zu bestimmen. Denn die Giiter, die sie etablieren wollen,
sind nur einseitig gesetzt und insofern keine gemeinsamen Gliter; sie sind zudem
deshalb iiberhaupt keine Giiter, weil die Empfinger ihnen gegeniiber passiv und
abhéngig bleiben.*

Aus dieser Argumentation ergeben sich jedoch einige Schwierigkeiten, die ich
im Folgenden kurz diskutieren will.* Fiir Putnam und Dewey erscheinen nidmlich

37 Vgl. Young, Iris, Difference as a Ressource for Democratic Communication, in: Estlund,
David (Ed.), Democracy, Oxford 2002, S. 226.

38 Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 172.

39 Vgl. Putnam, Hilary, und Putnam, Ruth Anna, Dewey’s Logic: Epistemology as Hypoth-
esis, in: Putnam, Hilary, Words and Life, Cambridge 1995, S. 216.

40 Auf andere Problematisierungen kann ich hier nur verweisen. So hatte Robert Westbrook
bezweifelt, ob es tatsdchlich moglich ist, den Anspruch auf Richtigkeit in gleicher Weise
zu rechtfertigen wie den auf Wahrheit und ob in Bezug auf die Normen, die die sozialen
Assoziationen leiten sollen, das Erzielen einer rationalen Ubereinstimmung {iberhaupt
moglich ist. (Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie, in:
Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beitrage zum Werk von John Dewey,
Frankfurt am Main 2000, S. 351f.) Auf die weitverzweigte Diskussion, die Putnam die-
sem Problem widmet, kann ich hier nicht eingehen. Verwiesen sei hier nur darauf, dass es
ihm zufolge deshalb nicht moglich ist, die rationalen Losungsverfahren der Wissenschaft

gegen angeblich irrationale Wertentscheidungen auszuspielen, weil wir uns auch in unse-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 313

in der Folge die Verbesserung der Erziehung, die Verbreitung intelligenter Ge-

wohnheiten, die Anwendung wissenschaftlicher Untersuchungsmethoden auf die

offentlichen Angelegenheiten fiir die Erneuerung der demokratischen Offentlichkeit

. .41
schon ausreichend zu sein.

Es ist jedoch problematisch davon auszugehen, dass verbesserte Kommunikati-

ons- und Reflexionsmoglichkeiten fiir die Kontrolle der sich aus den priméren As-

soziationen ergebenden indirekten Handlungsfolgen schon hinreichen.* Gerade in

Bezug auf Marktbeziehungen besteht das Problem der 6ffentlichen Kontrolle dieser

41
42

ren wissenschaftlichen Beschreibungen von bestimmten Werten im Sinne von Malistdben
rationaler Akzeptierbarkeit wie Kohérenz, Vollstandigkeit, Einfachheit und Adéquanz
leiten lassen. ,,Kurz, meine These ist, dal die ,,wirkliche Welt* von unseren Werten ab-
héngt.” (Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main
1982, S. 182.) Damit aber héngt die Objektivitit dieser Beschreibungen selbst davon ab,
ob sich diese Werte als objektiv erweisen lassen. Auch dann aber, wenn Diskussionen um
die Richtigkeit von Normen denen um Wahrheitsanspriiche in der Wissenschaft angegli-
chen werden konnen, ist es keineswegs gewiss, dass sich auf einer solchen Grundlage ei-
ne epistemologische Rechtfertigung der Demokratie entwickeln lédsst. So ist von Martin
Hartmann bezweifelt worden, ob wissenschaftliche Forschungsgemeinschaften iiberhaupt
demokratisch strukturiert sind. (Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie
epistemisch gerechtfertigt werden? in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek,
Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 290.)
Denn der Zugang zu diesen Gemeinschaften ist insofern beschrénkt, als etablierte Kom-
petenzkriterien, deren Erfiillung liber begrenzt zuverldssige Indikatoren wie Bildungsab-
schliisse, Noten, Publikationsaufkommen oder Drittmitteleinwerbungen beurteilt wird,
iiber die Moglichkeiten der Teilnahme und das Gewicht der eigenen Stimme in ihr be-
stimmen. Mit Dewey lésst sich darauf antworten, dass der Verweis auf den faktischen
Zustand der Wissenschaft kein Argument dagegen ist, dass die Qualitdt von Untersu-
chungen von der Moglichkeit einer unbeschriankten Diskussion abhéngt. Zudem ist die
ungleiche Erfiillung der Kriterien, die fiir die Teilnahme an wissenschaftlichen Diskussi-
onen vorausgesetzt werden, nach Dewey keineswegs notwendig, sondern selbst die Folge
einer ungeniigenden gesamtgesellschaftlichen Verbreitung wissenschaftlicher Methoden
und entsprechender intelligenter Gewohnheiten. Die Féhigkeit zur verstindigen Erfah-
rung wird auch durch die sozialen Umstinde beeinflusst und dndert sich mit der Ent-
scheidungsmacht der Akteure. (Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders.,
Philosophie und Zivilisation, Frankfurt am Main 2003, S. 280.)

Vgl. Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 140ff.
,Einen anderen Ausgang nehmen die 6konomischen Triebkrifte in dem Mafe, in dem
das Wissen iiber die Folgen gerecht verteilt wird und das Handeln von dem unterrichteten

und lebendigen BewuBtsein eines gemeinsamen Interesses beseelt ist.“ (Ebd., S. 134.)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

314 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Handlungsfolgen auch unabhéngig von dem des verfiigbaren Wissens. So sind etwa
die Kapitaleigner unter der Bedingung der wechselseitigen Konkurrenz dazu ge-
zwungen, ihr jeweiliges Handeln am Ziel der Profitmaximierung auszurichten und
dafiir von bestimmten Nebenfolgen ihres Handelns zu abstrahieren und gemeinsa-
me Regelungen zu unterlaufen.” Wird dieser Umstand ausgeblendet, so fiihrt das
zu problematischen Fehleinschitzungen. So gelten Dewey etwa die tayloristischen
MaBnahmen zur Rationalisierung des Produktionsprozesses allein als Ausdruck ei-
nes unzureichenden aber prinzipiell korrigierbaren Arbeitsverstiandnisses.* Dabei
wird nicht beriicksichtigt, dass es sich bei diesen MaBinahmen zur Rationalisierung
der Produktion auch um ein Herrschaftsinstrument handelt, das unter der Bedin-
gung der wechselseitigen Konkurrenz eingesetzt wird, um die Transformation der
gekauften Arbeitskraft in tatsdchlich geleistete Arbeit sicherzustellen und zu effek-
tivieren.* Auch Putnam unterschitzt damit in seiner Interpretation, dass die Erneu-
erung einer demokratischen Offentlichkeit nicht nur die kollektiven Reflexionsmog-
lichkeiten verbessern, sondern auch die bestehenden Handlungszusammenhénge
umgestalten muss. Eine demokratische Offentlichkeit ist also nicht nur danach zu
beurteilen, ob sie bestehende Handlungsfolgen wahrnehmen kann, sondern auch
danach, ob sie diese Folgen gezielt zu regulieren vermag.

Deshalb scheinen mir die Passagen in Deweys Werk weiterfiihrend zu sein, in
denen er zwischen der 6ffentlichen Reflexion der bestehenden Handlungszusam-
menhiinge und den Méglichkeiten der Offentlichkeit unterscheidet, diese Hand-
lungszusammenhédnge bewusst zu beeinflussen. Auf dieser zweiten Ebene ist dann
die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens nicht mehr hinreichend. Vielmehr wird
hier die Neugestaltung dieser Assoziationen notwendig. Der institutionelle Wandel,
der fiir die Durchsetzung einer demokratischen Offentlichkeit notwendig ist, muss
sich also auf zwei Ebenen vollziehen. Einmal sind Institutionen zu schaffen, die es
allen Gesellschaftsmitgliedern ermdglichen, in einen Austausch dariiber zu treten,
von welchen Handlungsfolgen sie wie betroffen sind und wie dementsprechend die
betreffenden Handlungszusammenhénge transformiert werden sollten. Dariiber hin-
aus muss aber auch die demokratische Offentlichkeit die Macht erhalten, in diese
Handlungszusammenhénge regulierend eingreifen zu koénnen. In einigen Passagen
schldgt Dewey dementsprechend auch Formen der Vergesellschaftung von Schliis-

43 Vgl. Streeck, Wolfgang, Re-Forming Capitalism. Institutional Change in the German Po-
litical Economy, Oxford 2010, S. 240.

44 Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einfiihrung in die philosophische
Padagogik, Weinheim 2011, S. 118.

45 Vgl. Braverman, Harry, Die Arbeit im modernen Produktionsprozess, Frankfurt am Main
1977.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 315

selindustrien, natiirlichen Ressourcen, der Infrastruktur*® und MaBnahmen zur Um-
verteilung und Demokratisierung der Wirtschaft vor.*’ Dies ist die Grundlage fiir
eine kooperative Kontrolle der Okonomie, die Befreiung von den bestehenden &ko-
nomischen Unsicherheiten und Zwingen und fiir eine Partizipation Aller an den be-
stehenden kulturellen Méglichkeiten.*

Unabhéngig davon ergibt sich hier scheinbar das Problem, dass eine solche
»epistemologische Rechtfertigung® der Demokratie instrumentalistisch argumen-
tiert. Dieses Argument ist insbesondere von Martin Hartmann entwickelt worden.
Denn in dieser ,.epistemologischen Rechtfertigung™ wird zunichst ein externer
Zweck, namlich der der Bestimmung richtiger Normen, festgelegt, um dann demo-
kratische Institutionen als Mittel zu seiner Realisierung zu bestimmen.*’ Das heift,
undemokratische Strukturen gelten nicht deshalb als problematisch, weil sie nicht
alle in gleicher Weise beteiligen, sondern umgekehrt: weil sie nicht alle in gleicher
Weise beteiligen, bleiben ihre 6ffentlichen Entscheidungen problematisch. Eine
demokratische Offentlichkeit wird hier als ein Mittel verstanden, um einen externen
Standard, die beste Losung fiir die bestehenden sozialen Probleme, die beste Form
der Neugestaltung der gemeinsamen Assoziationen zu bestimmen.

3. Um die Konsequenz eines solchen Instrumentalismus zu vermeiden, hat Hart-
mann die Demokratietheorie Deweys nicht durch den Verweis auf ihr Potential zu
rationalen Problemldsungen, sondern unter Bezugnahme auf ethische Prinzipien ge-
rechtfertigt. Die Demokratie ist demnach deshalb anderen Formen der Vergesell-
schaftung vorzuziehen, weil sie den Einzelnen die Realisierung einer bestimmten
Form des guten Lebens ermdglicht. Die Diskussion dieser Position fiihrt vielleicht
etwas von der entwickelten Linie ab; sie hilft mir aber, eine wichtige Pointe des Er-
fahrungs- und Demokratiebegriffs Deweys herauszuarbeiten.

Tatsdchlich argumentiert Dewey in einigen Schriften, insbesondere in ,,Demo-
kratie und Erziehung®, so, dass er zunichst ein bestimmtes ethisches Ideal aus-
zeichnet und dann demokratische Prinzipien als Bedingungen seiner Realisierung

46 Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S.
4411t

47 Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 98.

48 Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 36.

49 Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie epistemisch gerechtfertigt werden?
in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek, Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart
des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 303.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

316 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

bestimmt. Das Ideal, dass er dabei herausarbeitet, ist das des Wachstums.*® Dieses
Ideal scheint Hartmann nun fiir eine ethische Fundierung der Demokratie deshalb
geeignet zu sein, weil es nicht von einem festen Kern des Selbst ausgeht, der sich in
dessen Handlungen nur ausdriickt. Vielmehr beriicksichtigt ein solches Ideal, dass
sich das Selbst wandelt, dass es durch die Konsequenzen seiner Handlungen und
die Reaktionen Anderer geformt wird.”' Zudem legt eine solche Konzeption das
Selbst nicht auf bestimmte Ziele und Handlungsweisen fest. Sie ermdglicht eine be-
standige Selbstverdnderung, die experimentelle Erprobung neuer Handlungsweisen
und Zielsetzungen. Indem sich dieses Ideal auf einen Entwicklungsprozess bezieht,
bleibt es also offen gegeniiber den verschiedenen Entwiirfen des guten Lebens der
Individuen.’® So weit Hartmann.

Es ist jedoch zu fragen, was Dewey genau unter dem Ideal des Wachstums ver-
steht und weshalb er ihm eine solche Bedeutung beimisst. Von einem Wachstum
des Selbst lasst sich ihm zufolge dann sprechen, wenn das Individuum aus fritheren
Erfahrungen lernt, wenn es in der Lage ist, aufgrund der Resultate schon vollzoge-
ner Handlungen die eigenen Handlungsweisen abzuidndern und neue Dispositionen
zu entwickeln.” Das Wachstum ist somit die Fihigkeit zur Bildung neuer Gewohn-
heiten (Habits). Gewohnheiten aber haben in erster Linie eine praktische Bedeu-
tung; sie ,,geben dem Menschen die Herrschaft tiber die Umwelt, die Fahigkeit, die-
se Umwelt fiir menschliche Zwecke zu benutzen.“™* Die stetige Erweiterung und
Verbesserung dieser Gewohnheiten ist nach Dewey deshalb notwendig, weil jede
Handlungsweise verbesserungsfihig ist und sich die Bedingungen des Handelns
selbst im Wandel befinden.”> Somit kann auch kein letztes Ziel angegeben werden,
auf das hin das Wachstum auszurichten wire. Deshalb ist der Wachstumsprozess
letztlich unabschlieBbar. Aus dem Gesagten lédsst sich aber schlussfolgern, dass

50 Vgl. auch: Honneth, Axel, Zwischen Prozeduralismus und Teleologie. Ein ungeloster
Konflikt in der Moraltheorie von John Dewey, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der
Demokratie. Beitrdge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 136f.

51 Vgl. Hartmann, Martin, Die Kreativitit der Gewohnheit. Grundziige einer pragmatisti-
schen Demokratietheorie, Frankfurt am Main 2003, S. 283f.

52 Vgl ebd., S. 301.

53 Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einfithrung in die philosophische
Péadagogik, Weinheim 2011, S. 68f.

54 Ebd., S. 79.

55 Vgl. Dewey, John, Die Suche nach Gewilheit. Eine Untersuchung des Verhiltnisses von
Erkenntnis und Handeln, Frankfurt am Main 1998, S. 37.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 317

Dewey dem Ideal des Wachstums deshalb eine solche Bedeutung beimisst, weil es
eine Kontrolle der Umgebung und ein erfolgreiches Handeln ermoglicht.*

Die Verwirklichung dieses Ideals des unabschliebaren Wachstums des Selbst
ist nun auf eine demokratische Organisierung der unterschiedlichen Handlungszu-
sammenhédnge angewiesen. Es sind, so argumentiert Dewey hier, vor allem zwei
Kriterien, iiber die sich demokratische von despotischen Organisationsweisen un-
terscheiden lassen. Zum einen ist es die Anzahl und die Ausgestaltung der gemein-
samen Interessen, die in der jeweiligen Assoziation verwirklicht sind. Despotische
Weisen der Organisation sind demnach nur durch wenige gemeinsame Interessen
geprigt. Demgegeniiber sind die gemeinsamen Interessen im Falle demokratisch
organisierter Organisationsweisen explizit anerkannt, vielfaltig und Gegenstand
gemeinsamer, ungehinderter Aushandlungen. Zum anderen sind demokratische As-
soziationen von despotischen durch die Anzahl und die Qualitéit ihrer Bezichungen
zu anderen Assoziationen unterschieden.

,,Das erste bedeutet nicht nur zahlreichere und mannigfaltigere gemeinsame Interessen, son-
dern auch groBere Zuversicht darauf, dal das wechselseitige Interesse als Faktor in der Rege-
lung sozialer Beziehungen anerkannt wird. Das zweite bedeutet nicht nur freiere Wechselwir-
kung zwischen verschiedenen sozialen Gruppen [...], sondern auch dauernde Umgestaltung
des sozialen Verhaltens, seine bestdndige Neuanpassung an die durch die mannigfaltige
Wechselwirkung entstehenden neuen Sachlagen. Und genau diese beiden Dinge sind es, die

eine demokratisch aufgebaute Gesellschaft kennzeichnen.*’

Intern wie extern ist es die gro3ere Vielfalt der Beziehungen und die Bereitschaft zu
ihrer bestindigen Umgestaltung die demokratische Assoziationen ausmacht. Zur
Realisierung des von Dewey in Anspruch genommenen ethischen Ideals des
Wachstums tragen solche Assoziationen nun deshalb bei, weil die Vielfalt und auch
der Wandel der sozialen Einfliisse das Wachstum der Individuen, die Bildung neuer
Gewohnheiten unterstiitzen. Umgekehrt begiinstigen starre, einseitig bestimmte Be-
ziehungen die Ausbildung unverénderlicher Routinegewohnheiten.™

56 Dewey tendiert in einigen Formulierungen sogar dazu, Wachstum nicht als ein spezifisch
ethisches Ideal, sondern als Teil eines Naturprozesses oder Naturnotwendigkeit zu ver-
stehen. ,,Unser Endergebnis war, dal Leben Entwicklung ist und Entwicklung und
Wachstum Leben sind.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einfiihrung in
die philosophische Pddagogik, Weinheim 2011, S. 75.)

57 Ebd., S. 120.

58 Vgl ebd., S. 117ft.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

318 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Dewey plédiert also tatsdchlich dafiir, Institutionen danach zu beurteilen, wel-
ches Selbst sie schaffen.” Es ist auch richtig, dass dabei dem Ideal des Wachstums
eine wichtige Bedeutung zukommt. Damit scheint es moglich zu sein, das Problem
des Instrumentalismus zu iiberwinden. Der Einbezug der Akteure in demokratische
Entscheidungsprozesse gilt nicht mehr als ein Mittel, um einen externen Zweck zu
realisieren, sondern die Beteiligung an diesen Prozessen ermdglicht ihnen die Rea-
lisierung eines bestimmten Ideals. Insofern ist Hartmanns Rezeption zuzustimmen.

Allerdings ist zu fragen, weshalb Dewey diesem Ideal eine solche Bedeutung
zuspricht. Diese wichtige Bedeutung spricht Dewey ihm deshalb zu, weil es ihm
moglich zu sein scheint, auf dieser Grundlage die bestehenden Praxisformen zu kri-
tisieren. Insbesondere soll damit eine Alternative zu den keinerlei Entwicklungs-
moglichkeiten bereitstellenden, eintdnigen, repetitiven und abhéngigen Tatigkeiten
innerhalb der Lohnarbeit entwickelt werden. Es ist ein Ideal, das es ermdglichen
soll, die Trennung zwischen Planung und Ausfithrung sowie damit einhergehende
Machtasymmetrien innerhalb der Produktion zu iiberwinden.” Insofern ist die For-
mulierung und Verteidigung dieses Ideals ein Teil dessen, was Boltanski und Chia-
pello die Kiinstlerkritik am Kapitalismus genannt haben.'

Durch den Ubergang zum ,,flexiblen Kapitalismus* kommt es gegenwirtig aber
zur Ausbildung neuer Anforderungen an die Individuen. Sie miissen sich in einem
zunehmend wandelnden Umfeld bewihren. Der Ubergang zum aktivierenden Sozi-
alstaat, der die eigenverantwortliche Absicherung gegeniiber sozialen Risiken ein-
fordert,”” Tendenzen der unternehmensinternen Vermarktlichung, durch die Kon-
kurrenzbeziehungen zwischen den Beschéftigten verschérft und auf Dauer gestellt
werden,” und die Prekarisierung von Beschiftigungsverhiltnissen® fiihren dazu,
dass Eigenschaften wie Anpassungsfdhigkeit, Mobilitdt, Innovationsfahigkeit und
Kreativitdt zu den Bedingungen werden, die die Individuen erfiillen miissen, um als

59 Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, Kapitel 8, S. 238ff.

60 Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einfithrung in die philosophische
Péadagogik, Weinheim 2011, S. 117.

61 Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-
lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal fiir Soziologie, H4, 2001, S. 469.

62 Vgl. Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen
Kapitalismus, Bielefeld 2008.

63 Vgl. Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes — Zur neuen
Dialektik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Ent-
grenzungen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 214.

64 Vgl. Castel, Robert, Die Wiederkehr der sozialen Unsicherheit, in: Castel, Robert und
Déorre, Klaus, Prekaritdt, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage am Beginn des 21.
Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2009, S. 21-34.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 319

anerkennbare Leistungstriger gelten zu koénnen. Sie sind damit vor die Notwendig-
keit gestellt, ihre Fahigkeiten bestindig zu erweitern.”” Wenn aber das Wachstum,
wie bei Dewey, als Bedingung der erfolgreichen Umweltbewiltigung gefasst wird,
droht vor diesem Hintergrund der Bezug auf ein solches Ideal den Zwang zur An-
passung an wechselnde Anforderungen der Umgebung zu idealisieren. Einer sol-
chen Position gelingt es nicht, den Wandel der sozialen Bedeutung dieses Ideals
einzubeziehen und seinen Beitrag zur Reproduktion problematischer Praxisformen
und Erfahrungen von Uberforderung, Uberlastung, Statusverlust, Zukunftsangst etc.
zu reflektieren. Darin aber zeigt sich, dass eine Uberwindung der bestehenden
Handlungsprobleme und Konflikte auch den Wandel des Kontextes, in dem be-
stimmte Normen ihre Wirkung entfalten, und mégliche problematische Konsequen-
zen einbeziehen muss.

Wenn das Ideal des Wachstums in erster Linie als Bedingung der erfolgreichen
Bewiltigung von Umweltanforderungen durch den Einzelnen gilt, ist es letztlich zu
individualistisch gefasst, um auf seiner Grundlage demokratische Institutionen
rechtfertigen zu konnen. Dementsprechend scheinen mir die Schriften Deweys wei-
terfithrend zu sein, in denen er sich nicht auf das ethische Ideal des Wachstums,
sondern auf den Begriff der Selbstbestimmung bezieht.

Bevor ich jedoch darauf eingehe, will ich abschlieBend noch einmal die zentralen
Elemente des hier entwickelten Erfahrungsbegriffs zusammenfassen. Im Anschluss
an Rorty hatte sich gezeigt, dass die Elemente der primédren Erfahrung, also die Ge-
samtheit von handlungsleitenden Gewissheiten und Normen, die als selbstverstand-
liche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, selbst das Resultat ver-
gangener Erfahrungsprozesse sind. Aus ihnen bestimmt sich, was iiberhaupt als re-
levantes und zu l6sendes Handlungsproblem gilt. Das jeweilige Verstdndnis von
Handlungsproblemen ist also selbst durch vergangene Erfahrungsprozesse vermit-
telt und lésst sich nicht durch den Riickgriff auf das Modell der Anpassung von Or-
ganismus und Umwelt bestimmen. Gerade daraus, dass sich Dewey in der Bestim-
mung des Begriffs der verstindigen Erfahrung an den Begriffen einer bestimmten
Naturwissenschaft orientiert, ohne diese Begriffe selbst noch einmal zu hinterfra-
gen, ldsst sich die Schlussfolgerung ziehen, dass der Erfahrungsbegriff selbst nur
hypothetisch zu fassen und nicht abschlieBend zu formulieren ist.

Zugleich aber sind die in der priméren Erfahrung angelegten Gewissheiten, Ein-
stellungen und Dispositionen keine unhinterfragbare Grundlage des Handelns.
Probleme, die innerhalb des Handlungsvollzuges auftreten, erschiittern die etablier-

65 Vgl. Haug, Frigga, ,,Schaffen wir einen neuen Menschentyp” Von Ford zu Hartz, in: Ei-
kelpasch, Rolf; Rademacher, Claudia und Lobato, Philipp Ramos (Hrsg.), Metamorpho-
sen des Kapitalismus - und seiner Kritik, Wiesbaden 2008, S. 84.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

320 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

ten Handlungsroutinen. Vor diesem Hintergrund miissen dann im Rahmen der se-
kunddren Erfahrung die zunichst selbstverstindlich vorausgesetzten Grundlagen
und die Konsquenzen des Handelns herausgearbeitet werden. In der Diskussion
Putnams hatte sich gezeigt, dass es fiir einen solchen Erfahrungsprozess in Bezug
auf die gemeinsamen Beziehungen und Institutionen notwendig ist, alle Akteure an
der Bestimmung problematischer Konsequenzen der bestehenden Beziehungsfor-
men und Institutionen und an ihrer Neugestaltung zu beteiligen.

Im Rahmen eines solchen Erfahrungsprozesses kann aber nicht ohne weiteres an
den bestehenden handlungsleitenden Normen festgehalten werden. Vielmehr sind
diese vor dem Hintergrund ihrer sozialen Folgen zu zu reflektieren und gegebenen-
falls zu reformulieren. Deutlich wurde dies an dem von Hartmann in Anspruch ge-
nommenen ethischen Ideal des Wachstums. Zunichst kam diesem Prinzip eine kri-
tische Bedeutung gegeniiber den Hierarchien tayloristischer Produktionsformen und
den damit einhergehenden Entfremdungserfahrungen zu. Gleichwohl konnte es in
neue Formen der Arbeitsorganisation integriert werden. In diesem Rahmen rechtfer-
tigt es die Anforderung zur Anpassung an sich bestindig wandelnde Bedingungen.

Die Schriften Deweys aus der Zeit der Weltwirtschaftskrise vollziehen einen Er-
fahrungsprozess in genau diesem Sinne.®® Der Ausgangspunkt ist hier ein spezifi-
sches Handlungsproblem oder ein bestimmter Widerspruch innerhalb der bestehen-
den Praxis. Auf der einen Seite ist die Gesellschaft noch durch ein liberales Selbst-
verstdndnis geprigt. Gesellschaftliche Institutionen sollen danach beurteilt werden,
inwiefern sie die Selbstbestimmung der Individuen ermdglichen. Zugleich aber ist
die faktische Praxis durch eine wachsende Unsicherheit, wachsende soziale Un-
gleichheiten und die Abhéngigkeit von externen 6konomischen Entwicklungen ge-
kennzeichnet. Die Individuen bestimmen hier also gerade nicht iiber die Bedingun-
gen, unter denen sie ihr Leben fiihren. Dieses Handlungsproblem resultiert nicht da-
raus, dass die Gesellschaft bestimmte ,,Anpassungsleistungen® nicht erbringt, son-
dern daraus, dass bestimmte normative Anspriiche scheitern. Dies ist dann der
Grund fiir eine Reflexion der gegebenen Formulierungen und Verwirklichungsfor-
men dieser Normen und der sozialen Konsequenzen, die damit einhergehen.

Dafiir geht Dewey dem Entstehungskontext des Freiheitsverstdndnisses des
klassischen Liberalismus nach. Dieses ldsst sich demnach nur vor dem Hintergrund
der sozialen Probleme und Auseinandersetzungen seiner Entstehungszeit verstehen.
Die Konzeption von Rechten des Individuums, die ihm qua Natur zukommen und
die durch den Staat zu schiitzen sind, begriindet die Kritik an den etablierten feuda-
listischen Institutionen. Die geschichtslosen Naturrechte werden gerade als Kritik
an der Macht bestehender traditionaler Rechtfertigungsmuster entwickelt. Freiheit

66 Insbesondere: Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 45-123,
und: ders., Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 3-65.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 321

erscheint so aber wesentlich als negative Freiheit, als Freiheit von &dufleren Restrik-
tionen.®” Fiir die Uberwindung von den iiberkommenen Assoziationen wird Freiheit
mit Unabhingigkeit gleichgesetzt.”®

Gerade jedoch mit Erfolg dieser Doktrin, mit ihrem Beitrag zur Herausbildung
biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaften wandelt sich auch ihre soziale Bedeutung.
Das negative Freiheitsverstdndnis des klassischen Liberalismus wird von einem In-
strument der Befreiung im Kampf gegen die alte Aristokratie zu einer konservati-
ven Lehre der Rechtfertigung der bestehenden Institutionen.” ,Values that had
once liberated the bourgeoisie form the arbitrary authority of church and state were
now called upon by men of wealth and power to defend the inequities of an new

«7% S0 fiihrt die naturrechtliche Begriindung von Eigentums-

system of class power.
anspriichen zur Legitimation 6konomischer Privilegien und zur Zuriickweisung von
Umverteilungsforderungen. Weil eine solche Argumentation von Individuen aus-
geht, denen unabhingig von ihrer Vergesellschaftung bestimmte Eigenschaften und
Anspriiche zukommen, kann sie nicht reflektieren, inwiefern die biirgerliche Ge-
sellschaft trotz oder gerade aufgrund der Garantie liberaler Freiheitsrechte neue Un-
freiheiten produziert. Die Verwirklichung dieses Freiheitsverstiandnisses fiihrt somit
nicht zu einer allgemeinen Emanzipation, sondern zur Herausbildung 6konomisch
privilegierter Klassen; eine Vielzahl von Menschen jedoch unterwirft sie neuen
Formen der Unterdriickung.” Gerade durch die Verwirklichung dieser Prinzipien
kommt es zu einer Zunahme 6konomischer Unsicherheit, der Aufldsung stabiler
Bindungen und wachsenden Ungleichheiten.”” Der Riickgriff auf dieses Freiheits-
verstidndnis dient nunmehr dazu, diesen Zustand zu legitimieren und Vorschlige fiir
eine offentliche Kontrolle des Wirtschaftsprozesses zu diskreditieren.”” Der Grund
dafiir, dass dieser Funktionswandel bisher nur unzureichend begriffen wurde, liegt
darin, dass dieses Freiheitsverstindnis gerade nicht als vorldufige Hypothese ver-
standen wird. Vielmehr gilt es als feststehende und ahistorische Bestimmung, die
dem Menschen qua Natur zukommt.™

67 Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation,
Frankfurt am Main 2003, S. 275.

68 Vgl., Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 82.

69 Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 26.

70 Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S. 432.

71 Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation,
Frankfurt am Main 2003, S. 275f.

72 Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 67ff.

73 Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 445.

74 Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 27.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

322 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Vor diesem Hintergrund dieser neuen Ungleichheiten und Unfreiheiten kann
Dewey das eigene Konzept der Selbstbestimmung nicht als einfache Weiterfiihrung
der bestehenden Tradition des Liberalismus verstehen. Es ist auch ein Ergebnis der
Kritik und Transformation dieser Tradition, die auf die Handlungsprobleme seiner
eigenen Gegenwart reagiert.

Selbstbestimmung ist demnach nicht nur als rechtlich zu sichernde negative
Freiheit zu fassen, sondern muss auch gesellschaftliche Handlungsmacht, die Macht
zur Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen beinhalten. Der Begriff der Selbstbe-
stimmung muss also vor dem Hintergrund der verdnderten gesellschaftlichen Ver-
héltnisse und der hier unkontrolliert wirkenden dkonomischen Michte inhaltlich
erweitert werden. Nur dann 1ésst sich seine kritische Bedeutung bewahren. Dafiir ist
er so zu fassen, dass er die gemeinsame Konstitution der gemeinsamen Beziehun-
gen einschlieft. Und dies verlangt Manahmen zur Erweiterung der demokratischen
Offentlichkeit und damit auch zur Vergesellschaftung der Produktion. Dies ist die
Voraussetzung dafiir, dass die Akteure die bestehenden Assoziationen und deren
soziale Konsequenzen bewusst gestalten und damit die Bedingungen kontrollieren
koénnen, unter denen sie ihr Leben fiihren.

Der Demokratiebegriff 1dsst sich somit selbst als das Resultat eines Erfahrungs-
prozesses verstehen. Die in ihm enthaltenen Prinzipien wurden aus einer bewussten
Kritik an der gegebenen Tradition und an den in ihr angelegten leitenden normati-
ven Gewissheiten entwickelt. Es soll damit dazu beitragen eine Praxis zur Uber-
windung der bestehenden Handlungsprobleme und Widerspriiche anzuleiten. Um
eine so verstandene Form der Selbstbestimmung zu ermdglichen, kann die demo-
kratische Offentlichkeit nicht in einer von anderen Handlungszusammenhingen ge-
trennten politischen Sphére zu verortet werden. Vielmehr ist sie auf alle bestehen-
den Assoziationen zu beziehen. ,,Um verwirklicht zu werden, muf} [die Demokratie]
alle Formen menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft [...] er-

fassen.«”

75 Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 125.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 323

9.3 ERFAHRUNG ALS KRITIK

,»Wir entwickeln der Welt, aus den Prinzipien der

I 76
Welt, neue Prinzipien.*

Vor dem Hintergrund dieser in Auseinandersetzung mit aktuellen pragmatistischen
Ansitzen und Interpretationen Deweys erfolgten Bestimmung des Erfahrungsbe-
griffs soll es nun darum gehen, diesen allgemeinen Begriff der Erfahrung unter Be-
zugnahme auf die in den Kapiteln ,,Anerkennen als Erfahrungsprozess“ entwickel-
ten Uberlegungen auf spezifische soziale Kontexte zu beziehen. Ein solcher Erfah-
rungsprozess wird insbesondere dann notwendig, wenn innerhalb gemeinsamer so-
zialer Situationen Konflikte auftreten. Diese Konflikte sind auf der Ebene der direk-
ten Interaktion deshalb immer méglich, weil, wie im Riickgriff auf Hegel gezeigt
wurde, die Bestimmung des wechselseitigen Verhéltnisses durch die Akteure immer
reziprok erfolgen muss. Jeder der Handelnden ist auf die jeweilige Situation in ihrer
Gesamtheit hin ausgerichtet. Die jeweilige Situationsdeutung begreift die Perspek-
tive der Anderen mit ein. Die jeweiligen Handlungsentscheidungen enthalten inso-
fern auch Zuschreibungen iiber die Erwartungen und Anspriiche Anderer. Damit ist
der Erfolg und der Sinn der Handlung von einer geteilten Situationsdeutung abhén-
gig. Jeder der Handelnden tut, was er tut, nur weil und insofern der Andere das Sel-
be tut. Weil aber diese Zuschreibungen stets unzureichend und vorldufig bleiben, ist
es stets auch moglich, dass der Handelnde gegen sich und seinen Anderen nicht das
tut, was dieser seinerseits gegen sich und den fiir ihn Anderen tut, dass sie also die
gemeinsame Situation in unterschiedlicher Weise bestimmen. Dann gerit das ge-
meinsame Verhiltnis in eine Krise. Die Aufkldrung iiber einen solchen Gegensatz
zwischen den Intentionen des Handelnden und den faktischen sozialen Konsequen-
zen des Handelns, {liber diesen Gegensatz von Handeln und Tun erfolgt iiber die
wechselseitige Kritik der Akteure. Vor diesem Hintergrund wird dann ein Prozess
der Erfahrung und damit auch eine reflexive Selbstdistanzierung und Problematisie-
rung der eigenen Malstdbe notwendig.

Dieser Gegensatz zwischen Handeln und Tun tritt aber nicht nur auf der Ebene
der direkten Interaktion auf, sondern auch innerhalb der der gesamtgesellschaftlich
bedeutsamen Institutionen; er ldsst sich auf dieser Ebene fassen als Gegensatz zwi-
schen den normativen Leitvorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde
liegen, und den sozialen Konsequenzen, die diese Institution ihrerseits in ihrer Ge-
samtheit produziert. Diese Gegensitze fithren zu widerspriichlichen Erfahrungen
der Akteure und damit auch zu einer Enttduschung ihrer normativen Anspriiche. Ich

76 Marx, Karl, Briefe aus den deutsch-franzosischen Jahrbiichern, in: MEW. Band 1, S.
345.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

324 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

hatte vorgeschlagen, die Marxsche Kritik der politischen Okonomie als ein Ansatz
zu lesen, der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs ar-
beitet. Marx zeigt demnach, dass die Verwirklichung der fiir die kapitalistischen
Verkehrsformen zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen
Normen selbst in Widerspruch stehen. Freiheit und Gleichheit sind demnach nicht
nur ein durch die bestehenden Formen der Arbeitsteilung notwendig erzeugter
Schein oder eine ideologische Téauschung, die die Herrschaft einer privilegierten
Klasse rechtfertigen soll, vielmehr sind diese Normen konstitutiv fiir die kapitalisti-
schen Verkehrsformen. Sie sind die Bedingung fiir den Warentausch. Indem die
Tauschenden ihre Produkte hinsichtlich ihres Tauschwerts gleichsetzen, beziehen
sie sie aufeinander als Gleiche. Jeder hat dieselbe Beziehung zu dem Anderen, wie
dieser Andere zu ihm. ,,Gleichheit und Freiheit sind also nicht nur respektiert im
Austausch, der auf Tauschwerten beruht, sondern der Austausch von Tauschwerten
ist die produktive reale Basis aller Gleichheit und Freiheit.“”” Und doch fiihrt eben
diese Verwirklichung auf der Ebene der Gesamtgesellschaft zur Verkehrung eben
dieser Prinzipien.”® Die Lohnabhingigen sind gezwungen, die eigene Arbeitskraft
zu verkaufen; und dieser Austausch zwischen Kapital und Arbeit reproduziert und
verschérft soziale Ungleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und
unfrei, als gleich und ungleich zugleich.

Marx zeigt, dass diese praktischen Widerspriiche und die damit einhergehenden
Enttduschungen der entsprechenden Anspriiche letztlich unvermeidlich sind, indem
er die Voraussetzungen bestimmt, unter denen der Warentausch zu allgemeinen
Form der Distribution von Giitern wird. Zu diesen Voraussetzungen gehdren zum
einen die Befreiung von feudalen Abhédngigkeiten und zum anderen die Trennung
grofler Teile der Bevolkerung von ihren Subsistenzmitteln. Unter diesen Bedingun-
gen jedoch fiihrt, entsprechend seiner Theorie der Ausbeutung, der Austausch zwi-
schen Kapital und Arbeit zu einer Anhdufung von Mehrwert auf der einen Seite und
zu einer Reproduktion der Trennung von den Produktionsmitteln auf der anderen
Seite. Das etablierte Kapitalverhdltnis reproduziert so seine eigenen Bedingungen.
Das aber heil3it, dass die Bedingungen, unter denen allein der Austausch zur allge-
meinen Form der Distribution wird, und unter denen deshalb auch die Normen der
Freiheit und Gleichheit in den bestehenden Institutionen realisiert sind, zugleich die
Bedingungen sind, unter denen sich diese Normen gegen sich verkehren und zu ei-
nem Umschlag dieser Normen in Unfreiheit und Ungleichheit fithren. Wird die
Marxsche Kritik der politischen Okonomie nun als ein Erfahrungsprozess in dem
oben erlduterten Sinne interpretiert, so wird deutlich, wie die einzelnen Argumenta-
tionsschritte aufeinander zu beziehen und wie sie weiterzuentwickeln sind. Dem-

77 Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Berlin 1974, S. 156.
78 Vgl. ebd., S. 160.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 325

nach legt Marx vor dem Hintergrund bestehender Handlungsprobleme, also der wi-
derspriichlichen Erfahrungen der Akteure und den damit einhergehenden Enttiu-
schungen ihrer normativen Erwartungen die zentralen handlungsleitenden Normen
frei, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen. In einem zweiten Schritt
untersucht er, welche sozialen Konsequenzen ein entsprechend geleitetes Handeln
produziert, wie die einzelnen Handlungen, d.h. die einzelnen Tauschakte sich ver-
ketten, welche sozialen Strukturen sich aus diesen Verkettungen ergeben und inwie-
fern diese Strukturen zur Verkehrung dieser handlungsleitenden Normen beitragen.
Damit wird aber auch gezeigt, dass diese Strukturen und die damit einhergehenden
konfligierenden Erfahrungen nicht als natiirliche Voraussetzungen des Handelns
oder als externe Hindernisse zu verstehen sind, sondern sich vielmehr aus diesen
Handlungen selbst ergeben und damit durch ein veréndertes Handeln und eine Um-
gestaltung der Institutionen auch verdndert werden kdnnen. ,,Mit der Einsicht in den
Zusammenhang stiirzt, vor dem praktischen Zusammensturz, aller theoretische
Glauben in die permanente Notwendigkeit der bestehenden Zustinde.*”

Wird dieser Argumentationsgang der Kritik der politischen Okonomie als ein
solcher Erfahrungsprozess rekonstruiert, dann folgt daraus aber auch, dass der
Nachweis einer solchen Verkehrung der handlungsleitenden Normen der bestehen-
den Institutionen durch ein an ihnen orientiertes Handeln zu einer Reformulierung
dieser Normen fithren muss. Diese Reformulierung ist danach zu beurteilen, inwie-
fern es auf ihrer Grundlage gelingt, die bestechenden praktischen Widerspriiche zu
iiberwinden. Und diesen Schritt hat Marx selbst nicht mehr explizit vollzogen. Zwar
hat er selbst implizit bestimmte Konzeptionen der Gerechtigkeit verwendet; ihnen
zu Folge sind die gemeinsamen Beziehungen so einzurichten, dass die Individuen
sich in ihrem Streben nach Selbstverwirklichung wechselseitig befordern®™ oder
gleichberechigt zu ihrer Gestaltung beitragen konnen.*' Dieses Gerechtigkeitskon-
zept selbst wird von ihm jedoch nicht mehr aus den bestehenden Erfahrungen abge-
leitet. In seinem eigenem Selbstverstindnis behauptet er zudem und durchaus in
Widerspruch dazu, mit seiner Methode ,,aller Moral [den] Stab gebrochen*®” zu ha-
ben. Ein von Deweys Erfahrungsbegriff ausgehendes Marxverstdndnis kann jedoch
zeigen, dass eine Reorientierung der gemeinsamen Handlungsweisen, eine Umge-

79 Marx, Karl, Brief an Ludwig Kugelmann vom 18. Juli 1868, in: MEW. Band 32, S. 53-
54.

80 Vgl. Lohmann, Georg, Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskri-
tik, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg (Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und
normative Grundlagen der Marxschen Theorie, Stuttgart 1986, S. 190.

81 Vgl. Forst, Rainer, Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.),
Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Frankfurt am Main 2013, S. 117.

82 Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 404.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

326 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

staltung der bestehenden Institutionen auch eine Reformulierung der bestehenden
handlungsleitenden Normen voraussetzt und dass eine solche Reformulierung an
bestehende normative Potentiale ankniipfen, zugleich aber die Ursachen ihrer Ver-
kehrung und die Vorldufigkeit und mogliche Fehlerhaftigkeit der eigenen Neube-
stimmung mit einbeziehen muss.

Als eine zentrale Ursache der Verkehrung hatte sich jedoch erwiesen, dass die
Gesamtheit der Tauschakte eine bestimmte Form der Vergesellschaftung produ-
ziert, von der die einzelnen Tauschenden jedoch notwendig abstrahieren miissen.
Die einzelnen Akteure reproduzieren durch ihre einzelnen Handlungen das Kapital-
verhéltnis, in dem sie stehen, ohne dass ihnen dies transparent wére und ohne dass
dies durch sie kontrolliert werden konnte. Eine Reformulierung der handlungslei-
tenden Normen, die den gestellten Anforderungen entsprechen will, kann dann aber
Freiheit nicht nur als Freiheit zum privaten Tausch von Waren und Gleichheit nicht
nur als Inbegriff der fiir den Warentausch vorausgesetzten rechtlichen Bestimmun-
gen verstehen. Diese Normen miissen vielmehr Moglichkeiten zur gemeinsamen
Gestaltung genau dieser bisher blind erzeugten Verhiltnisse einschlieBen. Dafiir
miissen die Akteure in die Lage versetzt werden, Probleme der bestehenden Bezie-
hungsformen zu benennen, Vorschldge fiir ihre Verdnderung zu artikulieren und de-
ren Umsetzung durchzusetzen. Die Normen von Freiheit und Gleichheit sind so auf
die gemeinsame Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen zu beziehen.

Zugleich muss aber fiir eine entsprechende Umgestaltung der gemeinsamen Be-
ziehungen auch einbezogen werden, dass eine solche Reformulierung der hand-
lungsleitenden Normen ihrerseits vorldufig bleibt und dass auch ein an ihnen orien-
tiertes Handeln Handlungsprobleme und Konflikte erzeugen kann. Diesem Be-
wusstsein der Vorlaufigkeit und moglichen Fehlerhaftigkeit entsprechend sind dann
aber die gemeinsamen Institutionen so einzurichten, dass sie es ermdglichen, die
auch in der Zukunft moglichen Verkehrungen der bestehenden handlungsleitenden
Normen zu reflektieren und die gemeinsamen Handlungsweisen entsprechend zu
restrukturieren. Damit aber ldsst sich keine abschlieBende Gestalt der Institutionen
bestimmen, in der diese so reformulierten Normen verwirklicht werden; die ge-
meinsamen Institutionen sind gerade danach zu beurteilen, inwiefern sie zur Uber-
windung von Widerspriichen und Konflikten beitragen, inwiefern sie also ihre eige-
ne Umgestaltung ermoglichen.

Das Kritikverstindnis, dass sich iiber einen solchen Erfahrungsbegriff gewinnen
lasst, ermdglicht es zudem, zentrale Schwierigkeiten der zuvor diskutierten Ansétze
kritischer Theoriebildung zu iiberwinden. In interpretativen oder rekonstruktiven
Ansitzen, denen auch Honneth zuzurechnen ist, gilt Kritik in erster Linie als Kritik
an der unzureichenden Verwirklichung schon gegebener Normen. Nur so kann, so
die Annahme, die eigene Perspektive mit den Erfahrungen der Akteure und sozialen
Kémpfen verkniipft werden. Diese Normen gelten dann aber als unhintergehbare

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 327

Bedingung fiir die Formulierung legitimer Anspriiche der Akteure und gerade nicht
als ein Ergebnis ihrer gemeinsamen Praxis. Wenn aber gezeigt werden kann, dass
die Verwirklichung dieser Normen selbst ihre eigene Verkehrung erzeugt, dann ist
es nicht moglich, Kritik nur als Aufzeigen eines Gegensatzes zwischen Ideal und
Realitdt, Prinzip und Verwirklichung zu konzipieren. Marx entgegnet solchen Vari-
anten der Kritik der politischen Okonomie,

,,daB der Tauschwert oder néher das Geldsystem in der Tat das System der Freiheit und
Gleichheit ist und daf3, was ihnen in der ndheren Entwicklung des Systems storend entgegen-
tritt, ihm immanente Stérungen sind, eben die Verwirklichung der Freiheit und Gleichheit, die

sich ausweisen als Ungleichheit und Unfreiheit.**

Zugleich fiihrt dies jedoch nicht, wie bei Althusser, zu einem Bruch zwischen der
Perspektive der Akteure und der wissenschaftlichen Perspektive des ideologiekriti-
schen Beobachters, der dann allein den Beitrag gegebener Normen zur Reprodukti-
on einer sozialen Struktur zu durchschauen vermag. Vielmehr dient die Analyse der
funktionalen Verkettungen der von diesen Normen geleiteten Handlungen dazu, be-
stehende konfligierende Erfahrungen und damit einhergehende Enttduschungen von
normativen Anspriichen aufzuklaren. Die kritische Analyse muss sich stets auch da-
ran bemessen lassen, inwiefern es ihr gelingt, eine die bestehenden praktischen Ge-
gensitze aufhebende Praxis anzuleiten.

Kritik versucht hier also nicht, gegebene Normen gegeniiber ihrer unzureichen-
den Realisierung zu bewahren; ebenso wenig behauptet sie eine notwendige Téu-
schungen der Akteure beziiglich der wirklichen sozialen Bedeutung ihres Tuns.
Vielmehr rekonstruiert sie zunédchst die Normen, die den gegebenen Institutionen zu
Grunde liegen; sie zeigt auf dieser Grundlage, welche sozialen Konsequenzen ein
von ihnen geleitetes Handeln erzeugt und inwiefern diese Konsequenzen zu einer
Verkehrung dieser Normen und damit zu konfligierenden Erfahrungen der Akteure
und einer Enttduschung ihrer Anspriiche fithren. Dies ist dann die Grundlage fiir ei-
ne kritische Reflexion und Reformulierung dieser Normen. Die Normen, auf die die
Kritik, sich bezieht, konnen hier also nicht als eine feststehende und im vornherein
zu formulierende Grundlage gefasst werden; sie werden vielmehr erst im Prozess
der kritischen Reflexion selbst erzeugt.

Nach Dewey soll eine demokratische Offentlichkeit eine solche Reflexion in
Bezug auf die gemeinsamen Handlungszusammenhinge und eine entsprechende
Restrukturierung gewihrleisten. Die Leistung einer demokratischen Offentlichkeit
soll darin bestehen, dass sie es den Akteuren ermdglicht, sich {iber die bestehenden
Handlungsprobleme, also die Widerspriiche zwischen den leitenden normativen

83 Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Berlin 1974, S. 160.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

328 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Gewissheiten, die den zentralen gesellschaftlichen Institutionen zu Grunde liegen,
und den sozialen Konsequenzen, die sie in ihrer Verwirklichung produzieren, auf-
zukldren und die gemeinsamen Handlungszusammenhénge auf dieser Grundlage zu
restrukturieren.**

Der Versuch, die Marxsche Kritik der politischen Okonomie als einen Erfah-
rungsprozess zu deuten, ermoglicht es also, das positivistische Selbstmissverstand-
nis von Marx und innerhalb des Marxismus zu iiberwinden® und zu zeigen, inwie-

<8 sich an

fern die ,,wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt
Normen orientieren muss, die vor dem Hintergrund der Analyse der bestehenden
praktischen Gegensitze zu entwickeln sind. Durch den Riickgriff auf die Demokra-
tietheorie Deweys konnen dariiber hinaus erste Hinweise darauf gewonnen werden,
wie die gemeinsamen Institutionen in der Konsequenz einzurichten sind.

Die in den Erfahrungsprozessen generierten Einsichten iiber die jeweiligen
handlungsleitenden Normen und ihre praktischen Konsequenzen sind nicht nur ein
Wissen um die jeweilige Praxis, sondern zugleich ein praktisches Wissen. Dies zum
einen, weil diese Einsichten aus den Problemen und Gegenséitzen der gemeinsamen
Praxis hervorgehen und zum anderen, weil sie zu einer Reorientierung der gemein-
samen Praxis beitragen.” Erfahrungsprozesse erméglichen es, die in den prakti-
schen Identitdten der Akteure und in den gemeinsamen Institutionen angelegten
operativ-leitenden normativen Gewissheiten freizulegen und diese Selbsterkenntnis
lasst das Selbst, das sich erkennt, nicht wie es ist. In dem Moment, in dem vor dem
Hintergrund unerwarteter sozialen Konsequenzen individueller Handlungsstrategien

84 Sie ermdglicht also auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene und in Bezug auf die ge-
meinsamen Angelegenheiten das, was Dewey eine verstindige Erfahrung nennt. Die de-
mokratische Offentlichkeit verhilt sich so zu den primiren Assoziationen wie die sekun-
ddre Erfahrung zur priméren: sie stellt die Reflexion auf die in sie eingelassen handlungs-
leitenden Voraussetzungen vor dem Hintergrund der durch ein entsprechendes Handeln
erzeugten Konsequenzen auf Dauer. Zugleich aber lassen sich auch die normativen Leit-
prinzipien und die institutionelle Ausgestaltung einer solchen demokratischen Offentlich-
keit nicht abschlieBend bestimmen. Was fiir eine demokratische Offentlichkeit notwendig
ist, ergibt sich vielmehr immer aus den Handlungsproblemen, die sich auf der Ebene der
priméren Assoziationen stellen.

85 Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am
Main 1969, S. 77.

86 Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35.

87 Somit gelingt es im Rahmen eines solchen Ansatzes, entsprechend Horkheimer’s Be-
stimmung einer kritischen Theorie, die eigene Theoriebildung als Teil eines umfassenden
sozialen Prozesses zu verstehen, also die eigenen Ermoglichungsbedingungen in diesem

auszuweisen und die eigene Riickwirkung auf diesen bewusst zu reflektieren.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 329

oder der Verkehrung der in die gemeinsamen Institutionen eingelassenen Normen,
erkannt wird, welche ,,geschichtlich gewachsenen Méchte [...] stets schon hinter

B8 ist zugleich der, in dem diese Méchte ihren

unserem Riicken auf uns einwirken
unmittelbaren Einfluss verlieren und die Frage zu stellen ist, ob dieser bewahrt oder
gebrochen werden sollte.

Wenn aber zugleich gelten soll, dass die Ergebnisse eines solchen Erfahrungs-
prozesses insofern stets vorlédufig bleiben, als die Gesamtheit des sozialen Prozesses
zwar den Zielpunkt der Analyse bildet, diese Gesamtheit jedoch zugleich nicht voll-
standig bestimmt werden kann und es stets moglich bleibt, dass die Umsetzung
der in diesem Erfahrungsprozess reformulierten Normen ihrerseits praktische Ge-
gensitze und Konflikte erzeugt, dann miissen die Verhéltnisse wechselseitiger An-
erkennung so eingerichtet werden, dass sie eine bestindige Uberpriifung der sozia-
len Konsequenzen der etablierten Handlungsstrategien ermdglichen.

Anerkennungsverhéltnisse miissen dafiir nicht nur reziprok, sondern auch sym-
metrisch bestimmt sein.” Symmetrisch sind diese Verhiltnisse nur dann, wenn sich
alle Beteiligten die gleiche Autoritdt fiir die Gestaltung des gemeinsamen Verhélt-
nisses zusprechen, wenn es also allen Beteiligten in gleicher Weise moglich ist, die
jeweils geltenden operativ-leitenden normativen Gewissheiten, die bestimmte An-
spriiche und Verpflichtungen festlegen, vor dem Hintergrund der durch sie erzeug-
ten sozialen Konsequenzen und Gegensétze zu hinterfragen und ihre Neugestaltung
einzufordern.”’ Hegels Formulierung ,,Sie anerkennen sich, als gegenseitig sich an-

88 Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Uber die Grenzen des zeitgendssischen
Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt
am Main 2010, S. 64.

89 Vgl. Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der
Gesellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 34f.

90 Den Begrift der Reziprozitdt verwende ich hier im Sinne des Hegelschen doppelten Dop-
pelsinns des Anerkennens. Demnach ist jedes Anerkennungsverhéltnis insofern notwen-
dig reziprok bestimmt, als jeder der Handelnden sich nicht nur auf sich und zugleich auch
auf die Anderen bezieht, sondern sich die Handelnden auf sich und die Anderen in glei-
cher Weise beziehen miissen. Sie miissen sich in gleicher Weise Verpflichtungen und
Anspriiche zusprechen. Wichtig ist, dass hier nur eine Ubereinstimmung in der Situati-
onsdefinition verlangt ist, jedoch noch keine Symmetrie zwischen den Akteuren; die je-
weils bestehenden Anspriiche und Verpflichtungen, sowie die Mittel, diese durchzuset-
zen, konnen durchaus ungleich verteilt sein.

91 Asymmetrische Anerkennungsverhiltnisse beinhalten somit auch eine unterschiedliche
Autoritit im Hinblick auf den Umgang mit Konflikten. Die Normen, die den Umgang mit
Konflikten regeln, legen also hier unterschiedliche Kompetenzen fest. Die Asymmetrie

driickt sich als auch gerade darin aus, dass eine ungleiche Definitionsmacht dariiber vor-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

330 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

erkennend** Idsst sich, so gelesen, gerade nicht als eine bloB formale Bestimmung

verstehen, die noch um die Bestimmung der historisch gewachsenen Bedingungen

erginzt werden muss, die festlegen, als was sich die Akteure jeweils anerkennen;”
sie verweist vielmehr auf ein Verhéltnis, in dem sich alle Beteiligte als solche ver-
stehen, die diesen Erfahrungsprozess des Anerkennens und damit die Bedingungen,
unter denen sie ihr Leben fiihren, in gleicher Weise gestalten.

92
93

liegt, was als soziales Problem oder als sozialer Konflikt gilt, wie sie zu deuten und wie
sie zu 16sen sind. Damit aber sind sie in einer Hinsicht instabil. Denn diese ungleiche De-
finitionsmacht fithrt dazu, dass hier keine vollstindige Offentlichkeit iiber einen mogli-
chen Gegensatz zwischen Handeln und Tun hergestellt werden kann; diese Gegensétze
konnen dann aber auch nicht iiberwunden werden, was dazu fithren kann, dass langfristig
auch die Reziprozitit und damit das Verhaltnis selbst gefahrdet ist. Auch diese Bewegung
von einem reziprok-asymmetrischen Anerkennungsverhiltnis zu einer offenen Krise der
bisherigen Form der Reziprozitit wird durch den Knecht vollzogen. Er weifl um die Dif-
ferenz zwischen Handeln und Tun auf Seiten des Herrn und es ist an ihm, das bisherige
Verhiltnis aufzuheben.

Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110.

Vgl. zu einer solchen Interpretation: ,,In den verschiedenen Formen von Anerkennung re-
flektiert sich das intersubjektive Verhiltnis des Anerkennenden zum jeweils Anerkann-
ten, ohne dass dieses Verhiltnis allein iiber den Inhalt der Anerkennung entscheiden
konnte. Und ein solcher Inhalt ist immer erforderlich. Denn Anerkennung bedeutet im-
mer, jemanden als Bestimmten oder in etwas Bestimmtem anzuerkennen.” Mesch, Wal-
ter, Sittlichkeit und Anerkennung in Hegels Rechtsphilosophie. Kritische Uberlegungen
zu Theunissen und Honneth, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 53, 2005, S. 352.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

