
 

 

 

9. Anerkennen als Erfahrungsprozess IV:

 Rekonstruktion, Reflexion,

 Selbstbestimmung 
            

 
 
 

9.1 RÜCKBLICK 
 

In der Konzeption Honneths sollte der Begriff der Anerkennung es ermöglichen, 
soziale Unrechtserfahrungen begrifflich zu fassen, ohne dabei an ein nur theoretisch 
unterstelltes Interesse oder faktisch etablierte soziale Bewegungen zurückgebunden 
zu werden.1 Entsprechend der von ihm formulierten Ansprüche kann dann gegen 
die marxistische2 Beschränkung auf einen zweckrational gefassten Interessenbegriff 
gezeigt werden, dass jede Gesellschaft gegenüber ihren Mitgliedern insofern recht-
fertigungsbedürftig ist, als sie normative Erwartungen an ihren jeweiligen Interakti-
onszusammenhang herantragen, und dies, entgegen der Habermassche Konzentrati-
on auf etablierte soziale Bewegungen, auch dann, wenn diese Erwartungen und die 
Enttäuschungen dieser Erwartungen nicht die Schwelle der öffentlichen Aufmerk-
samkeit überschreiten. Die Akteure erwarten von Anderen und von den gemeinsa-
men Institutionen die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche; das Ausbleiben einer 
solchen Anerkennung wird dann als soziales Unrecht erlebt; eine bestehende insti-
tutionelle Ordnung gilt unter diesen Umständen als nicht hinreichend gerechtfer-
tigt.3 „Die Subjekte nehmen institutionelle Vorgänge dann als soziales Unrecht 

                                                            
1  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 150. 

2  Marxistisch allerdings hier nur im Sinne eines bestimmten, insbesondere die Frankfurter 

Rezeption kennzeichnenden Marxverständnisses. 

3  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, in: 

Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 152f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


298 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

wahr, wenn sie dadurch Aspekte ihrer Persönlichkeit mißachtet sehen, auf deren 
Anerkennung sie ein Anrecht zu haben glauben.“4 Umgekehrt sind bestimmte insti-
tutionelle Ordnungen nur dann legitim, wenn sie verlässliche Formen intersubjekti-
ver Anerkennung ermöglichen und insofern als Realisierung spezifischer intersub-
jektiver Bedingungen verstanden werden können, die für die Entwicklung der Per-
sönlichkeit und die Möglichkeit individueller Selbstverwirklichung notwendig sind. 

Die Hinsichten, in denen sich die Individuen zu sich verhalten und was jeweils 
als positives Selbstverhältnis gelten kann, ist entsprechend der Anerkennungstheo-
rie Honneths das Resultat der Ausdifferenzierung verschiedener Prinzipien der An-
erkennung. Zugleich aber sollte die normative Entwicklung einer Gesellschaft aus 
Identitätsansprüchen und darauf gründenden Kämpfen um Anerkennung erklärt 
werden, denen innerhalb der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse nicht ent-
sprochen werden kann. Der Versuch, diese Spannung über die Überlegungen Meads 
aufzulösen, nach denen es das Antriebspotential des I ermöglicht, die bestehenden 
Erwartungshaltungen zu transzendieren, scheitert aber insofern, als diese Argumen-
tation 1. den Gegensatz zwischen Individuum und Gesellschaft erneut reproduziert, 
2. nicht erklären kann, wie es möglich ist, bestehende Erwartungshaltungen nicht 
nur faktisch zu unterlaufen, sondern begründet in Frage zu stellen, 3. die unter Um-
ständen auch problematischen gesellschaftlichen Prägungen von Unrechtserfahrun-
gen ausblenden muss und 4. insofern mit der Gefahr einhergeht, alle Anerken-
nungsforderungen als gerechtfertigt akzeptieren zu müssen. Eine Alternative hierzu 
entwickelt Honneth mit dem Verfahren der normativen Rekonstruktion. Demnach 
legen die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerkennung zwar fest, was jeweils 
als wertvolle und damit anzuerkennende Eigenschaft anzusehen ist und die Bestäti-
gung wertvoller Eigenschaften durch Andere gilt als die Grundlage, um sich mit 
den jeweiligen Eigenschaften identifizieren zu können. Die Kritik und Weiterent-
wicklung der bestehenden Institutionen wird aber dennoch als möglich angesehen, 
weil diesen Prinzipien der Anerkennung ein Geltungsüberhang gegenüber ihrer 
konkreten Umsetzung zukommen soll. Denn sie stehen, so die Annahme, stets einer 
radikaleren Interpretation offen, die neue Aspekte dieser Prinzipien erschließt und 
gegenüber der bisherigen Praxis ihrer Umsetzung einklagt. Die Kritik rekonstruiert 
und interpretiert hier zunächst die allgemein akzeptierten Prinzipien der Anerken-
nung, um dann die sozialen Ursachen dafür zu bestimmen, dass ihre faktische Rea-
lisierung scheitert. 

Auch diese Argumentation führt jedoch in weitere Schwierigkeiten. Die These, 
nach der Akte der Anerkennung einerseits nur bestätigend auf schon vorliegende, 
also im Handeln realisierte und als wertvoll angesehene Eigenschaften reagieren 
und damit andererseits erst eine Identifikation mit diesen Eigenschaften ermögli-

                                                            
4  Ebd, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 299 

 

 

chen, erwies sich deshalb als problematisch, weil es unklar blieb, wie es möglich 
sein soll, handelnd bestimmte Eigenschaften zu realisieren, ohne sich diese selbst 
schon zuschreiben zu können. Die konstitutive Bedeutung des Anerkennens kann 
also auf dieser Grundlage nicht ohne weiteres gerechtfertigt werden. Zudem kann 
hier nur dann von einem Unrecht gesprochen werden, wenn die Individuen in ihrem 
Handeln schon bestimmte, als wertvoll akzeptierte Eigenschaften realisieren, sie je-
doch darin durch Andere oder innerhalb der gemeinsamen Institutionen keine Be-
stätigung erfahren. Damit aber können die Anforderungen nicht thematisiert wer-
den, die die Individuen erfüllen müssen, um überhaupt als anerkennbare gelten zu 
können. Die Bezugnahme auf aktuelle soziologische Überlegungen zum Wandel 
des Sozialstaats, der Arbeitsorganisation und der Beschäftigungsverhältnisse sollte 
aber zeigen, dass die Drohung mit gesellschaftlicher Missachtung eingesetzt werden 
kann, um die Individuen überhaupt erst zu der Ausbildung der jeweils als wertvoll 
beurteilten Eigenschaften zu motivieren. Und schließlich ist der von Honneth in 
Anspruch genommene Begriff des positiven Selbstverhältnisses insofern nicht ge-
eignet, um diese Formen der Instrumentalisierung der Angewiesenheit auf intersub-
jektive Anerkennung zu problematisieren, als er nur als selbstbezügliche Identifika-
tion mit den eigenen Eigenschaften gefasst ist. So lange es den Individuen möglich 
ist, sich in irgendeiner Hinsicht mit eigenen Eigenschaften zu identifizieren und so 
ein positives Selbstverhältnis auszubilden, kann dann die Frage, wie und von wem 
festgelegt, wer wofür gesellschaftliche Anerkennung erfährt, nicht kritisch disku-
tiert werden. 

Die These, wonach bestehende Prinzipien der Anerkennung nur rekonstruiert 
und interpretiert, nicht jedoch problematisiert werden können, weil sie die Selbst-
verhältnisse der Akteure in einer zu grundlegenden Weise prägen und zudem die 
leitenden Kriterien aller praktischen Erwägungen bilden, ist für eine Kritische The-
orie der Anerkennung deshalb unzureichend, weil hier 1. offen blieb, wie zwischen 
angemessenen und unangemessenen Interpretationen unterschieden werden kann, 
ohne dabei auf faktische Unrechtsempfindungen und damit auf die Probleme zurück 
zufallen, die sich aus der Bezugnahme auf Mead ergeben hatten, weil sie 2. von ei-
nem gesamtgesellschaftlichen Konsens in Bezug auf die leitenden Prinzipien der 
Anerkennung ausgehen muss und diesen unterstellten Konsens 3. selbst nicht mehr 
hinterfragen kann, was aber 4. insbesondere dann notwendig ist, wenn bestimmte 
Prinzipien, wie das der Leistungsgerechtigkeit, selbst als Ursache von Missach-
tungserfahrungen gelten müssen. Gerade hier wird, wie ich an der Diskussion des 
Prinzips der Leistungsgerechtigkeit zu zeigen versucht habe, deutlich, dass die sozi-
ale Bedeutung dieser Prinzipien überhaupt erst durch den Einbezug des jeweiligen 
sozialen Kontextes beurteilt werden kann, in dem sie ihre Wirkung entfalten. 

Einige dieser Beschränkungen lassen sich, so schien es zunächst, auf der Grund-
lage einer an Althusser orientierten Anerkennungskritik überwinden. Denn nach 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


300 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Althusser ist das positive Selbstverhältnis der Akteure der Gegenstand der Kritik 
und die Bestätigung dieses Selbstverhältnisses gerade ein zentrales Element der 
ideologischen Praxis. Es bildet sich, indem sich die Individuen mit den sozialen 
Erwartungen identifizieren, die im Rahmen einer sozialen Struktur an sie gestellt 
werden. Die Handlungsfähigkeit setzt demnach die Identifikation mit den etablier-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit voraus; die angenommene praktische Identi-
tät erscheint jedoch als die unhintergehbare Grundlage der eigenen Entscheidungen, 
als etwas, was dem Individuum immer schon zukommt. Wenn sie auf der Grundla-
ge dieser praktischen Identität handeln, verstehen sie dieses Handeln demnach al-
lein als Ausdruck ihrer Selbstbestimmung; de facto jedoch reproduzieren die Indi-
viduen dadurch eine bestehende soziale Struktur. Ihr Tun ist, ohne dass ihnen dies 
bewusst wäre, ein Element in den durch Rituale geregelten Praktiken der ideologi-
schen Staatsapparate. Deshalb spricht Althusser von einem imaginären Verhältnis 
zu ihren eigenen Existenzbedingungen. Dieser Gegensatz zwischen dem Selbstver-
ständnis des Handelnden und der realen sozialen Bedeutung seines Tuns verweist 
nach Althusser auf die Doppeldeutigkeit des Subjektbegriffs. Das Subjekt ist einer-
seits Urheber seiner eigenen Taten und andererseits ein unterworfenes Wesen. Die 
zweite Bedeutungsebene des Subjektbegriffs begreift dabei die erste mit ein. Es ist 
Teil dieser Unterwerfung, dass sie in ihrem Ergebnis selbst verkannt wird. Der Satz 
„Kniet nieder und ihr werdet glauben, daß ihr kniet, weil ihr glaubt“5 bezeichnet 
somit die für jede Ideologie grundlegende Form der Unterwerfung. Weil die Hand-
lungsfähigkeit eine solche verkannte Unterwerfung voraussetzt, ist Praxis nur durch 
und unter einer Ideologie möglich. 

Althusser versteht diese Ideologietheorie als Beitrag zur philosophischen Expli-
kation des von Marx implizit verwendeten Begriffs der „strukturalen Kausalität.“6 
Indem sie zeigt, weshalb sich eine gegebene gesellschaftliche Struktur in den Hand-
lungen der Akteure reproduziert, ermöglicht sie es, die Geschichte als „Prozess oh-
ne Subjekt“7 zu denken. Allerdings hatten sich in der vorangegangenen Rekonstruk-
tion der Ideologietheorie Althussers Probleme ergeben, die ich kurz in vier Punkten 
zusammenfassen will. 1. Trotz seiner Kritik am Ökonomismus und der These, dass 
sowohl in als auch zwischen den ideologischen Staatsapparaten Konflikte und Wi-
dersprüche auftreten können, erscheinen Gesellschaften letztlich als funktional in-
tegrierte Einheiten. Der Begriff der ideologischen Staatsapparate wird so weit ge-
fasst, dass mit Ausnahme von Polizei, Armee, Geheimdienst etc. darunter alle au-

                                                            
5  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80. 

6  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 251. 

7  Vgl. Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die 

Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 301 

 

 

ßerökonomischen Interaktionsformen, auch das Recht, persönliche Nahbeziehungen 
und das Bildungssystem fallen und diese Interaktionsformen werden dann letztlich 
nur im Hinblick darauf diskutiert, inwiefern sie die Reproduktion der kapitalisti-
schen Produktionsweise ermöglichen. Sie scheinen keinen eigenständigen normati-
ven Kriterien zu folgen; vielmehr scheint die Ausgestaltung dieser Kriterien unmit-
telbar den funktionalen Anforderungen für die Reproduktion der bestehenden ge-
sellschaftlichen Struktur zu entsprechen. 

Althusser nimmt zwar an, dass unterschiedliche Ausgestaltungen einer solchen 
gesellschaftlichen Struktur möglich sind; die Reproduktion einer jeden möglichen 
gesellschaftlichen Struktur setzt jedoch eine Ideologie voraus. Gesellschaftliche 
Praxis ist nur durch und unter einer Ideologie möglich. In einem solchen Verständ-
nis der gesellschaftlichen Einheit kann aber 2. die eigene Perspektive auf diese Ein-
heit nicht mehr widerspruchsfrei verortet werden. Der ideologischen Verkennung, 
die als Voraussetzung einer jeden Praxis gilt, setzt Althusser die wissenschaftliche 
Erkenntnis entgegen. Die Wissenschaft ist somit einerseits der Gegenbegriff zu dem 
der Ideologie; dann aber muss ihr jede praktische Bedeutung abgesprochen werden. 
Andererseits jedoch spricht Althusser der Wissenschaft in zweierlei Hinsicht eine 
praktische Bedeutung zu. Zum einen gilt sie selbst als ideologischer Staatsapparat, 
also als eine durch Ideologie ermöglichte Praxis und somit als Element der Repro-
duktion der gegebenen Produktionsverhältnisse. Zum anderen gilt sie wesentlich als 
Kritik; als praktischer Eingriff und Beitrag zur Überwindung der bestehenden Pro-
duktionsverhältnisse. Ob der Wissenschaft eine praktische Bedeutung zukommen 
kann und wie diese zu bestimmen ist, bleibt also hier widersprüchlich. 

Zudem verliert hier 3. der Ideologiebegriff seine gesellschaftskritische Bedeu-
tung. Die Ideologie gilt als eine allgemeine Bedingung, unter der allein soziale 
Ordnung möglich ist. Damit aber ist es nicht mehr möglich, ideologische Formen 
der Vergesellschaftung von anderen zu unterscheiden und in normativer Hinsicht zu 
kritisieren. Weil sich die Handlungsfähigkeit erst aus der Unterwerfung unter vo-
rausgesetzte Bedingungen der Anerkennbarkeit ergibt und weil diese Bedingungen 
als unveränderliche Elemente einer gegebenen Struktur gelten, scheint die Mög-
lichkeit, soziale Erwartungen und Strukturen danach zu unterscheiden, inwiefern sie 
sich aus wechselseitigen Aushandlungsprozessen ergeben und weiterer Kritik ge-
genüber offen bleiben, schon begrifflich ausgeschlossen zu sein. Althusser kann 
aber 4. nur deshalb davon ausgehen, dass eine jede Praxis nur durch und unter einer 
Ideologie möglich ist und dass die Subjekte in ihrem Handeln eine gegebene Struk-
tur reproduzieren, ohne dass ihnen diese Reproduktionsfunktion bewusst wäre, weil 
er annimmt, dass sich das handlungsfähige Subjekt erst durch die Identifikation mit 
bestehenden sozialen Erwartungen bildet und an der eigenen Identität ohne weitere 
Veränderungen festhält. Damit jedoch unterschlägt er die Möglichkeiten der Selbst-
veränderung durch die wechselseitige Aufklärung über die jeweiligen handlungslei-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


302 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tenden Grundannahmen und der Kritik an bestehenden Erwartungshaltungen. Die 
Geschichte ist nicht einfach als Abfolge von sich selbst reproduzierenden gesell-
schaftlichen Strukturen, sondern auch als Geschichte der Zurückweisung und 
Überwindung bestehender Erwartungshaltungen durch soziale Bewegungen zu ver-
stehen. 

Butlers Überlegungen erscheinen vor diesem Hintergrund als ein viel verspre-
chender Versuch, um diese Probleme innerhalb des von Althusser entwickelten 
Rahmens der Subjektkritik zu vermeiden, da sie 1. die unterschiedlichen Formen 
der Anrufung nicht mehr auf ein einheitliches Zentrum, die Ökonomie, bezieht. Zu-
dem versucht sie mit dem Begriff der Psyche den Teil des Individuums zu bestim-
men, der der Anrufung vorhergeht. Erst auf dieser Grundlage kann, so ihre These, 
die Subjektkonstitution durch die Anrufung erklärt werden. Denn zum einen ist ein 
vordiskursives Begehren nach sozialer Akzeptanz zu unterstellen, damit die Aus-
richtung an den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit überhaupt verständ-
lich wird. Zum anderen ist dieses Begehren auch die Grundlage der Gewissensbil-
dung. Im Gewissen, in dem das Subjekt diese Bedingungen der Anerkennbarkeit 
verinnerlicht, wendet sich das Begehren gegen sich selbst. Zugleich aber soll über 
den Begriff der Psyche die Möglichkeit des Widerstands gegen bestimmte Formen 
der Anrufung verständlich werden. Weil das Begehren der Individuen in den gege-
ben Bedingungen der Anerkennbarkeit nicht aufgeht und dieser Gegensatz die Kri-
tik an bestehenden Erwartungshaltungen zu motivieren vermag, wird hier 2. die 
Kritik an der ideologischen Verkennung nicht mehr der externen Perspektive der 
Wissenschaft zugewiesen, sondern auf die Ebene der sozialen Praxis selbst zurück-
verlagert. Zudem können dann 3. unterschiedliche Ausgestaltungen der Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit danach beurteilt werden, inwiefern sie diesen Begehrun-
gen gerecht zu werden vermögen. Schließlich ist es 4. dann auch wieder möglich, 
Kämpfe um Anerkennung und die Zurückweisung zugewiesener Identitäten einzu-
beziehen. 

Allerdings ist der Bezug auf ein vordiskursives Begehren noch nicht hinrei-
chend, um zu erklären, wie es möglich ist, die eigenen Gewissensforderungen und 
die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit begründet in Frage zu stellen. 
Auf der Ebene des individuellen Gewissens kann eine solche Position nicht erklä-
ren, weshalb ein Begehren, das den Forderungen des eigenen Gewissens nicht ent-
spricht, nicht nur zu einem schlechten Gewissen führt. Auf der Ebene der gesell-
schaftlich geltenden Bedingungen der Anerkennbarkeit läuft eine solche Position 
Gefahr, alle Forderungen nach Anerkennung als gerechtfertigt akzeptieren zu müs-
sen. 

In der Anerkennungstheorie Honneths gilt die angemessene Umsetzung der lei-
tenden Prinzipien der Anerkennung als Bedingung eines positiven Selbstverhältnis-
ses. Demgegenüber erscheinen im Rahmen der Subjektkritik Althussers diese Prin-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 303 

 

 

zipien als Inbegriff der Erwartungen, denen die Individuen entsprechen müssen, um 
überhaupt soziale Akzeptanz erlangen zu können. Das positive Selbstverhältnis gilt 
als ein Resultat der Identifikation mit diesen Erwartungen und insofern als das zent-
rale Element der ideologischen Verkennung. Im ersten Fall bilden Interpretationen 
der bestehenden Prinzipien der Anerkennung die normative Grundlage der Kritik. 
Die Enttäuschung der Ansprüche der Akteure scheint hier nie das Resultat der Ver-
wirklichung dieser Prinzipien, sondern allein externen Hindernissen geschuldet zu 
sein. Im zweiten Fall kann zwar gezeigt werden, wie ein von diesen Prinzipien ge-
leitetes Handeln zur Reproduktion einer den Akteuren gegenüber heteronomen 
Ordnung beitragen kann; allerdings werden sie hier auch allein im Hinblick auf ihre 
Reproduktionsfunktion untersucht. Ausgeblendet wird, inwiefern ihre Reformulie-
rung vor dem Hintergrund der bestehenden praktischen Widersprüche zu einer 
Restrukturierung der gemeinsamen Praxis beitragen kann. 

Vor diesen Hintergrund hatte ich versucht, Anerkennen als einen Erfahrungs-
prozess zu fassen, in dem sich die Akteure wechselseitig über ihre jeweiligen hand-
lungsleitenden Grundannahmen und deren praktische Konsequenzen aufklären. 
Dies ist dann die Grundlage dafür, diese Grundannahmen zu reformulieren und die 
gemeinsame Praxis entsprechend zu verändern. Anerkennungsverhältnisse sind 
dann danach zu beurteilen, inwiefern es den Individuen möglich ist, an diesem Pro-
zess der Reflexion und Restrukturierung der gemeinsamen Praxis teilzunehmen. 

Mit Dewey lässt sich die demokratische Öffentlichkeit als die Gesamtheit der 
Institutionen verstehen, die einen solchen Prozess der Erfahrung auf einer gesamt-
gesellschaftlichen Ebene ermöglichen. Dafür ist aber noch weiter zu konkretisieren, 
wie der Begriff der Erfahrung hier genau zu fassen ist und wie vor diesem Hinter-
grund die Aufgaben einer demokratischen Öffentlichkeit zu bestimmen und zu 
rechtfertigen sind. 

 
 

9.2 ERFAHRUNG UND DEMOKRATIE BEI DEWEY 
 

„The end of democracy is a radical end. For it is an 

end that has not been adequately realized in any 

country at any time. It is radical because it requires 

great change in existing social institutions, econom-

ic, legal, and cultural.“8 

 
Im Folgenden möchte ich drei Argumentationen diskutieren, die dazu in der ge-
genwärtigen Rezeption Deweys entwickelt wurden. Nach Richard Rorty muss ein 

                                                            
8  Vgl. Dewey, John, Democracy is Radical, in: LW. Band 11, S. 298-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


304 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

solcher Versuch der Bestimmung eines allgemeinen Erfahrungsbegriffs in die Su-
che nach festen und unhintergehbaren Gewissheiten zurückführen, die Dewey ei-
gentlich überwinden wollte. Auf der Grundlage seiner Überlegungen lässt sich nun 
zeigen, dass die grundlegenden Begriffe für die Rekonstruktion des Erfahrungspro-
zesses nicht, wie von Dewey zum Teil selbst nahe gelegt, aus dem biologischen 
Modell eines sich an seine Umwelt anpassenden Organismus gewonnen werden 
können; dieses Modell ist vielmehr selbst eine für bestimmte Zwecke entwickelte 
Weise der sekundären Erfahrung. Das, was im Handlungsverlauf zum Problem wird 
und eine Überprüfung der bisherigen Situationsdeutung erzwingt, ergibt sich viel-
mehr aus den handlungsleitenden Überzeugungen der primären Erfahrung und diese 
sind das Resultat bisheriger geschichtlicher und kultureller Entwicklungen. Aller-
dings wird Rortys Interpretation der Rolle der sekundären Erfahrung für die kriti-
sche Reflexion der handlungsleitenden Überzeugungen der primären Erfahrung 
nicht gerecht; deshalb erscheint für ihn die demokratische Öffentlichkeit als ein ge-
gebenes Faktum und nicht als ein zu entwickelndes Projekt (1). 

Diese Bedeutung der demokratischen Öffentlichkeit für die Reflexion der hand-
lungsleitenden Überzeugungen, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen, 
erfasst hingegen  die von Hilary Putnam in seiner Interpretation Deweys entwickel-
te „epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie. Die uneingeschränkte Dis-
kussion innerhalb der demokratischen Öffentlichkeit soll es hier ermöglichen, bis-
herige handlungsleitende Überzeugungen zu reflektieren und weiterzuentwickeln; 
dies ist nach Putnam die Bedingung dafür, dass objektiv richtige gemeinsame Nor-
men und Lösungen für bestehende soziale Probleme bestimmt werden können. Die-
se Argumentation sieht jedoch die Beteiligung der einzelnen Akteure an der ge-
meinsamen Reflexion und Weiterentwicklung der jeweils handlungsleitenden 
Überzeugungen nur als ein Mittel zur Realisierung eines externen Zwecks, der Be-
stimmung objektiv richtiger Normen und verfährt insofern instrumentalistisch (2). 

Um dieses Problem zu vermeiden, ist von Martin Hartmann eine Position ent-
wickelt worden, nach der die Beteiligung an demokratischen Diskussions- und Ent-
scheidungsverfahren in der Demokratietheorie Deweys deshalb bedeutsam ist, weil 
die Akteure nur auf dieser Grundlage das ethische Ideal des Wachstums und der 
Weiterentwicklung ihrer Fähigkeiten realisieren können. Dewey aber hatte seine 
Überlegungen zum Begriff der Demokratie als praktischen Eingriff in die sozialen 
Auseinandersetzungen und Entwicklungen seiner Gegenwart verstanden. Die Be-
deutung des Ideals des Wachstums erklärt sich deshalb aus seiner Funktion für die 
Kritik an der Trennung zwischen planenden und ausführenden Tätigkeiten und den 
damit einhergehenden Hierarchien innerhalb der Produktion. Genau diese kritische 
Bedeutung kann jedoch das Ideal des Wachstums unter den gegenwärtigen Bedin-
gungen nicht mehr ohne weiteres erfüllen. Denn innerhalb des flexiblen Kapitalis-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 305 

 

 

mus wird die Weiterentwicklung der eigenen Fähigkeiten zu einer heteronom ge-
setzten Anforderung, die die Individuen erfüllen müssen (3). 

Alle der drei von mir diskutierten Interpretationen erfassen meines Erachtens 
zutreffend bestimmte Elemente von Deweys keineswegs einheitlicher Argumentati-
on.9 In der Auseinandersetzung mit ihnen will ich deshalb zugleich zeigen, welche 
seiner Überlegungen ich weiterführen und für eine kritische Theorie des Anerken-
nens fruchtbar machen will. 
 
1. Nach Rorty ist Deweys Kritik der Suche nach überzeitlichen Gewissheiten un-
vereinbar mit der Rechtfertigung einer bestimmten Erfahrungsweise oder einer be-
stimmten Einrichtung der gesellschaftlichen Institutionen. Rorty liest damit Deweys 
Theorie der Erfahrung nicht als Grundlage seiner Metaphysikkritik, sondern als ei-
nen Versuch, eine eigenständige naturalistische Metaphysik zu formulieren.10 Diese 
stellt auf der Grundlage der Darwinschen Evolutionstheorie die menschliche Erfah-
rung in eine Kontinuität zu anderen Naturprozessen. Die Erfahrung dient demnach 
der Anpassung eines Organismus an seine Umwelt.11 

Der hier entscheidende Vorwurf Rortys ist der, dass Dewey damit versucht, ge-
nerelle Kriterien für menschliche Erkenntnisleistungen und Reflexionsprozesse zu 
formulieren. So können Deweys Erfahrungstheorie zufolge Versuche der verständi-
gen Reorientierung im Handeln nur dann als gelungen gelten, wenn sie die Bewäl-
tigung von Umweltanforderungen verbessern.12 Wie die bisherige philosophische 

                                                            
9  „Dewey selber trug moralische, ästhetische, ja sogar metaphysische Begründungen für 

die Demokratie vor.“ (Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie, 

in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, 

Frankfurt am Main 2000, S. 359.) 

10  Vgl. Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 73. 

11  Die kognitive Erfahrung muss dann von einer nicht-kognitiven ihren Ausgang nehmen. 

Eine solche naturalistische Theorie der Erfahrung ist jedoch nach Rorty deshalb proble-

matisch, weil die Begriffe der Erfahrung und des Denkens gerade das bezeichnen sollen, 

was uns von der Natur unterscheidet, da beide Begriffe nur Wesen zugeschrieben werden 

können, die eine Sprache verwenden und weil auf einer solchen Grundlage zwischen 

Verursachung und Rechtfertigung nicht mehr unterschieden werden kann. (Vgl. Rorty, 

Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der 

Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 27-29.) 

12  Anpassung bezeichnet hier allerdings sowohl die des Organismus an seine Umwelt, als 

auch die Anpassung der Umwelt an seine Bedürfnisse. „Anpassung ist aber schließlich 

ebensosehr Anpassung der Umgebung an unsere eigene Betätigung wie Anpassung der 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


306 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Tradition sucht sie aber damit nach einem letzten Fundament, in Bezug auf das alle 
Kontroversen über die Wahrheit oder Richtigkeit von Überzeugungen abschließend 
beantwortet werden können.13 Damit nimmt sie letztlich an der philosophischen Su-
che nach Gewissheit teil, die sie doch überwinden wollte. Wird eine solche Argu-
mentation auf gesellschaftliche Zusammenhänge übertragen, droht nach Rorty ein 
politischer Fundamentalismus. Dieser behauptet die moralische Überlegenheit der 
eigenen Tradition und verhindert weitere Experimente in der Gestaltung der ge-
meinsamen Handlungszusammenhänge.14 

In der Konsequenz plädiert Rorty dafür, die Suche nach einer allgemeinen The-
orie der Erfahrung aufzugeben und Deweys zentrale Einsichten so zu reformulieren, 
dass sie mit der gegenwärtigen sprachphilosophischen Wende in der Philosophie 
(und seiner eigenen relativistischen Interpretation derselben) vereinbar bleiben.15 
Was als richtig gilt, bemisst sich dann nicht an der Anpassung von Organismus und 
Umwelt und damit an einer vorsprachlichen Gegebenheit; vielmehr ist das Prädikat 
nur auf Sätze anzuwenden, und zwar auf solche, die uns „im Denken vorwärts brin-
gen“16 und die dazu beitragen, „kooperative Unternehmungen zu arrangieren 
[…].“17 Erst auf einer solchen Grundlage wird die Philosophie tatsächlich in die 
Lage versetzt, zur Lösung konkreter Gegenwartsprobleme beizutragen. 

Diese Kritik Rortys macht auf ein zentrales methodisches Problem einer prag-
matistischen Erfahrungstheorie aufmerksam. Wenn nämlich das Denken als eine 
Phase des Handlungsprozesses zu verstehen ist, in dem eine Reorientierung not-
wendig wird, und wenn alle grundlegenden begrifflichen Unterscheidungen aus die-
ser Reorientierungsphase abgeleitet werden müssen, dann muss diese Theorie der 
Erfahrung selbst hinreichend allgemein bestimmt werden. Das heißt, dass die für sie 
notwendigen Leitunterscheidungen zwischen primärer und sekundärer Erfahrung, 

                                                                                                                                    
Betätigung an die Umwelt.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Einleitung in die 

philosophische Pädagogik, Weinheim 2011, S. 72.) 

13  Vgl. Rorty, Richard, Dewey's Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 80. 

14  Vgl. Rorty, Richard, Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidari-

tät oder Objektivität. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1989, S. 111. 

15  Vgl. Rorty, Richard, Dewey zwischen Hegel und Darwin, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philo-

sophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, 

S. 26. Vor diesem Hintergrund wehrt sich Rorty gegen den Vorwurf einer einseitigen 

Auslegung Deweys mit dem Hinweis, dass es ihm darum ginge, einen „hypothetischen 

Dewey“ zu konstruieren, „der ein Pragmatist war, ohne ein radikaler Empirist zu sein und 

ein Naturalist, ohne eine Panpsychist zu sein.“ (Ebd., S. 23.) 

16  Ebd., S. 25. 

17  Ebd., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 307 

 

 

zwischen Handlungsproblemen und ihren Lösungen so bestimmt werden müssen, 
dass diese Bestimmung nicht an einer spezifischen Form der sekundären Erfahrung 
orientiert, noch nicht auf eine bestimmte Erfahrungsweise und ihre Begriffe festge-
legt ist. Der Rückgriff auf ein evolutionsbiologisches Vokabular, der sich bei De-
wey tatsächlich findet, hat zwar auch einen theoriestrategischen Sinn. Damit sollte 
ein Gegengewicht zu zeitgenössischen christlichen Teleologien18 und dem Subjekt-
Objekt Dualismus der klassischen Erkenntnistheorien geschaffen werden.19 Trotz-
dem  wird Dewey damit der hier formulierten methodischen Schwierigkeit nicht ge-
recht. Denn auch die Grundbegriffe der Biologie können nicht als Voraussetzungen 
einer pragmatistischen Theorie der Erfahrung in Anspruch genommen werden. 
Vielmehr sind sie umgekehrt erst im Rahmen einer solchen Erfahrungstheorie als 
eine spezifische Form der sekundären Erfahrung zur Lösung spezifischer Hand-
lungsprobleme zu rekonstruieren. 

Der pragmatistischen Theorie der Erfahrung, kann also nicht das Modell der 
Anpassung von Umwelt und Organismus zu Grunde gelegt werden. Vielmehr ist 
die praktische Ausrichtung auf die jeweilige Situation, die in sie eingehenden Ge-
wohnheiten und Deutungsmuster, und damit auch das, was in ihr als Problem gilt, 
keineswegs invariant, sondern stets das Resultat schon vergangener Erfahrungspro-
zesse und somit kulturell vermittelt. Zudem kann keine Reflexion die Grundzüge 
dieser praktischen Bezogenheit in der primären Erfahrung abschließend bestimmen. 
Ebenso wenig können die Vollzugsformen und möglichen Resultate der sekundären 
Erfahrung abschließend auf den Begriff gebracht werden. Die Erfahrungstheorie 
„kann sich auf bestimmte Aspekte zurückbeugen, sie zum Gegenstand machen, 
steht aber damit selber weiterhin in einem fortlaufenden Kontext nicht aktualisierter 
Bezüge.“20 In eine solche Theoriebildung fließen immer auch nicht weiter geprüfte 
Hintergrundannahmen mit ein. Die Erfahrungstheorie selbst ist deshalb selbst als 
eine weiter zu entwickelnde Hypothese zu verstehen. 

Rorty setzt allerdings die Erfahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante 
gleich. Aus der Kritik dieser Theorie folgert er deshalb, dass der Philosophie nur 
die Aufgabe zukommen kann, eine Synthese ihrer eigenen Kultur zu schaffen. „All 
one might want a philosopher to do is to synthesize the novels, poems, histories, 
and sociologies of the day into some larger unity.“21 Versuche der Rechtfertigung 

                                                            
18  Vgl. Stekeler-Weithofer, Pirmin, Erfahrung als Kultur. Zur Wegbestimmung moderner 

Philosophie bei John Dewey, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49, 2001, S. 118f. 

19  Vgl. Engler, Ulrich, Kritik der Erfahrung. Die Bedeutung der ästhetischen Erfahrung in 

der Philosophie John Deweys, Würzburg 1992, S. 142. 

20  Ebd., S. 126. 

21  Vgl. Rorty, Richard, Dewey’s Metaphysics, in: ders., Consequences of Pragmatism. Es-

says 1972-1980, Mineapolis 1982, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


308 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

und der Kritik von Normen erklärt er deshalb für sinnlos, weil dabei an kein fest-
stehendes, dem historischen Wandeln entzogenes Prinzip appelliert werden kann. 
Die Aufgabe der Philosophie ist es demnach, die in die eigene Kultur eingelagerten 
normativen Überzeugungen zusammenzufassen, gegeneinander abzuwägen und in 
einen kohärenten Zusammenhang zu bringen.22 Die Formulierung dieser Überzeu-
gungen oder normativer Prinzipien gilt dann in erster Linie als Gedächtnisstütze, 
die wir verwenden, um uns in neuartigen Situationen oder Konfliktfällen an unsere 
intuitiven Vorstellungen und schon bestehenden Praktiken zu erinnern.23 „[W]er 
den gleichen Pragmatismus vertritt wie Dewey, wird einräumen, daß die liberale 
Demokratie zwar womöglich der philosophischen Artikulation bedarf, nicht aber 
der philosophischen Untermauerung.“24 Rorty behauptet damit, dass die zentralen 
Normen der eigenen Tradition letztlich unhintergehbar sind. Aus der These, dass 
eine abschließende Begründung dieser Normen nicht gegeben werden kann, folgert 
er die Unmöglichkeit der Begründung überhaupt. Weil nicht jede mögliche Folge-
frage nach Rechtfertigung beantwortet werden kann, muss keine beantwortet wer-
den. Die Unabschließbarkeit der Diskussion wird somit hier zum Argument für ih-
ren Abbruch.25 

Allerdings sollte die Verabschiedung der philosophischen Versuche, letzte 
Zwecke des Handelns zu bestimmen und in einer überzeitlichen Theorie der Ver-
nunft, der Geschichte, oder eben der Erfahrung zu verankern, nach Rorty unsere 
Experimentierbereitschaft in der Erfindung neuer Praktiken fördern.26 Die These, 
dass der Philosophie nur die Aufgabe zukommen kann, die eigene Tradition zu-
sammenzufassen und diese Forderung nach einer experimentellen Haltung stehen 
jedoch in einer Spannung zueinander. 

Diese Spannung zwischen der geforderten experimentellen Haltung und der 
Unhintergehbarkeit einer gegebenen Tradition versucht Rorty durch die Unter-
scheidung zwischen öffentlichen und privaten Bereichen zu lösen. Denn es ist die 

                                                            
22  Vgl. Rorty, Richard, Kant kontra Dewey: Die aktuelle Lage der Moralphilosophie, in: 

ders., Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008, S. 322. 

23  Vgl. ebd., S. 330. 

24  Rorty, Richard, der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie, in: ders., Solidarität o-

der Objektivität. Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988, S. 87. 

25  Die, die eine hinreichende Menge von normativen Überzeugungen einer bestimmten Ge-

meinschaft nicht teilen, können nicht argumentativ überzeugt, sondern müssen von ihr für 

verrückt gehalten werden. „Sie gelten nicht deshalb als verrückt, weil sie sich in Bezug 

auf das ahistorische Wesen des Menschen geirrt hätten, sondern weil die Grenzen der 

Normalität durch das festgesetzt werden, was wir ernst nehmen können. Dies wiederum 

wird bedingt durch unsere Erziehung, unsere historische Situation.“ (Ebd., S. 98.) 

26  Vgl. ebd., S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 309 

 

 

spezifische Tradition „unserer“ liberalen Demokratien, dass sie zwischen öffentli-
chen und privaten Angelegenheiten, zwischen der Pflicht gegenüber diesem Ge-
meinwesen und der privaten Neuschöpfung des eigenen Selbst  zu trennen vermö-
gen. Sie gestattet eine ungebundene Suche nach experimenteller privater Selbstver-
vollkommnung, so lange diese Suche die zentralen Normen des Gemeinwesens 
nicht verletzt. Es ist jedoch, und hier zeigt sich wieder die prägende Macht der Tra-
dition, nicht möglich, dieses Gemeinwesen selbst und die in ihm angelegte Auftei-
lung selbst noch einmal zu rechtfertigen.27 

Eine solche Aufteilung muss jedoch die im Bereich der Öffentlichkeit bestehen-
den Konflikte und Gegensätze leugnen. Zugleich entpolitisiert eine solche Konzep-
tion die von Dewey eingeforderte experimentelle Haltung in problematischer Wei-
se.28 Darüber hinaus kann Rorty die skizzierte Spannung nur auflösen, wenn es 
möglich ist, zwischen dem öffentlichen und dem privaten Bereich klar zu trennen. 
Die Demokratietheorie Deweys verweist im Gegensatz dazu aber gerade auf Prakti-
ken des Ver-öffentlichens.29 In diesen werden die sozialen Konsequenzen bisher als 
privat behandelter sozialer Assoziationen thematisiert und damit auch die leitenden 
Normen problematisiert, die diesen Assoziationen zu Grunde liegen. Demokratische 
Öffentlichkeiten konstituieren sich erst in einem solchen Prozess. Vor diesem Hin-
tergrund lassen sich wichtige soziale Bewegungen, wie die Arbeiter- und die Frau-
enbewegung, als Versuche der Repolitisierung bisher als privat behandelter Berei-
che verstehen. So zielt etwa der gewerkschaftliche Teil der Arbeiterbewegung da-
rauf, den Warencharakter der Arbeitskraft durch soziale Schutzmaßnahmen einzu-
schränken. Sie fordern damit, einen bestimmten Handlungsbereich nicht nur durch 
private Transaktionen zu strukturieren, sondern der öffentlichen Kontrolle zu unter-
stellen. Eine ähnliche Zielstellung haben gegenwärtig etwa auch soziale Bewegun-
gen gegen Zwangsräumungen oder für das Recht auf Stadt. Diese Versuche zeigen, 
dass es nicht möglich ist, eine solche Grenze zwischen privaten und öffentlichen 
Bereichen abschließend zu ziehen.30 

                                                            
27  Vgl. Rorty, Richard, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt am Main 1992, S. 

142f. 

28  Vgl. Fraser, Nancy, Solidarität oder Singularität? Richard Rorty zwischen Romantik und 

Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt 

am Main 1994, S. 159. 

29  Vgl. Höfener, Philipp, Über das Ver-Öffentlichen der Stadt. Über städtische Öffentlich-

keiten als Resultate sozialer Praktiken, Marburg 2012, S. 74ff. 

30  Vgl. Fraser, Nancy, Solidarität oder Singularität? Richard Rorty zwischen Romantik und 

Technokratie, in: dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt 

am Main 1994, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


310 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Um zusammenzufassen: Die Einwände Rortys sind zwar hilfreich, um eine na-
turalistische Interpretation der Erfahrungstheorie Deweys zu vermeiden. Auf der 
Grundlage seiner Kritik kann gezeigt werden, inwiefern sich die jeweilige prakti-
sche Bezogenheit in der primären Erfahrung und das, was in ihr problematisch 
wird, aus der Geschichte vergangener Erfahrungen ergibt. Weil Rorty aber die Er-
fahrungstheorie mit ihrer naturalistischen Variante gleichsetzt, unterschlägt er in der 
Konsequenz auch die kritische Bedeutung, die Dewey der sekundären Erfahrung 
und einer demokratischen Öffentlichkeit zuweist. Deshalb verfügt er über keine 
Kriterien mehr, über die die leitenden Normen der eigenen Tradition beurteilt wer-
den könnten. Deshalb muss sich die Philosophie dann auch mit der Aufgabe der Zu-
sammenfassung bescheiden. Umgekehrt lässt sich daraus folgern, dass die Kritik an 
als unhintergehbar behaupteten Gewissheiten und die Theorie der Erfahrung in De-
weys Konzeption zusammen gehören. 

 
2. Deweys Demokratietheorie kann also nicht als bloße Zusammenfassung einer be-
stehenden Tradition zu interpretiert werden. Denn damit wird die kritische Bedeu-
tung der sekundären Erfahrung nicht berücksichtigt. Wenn der sekundären Erfah-
rung die Aufgabe der Überprüfung der bisherigen handlungsleitenden Normen zu-
kommt und zugleich jedes Reflexionsresultat der sekundären Erfahrung als eine 
Hypothese zu verstehen ist, die ihrerseits einer Überprüfung bedarf, dann müssen 
sich die gemeinsamen Institutionen daran bemessen lassen, inwiefern sie einen sol-
chen  Erfahrungsprozess ermöglichen. Eine solche Interpretation ist von Hilary 
Putnam entwickelt worden. Demnach zielt Deweys Verständnis der Demokratie da-
rauf, eine beständige Weiterentwicklung der bestehenden normativen Prinzipien zu 
ermöglichen. Die Demokratie gilt hier als Bedingung für die Anwendung der Intel-
ligenz auf die Lösung sozialer Probleme. Putnam versteht Deweys Überlegungen 
als eine „epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie.31 Demnach kann der 
Anspruch auf Richtigkeit für die Normen, die die gemeinsamen Beziehungen leiten 
sollen, nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn diese das Ergebnis demokratischer 
Diskussions- und Entscheidungsprozesse sind. Geltungsansprüche müssen sich also 
in demokratisch strukturierten Diskussionen bewähren lassen. 

Putnam geht davon aus, dass der Anspruch auf allgemeine Richtigkeit der von 
uns vertretenen Normen für unsere Orientierung im Denken und Handeln notwen-
dig ist, dass gleichwohl aber das Richtige selbst nicht abschließend festgelegt wer-
den kann. Das, was jeweils als richtig gilt, ist als weiterhin zu überprüfende Hypo-
these zu verstehen. Dann aber ist die Methode zu bestimmen, über die sich diese 
Ansprüche überprüfen lassen. Die Methoden, nach denen nun nach Putnam die An-

                                                            
31  Vgl. Putnam, Hilary, A Reconsideration of Deweyan Democracy, in: ders., Renewing 

Philosophy, Cambridge 1992, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 311 

 

 

sprüche auf Richtigkeit von Normen geprüft werden sollen, entsprechen denen der 
Prüfung von Wahrheitsansprüchen in der Wissenschaft. „For what applies to in-
quiry in general applies to ethical inquiry in particular.“32 Die Suche nach Wahrheit 
in der Wissenschaft ist jedoch notwendig kooperativ; sie zielt auf Einigkeit inner-
halb einer Forschungsgemeinschaft.33 Die Gültigkeit von Hypothesen muss hier 
stets durch alle Mitglieder dieser Gemeinschaft geprüft werden können. 

Tatsächlich erfasst Putnam damit einige zentrale Elemente von Deweys Überle-
gungen zum Demokratiebegriff. Ein wichtiger Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
ist der Umstand, dass die Möglichkeiten der Kontrolle der außermenschlichen Na-
tur gut entwickelt sind, während die Konsequenzen gesellschaftlicher Prozesse noch 
passiv erlitten werden. Dies führt er darauf zurück, dass in der Gestaltung der ge-
meinsamen Beziehungen bisher noch keine wissenschaftlichen Methoden zur An-
wendung gelangen. Die Erneuerung der Philosophie, die er fordert und die der 
Pragmatismus leisten soll, besteht genau darin, dass auch die Bestimmungen der 
„moralischen Gegenstände“ eben nicht als Einsicht in ewige Zusammenhänge, son-
dern als experimentell und in gemeinsamen Diskussionen zu bestätigende Hypothe-
se gelten sollen.34 Dies setzt aber auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene den Ab-
bau von Hierarchien und gleiche Teilnahmemöglichkeiten für alle voraus. Die 
Normen, die das gemeinsame Handeln leiten sollen, können nur dann dem An-
spruch auf Richtigkeit entsprechen, wenn alle Betroffenen die Möglichkeit hatten, 
an ihrer Formulierung in gleicher Weise teilzunehmen. Die Möglichkeit zur gleich-
berechtigten Teilnahme verlangt dann zum einen bestimmte Freiheitsrechte wie die 
Rechte der Rede-, Gedanken- und Pressefreiheit. Zum anderen setzt sie auch soziale 
Teilhaberechte wie Bildungsmöglichkeiten und soziale Absicherungen voraus.35 

Umgekehrt begünstigen Hierarchien und Blockierungen des Erfahrungsaus-
tauschs zwischen verschiedenen sozialen Gruppen irrationale Bestimmungen von 
Normen und irrationale Lösungen für soziale Konflikte. Isoliert vom Austausch mit 
Anderen und ihrer Kritik, sind die Bestimmungen geprägt durch die jeweilige parti-
kulare Perspektive.36 Denn die zu lösenden Handlungsprobleme bestimmen sich 
hier erst darüber, wie einzelne soziale Gruppen von den bestehenden Handlungszu-

                                                            
32  Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cambridge 

1995, S. 175. 

33  Vgl. Putnam, Anna Ruth, Moralische Objektivität und Putnams Philosophie, in: Raters, 

Marie-Louise und Willaschek, Markus (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des 

Pragmatismus, Frankfurt am Main 2002, S. 235. 

34  Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, S. 43. 

35  Vgl. Putnam, Hilary, Ethics without Ontology, Cambridge 2004, S. 105. 

36  Vgl. Putnam, Hilary, Pragmatism and Moral Objectivity, in: ders., Words and Life, Cam-

bridge 1995, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


312 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sammenhängen und den mit ihnen einhergehenden sozialen Konsequenzen betrof-
fen sind. Deshalb muss hier auch die Qualität der Problemlösung davon abhängen, 
ob alle Betroffenen tatsächlich in die demokratischen Entscheidungsfindungspro-
zesse einbezogen werden. In die Beurteilung der gemeinsamen Normen und der lei-
tenden Institutionen muss also die Perspektive der einzelnen sozialen Gruppen ein-
fließen.37 

Diese Argumentation Deweys richtet sich nicht nur gegen die philosophische 
Suche nach Gewissheit, sondern gegen politische Positionen, die die Fähigkeit zur 
Lösung sozialer Probleme allein unabhängigen Expertengremien zusprechen wollen 
– und dies gewinnt im Zeitalter von Wirtschaftsweisen und Expertenregierungen 
einiges an Aktualität. Denn wenn sich Vorschläge zur Gestaltung der gemeinsamen 
Beziehungen nicht aus einem gemeinsamen Diskussionsprozess ergeben, sondern 
von einer Elite oder eigens bestimmten Experten erarbeitet und gegenüber einer 
Masse von Weisungsempfängern bloß durchgesetzt werden, isoliert sich eine solche 
Klasse von den bestehenden Assoziationen und den in ihnen gebildeten Ansprü-
chen. „Eine Klasse von Experten ist den gemeinsamen Interessen unvermeidlich so 
entrückt, daß sie zu einer Klasse mit Privatinteressen und Privatwissen wird, wel-
ches in sozialen Angelegenheiten überhaupt kein Wissen ist.“38 Sie sind nicht in der 
Lage, gemeinsame Güter zu bestimmen.  Denn die Güter, die sie etablieren wollen, 
sind nur einseitig gesetzt und insofern keine gemeinsamen Güter; sie sind zudem 
deshalb überhaupt keine Güter, weil die Empfänger ihnen gegenüber passiv und 
abhängig bleiben.39 

Aus dieser Argumentation ergeben sich jedoch einige Schwierigkeiten, die ich 
im Folgenden kurz diskutieren will.40 Für Putnam und Dewey erscheinen nämlich 

                                                            
37  Vgl. Young, Iris, Difference as a Ressource for Democratic Communication, in: Estlund, 

David (Ed.), Democracy, Oxford 2002, S. 226.  

38  Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 172. 

39  Vgl. Putnam, Hilary, und Putnam, Ruth Anna, Dewey’s Logic: Epistemology as Hypoth-

esis, in: Putnam, Hilary, Words and Life, Cambridge 1995, S. 216. 

40  Auf andere Problematisierungen kann ich hier nur verweisen. So hatte Robert Westbrook 

bezweifelt, ob es tatsächlich möglich ist, den Anspruch auf Richtigkeit in gleicher Weise 

zu rechtfertigen wie den auf Wahrheit und ob in Bezug auf die Normen, die die sozialen 

Assoziationen leiten sollen, das Erzielen einer rationalen Übereinstimmung überhaupt 

möglich ist. (Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey und die Logik der Demokratie, in: 

Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, 

Frankfurt am Main 2000, S. 351f.) Auf die weitverzweigte Diskussion, die Putnam die-

sem Problem widmet, kann ich hier nicht eingehen. Verwiesen sei hier nur darauf, dass es 

ihm zufolge deshalb nicht möglich ist, die rationalen Lösungsverfahren der Wissenschaft 

gegen angeblich irrationale Wertentscheidungen auszuspielen, weil wir uns auch in unse-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 313 

 

 

in der Folge die Verbesserung der Erziehung, die Verbreitung intelligenter Ge-
wohnheiten, die Anwendung wissenschaftlicher Untersuchungsmethoden auf die 
öffentlichen Angelegenheiten für die Erneuerung der demokratischen Öffentlichkeit 
schon ausreichend zu sein.41  

Es ist jedoch problematisch davon auszugehen, dass verbesserte Kommunikati-
ons- und Reflexionsmöglichkeiten für die Kontrolle der sich aus den primären As-
soziationen ergebenden indirekten Handlungsfolgen schon hinreichen.42 Gerade in 
Bezug auf Marktbeziehungen besteht das Problem der öffentlichen Kontrolle dieser 

                                                                                                                                    
ren wissenschaftlichen Beschreibungen von bestimmten Werten im Sinne von Maßstäben 

rationaler Akzeptierbarkeit wie Kohärenz, Vollständigkeit, Einfachheit und Adäquanz 

leiten lassen. „Kurz, meine These ist, daß die „wirkliche Welt“ von unseren Werten ab-

hängt.“ (Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main 

1982, S. 182.) Damit aber hängt die Objektivität dieser Beschreibungen selbst davon ab, 

ob sich diese Werte als objektiv erweisen lassen. Auch dann aber, wenn Diskussionen um 

die Richtigkeit von Normen denen um Wahrheitsansprüche in der Wissenschaft angegli-

chen werden können, ist es keineswegs gewiss, dass sich auf einer solchen Grundlage ei-

ne epistemologische Rechtfertigung der Demokratie entwickeln lässt. So ist von Martin 

Hartmann bezweifelt worden, ob wissenschaftliche Forschungsgemeinschaften überhaupt 

demokratisch strukturiert sind. (Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie 

epistemisch gerechtfertigt werden? in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek, 

Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 290.) 

Denn der Zugang zu diesen Gemeinschaften ist insofern beschränkt, als etablierte Kom-

petenzkriterien, deren Erfüllung über begrenzt zuverlässige Indikatoren wie Bildungsab-

schlüsse, Noten, Publikationsaufkommen oder Drittmitteleinwerbungen beurteilt wird, 

über die Möglichkeiten der Teilnahme und das Gewicht der eigenen Stimme in ihr be-

stimmen. Mit Dewey lässt sich darauf antworten, dass der Verweis auf den faktischen 

Zustand der Wissenschaft kein Argument dagegen ist, dass die Qualität von Untersu-

chungen von der Möglichkeit einer unbeschränkten Diskussion abhängt. Zudem ist die 

ungleiche Erfüllung der Kriterien, die für die Teilnahme an wissenschaftlichen Diskussi-

onen vorausgesetzt werden, nach Dewey keineswegs notwendig, sondern selbst die Folge 

einer ungenügenden gesamtgesellschaftlichen Verbreitung wissenschaftlicher Methoden 

und entsprechender intelligenter Gewohnheiten. Die Fähigkeit zur verständigen Erfah-

rung wird auch durch die sozialen Umstände beeinflusst und ändert sich mit der Ent-

scheidungsmacht der Akteure. (Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., 

Philosophie und Zivilisation, Frankfurt am Main 2003, S. 280.) 

41  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 140ff. 

42  „Einen anderen Ausgang nehmen die ökonomischen Triebkräfte in dem Maße, in dem 

das Wissen über die Folgen gerecht verteilt wird und das Handeln von dem unterrichteten 

und lebendigen Bewußtsein eines gemeinsamen Interesses beseelt ist.“ (Ebd., S. 134.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


314 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Handlungsfolgen auch unabhängig von dem des verfügbaren Wissens. So sind etwa 
die Kapitaleigner unter der Bedingung der wechselseitigen Konkurrenz dazu ge-
zwungen, ihr jeweiliges Handeln am Ziel der Profitmaximierung auszurichten und 
dafür von bestimmten Nebenfolgen ihres Handelns zu abstrahieren und gemeinsa-
me Regelungen zu unterlaufen.43 Wird dieser Umstand ausgeblendet, so führt das 
zu problematischen Fehleinschätzungen. So gelten Dewey etwa die tayloristischen 
Maßnahmen zur Rationalisierung des Produktionsprozesses allein als Ausdruck ei-
nes unzureichenden aber prinzipiell korrigierbaren Arbeitsverständnisses.44 Dabei 
wird nicht berücksichtigt, dass es sich bei diesen Maßnahmen zur Rationalisierung 
der Produktion auch um ein Herrschaftsinstrument handelt, das unter der Bedin-
gung der wechselseitigen Konkurrenz eingesetzt wird, um die Transformation der 
gekauften Arbeitskraft in tatsächlich geleistete Arbeit sicherzustellen und zu effek-
tivieren.45 Auch Putnam unterschätzt damit in seiner Interpretation, dass die Erneu-
erung einer demokratischen Öffentlichkeit nicht nur die kollektiven Reflexionsmög-
lichkeiten verbessern, sondern auch die bestehenden Handlungszusammenhänge 
umgestalten muss. Eine demokratische Öffentlichkeit ist also nicht nur danach zu 
beurteilen, ob sie bestehende Handlungsfolgen wahrnehmen kann, sondern auch 
danach, ob sie diese Folgen gezielt zu regulieren vermag. 

Deshalb scheinen mir die Passagen in Deweys Werk weiterführend zu sein, in 
denen er zwischen der öffentlichen Reflexion der bestehenden Handlungszusam-
menhänge und den Möglichkeiten der Öffentlichkeit unterscheidet, diese Hand-
lungszusammenhänge bewusst zu beeinflussen. Auf dieser zweiten Ebene ist dann 
die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens nicht mehr hinreichend. Vielmehr wird 
hier die Neugestaltung dieser Assoziationen notwendig. Der institutionelle Wandel, 
der für die Durchsetzung einer demokratischen Öffentlichkeit notwendig ist, muss 
sich also auf zwei Ebenen vollziehen. Einmal sind Institutionen zu schaffen, die es 
allen Gesellschaftsmitgliedern ermöglichen, in einen Austausch darüber zu treten, 
von welchen Handlungsfolgen sie wie betroffen sind und wie dementsprechend die 
betreffenden Handlungszusammenhänge transformiert werden sollten. Darüber hin-
aus muss aber auch die demokratische Öffentlichkeit die Macht erhalten, in diese 
Handlungszusammenhänge regulierend eingreifen zu können. In einigen Passagen 
schlägt Dewey dementsprechend auch Formen der Vergesellschaftung von Schlüs-

                                                            
43  Vgl. Streeck, Wolfgang, Re-Forming Capitalism. Institutional Change in the German Po-

litical Economy, Oxford 2010, S. 240. 

44  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 118. 

45  Vgl. Braverman, Harry, Die Arbeit im modernen Produktionsprozess, Frankfurt am Main 

1977. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 315 

 

 

selindustrien, natürlichen Ressourcen, der Infrastruktur46 und Maßnahmen zur Um-
verteilung und Demokratisierung der Wirtschaft vor.47 Dies ist die Grundlage für 
eine kooperative Kontrolle der Ökonomie, die Befreiung von den bestehenden öko-
nomischen Unsicherheiten und Zwängen und für eine Partizipation Aller an den be-
stehenden kulturellen Möglichkeiten.48 

Unabhängig davon ergibt sich hier scheinbar das Problem, dass eine solche 
„epistemologische Rechtfertigung“ der Demokratie instrumentalistisch argumen-
tiert. Dieses Argument ist insbesondere von Martin Hartmann entwickelt worden. 
Denn in dieser „epistemologischen Rechtfertigung“ wird zunächst ein externer 
Zweck, nämlich der der Bestimmung richtiger Normen, festgelegt, um dann demo-
kratische Institutionen als Mittel zu seiner Realisierung zu bestimmen.49 Das heißt, 
undemokratische Strukturen gelten nicht deshalb als problematisch, weil sie nicht 
alle in gleicher Weise beteiligen, sondern umgekehrt: weil sie nicht alle in gleicher 
Weise beteiligen, bleiben ihre öffentlichen Entscheidungen problematisch. Eine 
demokratische Öffentlichkeit wird hier als ein Mittel verstanden, um einen externen 
Standard, die beste Lösung für die bestehenden sozialen Probleme, die beste Form 
der Neugestaltung der gemeinsamen Assoziationen zu bestimmen. 
 
3. Um die Konsequenz eines solchen Instrumentalismus zu vermeiden, hat Hart-
mann die Demokratietheorie Deweys nicht durch den Verweis auf ihr Potential zu 
rationalen Problemlösungen, sondern unter Bezugnahme auf ethische Prinzipien ge-
rechtfertigt. Die Demokratie ist demnach deshalb anderen Formen der Vergesell-
schaftung vorzuziehen, weil sie den Einzelnen die Realisierung einer bestimmten 
Form des guten Lebens ermöglicht. Die Diskussion dieser Position führt vielleicht 
etwas von der entwickelten Linie ab; sie hilft mir aber, eine wichtige Pointe des Er-
fahrungs- und Demokratiebegriffs Deweys herauszuarbeiten. 

Tatsächlich argumentiert Dewey in einigen Schriften, insbesondere in „Demo-
kratie und Erziehung“, so, dass er zunächst ein bestimmtes ethisches Ideal aus-
zeichnet und dann demokratische Prinzipien als Bedingungen seiner Realisierung 

                                                            
46  Vgl. Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S. 

441ff. 

47  Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 98. 

48  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 36. 

49  Vgl. Hartmann, Martin, Kann und sollte Demokratie epistemisch gerechtfertigt werden? 

in: Hartmann, Martin; Liptow, Jasper und Willaschek, Marcus (Hrsg.), Die Gegenwart 

des Pragmatismus, Frankfurt am Main 2013, S. 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


316 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

bestimmt. Das Ideal, dass er dabei herausarbeitet, ist das des Wachstums.50 Dieses 
Ideal scheint Hartmann nun für eine ethische Fundierung der Demokratie deshalb 
geeignet zu sein, weil es nicht von einem festen Kern des Selbst ausgeht, der sich in 
dessen Handlungen nur ausdrückt. Vielmehr berücksichtigt ein solches Ideal, dass 
sich das Selbst wandelt, dass es durch die Konsequenzen seiner Handlungen und 
die Reaktionen Anderer geformt wird.51 Zudem legt eine solche Konzeption das 
Selbst nicht auf bestimmte Ziele und Handlungsweisen fest. Sie ermöglicht eine be-
ständige Selbstveränderung, die experimentelle Erprobung neuer Handlungsweisen 
und Zielsetzungen. Indem sich dieses Ideal auf einen Entwicklungsprozess bezieht, 
bleibt es also offen gegenüber den verschiedenen Entwürfen des guten Lebens der 
Individuen.52 So weit Hartmann. 

Es ist jedoch zu fragen, was Dewey genau unter dem Ideal des Wachstums ver-
steht und weshalb er ihm eine solche Bedeutung beimisst. Von einem Wachstum 
des Selbst lässt sich ihm zufolge dann sprechen, wenn das Individuum aus früheren 
Erfahrungen lernt, wenn es in der Lage ist, aufgrund der Resultate schon vollzoge-
ner Handlungen die eigenen Handlungsweisen abzuändern und neue Dispositionen 
zu entwickeln.53 Das Wachstum ist somit die Fähigkeit zur Bildung neuer Gewohn-
heiten (Habits). Gewohnheiten aber haben in erster Linie eine praktische Bedeu-
tung; sie „geben dem Menschen die Herrschaft über die Umwelt, die Fähigkeit, die-
se Umwelt für menschliche Zwecke zu benutzen.“54 Die stetige Erweiterung und 
Verbesserung dieser Gewohnheiten ist nach Dewey deshalb notwendig, weil jede 
Handlungsweise verbesserungsfähig ist und sich die Bedingungen des Handelns 
selbst im Wandel befinden.55  Somit kann auch kein letztes Ziel angegeben werden, 
auf das hin das Wachstum auszurichten wäre. Deshalb ist der Wachstumsprozess 
letztlich unabschließbar. Aus dem Gesagten lässt sich aber schlussfolgern, dass 

                                                            
50  Vgl. auch: Honneth, Axel, Zwischen Prozeduralismus und Teleologie. Ein ungelöster 

Konflikt in der Moraltheorie von John Dewey, in: Joas, Hans (Hrsg.), Philosophie der 

Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey, Frankfurt am Main 2000, S. 136f. 

51  Vgl. Hartmann, Martin, Die Kreativität der Gewohnheit. Grundzüge einer pragmatisti-

schen Demokratietheorie, Frankfurt am Main 2003, S. 283f. 

52  Vgl. ebd., S. 301. 

53  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 68f. 

54  Ebd., S. 79. 

55  Vgl. Dewey, John, Die Suche nach Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses von 

Erkenntnis und Handeln, Frankfurt am Main 1998, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 317 

 

 

Dewey dem Ideal des Wachstums deshalb eine solche Bedeutung beimisst, weil es 
eine Kontrolle der Umgebung und ein erfolgreiches Handeln ermöglicht.56 

Die Verwirklichung dieses Ideals des unabschließbaren Wachstums des Selbst 
ist nun auf eine demokratische Organisierung der unterschiedlichen Handlungszu-
sammenhänge angewiesen. Es sind, so argumentiert Dewey hier, vor allem zwei 
Kriterien, über die sich demokratische von despotischen Organisationsweisen un-
terscheiden lassen. Zum einen ist es die Anzahl und die Ausgestaltung der gemein-
samen Interessen, die in der jeweiligen Assoziation verwirklicht sind. Despotische 
Weisen der Organisation sind demnach nur durch wenige gemeinsame Interessen 
geprägt. Demgegenüber sind die gemeinsamen Interessen im Falle demokratisch 
organisierter Organisationsweisen explizit anerkannt, vielfältig und Gegenstand 
gemeinsamer, ungehinderter Aushandlungen. Zum anderen sind demokratische As-
soziationen von despotischen durch die Anzahl und die Qualität ihrer Beziehungen 
zu anderen Assoziationen unterschieden. 

 
„Das erste bedeutet nicht nur zahlreichere und mannigfaltigere gemeinsame Interessen, son-

dern auch größere Zuversicht darauf, daß das wechselseitige Interesse als Faktor in der Rege-

lung sozialer Beziehungen anerkannt wird. Das zweite bedeutet nicht nur freiere Wechselwir-

kung zwischen verschiedenen sozialen Gruppen […], sondern auch dauernde Umgestaltung 

des sozialen Verhaltens, seine beständige Neuanpassung an die durch die mannigfaltige 

Wechselwirkung entstehenden neuen Sachlagen. Und genau diese beiden Dinge sind es, die 

eine demokratisch aufgebaute Gesellschaft kennzeichnen.“57 

 
Intern wie extern ist es die größere Vielfalt der Beziehungen und die Bereitschaft zu 
ihrer beständigen Umgestaltung die demokratische Assoziationen ausmacht. Zur 
Realisierung des von Dewey in Anspruch genommenen ethischen Ideals des 
Wachstums tragen solche Assoziationen nun deshalb bei, weil die Vielfalt und auch 
der Wandel der sozialen Einflüsse das Wachstum der Individuen, die Bildung neuer 
Gewohnheiten unterstützen. Umgekehrt begünstigen starre, einseitig bestimmte Be-
ziehungen die Ausbildung unveränderlicher Routinegewohnheiten.58 

                                                            
56  Dewey tendiert in einigen Formulierungen sogar dazu, Wachstum nicht als ein spezifisch 

ethisches Ideal, sondern als Teil eines Naturprozesses oder Naturnotwendigkeit zu ver-

stehen. „Unser Endergebnis war, daß Leben Entwicklung ist und Entwicklung und 

Wachstum Leben sind.“ (Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in 

die philosophische Pädagogik, Weinheim 2011, S. 75.) 

57  Ebd., S. 120. 

58  Vgl. ebd., S. 117ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


318 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Dewey plädiert also tatsächlich dafür, Institutionen danach zu beurteilen, wel-
ches Selbst sie schaffen.59 Es ist auch richtig, dass dabei dem Ideal des Wachstums 
eine wichtige Bedeutung zukommt. Damit scheint es möglich zu sein, das Problem 
des Instrumentalismus zu überwinden. Der Einbezug der Akteure in demokratische 
Entscheidungsprozesse gilt nicht mehr als ein Mittel, um einen externen Zweck zu 
realisieren, sondern die Beteiligung an diesen Prozessen ermöglicht ihnen die Rea-
lisierung eines bestimmten Ideals. Insofern ist Hartmanns Rezeption zuzustimmen. 

Allerdings ist zu fragen, weshalb Dewey diesem Ideal eine solche Bedeutung 
zuspricht. Diese wichtige Bedeutung spricht Dewey ihm deshalb zu, weil es ihm 
möglich zu sein scheint, auf dieser Grundlage die bestehenden Praxisformen zu kri-
tisieren. Insbesondere soll damit eine Alternative zu den keinerlei Entwicklungs-
möglichkeiten bereitstellenden, eintönigen, repetitiven und abhängigen Tätigkeiten 
innerhalb der Lohnarbeit entwickelt werden. Es ist ein Ideal, das es ermöglichen 
soll, die Trennung zwischen Planung und Ausführung sowie damit einhergehende 
Machtasymmetrien innerhalb der Produktion zu überwinden.60 Insofern ist die For-
mulierung und Verteidigung dieses Ideals ein Teil dessen, was Boltanski und Chia-
pello die Künstlerkritik am Kapitalismus genannt haben.61 

Durch den Übergang zum „flexiblen Kapitalismus“ kommt es gegenwärtig aber 
zur Ausbildung neuer Anforderungen an die Individuen. Sie müssen sich in einem 
zunehmend wandelnden Umfeld bewähren. Der Übergang zum aktivierenden Sozi-
alstaat, der die eigenverantwortliche Absicherung gegenüber sozialen Risiken ein-
fordert,62 Tendenzen der unternehmensinternen Vermarktlichung, durch die Kon-
kurrenzbeziehungen zwischen den Beschäftigten verschärft und auf Dauer gestellt 
werden,63 und die Prekarisierung von Beschäftigungsverhältnissen64 führen dazu, 
dass Eigenschaften wie Anpassungsfähigkeit, Mobilität, Innovationsfähigkeit und 
Kreativität zu den Bedingungen werden, die die Individuen erfüllen müssen, um als 

                                                            
59  Vgl. Dewey John, Die Erneuerung der Philosophie, Hamburg 1989, Kapitel 8, S. 238ff. 

60  Vgl. Dewey, John, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophische 

Pädagogik, Weinheim 2011, S. 117. 

61  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-

lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal für Soziologie, H4, 2001, S. 469. 

62  Vgl.  Lessenich, Stephan, Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen 

Kapitalismus, Bielefeld 2008. 

63  Vgl. Moldaschl, Manfred und Sauer, Dieter, Internalisierung des Marktes – Zur neuen 

Dialektik von Kooperation und Herrschaft, in: Minssen, Heiner (Hrsg.), Begrenzte Ent-

grenzungen. Wandlungen von Organisation und Arbeit, Berlin 2000, S. 214. 

64  Vgl. Castel, Robert, Die Wiederkehr der sozialen Unsicherheit, in: Castel, Robert und 

Dörre, Klaus, Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2009, S. 21-34.  

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 319 

 

 

anerkennbare Leistungsträger gelten zu können. Sie sind damit vor die Notwendig-
keit gestellt, ihre Fähigkeiten beständig zu erweitern.65 Wenn aber das Wachstum, 
wie bei Dewey, als Bedingung der erfolgreichen Umweltbewältigung gefasst wird, 
droht vor diesem Hintergrund der Bezug auf ein solches Ideal den Zwang zur An-
passung an wechselnde Anforderungen der Umgebung zu idealisieren. Einer sol-
chen Position gelingt es nicht, den Wandel der sozialen Bedeutung dieses Ideals 
einzubeziehen und seinen Beitrag zur Reproduktion problematischer Praxisformen 
und Erfahrungen von Überforderung, Überlastung, Statusverlust, Zukunftsangst etc. 
zu reflektieren. Darin aber zeigt sich, dass eine Überwindung der bestehenden 
Handlungsprobleme und Konflikte auch den Wandel des Kontextes, in dem be-
stimmte Normen ihre Wirkung entfalten, und mögliche problematische Konsequen-
zen einbeziehen muss. 

Wenn das Ideal des Wachstums in erster Linie als Bedingung der erfolgreichen 
Bewältigung von Umweltanforderungen durch den Einzelnen gilt, ist es letztlich zu 
individualistisch gefasst, um auf seiner Grundlage demokratische Institutionen 
rechtfertigen zu können. Dementsprechend scheinen mir die Schriften Deweys wei-
terführend zu sein, in denen er sich nicht auf das ethische Ideal des Wachstums, 
sondern auf den Begriff der Selbstbestimmung bezieht. 

 
Bevor ich jedoch darauf eingehe, will ich abschließend noch einmal die zentralen 
Elemente des hier entwickelten Erfahrungsbegriffs zusammenfassen. Im Anschluss 
an Rorty hatte sich gezeigt, dass die Elemente der primären Erfahrung, also die Ge-
samtheit von handlungsleitenden Gewissheiten und Normen, die als selbstverständ-
liche Voraussetzungen in den Handlungsvollzug eingehen, selbst das Resultat ver-
gangener Erfahrungsprozesse sind. Aus ihnen bestimmt sich, was überhaupt als re-
levantes und zu lösendes Handlungsproblem gilt. Das jeweilige Verständnis von 
Handlungsproblemen ist also selbst durch vergangene Erfahrungsprozesse vermit-
telt und lässt sich nicht durch den Rückgriff auf das Modell der Anpassung von Or-
ganismus und Umwelt bestimmen. Gerade daraus, dass sich Dewey in der Bestim-
mung des Begriffs der verständigen Erfahrung an den Begriffen einer bestimmten 
Naturwissenschaft orientiert, ohne diese Begriffe selbst noch einmal zu hinterfra-
gen, lässt sich die Schlussfolgerung ziehen, dass der Erfahrungsbegriff selbst nur 
hypothetisch zu fassen und nicht abschließend zu formulieren ist. 

Zugleich aber sind die in der primären Erfahrung angelegten Gewissheiten, Ein-
stellungen und Dispositionen keine unhinterfragbare Grundlage des Handelns. 
Probleme, die innerhalb des Handlungsvollzuges auftreten, erschüttern die etablier-

                                                            
65  Vgl. Haug, Frigga, „Schaffen wir einen neuen Menschentyp“ Von Ford zu Hartz, in: Ei-

kelpasch, Rolf; Rademacher, Claudia und Lobato, Philipp Ramos (Hrsg.), Metamorpho-

sen des Kapitalismus - und seiner Kritik, Wiesbaden 2008, S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


320 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ten Handlungsroutinen. Vor diesem Hintergrund müssen dann im Rahmen der se-
kundären Erfahrung die zunächst selbstverständlich vorausgesetzten Grundlagen 
und die Konsquenzen des Handelns herausgearbeitet werden. In der Diskussion 
Putnams hatte sich gezeigt, dass es für einen solchen Erfahrungsprozess in Bezug 
auf die gemeinsamen Beziehungen und Institutionen notwendig ist, alle Akteure an 
der Bestimmung problematischer Konsequenzen der bestehenden Beziehungsfor-
men und Institutionen und an ihrer Neugestaltung zu beteiligen. 

Im Rahmen eines solchen Erfahrungsprozesses kann aber nicht ohne weiteres an 
den bestehenden handlungsleitenden Normen festgehalten werden. Vielmehr sind 
diese vor dem Hintergrund ihrer sozialen Folgen zu zu reflektieren und gegebenen-
falls zu reformulieren. Deutlich wurde dies an dem von Hartmann in Anspruch ge-
nommenen ethischen Ideal des Wachstums. Zunächst kam diesem Prinzip eine kri-
tische Bedeutung gegenüber den Hierarchien tayloristischer Produktionsformen und 
den damit einhergehenden Entfremdungserfahrungen zu. Gleichwohl konnte es in 
neue Formen der Arbeitsorganisation integriert werden. In diesem Rahmen rechtfer-
tigt es die Anforderung zur Anpassung an sich beständig wandelnde Bedingungen. 

Die Schriften Deweys aus der Zeit der Weltwirtschaftskrise vollziehen einen Er-
fahrungsprozess in genau diesem Sinne.66 Der Ausgangspunkt ist hier ein spezifi-
sches Handlungsproblem oder ein bestimmter Widerspruch innerhalb der bestehen-
den Praxis. Auf der einen Seite ist die Gesellschaft noch durch ein liberales Selbst-
verständnis geprägt. Gesellschaftliche Institutionen sollen danach beurteilt werden, 
inwiefern sie die Selbstbestimmung der Individuen ermöglichen. Zugleich aber ist 
die faktische Praxis durch eine wachsende Unsicherheit, wachsende soziale Un-
gleichheiten und die Abhängigkeit von externen ökonomischen Entwicklungen ge-
kennzeichnet. Die Individuen bestimmen hier also gerade nicht über die Bedingun-
gen, unter denen sie ihr Leben führen. Dieses Handlungsproblem resultiert nicht da-
raus, dass die Gesellschaft bestimmte „Anpassungsleistungen“ nicht erbringt, son-
dern daraus, dass bestimmte normative Ansprüche scheitern. Dies ist dann der 
Grund für eine Reflexion der gegebenen Formulierungen und Verwirklichungsfor-
men dieser Normen und der sozialen Konsequenzen, die damit einhergehen. 

Dafür geht Dewey dem Entstehungskontext des Freiheitsverständnisses des 
klassischen Liberalismus nach. Dieses lässt sich demnach nur vor dem Hintergrund 
der sozialen Probleme und Auseinandersetzungen seiner Entstehungszeit verstehen. 
Die Konzeption von Rechten des Individuums, die ihm qua Natur zukommen und 
die durch den Staat zu schützen sind, begründet die Kritik an den etablierten feuda-
listischen Institutionen. Die geschichtslosen Naturrechte werden gerade als Kritik 
an der Macht bestehender traditionaler Rechtfertigungsmuster entwickelt. Freiheit 

                                                            
66  Insbesondere:  Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 45-123, 

und: ders., Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 3-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 321 

 

 

erscheint so aber wesentlich als negative Freiheit, als Freiheit von äußeren Restrik-
tionen.67 Für die Überwindung von den überkommenen Assoziationen wird Freiheit 
mit Unabhängigkeit gleichgesetzt.68 

Gerade jedoch mit Erfolg dieser Doktrin, mit ihrem Beitrag zur Herausbildung 
bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften wandelt sich auch ihre soziale Bedeutung. 
Das negative Freiheitsverständnis des klassischen Liberalismus wird von einem In-
strument der Befreiung im Kampf gegen die alte Aristokratie zu einer konservati-
ven Lehre der Rechtfertigung der bestehenden Institutionen.69 „Values that had 
once liberated the bourgeoisie form the arbitrary authority of church and state were 
now called upon by men of wealth and power to defend the inequities of an new 
system of class power.“70 So führt die naturrechtliche Begründung von Eigentums-
ansprüchen zur Legitimation ökonomischer Privilegien und zur Zurückweisung von 
Umverteilungsforderungen. Weil eine solche Argumentation von Individuen aus-
geht, denen unabhängig von ihrer Vergesellschaftung bestimmte Eigenschaften und 
Ansprüche zukommen, kann sie nicht reflektieren, inwiefern die bürgerliche Ge-
sellschaft trotz oder gerade aufgrund der Garantie liberaler Freiheitsrechte neue Un-
freiheiten produziert. Die Verwirklichung dieses Freiheitsverständnisses führt somit 
nicht zu einer allgemeinen Emanzipation, sondern zur Herausbildung ökonomisch 
privilegierter Klassen; eine Vielzahl von Menschen jedoch unterwirft sie neuen 
Formen der Unterdrückung.71 Gerade durch die Verwirklichung dieser Prinzipien 
kommt es zu einer Zunahme ökonomischer Unsicherheit, der Auflösung stabiler 
Bindungen und wachsenden Ungleichheiten.72 Der Rückgriff auf dieses Freiheits-
verständnis dient nunmehr dazu, diesen Zustand zu legitimieren und Vorschläge für 
eine öffentliche Kontrolle des Wirtschaftsprozesses zu diskreditieren.73 Der Grund 
dafür, dass dieser Funktionswandel bisher nur unzureichend begriffen wurde, liegt 
darin, dass dieses Freiheitsverständnis gerade nicht als vorläufige Hypothese ver-
standen wird. Vielmehr gilt es als feststehende und ahistorische Bestimmung, die 
dem Menschen qua Natur zukommt.74 

                                                            
67  Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation, 

Frankfurt am Main 2003, S. 275. 

68  Vgl., Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 82. 

69  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, LW. Band 11, S. 26. 

70  Westbrook, Robert B., John Dewey and American Democracy, New York 1991, S. 432. 

71  Vgl. Dewey, John, Philosophien der Freiheit, in: ders., Philosophie und Zivilisation, 

Frankfurt am Main 2003, S. 275f. 

72  Vgl. Dewey, John, Individualism, Old and New, in: LW. Band 5, S. 67ff. 

73  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 445. 

74  Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: LW. Band 11, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


322 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Vor diesem Hintergrund dieser neuen Ungleichheiten und Unfreiheiten kann 
Dewey das eigene Konzept der Selbstbestimmung nicht als einfache Weiterführung 
der bestehenden Tradition des Liberalismus verstehen. Es ist auch ein Ergebnis der 
Kritik und Transformation dieser Tradition, die  auf die Handlungsprobleme seiner 
eigenen Gegenwart reagiert. 

Selbstbestimmung ist demnach nicht nur als rechtlich zu sichernde negative 
Freiheit zu fassen, sondern muss auch gesellschaftliche Handlungsmacht, die Macht 
zur Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen beinhalten. Der Begriff der Selbstbe-
stimmung muss also vor dem Hintergrund der veränderten gesellschaftlichen Ver-
hältnisse und der hier unkontrolliert wirkenden ökonomischen Mächte inhaltlich 
erweitert werden. Nur dann lässt sich seine kritische Bedeutung bewahren. Dafür ist 
er so zu fassen, dass er die gemeinsame Konstitution der gemeinsamen Beziehun-
gen einschließt. Und dies verlangt Maßnahmen zur Erweiterung der demokratischen 
Öffentlichkeit und damit auch zur Vergesellschaftung der Produktion. Dies ist die 
Voraussetzung dafür, dass die Akteure die bestehenden Assoziationen und deren 
soziale Konsequenzen bewusst gestalten und damit die Bedingungen kontrollieren 
können, unter denen sie ihr Leben führen. 

Der Demokratiebegriff lässt sich somit selbst als das Resultat eines Erfahrungs-
prozesses verstehen. Die in ihm enthaltenen Prinzipien wurden aus einer bewussten 
Kritik an der gegebenen Tradition und an den in ihr angelegten leitenden normati-
ven Gewissheiten entwickelt. Es soll damit dazu beitragen eine Praxis zur Über-
windung der bestehenden Handlungsprobleme und Widersprüche anzuleiten. Um 
eine so verstandene Form der Selbstbestimmung zu ermöglichen, kann die demo-
kratische Öffentlichkeit nicht in einer von anderen Handlungszusammenhängen ge-
trennten politischen Sphäre zu verortet werden. Vielmehr ist sie auf alle bestehen-
den Assoziationen zu beziehen. „Um verwirklicht zu werden, muß [die Demokratie] 
alle Formen menschlicher Assoziation, die Familie, die Schule, Wirtschaft [...] er-
fassen.“75 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                            
75  Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 323 

 

 

9.3 ERFAHRUNG ALS KRITIK 
 

„Wir entwickeln der Welt, aus den Prinzipien der 

Welt, neue Prinzipien.“76 

 
Vor dem Hintergrund dieser in Auseinandersetzung mit aktuellen pragmatistischen 
Ansätzen und Interpretationen Deweys erfolgten Bestimmung des Erfahrungsbe-
griffs soll es nun darum gehen,  diesen allgemeinen Begriff der Erfahrung unter Be-
zugnahme auf die in den Kapiteln „Anerkennen als Erfahrungsprozess“ entwickel-
ten Überlegungen auf spezifische soziale Kontexte zu beziehen. Ein solcher Erfah-
rungsprozess wird insbesondere dann notwendig, wenn innerhalb gemeinsamer so-
zialer Situationen Konflikte auftreten. Diese Konflikte sind auf der Ebene der direk-
ten Interaktion deshalb immer möglich, weil, wie im Rückgriff auf Hegel gezeigt 
wurde, die Bestimmung des wechselseitigen Verhältnisses durch die Akteure immer 
reziprok erfolgen muss. Jeder der Handelnden ist auf die jeweilige Situation in ihrer 
Gesamtheit hin ausgerichtet. Die jeweilige Situationsdeutung begreift die Perspek-
tive der Anderen mit ein. Die jeweiligen Handlungsentscheidungen enthalten inso-
fern auch Zuschreibungen über die Erwartungen und Ansprüche Anderer. Damit ist 
der Erfolg und der Sinn der Handlung von einer geteilten Situationsdeutung abhän-
gig. Jeder der Handelnden tut, was er tut, nur weil und insofern der Andere das Sel-
be tut. Weil aber diese Zuschreibungen stets unzureichend und vorläufig bleiben, ist 
es stets auch möglich, dass der Handelnde gegen sich und seinen Anderen nicht das 
tut, was dieser seinerseits gegen sich und den für ihn Anderen tut, dass sie also die 
gemeinsame Situation in unterschiedlicher Weise bestimmen. Dann gerät das ge-
meinsame Verhältnis in eine Krise. Die Aufklärung über einen solchen Gegensatz 
zwischen den Intentionen des Handelnden und den faktischen sozialen Konsequen-
zen des Handelns, über diesen Gegensatz von Handeln und Tun erfolgt über die 
wechselseitige Kritik der Akteure. Vor diesem Hintergrund wird dann ein Prozess 
der Erfahrung und damit auch eine reflexive Selbstdistanzierung und Problematisie-
rung der eigenen Maßstäbe notwendig. 

Dieser Gegensatz zwischen Handeln und Tun tritt aber nicht nur auf der Ebene 
der direkten Interaktion auf, sondern auch innerhalb der der gesamtgesellschaftlich 
bedeutsamen Institutionen; er lässt sich auf dieser Ebene fassen als Gegensatz zwi-
schen den normativen Leitvorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde 
liegen, und den sozialen Konsequenzen, die diese Institution ihrerseits in ihrer Ge-
samtheit produziert. Diese Gegensätze führen zu widersprüchlichen Erfahrungen 
der Akteure und damit auch zu einer Enttäuschung ihrer normativen Ansprüche. Ich 

                                                            
76  Marx, Karl, Briefe aus den deutsch-französischen Jahrbüchern, in: MEW. Band 1, S. 

345. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


324 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

hatte vorgeschlagen, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als ein Ansatz 
zu lesen, der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs ar-
beitet. Marx zeigt demnach, dass die Verwirklichung der für die kapitalistischen 
Verkehrsformen zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen 
Normen selbst in Widerspruch stehen. Freiheit und Gleichheit sind demnach nicht 
nur ein durch die bestehenden Formen der Arbeitsteilung notwendig erzeugter 
Schein oder eine ideologische Täuschung, die die Herrschaft einer privilegierten 
Klasse rechtfertigen soll, vielmehr sind diese Normen konstitutiv für die kapitalisti-
schen Verkehrsformen. Sie sind die Bedingung für den Warentausch. Indem die 
Tauschenden ihre Produkte hinsichtlich ihres Tauschwerts gleichsetzen, beziehen 
sie sie aufeinander als Gleiche. Jeder hat dieselbe Beziehung zu dem Anderen, wie 
dieser Andere zu ihm. „Gleichheit und Freiheit sind also nicht nur respektiert im 
Austausch, der auf Tauschwerten beruht, sondern der Austausch von Tauschwerten 
ist die produktive reale Basis aller Gleichheit und Freiheit.“77 Und doch führt eben 
diese Verwirklichung auf der Ebene der Gesamtgesellschaft zur Verkehrung eben 
dieser Prinzipien.78 Die Lohnabhängigen sind gezwungen, die eigene Arbeitskraft 
zu verkaufen; und dieser Austausch zwischen Kapital und Arbeit reproduziert und 
verschärft soziale Ungleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und 
unfrei, als gleich und ungleich zugleich. 

Marx zeigt, dass diese praktischen Widersprüche und die damit einhergehenden 
Enttäuschungen der entsprechenden Ansprüche letztlich unvermeidlich sind, indem 
er die Voraussetzungen bestimmt, unter denen der Warentausch zu allgemeinen 
Form der Distribution von Gütern wird. Zu diesen Voraussetzungen gehören zum 
einen die Befreiung von feudalen Abhängigkeiten und zum anderen die Trennung 
großer Teile der Bevölkerung von ihren Subsistenzmitteln. Unter diesen Bedingun-
gen jedoch führt, entsprechend seiner Theorie der Ausbeutung, der Austausch zwi-
schen Kapital und Arbeit zu einer Anhäufung von Mehrwert auf der einen Seite und 
zu einer Reproduktion der Trennung von den Produktionsmitteln auf der anderen 
Seite. Das etablierte Kapitalverhältnis reproduziert so seine eigenen Bedingungen. 
Das aber heißt, dass die Bedingungen, unter denen allein der Austausch zur allge-
meinen Form der Distribution wird, und unter denen deshalb auch die Normen der 
Freiheit und Gleichheit in den bestehenden Institutionen realisiert sind, zugleich die 
Bedingungen sind, unter denen sich diese Normen gegen sich verkehren und zu ei-
nem Umschlag dieser Normen in Unfreiheit und Ungleichheit führen. Wird die 
Marxsche Kritik der politischen Ökonomie nun als ein Erfahrungsprozess in dem 
oben erläuterten Sinne interpretiert, so wird deutlich, wie die einzelnen Argumenta-
tionsschritte aufeinander zu beziehen und wie sie weiterzuentwickeln sind. Dem-

                                                            
77  Vgl.  Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 156. 

78  Vgl.  ebd., S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 325 

 

 

nach legt Marx vor dem Hintergrund bestehender Handlungsprobleme, also der wi-
dersprüchlichen Erfahrungen der Akteure und den damit einhergehenden Enttäu-
schungen ihrer normativen Erwartungen die zentralen handlungsleitenden Normen 
frei, die den bestehenden Institutionen zu Grunde liegen. In einem zweiten Schritt 
untersucht er, welche sozialen Konsequenzen ein entsprechend geleitetes Handeln 
produziert, wie die einzelnen Handlungen, d.h. die einzelnen Tauschakte sich ver-
ketten, welche sozialen Strukturen sich aus diesen Verkettungen ergeben und inwie-
fern diese Strukturen zur Verkehrung dieser handlungsleitenden Normen beitragen. 
Damit wird aber auch gezeigt, dass diese Strukturen und die damit einhergehenden 
konfligierenden Erfahrungen nicht als natürliche Voraussetzungen des Handelns 
oder als externe Hindernisse zu verstehen sind, sondern sich vielmehr aus diesen 
Handlungen selbst ergeben und damit durch ein verändertes Handeln und eine Um-
gestaltung der Institutionen auch verändert werden können. „Mit der Einsicht in den 
Zusammenhang stürzt, vor dem praktischen Zusammensturz, aller theoretische 
Glauben in die permanente Notwendigkeit der bestehenden Zustände.“79 

Wird dieser Argumentationsgang der Kritik der politischen Ökonomie als ein 
solcher Erfahrungsprozess rekonstruiert, dann folgt daraus aber auch, dass der 
Nachweis einer solchen Verkehrung der handlungsleitenden Normen der bestehen-
den Institutionen durch ein an ihnen orientiertes Handeln zu einer Reformulierung 
dieser Normen führen muss. Diese Reformulierung ist danach zu beurteilen, inwie-
fern es auf ihrer Grundlage gelingt, die bestehenden praktischen Widersprüche zu 
überwinden. Und diesen Schritt hat Marx selbst nicht mehr explizit vollzogen. Zwar 
hat er selbst implizit bestimmte Konzeptionen der Gerechtigkeit verwendet; ihnen 
zu Folge sind die gemeinsamen Beziehungen so einzurichten, dass die Individuen 
sich in ihrem Streben nach Selbstverwirklichung wechselseitig befördern80 oder 
gleichberechigt zu ihrer Gestaltung beitragen können.81 Dieses Gerechtigkeitskon-
zept selbst wird von ihm jedoch nicht mehr aus den bestehenden Erfahrungen abge-
leitet. In seinem eigenem Selbstverständnis behauptet er zudem und durchaus in 
Widerspruch dazu, mit seiner Methode „aller Moral [den] Stab gebrochen“82 zu ha-
ben. Ein von Deweys Erfahrungsbegriff ausgehendes Marxverständnis kann jedoch 
zeigen, dass eine Reorientierung der gemeinsamen Handlungsweisen, eine Umge-

                                                            
79  Marx, Karl, Brief an Ludwig Kugelmann vom 18. Juli 1868, in: MEW. Band 32, S. 53-

54. 

80  Vgl. Lohmann, Georg, Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx’ Kapitalismuskri-

tik, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg (Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und 

normative Grundlagen der Marxschen Theorie, Stuttgart 1986, S. 190. 

81  Vgl. Forst, Rainer, Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel und Loick, Daniel (Hrsg.), 

Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Frankfurt am Main 2013, S. 117. 

82  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 404. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


326 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

staltung der bestehenden Institutionen auch eine Reformulierung der bestehenden 
handlungsleitenden Normen voraussetzt und dass eine solche Reformulierung an 
bestehende normative Potentiale anknüpfen, zugleich aber die Ursachen ihrer Ver-
kehrung und die Vorläufigkeit und mögliche Fehlerhaftigkeit der eigenen Neube-
stimmung mit einbeziehen muss. 

Als eine zentrale Ursache der Verkehrung hatte sich jedoch erwiesen, dass die 
Gesamtheit der Tauschakte eine bestimmte Form der Vergesellschaftung produ-
ziert, von der die einzelnen Tauschenden jedoch notwendig abstrahieren müssen. 
Die einzelnen Akteure reproduzieren durch ihre einzelnen Handlungen das Kapital-
verhältnis, in dem sie stehen, ohne dass ihnen dies transparent wäre und ohne dass 
dies durch sie kontrolliert werden könnte. Eine Reformulierung der handlungslei-
tenden Normen, die den gestellten Anforderungen entsprechen will, kann dann aber 
Freiheit nicht nur als Freiheit zum privaten Tausch von Waren und Gleichheit nicht 
nur als Inbegriff der für den Warentausch vorausgesetzten rechtlichen Bestimmun-
gen verstehen. Diese Normen müssen vielmehr Möglichkeiten zur gemeinsamen 
Gestaltung genau dieser bisher blind erzeugten Verhältnisse einschließen. Dafür 
müssen die Akteure in die Lage versetzt werden, Probleme der bestehenden Bezie-
hungsformen zu benennen, Vorschläge für ihre Veränderung zu artikulieren und de-
ren Umsetzung durchzusetzen. Die Normen von Freiheit und Gleichheit sind so auf 
die gemeinsame Gestaltung der gemeinsamen Beziehungen zu beziehen. 

Zugleich muss aber für eine entsprechende Umgestaltung der gemeinsamen Be-
ziehungen auch einbezogen werden, dass eine solche Reformulierung der hand-
lungsleitenden Normen ihrerseits vorläufig bleibt und dass auch ein an ihnen orien-
tiertes Handeln Handlungsprobleme und Konflikte erzeugen kann. Diesem Be-
wusstsein der Vorläufigkeit und möglichen Fehlerhaftigkeit entsprechend sind dann 
aber die gemeinsamen Institutionen so einzurichten, dass sie es ermöglichen, die 
auch in der Zukunft möglichen Verkehrungen der bestehenden handlungsleitenden 
Normen zu reflektieren und die gemeinsamen Handlungsweisen entsprechend zu 
restrukturieren. Damit aber lässt sich keine abschließende Gestalt der Institutionen 
bestimmen, in der diese so reformulierten Normen verwirklicht werden; die ge-
meinsamen Institutionen sind gerade danach zu beurteilen, inwiefern sie zur Über-
windung von Widersprüchen und Konflikten beitragen, inwiefern sie also ihre eige-
ne Umgestaltung ermöglichen. 

Das Kritikverständnis, dass sich über einen solchen Erfahrungsbegriff gewinnen 
lässt, ermöglicht es zudem, zentrale Schwierigkeiten der zuvor diskutierten Ansätze 
kritischer Theoriebildung zu überwinden. In interpretativen oder rekonstruktiven 
Ansätzen, denen auch Honneth zuzurechnen ist, gilt Kritik in erster Linie als Kritik 
an der unzureichenden Verwirklichung schon gegebener Normen. Nur so kann, so 
die Annahme, die eigene Perspektive mit den Erfahrungen der Akteure und sozialen 
Kämpfen verknüpft werden. Diese Normen gelten dann aber als unhintergehbare 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 327 

 

 

Bedingung für die Formulierung legitimer Ansprüche der Akteure und gerade nicht 
als ein Ergebnis ihrer gemeinsamen Praxis. Wenn aber gezeigt werden kann, dass 
die Verwirklichung dieser Normen selbst ihre eigene Verkehrung erzeugt, dann ist 
es nicht möglich, Kritik nur als Aufzeigen eines Gegensatzes zwischen Ideal und 
Realität, Prinzip und Verwirklichung zu konzipieren. Marx entgegnet solchen Vari-
anten der Kritik der politischen Ökonomie, 
 
„daß der Tauschwert oder näher das Geldsystem in der Tat das System der Freiheit und 

Gleichheit ist und daß, was ihnen in der näheren Entwicklung des Systems störend entgegen-

tritt, ihm immanente Störungen sind, eben die Verwirklichung der Freiheit und Gleichheit, die 

sich ausweisen als Ungleichheit und Unfreiheit.“83  

 
Zugleich führt dies jedoch nicht, wie bei Althusser, zu einem Bruch zwischen der 
Perspektive der Akteure und der wissenschaftlichen Perspektive des ideologiekriti-
schen Beobachters, der dann allein den Beitrag gegebener Normen zur Reprodukti-
on einer sozialen Struktur zu durchschauen vermag. Vielmehr dient die Analyse der 
funktionalen Verkettungen der von diesen Normen geleiteten Handlungen dazu, be-
stehende konfligierende Erfahrungen und damit einhergehende Enttäuschungen von 
normativen Ansprüchen aufzuklären. Die kritische Analyse muss sich stets auch da-
ran bemessen lassen, inwiefern es ihr gelingt, eine die bestehenden praktischen Ge-
gensätze aufhebende Praxis anzuleiten. 

Kritik versucht hier also nicht, gegebene Normen gegenüber ihrer unzureichen-
den Realisierung zu bewahren; ebenso wenig behauptet sie eine notwendige Täu-
schungen der Akteure bezüglich der wirklichen sozialen Bedeutung ihres Tuns. 
Vielmehr rekonstruiert sie zunächst die Normen, die den gegebenen Institutionen zu 
Grunde liegen; sie zeigt auf dieser Grundlage, welche sozialen Konsequenzen ein 
von ihnen geleitetes Handeln erzeugt und inwiefern diese Konsequenzen zu einer 
Verkehrung dieser Normen und damit zu konfligierenden Erfahrungen der Akteure 
und einer Enttäuschung ihrer Ansprüche führen. Dies ist dann die Grundlage für ei-
ne kritische Reflexion und Reformulierung dieser Normen. Die Normen, auf die die 
Kritik, sich bezieht, können hier also nicht als eine feststehende und im vornherein 
zu formulierende Grundlage gefasst werden; sie werden vielmehr erst im Prozess 
der kritischen Reflexion selbst erzeugt. 

Nach Dewey soll eine demokratische Öffentlichkeit eine solche Reflexion in 
Bezug auf die gemeinsamen Handlungszusammenhänge und eine entsprechende 
Restrukturierung gewährleisten. Die Leistung einer demokratischen Öffentlichkeit 
soll darin bestehen, dass sie es den Akteuren ermöglicht, sich über die bestehenden 
Handlungsprobleme, also die Widersprüche zwischen den leitenden normativen 

                                                            
83  Vgl.  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


328 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Gewissheiten, die den zentralen gesellschaftlichen Institutionen zu Grunde liegen, 
und den sozialen Konsequenzen, die sie in ihrer Verwirklichung produzieren, auf-
zuklären und die gemeinsamen Handlungszusammenhänge auf dieser Grundlage zu 
restrukturieren.84 

Der Versuch, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als einen Erfah-
rungsprozess zu deuten, ermöglicht es also, das positivistische Selbstmissverständ-
nis von Marx und innerhalb des Marxismus zu überwinden85 und zu zeigen, inwie-
fern die „wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt“86, sich an 
Normen orientieren muss, die vor dem Hintergrund der Analyse der bestehenden 
praktischen Gegensätze zu entwickeln sind. Durch den Rückgriff auf die Demokra-
tietheorie Deweys können darüber hinaus erste Hinweise darauf gewonnen werden, 
wie die gemeinsamen Institutionen in der Konsequenz einzurichten sind. 

Die in den Erfahrungsprozessen generierten Einsichten über die jeweiligen 
handlungsleitenden Normen und ihre praktischen Konsequenzen sind nicht nur ein 
Wissen um die jeweilige Praxis, sondern zugleich ein praktisches Wissen. Dies zum 
einen, weil diese Einsichten aus den Problemen und Gegensätzen der gemeinsamen 
Praxis hervorgehen und zum anderen, weil sie zu einer Reorientierung der gemein-
samen Praxis beitragen.87 Erfahrungsprozesse ermöglichen es, die in den prakti-
schen Identitäten der Akteure und in den gemeinsamen Institutionen angelegten 
operativ-leitenden normativen Gewissheiten freizulegen und diese Selbsterkenntnis 
lässt das Selbst, das sich erkennt, nicht wie es ist. In dem Moment, in dem vor dem 
Hintergrund unerwarteter sozialen Konsequenzen individueller Handlungsstrategien 

                                                            
84  Sie ermöglicht also auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene und in Bezug auf die ge-

meinsamen Angelegenheiten das, was Dewey eine verständige Erfahrung nennt. Die de-

mokratische Öffentlichkeit verhält sich so zu den primären Assoziationen wie die sekun-

däre Erfahrung zur primären: sie stellt die Reflexion auf die in sie eingelassen handlungs-

leitenden Voraussetzungen vor dem Hintergrund der durch ein entsprechendes Handeln 

erzeugten Konsequenzen auf Dauer. Zugleich aber lassen sich auch die normativen Leit-

prinzipien und die institutionelle Ausgestaltung einer solchen demokratischen Öffentlich-

keit nicht abschließend bestimmen. Was für eine demokratische Öffentlichkeit notwendig 

ist, ergibt sich vielmehr immer aus den Handlungsproblemen, die sich auf der Ebene der 

primären Assoziationen stellen. 

85  Vgl. Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt am 

Main 1969, S. 77. 

86  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

87  Somit gelingt es im Rahmen eines solchen Ansatzes, entsprechend Horkheimer’s Be-

stimmung einer kritischen Theorie, die eigene Theoriebildung als Teil eines umfassenden 

sozialen Prozesses zu verstehen, also die eigenen Ermöglichungsbedingungen in diesem 

auszuweisen und die eigene Rückwirkung auf diesen bewusst zu reflektieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS IV | 329 

 

 

oder der Verkehrung der in die gemeinsamen Institutionen eingelassenen Normen, 
erkannt wird, welche „geschichtlich gewachsenen Mächte […] stets schon hinter 
unserem Rücken auf uns einwirken“88, ist zugleich der, in dem diese Mächte ihren 
unmittelbaren Einfluss verlieren und die Frage zu stellen ist, ob dieser bewahrt oder 
gebrochen werden sollte. 

Wenn aber zugleich gelten soll, dass die Ergebnisse eines solchen Erfahrungs-
prozesses insofern stets vorläufig bleiben, als die Gesamtheit des sozialen Prozesses 
zwar den Zielpunkt der Analyse bildet, diese Gesamtheit jedoch zugleich nicht voll-
ständig bestimmt werden kann89 und es stets möglich bleibt, dass die Umsetzung 
der in diesem Erfahrungsprozess reformulierten Normen ihrerseits praktische Ge-
gensätze und Konflikte erzeugt, dann müssen die Verhältnisse wechselseitiger An-
erkennung so eingerichtet werden, dass sie eine beständige Überprüfung der sozia-
len Konsequenzen der etablierten Handlungsstrategien ermöglichen. 

Anerkennungsverhältnisse müssen dafür nicht nur reziprok, sondern auch sym-
metrisch bestimmt sein.90 Symmetrisch sind diese Verhältnisse nur dann, wenn sich 
alle Beteiligten die gleiche Autorität für die Gestaltung des gemeinsamen Verhält-
nisses zusprechen, wenn es also allen Beteiligten in gleicher Weise möglich ist, die 
jeweils geltenden operativ-leitenden normativen Gewissheiten, die bestimmte An-
sprüche und Verpflichtungen festlegen, vor dem Hintergrund der durch sie erzeug-
ten sozialen Konsequenzen und Gegensätze zu hinterfragen und ihre Neugestaltung 
einzufordern.91 Hegels Formulierung „Sie anerkennen sich, als gegenseitig sich an-

                                                            
88  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 64. 

89  Vgl. Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der 

Gesellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 34f. 

90  Den Begriff der Reziprozität verwende ich hier im Sinne des Hegelschen doppelten Dop-

pelsinns des Anerkennens. Demnach ist jedes Anerkennungsverhältnis insofern notwen-

dig reziprok bestimmt, als jeder der Handelnden sich nicht nur auf sich und zugleich auch 

auf die Anderen bezieht, sondern sich die Handelnden auf sich und die Anderen in glei-

cher Weise beziehen müssen. Sie müssen sich in gleicher Weise Verpflichtungen und 

Ansprüche zusprechen. Wichtig ist, dass hier nur eine Übereinstimmung in der Situati-

onsdefinition verlangt ist, jedoch noch keine Symmetrie zwischen den Akteuren; die je-

weils bestehenden Ansprüche und Verpflichtungen, sowie die Mittel, diese durchzuset-

zen, können durchaus ungleich verteilt sein. 

91  Asymmetrische Anerkennungsverhältnisse beinhalten somit auch eine unterschiedliche 

Autorität im Hinblick auf den Umgang mit Konflikten. Die Normen, die den Umgang mit 

Konflikten regeln, legen also hier unterschiedliche Kompetenzen fest. Die Asymmetrie 

drückt sich als auch gerade darin aus, dass eine ungleiche Definitionsmacht darüber vor-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


330 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

erkennend“92 lässt sich, so gelesen, gerade nicht als eine bloß formale Bestimmung 
verstehen, die noch um die Bestimmung der historisch gewachsenen Bedingungen 
ergänzt werden muss, die festlegen, als was sich die Akteure jeweils anerkennen;93 
sie verweist vielmehr auf ein Verhältnis, in dem sich alle Beteiligte als solche ver-
stehen, die diesen Erfahrungsprozess des Anerkennens und damit die Bedingungen, 
unter denen sie ihr Leben führen, in gleicher Weise gestalten. 

                                                                                                                                    
liegt, was als soziales Problem oder als sozialer Konflikt gilt, wie sie zu deuten und wie 

sie zu lösen sind. Damit aber sind sie in einer Hinsicht instabil. Denn diese ungleiche De-

finitionsmacht führt dazu, dass hier keine vollständige Öffentlichkeit über einen mögli-

chen Gegensatz zwischen Handeln und Tun hergestellt werden kann; diese Gegensätze 

können dann aber auch nicht überwunden werden, was dazu führen kann, dass langfristig 

auch die Reziprozität und damit das Verhältnis selbst gefährdet ist. Auch diese Bewegung 

von einem reziprok-asymmetrischen Anerkennungsverhältnis zu einer offenen Krise der 

bisherigen Form der Reziprozität wird durch den Knecht vollzogen. Er weiß um die Dif-

ferenz zwischen Handeln und Tun auf Seiten des Herrn und es ist an ihm, das bisherige 

Verhältnis aufzuheben. 

92  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

93  Vgl. zu einer solchen Interpretation: „In den verschiedenen Formen von Anerkennung re-

flektiert sich das intersubjektive Verhältnis des Anerkennenden zum jeweils Anerkann-

ten, ohne dass dieses Verhältnis allein über den Inhalt der Anerkennung entscheiden 

könnte. Und ein solcher Inhalt ist immer erforderlich. Denn Anerkennung bedeutet im-

mer, jemanden als Bestimmten oder in etwas Bestimmtem anzuerkennen.“ Mesch, Wal-

ter, Sittlichkeit und Anerkennung in Hegels Rechtsphilosophie. Kritische Überlegungen 

zu Theunissen und Honneth, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53, 2005, S. 352. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

