
Theaterwissenschaft und Postkolonialismus

Ein fachgeschichtlicher und persönlicher Rückblick

Christopher B. Balme

Als ich Ende der 1980er Jahremit der Arbeit anmeinerHabilitationsschrift be-

gonnen hatte, spielte in derTheaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum

weder postkolonialeTheorie noch deren Gegenstände eine Rolle (Balme 1995).

Die deutsche Theaterwissenschaft, die damals wie heute ein recht kleines

Fach war, richtete ihren Blick vornehmlich auf die Theaterkulturen Europas

und gelegentlich der USA. Als einsame Insel ragte die Monografie des Ost-

berlinerTheaterwissenschaftlers Joachim Fiebach,Die Toten als dieMacht der

Lebenden: zurTheorie undGeschichte vonTheater in Afrika (1986), heraus, der

längere Forschungsaufenthalte in Nigeria und Tansania vorweisen konnte.

Sie bleibt bis heute einzigartig in der geschichtlichen Tiefe und theatertheo-

retischen Auseinandersetzung, die sowohl afrikanische Forschungsliteratur

als auch die damals neueste Performancetheorie von Richard Schechner und

Victor Turner einbezog. Aber ohne einen Forschungskontext (das Buch wur-

de nie ins Englische oder Französische übersetzt) blieb es weitgehend ohne

Widerhall.

Die Theaterwissenschaft, das muss man ihr zugutehalten, war nicht na-

tional kulturell fixiert, sondern immer international ausgerichtet. Sie beweg-

te sich jedoch in einem bestimmten kulturellen und geschichtlichen Rahmen

sowie innerhalb von Kanonisierungsprozessen, die die postkoloniale Sphäre

fast zwangsläufig marginalisierten. Die Theaterwissenschaft hatte es damals

mit einem anderen Postphänomen zu tun, nämlich der Postmoderne, was

auch immer man damals darunter verstand: imWesentlichen Robert Wilson,

Heiner Müller und einige Vertreter der New Yorker Avantgarde.

Meine eigene Forschungsarbeit entstand in der zweiten Hälfte der 1980er

Jahre, zunächst im Kontext der Anglistik und der sogenannten neueren eng-

lischsprachigen Literaturen (vormals Commonwealth-Literatur). Meine erste

Stelle in Deutschland war als Lektor für englische Sprache an der Universi-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Christopher B. Balme

tät Würzburg. Neben der Leitung der dortigen und immer noch sehr aktiven

englischen Theatergruppe wurde ich auch mit etwas Lehre betraut: Als ge-

bürtiger Neuseeländer sollte ich die Commonwealth-Literatur in ihrer ganzen

Breite abdecken (einige Texte standen nämlich auf der Lektüreliste). Diese eh-

renvolle Aufgabe habe ich in Proseminaren über die Dramatik dieser Länder

umfunktioniert. Gleichzeitig habe ich mich in der sich gerade formierenden

Gesellschaft für neuere englischsprachige Literaturen (GNEL) engagiert und

war an der Gründung des Trägervereins beteiligt. Dort habe ich auch haut-

nah erlebt, wie stark der Widerstand bzw. die Gleichgültigkeit innerhalb der

etablierten Anglistik war und wie die wenigen Professoren, die sich für diese

Literaturen interessierten, selber unter fachlicher Ausgrenzung undMargina-

lisierung zu leiden hatten. Inzwischen ist die postkoloniale Literatur aus der

heutigen deutschsprachigen Anglistik (und auch darüber hinaus) nicht mehr

wegzudenken, jedoch war diese Situation Ende der 1980er Jahre keinesfalls

sehr rosig.

Als ich 1990 an die Münchner Theaterwissenschaft als Assistent wechsel-

te, nahm ich das begonnene Projekt mit, befand mich jedoch in einem völlig

anderen wissenschaftlichen Kontext. Für die Lehre warenmeine Autoren und

Regisseure nur bedingt geeignet, obwohl ich durchaus Kurse im Umfeld des

Projekts anbieten durfte. Die Institutsleitung stand dem Projekt nach dem

Motto – lass ihn mal machen – offen gegenüber. Neben dem Institutslei-

ter, Hans-Peter Bayerdörfer, erfuhr ich die stärkste Unterstützung von Erika

Fischer-Lichte, die damals noch in Mainz war und Forschungen zum inter-

kulturellen Theater vorantrieb. Hier war mein postkolonialer Ansatz durch-

aus anschlussfähig. Neben den Künstlern aus Nigeria, Südafrika, der Kari-

bik, Australien und Neuseeland war es der theoretische Ansatz, der die ideo-

logische Stoßrichtung vorgab. Interkulturelles Theater war in der damaligen

Ausprägung relativ apolitisch. Arbeiten über die Theater in den ehemaligen

Kolonien (auch in den sogenannten bikulturellen oder multikulturellen Sied-

lerkolonien wie Kanada, Australien und Neuseeland) konnten jedoch die poli-

tische Dimension keinesfalls ausblenden, denn sie war allen Bestrebungen in

Richtung neuerTheaterformen inhärent. Die theoretischen und ideologiekri-

tischen Grundlagen lagen schon vor: die wesentlichen Arbeiten von Edward

Said (1979), Gayatri Spivak (1987) und die zentralen Aufsätze vonHomi Bhabha

(1985 und 1984) waren zumindest in der Literaturwissenschaft bekannt. Die

grundlegende Studie von Ashcroft, Griffiths und Tiffin,The EmpireWrites Back

(1989), machte den Begriff der postkolonialen Literaturen bekannt, zumin-

dest innerhalb der Literaturwissenschaft. Deren Definition zufolge hat man

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 227

unter Postkolonialismus nicht nur eine Beschränkung auf die Zeit nach der

allgemeinen Dekolonisierung der 1950er und 1960er Jahre verstanden, son-

dern vielmehr ein Zeitkontinuum, das sich von der Kolonialzeit bis in die

Gegenwart erstreckt (Ashcroft et.al. 1989: 2).

In allen diesen Ansätzen waren Vorstellungen von Hybridität, Synkretis-

mus, Fusion usw. grundlegend. Solche Begriffe sind heute so gebräuchlich,

dass es schwerfällt, sich daran zu erinnern, wie sie zentrale epistemologi-

sche Glaubensprinzipien infrage stellten. Alle Begriffe beschrieben kulturel-

le und künstlerische Vermischungsprozesse, allerdings mit unterschiedlicher

Metaphorik. Auch wenn der Begriff der Hybridität von Homi Bhabha damals

bekannt war, stand er neben Synkretizität als eine Möglichkeit, solche Vermi-

schungsprozesse theoretisch zu fassen und zu beschreiben. In Ashcroft et al.

(1989) stehen die beiden Konzepte in dem Unterkapitel »Models of hybridity

and syncreticity« gleichberechtigt und mehr oder weniger synonym neben-

einander. Ich tat mich schwer mit der metaphorischen Provenienz der von

der Biologie herstammendenHybridität. Zumal im deutschenWissenschafts-

kontext biologische Metaphern keinen sehr ruhmreichen Stammbau aufwie-

sen. Überzeugender fand ich die Begriffsgeschichte von Synkretismus, der

aus der Religionswissenschaft herstammt und sich in der ganzen Religions-

geschichte von der Gnostik bis zum karibischen Voodoo-Glauben zurückver-

folgen lässt. Ausschlaggebend war der ideologiekritische Ansatz des Religi-

onswissenschaftlers Carsten Colpe, der explizit wissenschaftsgeschichtliche

und -kritische Perspektiven einbezog. Colpe situiert Synkretismus als Gegen-

begriff zu den dominanten Strömungen innerhalb der europäischen Geistes-

wissenschaft. Er unternimmt eine Umwertung, um die grundsätzlich posi-

tive Konnotation des Begriffes hervorzuheben, der vor allem Toleranz und

intellektuelle Kreativität voraussetze. Wohl mit Blick auf sein eigenes Fach,

aber auch darüber hinaus, verweist Colpe auf eine traditionell despektierli-

che Anwendung des Synkretismus-Begriffes, die wiederum auf einen gewis-

sen »Geistesaristokratismus« zurückzuführen sei:

Für ihn ist Synkretismus Zersetzung, Entartung, Verfall, ja man kann sagen,

daß für solche Aristokraten der Wissenschaft der Synkretismus-Begriff […]

nur als Kategorie geschichtlichen Unrechts verwendbar ist. […] Dieser Aris-

tokratismus ist romantisch und hat wohl in der Romantik seine historische

Wurzel (Colpe 1975:29).

Colpe, der sich auch für die links-pazifistische Deutsche Friedensunion en-

gagierte, sah in dem Synkretismus-Begriff und dessen Aufwertung eine Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Christopher B. Balme

lichkeit, sich mit dieser romantischen und in den 1970er Jahren immer noch

vorherrschenden Tradition auseinanderzusetzen. Denn die Ablehnung des

Synkretistischen fußt auf Vorstellungen von Reinheit und letztlich der Elimi-

nierung von Andersartigkeit und Vielfältigkeit. Sei es bei den oft gewaltsamen

»Flurbereinigungsprozessen« eines Nationalstaats oder der Bestimmung ei-

ner monotheistischen Religion. Ich schrieb damals, dass Colpes Kritik ein-

hergehe »mit der Forderung nach einemÜberdenken eurozentristischer geis-

teswissenschaftlicher Prämissen. Die Abwertung von Mischphänomenen jeg-

licher Art, aber vor allem solcher im kulturell-ästhetischen Bereich, nimmt

in der westlichen Welt bis in die jüngste Zeit hinein eine exponierte Stellung

ein« (Balme 1995:22). Vor demHintergrund gegenwärtiger Diskussionen über

alternative Epistemologien haben Colpes Forschungen zum Synkretismus-

Begriff einen fast prophetischen Charakter.

Postkoloniales und interkulturelles Theater

Der Terminus »PostkolonialesTheater«, in dem sichmeine Arbeit positionier-

te, bezeichnet vielfältige Tendenzen im internationalen Theater nach 1945.

Streng genommen handelt es sich um Dramen, die im Kontext der Entko-

lonialisierung der ehemaligen europäischen Territorien, vor allem der bri-

tischen und französischen, entstanden. Wenn man bedenkt, dass 1945 ein

Großteil der Erdfläche noch unter direkter und indirekter Kolonialherrschaft

stand, so handelt es sich beim postkolonialenTheater potenziell um vielfältige

und weit verbreiteteTheaterphänomene. Umstritten ist nach wie vor die zeit-

liche Dehnung des postkolonialen Zeitalters. Anstelle genauer Epochengren-

zen – etwa die Entlassung in die Unabhängigkeit – geht man, wie oben ange-

deutet, von einem Zeitkontinuum aus, das in der kolonialen Vergangenheit

einsetzt und bis heute fortdauert. Ebenfalls schwer definierbar ist die geo-

kulturelle Verortung. Mit der Entstehung großer Diaspora-Kulturen in den

westlichen Metropolen findet ein Rückexport postkolonialer Theaterformen

statt; sie entstehen überall dort, wo die für Postkolonialismus konstitutiven

Prozesse kultureller Vermischung und Reibung stattfinden.

Angesichts der schwierigen Eingrenzung der räumlichen und zeitlichen

Koordinaten des Phänomens ist die Geschichte des postkolonialen Theaters

umstritten. Geht man von einem bis in die Kolonialzeit zurückreichen-

den Zeitkontinuum aus, so muss man alle Theaterformen als postkolonial

bezeichnen, die nachweislich unter dem Einfluss der Kolonialherrschaft

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 229

entstanden sind. Dazu gehörte beispielsweise das im 19. Jh. in Indien

entstandene Parsi-Theater. Die in Bombay ansässigen Parsen, ein Kauf-

mannsstand persischen Ursprungs, erkannten das kommerzielle Potential

der von den Engländern eingeführten Theaterformen. Die in der Gujarati-

Sprache verfassten und mit aufwendiger Ausstattung inszenierten Stücke

adaptierten bekannte mythologische Stoffe sowie Begebenheiten aus der

indischen Geschichte. Auch die in den 1940er Jahren in Nigeria entstandene

Yoruba Folk Opera vermischte britisches Unterhaltungstheater mit indigenen

Musik- und Tanzformen, ohne jedoch einen explizit künstlerischen Anspruch

zu verfolgen. Nimmt man die Nachkriegszeit des letzten Jahrhunderts als

Ausgangspunkt, so entstanden postkoloniale Theaterstücke mit einem äs-

thetisch-programmatischen Anspruch erst Ende der 1950er und verstärkt

in den 1960er Jahren. Schwerpunkte sind Indien, Westafrika und die Ka-

ribik. Eine in der Kolonialzeit ausgebildete Generation von Dramatikern

und Theaterregisseuren stellte den britischen Literatur- und Theaterkanon

infrage, indem sie in eigenen Stücken ihre kulturelle Herkunft nicht nur

thematisierte, sondern die damit zusammenhängenden Darstellungsformen

(Tänze, Lieder, Rituale) einbezog. Zu den führenden Exponenten dieser

(ersten) Generation gehören der Nigerianer Wole Soyinka, die karibischen

Lyriker und Dramatiker Derek Walcott und Aimé Césaire sowie der indische

Dramatiker Girish Karnad. Ihre wichtigsten Stücke und Inszenierungen

entstanden überwiegend erst nach der Unabhängigkeit ihrer jeweiligen

Länder und wurden vom Optimismus dieser Periode maßgeblich getragen.

Das große Thema der politischen Identitätsfindung in äußerst heterogenen,

von den ehemaligen Kolonialherren oft willkürlich geschaffenen politischen

Gebilden erhielt im Theater (aber auch in der Literatur und bildenden Kunst)

ein kulturelles Pendant. Erst in den 1970er und verstärkt in den 1980er Jahren

entwickelten sich analoge Tendenzen in den so genannten Siedlerkolonien

wie Australien, Neuseeland, Kanada und Südafrika. International bekannt

wurde das politisch engagierte Theater aus den südafrikanischen Townships,

das die letzten Jahre des Apartheid-Regimes mit einer Mischung aus Musik,

politischem Kabarett und autochthonen Darstellungsformen dokumentierte.

Angesichts der geokulturellen Vielfalt des Phänomens ist es schwierig,

klare Tendenzen zu identifizieren. Neben meiner eigenen Arbeit erschienen

fast gleichzeitig zwei andere Studien, die um das gleiche Forschungsfeld

kreisten: Helen Gilbert und Joanne Tompkins Post-Colonial Drama: Theory,

Practice, Politics (1996) und Brian Crow und Chris Banfield An Introduction

to Post-Colonial Theatre (1996). Betrachtet man diese Studien zusammen, so

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Christopher B. Balme

waren folgende thematische und formale Schwerpunkte des postkolonialen

Theaters bis Anfang der 1990er Jahre auszumachen: (1) Eine Auseinander-

setzung mit dem europäischen Theaterkanon im Sinne einer Re-Lektüre.

Bevorzugte Texte sind Shakespeares Sturm und Othello, die einen offen-

sichtlichen ›kolonialen‹ Horizont aufweisen, aber auch antike Dramen wie

Medea oder Die Bakchen. (2) Auf formaler Ebene finden sich häufig Versuche,

indigene Rituale, Zeremonien oder Feste wie Karneval in Theateraufführun-

gen zu integrieren. Diese Strategie dient einerseits dem Nachweis eigener

Theatertraditionen, führt andererseits zu einer Intensivierung nonverbaler

Ausdrucksmittel. (3) Raumexperimente dienen dazu, sowohl indigene raum-

semantische Vorstellungen als ›theatergerecht‹ zu etablieren (Gegendiskurs

zurWohnzimmer-Dramatik des europäischen Realismus) als auch alternative

Historiografien zu implementieren, denn in vielen indigenen Kulturen sind

Raum- und Geschichtsvorstellungen untrennbar miteinander verbunden.

(4) Ein zentrales Thema und Ausdrucksmittel des postkolonialen Theaters

ist die Sprache. Postkoloniale Stücke setzen auf vielfältige Weise Zwei- und

Mehrsprachigkeit einschließlich Kreolisierungen ein. Diese Strategie dient

nicht nur dazu, einen soziokulturellen ›Zustand‹ mimetisch abzubilden,

sondern funktioniert in der Aufführungssituation je nach Zusammenset-

zung des Publikums als Ein- und Ausgrenzungsmechanismus. Auch die

Traditionen autochthoner Mündlichkeit (Geschichtenerzählen) finden häufig

Verwendung. (5) Der Körper wird auf vielfältige Weise in postkolonialen

Stücken und Aufführungen thematisiert und inszeniert. Mal geht es um

Gegenentwürfe zu kolonialen Konstruktionen des indigenen Körpers, mal

werden kulturspezifische Körperinszenierungen bewusst traditionalistisch

eingesetzt: Der bemalte, tätowierte oder maskierte Körper steht oder tanzt

neben komplexen metaphorischen und intertextuellen Gestaltungen. Häufig

finden sich Verbindungen mit geschlechtsspezifischen Fragen, da es im

postkolonialen Theater zunehmend nicht nur um die binäre Differenzkate-

gorie westlich-indigen geht, sondern auch die Kategorie des Indigenen eine

Binnendifferenzierung und Befragung im Sinne der Gendertheorie erfährt.

Mit dem Begriff »Interkulturelles Theater« identifiziert die Theaterwis-

senschaft in erster Linie eine Tendenz im westlichen Theater, sich mit au-

ßereuropäischen Theatertraditionen auseinanderzusetzen und sich von ih-

nen befruchten zu lassen. Dabei lassen sich mehrere Varianten feststellen.

Um 1900 wurden fernöstliche, in erster Linie japanische Theaterformen von

der Theateravantgarde begeistert aufgenommen. Die Extremstilisierung der

klassischen Theatergenres wie Nô, Kabuki, Peking-Oper oder Kathakali be-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 231

geisterte Theaterreformer wie Max Reinhardt, Adolphe Appia, Jacques Co-

peau, Bertolt Brecht, Antonin Artaud, um nur die bekanntesten zu nennen.

Die damit gewonnenen Impulse beeinflussten Dramatik, Regie, Szenogra-

phie und Schauspielkunst. Generell kann man sagen, dass die für den euro-

päischen Zuschauer kaum verständlichen Konventionen und Symbolsprachen

solcher Theaterformen mit einer westlichen Suche nach Abstraktion und se-

mantischer Dissonanz übereinstimmten. Auf jeden Fall wurde ein Gegenmo-

dell zum realistischen Theater gefunden, das darüber hinaus noch ein spiri-

tuelles Theaterverständnis, eine Dimension, die dem westlichen Theater ab-

handengekommen war, aufwies.

Eine zweite wichtige Phase des interkulturellen Theaters findet in den

1980er Jahren statt und ist vor allem mit den Namen Peter Brook und Aria-

ne Mnouchkine verbunden. Seit 1970 arbeitet der englische Regisseur in Pa-

ris mit einer internationalen Truppe zusammen, um die Möglichkeiten ei-

ner theatralen »Universalsprache« zu erkunden. Fand die erste Phase die-

ser Erkundung in Form eines mehr oder weniger geschlossenen Versuchs-

labors statt, stand die zweite im Zeichen groß angelegter Inszenierungen.

Diese zweite Phase kulminierte 1985 in der legendären Bearbeitung des indi-

schen Mahabharata-Epos mit internationaler Besetzung. Bei aller berechtig-

ter Kritik an dieser durchaus kontrovers aufgenommenen Inszenierung (der

Vorwurf des Imperialismus und Exotismus wurde bald erhoben), dokumen-

tierte sie doch eine lang andauernde Auseinandersetzung mit außereuropäi-

schen Denk- und Aufführungstraditionen. Anfang der 1980er Jahre begann

ArianeMnouchkine ihre bis heute andauernde Beschäftigungmit außereuro-

päischenTheatertraditionen. Seit demShakespeare-Zyklus (1981-1984) kommt

kaum eine Inszenierung von Mnouchkine formal wie inhaltlich ohne »fremd-

kulturelle« Einflüsse aus. Sie setzte sich mit indischer und kambodschani-

scher Geschichte auseinander (Indiade, Sihanouk), dramatisierte in Trommeln

auf dem Deich ein chinesisches Märchen mit den Mitteln des Bunraku und

griff in dem mehrstündigen Epos Le dernier caravansérail (2002) das Thema

der Asylbewerber und Flüchtlinge auf.

Eine zweite Variante des interkulturellen Theaters findet sich in der Aus-

einandersetzung außereuropäischer Regisseure mit der westlichen Theater-

tradition, die sie häufig dannmit den eigenen klassischen Formen verbinden.

Mit den gefeierten Klassiker-Inszenierungen von Tadashi Suzuki und Yukio

Ninagawa oder den Experimenten des Singapureaners Ong Keng Sen mit ei-

ner panasiatischen Theaterästhetik verlief Interkulturalität auch in die ande-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Christopher B. Balme

re Richtung. Das europäische Theatererbe erfährt in solchen Inszenierungen

völlig überraschende Neudeutungen.

In den ersten Bestandsaufnahmen des interkulturellen Theaters Anfang

der 1990er Jahre glänzt das deutscheTheater durch Abwesenheit (vgl. Fischer-

Lichte et.al. 1990 und Pavis 1992). Dabei wäre hier durchaus ein beispielge-

bendes Unternehmen auf der Ebene der Stadt- und Staatstheater zu nennen

gewesen: das 1980 von Roberto Ciulli und Helmut Schäfer gegründete Thea-

ter an der Ruhr hat eine kontinuierliche thematische wie theaterästhetische

Auseinandersetzung mit der kulturellen Alterität der BRD vorzuweisen (Ti-

nius/Ciulli 2020). Das Theater an der Ruhr hat sich von Anfang an der För-

derung von und Verständigung zwischen kulturellen Gruppen verpflichtet.

Dabei spielen vor allem Begegnungen und beidseitiger Austausch mit Künst-

lern aus dem ehemaligen Jugoslawien, Polen, der Russischen Föderation, der

Türkei und neuerdings dem Iran eine zentrale Rolle. Das Theater an der Ruhr

blieb jedoch die sprichwörtliche Ausnahme, die die Regel bestätigt.1

Postkoloniale Ansätze

Ich veröffentlichte die deutschsprachige Fassung meiner Habilitationsschrift

in der theaterwissenschaftlichen Reihe Theatron. Man kann nicht behaup-

ten, dass die Arbeit wie eine Bombe einschlug. Ich kann mich nicht einmal

erinnern, dass sie rezensiert wurde. Als die Theatron-Reihe, die ich ab 2006

herausgab, 2012 eingestellt wurde, schickte mir der De Gruyter Verlag, der

den Niemeyer Verlag 2009 übernommen hatte, eine Aufstellung über die ein-

zelnen Bände. Von allen Bänden hat sich Das Theater im postkolonialen Zeitalter

mit am schlechtesten verkauft, ein zuverlässiges Indiz für das Desinteresse

am postkolonialen Theater innerhalb der deutschsprachigen Theaterwissen-

schaft in den 1990er Jahren. Es entbehrte daher nicht einer gewissen Ironie,

als ich 2018 von einer neuen Lektorin des gleichen Verlags kontaktiert wurde

1 Eine völlige Neubewertung und -orientierung des interkulturellen Theaters fand un-

ter dem Begriff »Verflechtungen«, besser bekannt als »interweaving«, im Rahmen des

internationalen Forschungskollegs an der FU Berlin statt. Vgl. Fischer-Lichte 2010, 293-

94.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 233

mit dem Wunsch, über eine Reihe zum Thema postkoloniale Studien nach-

zudenken…2

Die 1990er und die frühen 2000er Jahre waren sicherlich nicht sonderlich

ergiebig für einen neuen Ansatz. Die deutschsprachige Theaterwissenschaft

ist im Wesentlichen eine Gegenwartswissenschaft, die sich an den Entwick-

lungen der aktuellenTheaterkultur orientiert. In den Jahren nach derWieder-

vereinigung und im Zeichen neuer Strömungen, die am Ende des Jahrzehnts

von Hans Thies Lehmann als »postdramatisches Theater« (1999) beschrieben

wurden,war unter den verschiedenen Post-Phänomenen kaumPlatz für Post-

kolonialismus, zumal das Bewusstsein in Deutschland und darüber hinaus in

den neuen osteuropäischen Ländern recht unterentwickelt war. Das erleb-

te ich immer wieder, wenn ich über diese Gegenstände sprach. Unvergesslich

bleibt ein ansonsten recht informativerWorkshop über das polnischeTheater,

das 1994 der damalige Lehrstuhlinhaber Hans-Peter Bayerdörfer zusammen

mit Theaterwissenschaftlern aus Polen organisierte. Ich referierte über die

produktive Rezeption von Grotowski im Township-Theater Südafrikas. Der

Grundtenor der polnischen Kollegen war: was haben diese »Afrikaner« mit

dem »Heiligen« Grotowski zu tun?

Noch eklatanter war eine Erfahrung, die ich mit der Oper machte. Ich

schrieb gelegentlich Beiträge für die Programmhefte der Bayerischen Staats-

oper. Anlässlich einer Neuinszenierung von Verdis Aida versuchte ich den An-

satz von Edward Said aus seinem Buch Culture and Imperialism (1993) weiter-

zuentwickeln. Das Buch enthält eine groß angelegte Studie über Verdis Oper

auf der Grundlage von Saids Ansatz zum »contrapuntal reading«, wo er die

Verstrickungen angeblich »unbescholtener« Produkte des europäischen Geis-

tes – Jane Austin zum Beispiel – mit Kolonialismus und Imperialismus her-

ausarbeitet. Ausgangspunkt meiner Lektüre von Aida war eine Kritik des be-

rühmten Opern- und Musikkritikers Eduard Hanslick, der sich anlässlich der

deutschen Erstaufführung mit einem Werk recht schwertat, das von Äthio-

piern und Ägyptern handelte und daher kaum Identifikationsangebote für

europäische Zuschauer bereithielt:

Wir fühlen uns unter lauter braun und schwarz geschminkten Menschen

nicht recht unter unseres gleichen.Magman das eine Äußerlichkeit nennen,

immerhin, aber sie erkältet die Sympathien des Zuschauers für die Ideale

2 Ich brachte vier Jahre später eine erweiterte englischsprachige Fassung heraus, die ei-

ne nachhaltigere Rezeption erfuhr: Balme, 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Christopher B. Balme

des Stücks. … Aber lauter braune Sänger auf der Bühne! Dazu diese hässli-

chen hüpfendenMohren und diemit widerwärtiger Costümtreue gefärbten,

frisierten und geputzten Tänzerinnen! In der Oper, diesem privilegierten

Asyl des schönen Scheines, ist uns die ethnografische Gewissenhaftig-

keit nicht wertvoll genug, um auf alle Schönheit zu verzichten (Hanslick

1875:249).

Dieses Zitat ist eine wahre Fundgrube für eine postkoloniale Lektüre, da er in

komprimierter Form das aufkeimende Rassendenken zum Ausdruck bringt.

Dass die Oper in den 1990er Jahren immer noch als »privilegiertes Asyl des

schönen Scheins« gehütet wurde, bekam ich bald zu spüren.

Ich wählte den Satz »unter lauter braun und schwarz geschminkten Men-

schen« als Titel meines Beitrags, der allerdings vom Chefdramaturgen ent-

fernt wurde. Er änderte auch den Titel um in: »Wie das Europa des 19. Jahr-

hunderts den Orient mißverstand oder: Verdis ›Aida‹ im Zeichen des Orien-

talismus.« Auch das »anstößige« Zitat wurde entfernt, sodass am Ende wenig

vom postkolonialen Ansatz übrigblieb. So endete (vorerst) die Zusammenar-

beit mit der Bayerischen Staatsoper. Allerdings erhielt ich einige Jahre spä-

ter mit einer neuen Chefdramaturgin (!) den Auftrag einen Aufsatz über Mo-

zarts Entführung aus demSerail zu schreiben,wo ich erneut den Orientalismus-

Ansatz von Said unter das Opernvolk brachte. Als Zeichen der Zeit, im Sinne

»the times are changing«, werte ich die Tatsache, dass dieser Aufsatz etwas

später in einem anderen Programmheft nachgedruckt wurde.

Von Postkolonialität zur Multikulturalität und zurück

Der diskursive Kontext für postkoloniale Ansätze änderte sich langsam um

die Jahrtausendwende. Ein postkolonialer Ansatz hat sich als Theorie und

Methode parallel zu anderen differenztheoretischen Ansätzen herausgebil-

det (Gendertheorie, Queer Theory usw.). Das heißt, er schärfte den Blick vor

allem für kulturelle Differenzen und Traditionen, die in (post)kolonialen Ge-

sellschaften offensichtlich waren, aber zunehmend in westlichen Gesellschaf-

ten, deren Verinnerlichung undDurchsetzung vonNationalismus zwangsläu-

fig Flurbereinigungsprozesse nach sich zogen, damit die Identität im Sinne

der Homogenität eines Nationalstaats funktionieren konnte. Da die koloniale

Vergangenheit Deutschlands noch »vergessen« war, gab es kaum theaterwis-

senschaftliche Forschung zu diesem Thema. Katrin Siegs Studie Ethnic Drag

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 235

(2002) kombinierte Perspektiven aus Genderforschung und postcolonial stu-

dies, um beispielsweise die deutsche Faszination mit Karl May, dem Wilden

Westen und vor allem »Indianern« als Szene der Verschiebung im psycho-

analytischen Sinne zu bezeichnen, wo Rasse und Ethnizität als verschiedene

Formen der Maskerade wiederkehren (Sieg 2002). Meine eigene Studie über

Theatralität und interkulturelle Begegnungen im pazifischen Raum seit dem

18. Jahrhundert geht von bestimmten Theoremen und Themen der postko-

lonialen Theorie aus, insbesondere Mimikry (Homo Bhabha), Völkerschauen

und kolonialer Zeremonien. Letztere wurden anhand der deutschen Kolonie

West-Samoa untersucht (Balme 2007).

Mit der rot-grünen Regierung endete 1998 die »bleierne Zeit« der Kohl-

Regierung, die konsequent die Parole herausgab, Deutschland sei kein Ein-

wanderungsland, während seit Mitte der 1980er Jahre Hunderttausende von

Spätaussiedlern heim ins Reich geholt wurden. In fast Trumpscher oder Or-

wellscher Manier wurden offensichtliche Tatsachen diskursiv ignoriert und

verdreht. Mit der neuen Regierung gab es ernsthafte Bemühungen, die dop-

pelte Staatsangehörigkeit einzuführen und somit den kulturellen Gegeben-

heiten von Millionen von Einwanderern (auch ich gehörte dazu) Rechnung zu

tragen. Die politische Debatte drehte sich um den Begriff der Multikulturali-

tät, der in der politischen Zuspitzung als »Multikulti« verunglimpft wurde. In

Deutschland wurde der Begriff fast ausschließlich in der pejorativen Verkür-

zung verwendet. Ich kannte den Begriff aus Australien und Kanada, Länder,

die sich beide affirmativ als multikulturelle Einwanderungsländer bezeich-

neten und diesen Tatbestand mit zahlreichen Maßnahmen begleiteten, um

das Leben für Einwanderer zu erleichtern.3 In Deutschland konnte ich nir-

gendwo eine vergleichbare konkrete multikulturelle Politik (außer vielleicht

in manchen Kommunen) ausmachen. Die Grenzen einer solchen Politik wur-

den auch bald sichtbar, als die CDU mit einer aggressiven ausländerfeindli-

chen Politik mit Parolen wie »Kinder statt Inder« oder einer von Roland Koch

im faktischen Schulterschlussmit derNPD angeführtenUnterschriftenaktion

gegen die Reform des deutschen Staatsbürgerschaftsrechts Landtagswahlen

gewann.

3 Die verhältnismäßig gut organisierte und offene »multikulturelle« Einwanderungspo-

litik Australiens bezog sich auf legale Einwanderer. Sie steht im krassen Kontrast zur

menschenverachtenden Flüchtlingspolitik der 2000er Jahre, die Geflüchtete in Inter-

nierungslager festhielt. Zur theatralen Reflexion dieser Politik vgl. Jeffers 2012; Gilbert

und Lo 2007. Vgl. auch Dogramaci 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Christopher B. Balme

 In einem Punkt bestand um 2000 ungewöhnlicher Konsens und Einmütigkeit

bei der deutschen Politik und Theaterkultur: in ihrer beinahe flächendecken-

den Ablehnung bzw. Nichtbeachtung kultureller Alterität. Während die deut-

sche Politik circa vierzig Jahre brauchte, um zu der Erkenntnis zu gelangen,

dass Deutschland ein Zu- und kein Einwanderungsland ist, um dann schließ-

lich 2005 ein Zuwanderungsbegrenzungsgesetz zu verabschieden, hat das eta-

blierte deutsche Theatersystem »fremdkulturelle« Einflüsse mit der gleichen

Rigorosität aus ästhetischen Gründen weitestgehend ausgegrenzt. So gese-

hen, war es schwierig, sich mit Postkolonialismus im Kontext der deutschen

Theaterkultur zu beschäftigen, da sich die einschlägigen Beispiele an den Fin-

gern einer Hand abzählen ließen. Ich will nicht behaupten, dass die Gründe

die gleichen sind, jedoch lassen sich gewisse Parallelen kaum übersehen. Die

politisch-kulturell motivierte Xenophobie der deutschen Politikerkaste traf

auf eine analoge, ästhetisch begründete Gleichgültigkeit des deutschenThea-

terestablishments.

Politische und ästhetische Diskurse standen der multikulturellen Wirk-

lichkeit des größten Einwanderungslandes Europas entweder gleichgültig

oder hilflos gegenüber. In dieser Leerstelle ließen sich postkoloniale Theorien

und Perspektiven, die längst das Phänomen der Diaspora-Gesellschaften

integriert hatten, auf das noch recht junge Phänomen der (Post)Migranten-

dramatik bzw. -theater anwenden. In den letzten Jahren ist diese Entwicklung

immer stärker in den Blick der Forschung gerückt, nicht zuletzt weil die

deutsch-türkische und zunehmend die deutsch-arabische Bevölkerung rein

quantitativ ein wichtiger kultureller Faktor geworden ist. Auch wenn sich

die Migrationserfahrung der Türken in Deutschland nicht als postkoloniales

Phänomen im engeren Sinne bezeichnen lässt, so erfüllen die hier untersuch-

ten Dynamiken eine Reihe von Kriterien, die man in postkolonialer Literatur

klassischer Art identifiziert hat: hybride Identitätsbildung, Mimikry, writing

back, Destabilisierung von Grenzen, um nur einige zu nennen.

In der jüngeren Diskussion wird auch in diesem Zusammenhang seltener

von Multi- als von Transkulturalität gesprochen, weil dieser Begriff am ehes-

ten den einschlägigen Phänomenen gerecht wird. Es geht hier vor allem um

eine dynamischere, der Prozessualität derMigration entsprechende Sichtwei-

se. Die Fokussierung auf Migration als ästhetisches Phänomen markiert eine

verhältnismäßig neue Entwicklung in den Geisteswissenschaften, die dieses

Feld bisher den empirischen Sozialwissenschaften überließen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 237

Zu nennen wäre in diesem Zusammenhang das »frühe« Drama der Au-

torin Emine Sevgi Özdamar, Karagöz in Alamania (1982, UA 1986), das – abge-

sehen von der Uraufführung am Frankfurter Schauspielhaus – bisher keine

nennenswerte Bühnenrezeption erfahren hat, aber umso interessanter ist, da

es hinsichtlich der grotesken Elemente, der intertextuellen Anspielungen und

vor allem in seiner formalen Anlehnung an das türkische Schattentheater ein

Paradebeispiel für synkretisches Theater postkolonialer Provenienz darstellt.

Eine dominante Rolle spielte der deutsch-türkische Autor Feridun Zai-

moglu. Mit seinem Text Kanak Sprak: 24 Misstöne vom Rande der Gesellschaft

(1995) schuf er praktisch im Alleingang eine neue Sprache für das, was zu-

nächst »Gastarbeiter-« und später »Migrantenliteratur« genannt wurde. Mit

seinen hybriden, zwischen Interview und freier Nachdichtung oszillierenden,

vor keiner Obszönität zurückschreckenden Texten etablierte er, auch für das

Theater, eine neue Textsorte, die sich nur durch die postkoloniale Theorie er-

schließen ließe. Zumindest ist er der nach wie vor am meisten untersuch-

te und gespielte deutsch-türkische Autor. Dass er auch regelmäßig für das

Theater (im Verbundmit Günther Senkel) schreibt – zu seinen Bühnenwerken

gehören Klassiker-Bearbeitungen wie Othello und Nathan Messias sowie seine

Interview-Texte wie Kanak Sprak, Schwarze Jungfrauen oder Schattenstimmen –

dokumentiert ein neues Stadium in der deutschsprachigen interkulturellen

Dramatik. Auffallendstes Stilmerkmal seiner Bühnentexte ist die »Relexifi-

zierung« türkischer Sprachelemente ins Deutsche, was ein für postkoloniale

Dramatik typisches Verfahren beschreibt, womit grammatikalische Struktu-

ren, Sprichwörter oder andere Ausdrücke in eine meistens europäische Ziel-

sprache übersetzt werden. Darunter bildet sich eine Art Palimpsest, das unter

der Oberfläche der Zielsprache immer bemerkbar ist und gewisse Irritationen

auslöst.4

Obwohl die BRD inzwischen zahlreiche ethnische Minderheiten be-

herbergte – von »alten« europäischen Gastarbeitern (Griechen, Italiener,

Portugiesen) über diverse Gruppen aus dem ehemaligen Jugoslawien bis hin

zu »Volksdeutschen« zum Teil jüdischen Glaubens aus den GUS-Ländern –

blieb die türkischstämmige Bevölkerung mit ca. 2,1 Millionen numerisch

und kulturell die auffälligste Subkultur. Junge Deutsch-Türken – meistens

in der dritten Generation und dank des auf dem Prinzip des jus sanguinis

basierenden deutschen Staatsbürgerrechts in der Mehrzahl immer noch

4 Zum Begriff der Relexifizierung vgl. Chantal Zabus 1991 und im Bereich der Dramatik

vgl. Balme, 1995, 116-125.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Christopher B. Balme

türkische Staatsbürger – machten sich in verschiedenen kulturellen Berei-

chen bemerkbar: Literatur, Pop-Musik und Film (Fatih Akins preisgekrönter

Film Gegen die Wand zeigte, dass Einwanderergeschichten noch erhebliches

Film-Kunst-Potential in sich bargen). Auch das Fernsehen entdeckte den

›Türkenfaktor‹ und versuchte vom Tatort bis zur ARD-Jugendserie Türkisch für

Anfänger ihm Rechnung zu tragen.Wohl am erfolgreichsten wurden deutsch-

türkische Künstler in der so genannten Kleinkunst-Szene (El Hissy 2012),

die eine Reihe überregional bekannter Kabarettisten und Komiker hervorge-

bracht hat. Sinasi Dikmen, Muhsin Omurca, Bülent Ceylan, Serdar Somuncu

und nicht zuletzt Django Asül haben mit ihrer sozialkritischen Sicht auf

ihre Heimat »Almanya« reüssiert und sich über die Jahre treue Theater- und

Fernsehpublika aufgebaut. Am weitesten gebracht hat es wohl der gebürtige

Niederbayer und bis 2011 türkische Staatsbürger Django Asül (mit bürgerli-

chem Namen Ugur Bagislayici), der 2007 in der Rolle des Bruder Barnabas

beim Starkbieranstich auf dem Nockherberg der versammelten bayerischen

(und Berliner) Polit-Prominenz die Leviten lesen durfte. Die Fastenrede fiel

so ungewohnt heftig aus (»Der Söder ist für Sie Herr Stoiber wie Malaria –

den kriegen Sie nie mehr los«), dass ein einflussreicher CSU-Politiker und

Sprecher eines bekannten »Elite-Stammtisches« öffentlich die Absetzung

Django Asüls forderte: »Wir sind unisono der Meinung, dass es nicht passend

ist, wenn ein Türke die bayerischen Politiker derbleckt… Diese bayerische

Traditionsveranstaltung sollte in bayerischer Hand bleiben«.5 So erfolgreich

kann multikulturelle Kleinkunst sein, auch wenn in der Fastenrede typisch

»türkische« Themen nicht vorkamen. Es blieb Django Asüls einziger Auftritt

als Bruder Barnabas…

Ästhetische Wertungen zwischen Metapher und Metonymie

Zur gleichen Zeit sah es in der Großkunst-Szene immer noch wie ein Elite-

Stammtisch aus. Das etablierteTheater blieb fest in deutscher Hand. Erschei-

nungen wie Feridun Zaimoglu, der zunächst mit Kanak Sprak und dann mit

Klassiker-Bearbeitungen in Zusammenarbeit mit Günther Senkel sich im-

merhin eine gewisse Position erarbeitet hatte, blieben Ausnahmen. In dieser

Zeit versuchte ich mit Hilfe der sprachlichen Figuren »Metapher« und »Meto-

nymie ästhetische Grundmuster herauszuarbeiten, um den Widerstand der

5 Süddeutsche Zeitung vom 16.3.2007.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 239

Theater und noch mehr der Kritiker zu verstehen. Es war offensichtlich, dass

im Bereich der ästhetischen Repräsentation etwas nicht in Ordnung war. Die

Widerstände seitens der Politik gegen Einwanderung und Migration fanden

ihre Analogie in den Normen der Theaterästhetik.

Metapher und Metonymie sind beides Tropen der Repräsentation, wobei

die Metapher eine ästhetische privilegierte Stellung innehat. Metaphern er-

füllen sprachlich die verschiedensten Funktionen von der Benennung alltägli-

cher Dinge – »Tischbein«, oder »Salonlöwe« – bis hin zu den kühnsten dichte-

rischen Erfindungen.Durch den Vergleich zweier unterschiedlicher Bereiche,

die aber zueinander normalerweise in einer Ähnlichkeitsbeziehung stehen,

erzeugt eine Metapher neue und oft ungewöhnliche Bedeutungen. Aus die-

sem Grund gilt die Metapher als die komplexeste und ästhetisch wertvollste

unter den sprachlichen Tropen. Es hat sich auch eine entsprechend ausdiffe-

renzierte Theoriebildung und wissenschaftliche Auseinandersetzung um die

Metapher etabliert.6

Metonymie dagegen tut sich schwer, überhaupt als ästhetisch legitime

Figur anerkannt zu werden.7 Metonymie und ihre besondere Untergattung

Synecdoche gehen immer von einer realen Beziehung zwischen Wort und

Substitution aus. Am häufigsten sind pars pro toto-Beziehungen gebräuch-

lich, wo ein Teil für das Ganze steht oder umgekehrt.Wenn wir vom »Weißen

Haus« oder »Washington« sprechen und die amerikanische Politikmeinen, so

ist dieses Bild keinesfalls willkürlich gewählt, sondern es steht in einem ur-

sächlich-räumlichen Zusammenhang mit der Bedeutung. Bereits in der All-

tagssprache etabliert sich eineDichotomie zwischen der Realitätsbezogenheit

der Metonymie und der Künstlichkeit bzw. Kunsthaftigkeit der Metapher.

Repräsentation im Theater verfolgt beide Strategien und verwendet Me-

taphern wie Metonymien auf sprachlicher und visueller Ebene. Sie präferiert

6 Die Forschungsliteratur zur Metapher ist zwar unüberschaubar, lässt sich aber in die

drei traditionellen Bereiche Linguistik, Literaturwissenschaft und allgemeine Ästhe-

tik gliedern. Allein im Jahr 1998 erschienen drei substantielle Untersuchungen, die

die ungebrochene Faszinationmit der Metapher als ästhetischem Problem dokumen-

tieren: Haverkamp 1998; Otto 1998; Müller-Richter et.al. 1998. Zunehmend wird die

Metapher jedoch als Bestandteil menschlicher Kognition untersucht: vgl. Lakoff und

Johnson 1980. Zur Anwendung und Rehabilitierung derMetapher als Mittel kulturwis-

senschaftlicher Analyse vgl. Bal 1994:32-47.

7 Vgl. hier den Lexikonartikel vonMelville 1998: 224-228. Der Verfasser fragt sogar, »why

it seems appropriate as an entry in an encyclopedia of aesthetics« Melville 225.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Christopher B. Balme

jedoch, je nach ästhetischer bzw. ideologischer Ausrichtung, entweder me-

taphorische oder metonymische Darstellungsformen. Realistisches Theater,

das in Deutschland damals den Status einer gefährdeten, wenn nicht gar

gänzlich ausgestorbenen Spezies genoss, ist tendenziell metonymisch aus-

gerichtet. Wenn Ibsens Nora ihre Familie verlässt, so ist sie einerseits dank

Ibsens Charakterisierungstechniken ein einzigartiges Individuum, anderer-

seits steht sie für alle Frauen bzw. für eine bestimmte Kategorie bürgerli-

cher Frauen. Die durchschlagende Wirkung dieses Stücks im ausgehenden

19. Jahrhundert speiste sich aus der metonymischen Übertragbarkeit dieser

Figur auf komplexere gesellschaftliche Zustände. Dass Ibsens »realistische«

Dramen auch ausgeprägte metaphorisch-symbolische Elemente aufweisen,

ändert nichts an der Tatsache, dass für die damalige Rezeption die Meto-

nymisierung ausschlaggebend für den Skandalerfolg war. Es wäre allerdings

eine Vereinfachung, wollte man Metonymie mit dem Realismus gleichsetzen

und es dabei belassen. Metonymische Darstellungsmodalitäten stehen näm-

lich in unmittelbarer Verbindung zu Strategien kolonialer und neo-kolonialer

Repräsentation.

Bezeichnend für die damalige Schwierigkeit des deutschen Mainstream-

Theaters, sich mit inter- oder multikulturellen Themen oder gar mit außer-

europäischen Ästhetiken auseinanderzusetzen, war die Karriere des jungen

Kreuzberger Filmemachers Neco Çelik. Als Underground Filmemacher be-

kannt geworden (Alltag, Urban Guerillas), wurde Çelik auch imTheater schnell

zum Geheimtipp. Das vielfach nachgespielte Stück Schwarze Jungfrauen von

Zaimoglu/Senkel wurde in seiner Inszenierung für das HAU 3 sogar in der

Kritikerumfrage vonTheater heute als bestes deutschsprachiges Stück genannt.

Weniger Glück hatte das gleiche Team mit seiner ins Kreuzberger Milieu

übersetzten Inszenierung vonRomeo und Julia amHebbel-Theater, die 2007 zur

Aufführung kam.Der von Peter Laudenbach in der SZ verfasste Verriss brach-

te einige grundsätzliche Probleme (wohl unbewusst) auf den Punkt. Lauden-

bach führt beinahe alle Negativvorurteile, die das deutsche Theaterkritiker-

Vokabular aufzubieten hatte, ins Feld, um der Inszenierung den Garaus zu

machen: Die Inszenierung gleiche einem »Kreuzberger Bauerntheater«, sie

sei »Komödienstadl mit Migrationshintergrund« mit der »Übersichtlichkeit

einer Vorabendserie«; oder, mit ausdrücklicher Entschuldigung beim Grips-

Theater: »hier ist der Spike Lee von Kreuzberg zum Volker Ludwig-Imitator

aus dem zweiten Hinterhof geschrumpft«. Obwohl Laudenbach der Inszenie-

rung eine gewisse »naive amateurhafte Unschuld« attestiert, die einem »je-

den Jugendzentrum zur Ehre gereichen« würde, bleibe sie auch hier stehen:

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 241

»Versehen mit der Behauptung, hier handele es sich um Theaterkunst, wirkt

sie peinlich« (Laudenbach 2007:14). Letzter Kritikpunkt ist für unsere Fra-

gestellung der entscheidende. Zunächst ist es eher unwahrscheinlich, dass

die Künstler eine solche »Behauptung« aufstellten, was allerdings auch nicht

notwendig ist, denn allein der Aufführungsort, das »große« Hebbel-Theater,

reicht aus, die Inszenierung mit dem Etikett »Theaterkunst« zu versehen. Al-

les, was hier zur Aufführung gelangt, erhebt in der Wahrnehmung der Kritik,

ob es will oder nicht, den Anspruch, Theaterkunst zu sein.

Was »Theaterkunst« ist, wird nicht erläutert, allerdings lässt sie sich ex

negativo relativ genau erschließen: Alle angeführten Schimpfbegriffe lassen

sich mit realistischen Genres in Verbindung bringen (ja sogar das Bauern-

theater und der Komödienstadl sind in diesem Sinne ›realistisch‹, und erst

recht das Grips-Theater). Auch das von Laudenbach gelobte semidokumenta-

rische Stück Schwarze Jungfrauen, das auf Interviews mit jungen Musliminnen

basiert, gewinnt seine Legitimation durch eine metonymische Nachbarschaft

von Sujet und Darstellung: Thema, Autor, Regisseur und Darstellerinnen (mit

einer Ausnahme) entstammen alle dem gleichen Kulturkreis. Zwischen diese

enge, ja nahtlose Kontiguität vonThema,Darstellung undDargestelltempasst

kein Kritikerstich. Auch Çeliks eigene Filme bewegen sich in einer Ästhetik

des Semidokumentarischen, die im Wertekanon des Kinos durchaus ihren

»Kunst«-Platz hat. Nicht so im großenTheater, so scheint es. Obwohl sich das

Gesamtprojekt HAU unter Leitung von Matthias Lilienthal, wie kaum ein an-

deres Theater im deutschsprachigen Raum, demThema kultureller Differenz

und Migration widmete, blieb das Hebbel-Theater selbst, mit seiner ruhmrei-

chen Geschichte als Forum des internationalen postdramatischen Theaters,

sakrosankt. Hier war die Metapher noch Königin, nicht die Metonymie.

Vom migrantischen zum postmigrantischen Theater

Am Ende seines Verrisses hebt Laudenbach Neco Çeliks frühere Inszenierung

Schwarze Jungfrauen (2006) positiv hervor. Dieser Text von Zaimoglu und Sen-

kel basiert auf InterviewsmitMusliminnen und thematisiert deren Verhältnis

zur Sexualität. Mit der Uraufführung im Rahmen des von Shermin Langhof

kuratierten Festivals beyond belonging – migration hoch zwei in der Regie von

Çelik ist eine überregional, ja auch international viel beachtete Inszenierung

eines damals extrem verstörenden Stücks gelungen. Es wurde auch im Re-

pertoire des kleinen Berliner Theaters Ballhaus Naunynstraße übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Christopher B. Balme

Weitere Inszenierungen (unter anderemamWiener Burgtheater) zeugten von

der Repertoirefähigkeit des Stücks. Langhof und Zaimoglu gehörten auch zu

der Strömung des »postmigrantischenTheaters«, das als Begriff enorme Zug-

kraft entfalte und vor allem der Literatur- undTheaterwissenschaft einen Be-

griff bescherte, an denen sich zahlreiche Haus- und Qualifikationsarbeiten

abarbeiten konnten (vgl. Sharifi 2018).

Auch wenn Schwarze Jungfrauen für das deutsche Theaterpublikum als

dokumentarisch/authentisch/exotisch relativ gut handelbar war, tat es sich

schwerer mit der Bearbeitung von Othello, der an den Münchner Kammer-

spielen 2003 in einer Inszenierung von Luk Perceval herauskam. Abgesehen

von der Besetzung der Titelrolle als old white man (Thomas Thieme) und einer

damit einhergehenden Verschiebung der Kategorie der Differenz von Haut-

farbe auf Alter, kehrte die kulturelle Differenz auf der Ebene der Sprache

wieder. Besonders in den Texten von Jago schwingt ein extrem obszöner

Slang mit, der aus den deutschen ›Ghettos’ (und vor allem den Texten von

Zaimoglu) bekannt ist. In einer kontroversen Auseinandersetzung mit der

Theorie der Intersektionalität wurde Alterität auf mehrere Signifikanten

verlagert: Rasse, Geschlecht und Alter. Desdemona (Julia Jentsch) ist ein

Opfer in einer extrem homogenen, männerdominierten Gesellschaft, in der

die männlichen Figuren, gekleidet in dunkle Anzüge, fast ununterscheidbar

sind. In dieser Inszenierung finden wir einen neuen Weg, das Spiel der

Metapher gegen die scheinbar unüberwindlichen Grenzen der ethnischen

Metonymie wieder einzuführen, indem die Zuschauer beginnen, die Zei-

chen der semiotischen Äquivalenz zu entschlüsseln. Auf visueller Ebene

existierte das Bild einer männerdominierten Gesellschaft, in der Othello ein

vollwertiges Mitglied war, während er sprachlich als Objekt abwertender

Verunglimpfungen degradiert wurde.

Ein entscheidender Wendepunkt vom migrantischen zum postmigranti-

schen Theater lässt sich auf das Jahr 2010 datieren. Die Wirkung von Nurkan

Erpulats Stück und Inszenierung Verrücktes Blut (2010) im Ballhaus Naunyn-

straße (Berlin) leitete wohl einen großen ästhetischen Wertewandel im deut-

schenTheater ein.Das Stück, das gemeinsammit JensHillje geschriebenwur-

de und an den Film La journée de la jupe (Regie: Jean-Paul Lilienfeld) angelehnt

ist, basiert auf dem ethnischen Idiom des Kiezdeutsch, einem Slang, der von

türkischen und arabischen Jugendlichen gesprochen wird, und die Besetzung

spiegelt diesenHintergrundwider. Ethnisches Casting für ein neues »postmi-

grantisches« Theater wurde nicht nur als Experimentierfeld in einem kleinen

Theater in der multiethnischen Metropole Berlin gesehen, sondern als De-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 243

siderat für die Landes- und Stadttheater landauf, landab. Kontroversen ent-

brannten auch um das Blackfacing in staatlichen und kommerziellen Thea-

tern. Mit der Berufung von Shermin Langhoff als Intendantin des Maxim-

Gorki-Theater und einem affirmativen »postmigrantischen« Repertoire und

Ensemble vollzog sich ein Wandel seitens der Kulturpolitik und der Theater-

ästhetik, sodass Fragen eines »multikulturellen« Theaters (obwohl selten mit

dieser Bezeichnung) virulent wurden.

Ausblick

Um solche Veränderungen theaterwissenschaftlich zu untersuchen, hat sich

der differenztheoretische, postkoloniale Ansatz als besonders ergiebige Me-

thode herausgestellt. Er schärft den Blick vor allem für kulturelle Differen-

zen und Traditionen, die in (post)kolonialen Gesellschaften offensichtlich wa-

ren, aber zunehmend in nationalstaatlich normierten, aber durch Migration

veränderten westlichen Gesellschaften unübersehbar wurden. Der postkolo-

niale Blick schafft neue Perspektiven auf das Eigene und nicht nur auf das

Fremde. Das manifestiert sich bis heute im Bereich der Sprache, wo sich Na-

tionalstaaten mit Bi- oder Multilingualität immer noch schwertun. Verges-

sen ist meistens die oft gewaltsame sprachlich-kulturelle Normierung in den

europäischen Nationalstaaten. Auf solche historischen Phänomene (wie z.B

die Durchsetzung des Bühnendeutsch mit der Eliminierung jeglicher dialek-

taler Färbung im 19. Jahrhundert) kann ein postkolonialer Ansatz vielfälti-

ge Differenzmarkierungen (Alter, Geschlecht, Behinderung, neuerdings auch

in der indischen Diaspora Kastenzugehörigkeit) sichtbar machen. Die Be-

trachtung des Theaters osteuropäischer Länder, die bis 1918 entweder un-

ter österreichischer, russischer oder osmanischer Herrschaft standen, ist in

den letzten Jahren zum Forschungsgegenstand geworden. Diese neue For-

schungsrichtung versucht, den nationalstaatlichen Gründungsmythen eine

viel kompliziertere multiethnische Verflechtungsgeschichte entgegenzuset-

zen (vgl. Weber-Kapusta 2017; Đokić 2019).

Die neuesten Diskussionen zu dekolonialen Perspektiven, die sich vor

allem anhand der Debatten über die Restitution afrikanischer Kulturgüter

entzündet haben und noch andauern, haben auch in derTheaterwissenschaft

ihren Niederschlag gefunden (Savoy und Sarr 2019). Die Kampagne gegen

das Berliner Humboldt-Forum (»No Humboldt 21«) diente als Fokalisierungs-

punkt für eine vertiefende Auseinandersetzung mit Deutschlands kolonialer

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Christopher B. Balme

Vergangenheit (AfricaAvenir e.V. 2017). Diese Proteste haben durchaus eine

performative Dimension, die sie für die Theaterwissenschaft interessant

machen. Auch das theatrale Pendant zu den Museumsraubgütern, die

Ausstellung lebender Kolonialvölker, hat aufgrund der kontroversen Reenac-

tments des Südafrikaners Brett Bailey das Interesse der Theaterwissenschaft

gefunden. Im Vergleich zum postkolonialen Theater der 1990er Jahre bedeu-

tet die Neuorientierung hin zu dekolonialen Perspektiven, dass die Fragen

nicht mehr »weit weg« (Sieg 2015), sondern tatsächlich im Deutschland der

Vergangenheit, der Gegenwart und sicherlich der Zukunft verortet sind.

Literatur

AfricAvenir International e.V. und Mareike Heller (Hg.). No Humboldt 21!: De-

koloniale Einwände gegen das Humboldt-Forum. Berlin: AfricAvenir Interna-

tional e.V., 2017.

Ashcroft, Bill, Gareth Griffiths, and Helen Tiffin.TheEmpireWrites Back:Theory

and Practice in Post-Colonial Literature. London; New York: Routledge, 1989.

Bal, Mieke. »Scared to Death.« In: Mieke Bal (Hg.).The Point of Theory: Practices

of Cultural Analysis. Amsterdam, 1994.

Balme, Christopher B. Decolonizing the Stage: Theatrical Syncretism and Post-

Colonial Drama. Oxford: Clarendon Press, 1999.

Balme, Christopher B. Pacific Performances: Theatricality and Cross-Cultural En-

counter in the South Seas. Studies in International Performance. Basingsto-

ke: Palgrave Macmillan, 2007.

Balme, Christopher B.Theater ImPostkolonialen Zeitalter: Studien ZumTheatersyn-

kretismus im Englischsprachigen Raum.Theatron. Tübingen: Niemeyer, 1995.

Bhabha, Homi K. »Of Mimicry and Man: The Ambivalence of Colonial Dis-

course.« October 28 (1984), 125-133.

Bhabha, Homi K. »Signs Taken for Wonders: Questions of Ambivalence and

Authority under a Tree outside Delhi,May 1817.«Critical Inquiry 12: 1 (1985),

144-165.

Colpe, Carsten. Die Vereinbarkeit historischer und struktureller Bestimmungen des

Synkretismus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1975.

Crow, Brian, and Chris Banfield. An Introduction to Post-Colonial Theatre. Cam-

bridge Studies inModernTheatre. Cambridge; NewYork: CambridgeUni-

versity Press, 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theaterwissenschaft und Postkolonialismus 245

Dogramaci, Burcu et al. (Hg.). Leave, left, left: Migrationsphänomene in den Küns-

ten in aktueller und historischer Perspektive. Berlin: Neofelis, 2020.

Đokić, Marija. Eine Theaterlandschaft für Belgrad. Verflechtungen nationaler und

europäischerTheaterpraktiken 1841-1914. Vol. 16, Schnittstellen. Studien zum öst-

lichen und südöstlichen Europa. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019.

Fischer-Lichte, Erika et.al. (Hg.).The Dramatic Touch of Difference : Theatre, Own

and Foreign, ForumModernesTheater Schriftenreihe, Bd. 2., Tübingen: G.

Narr, 1990.

Fischer-Lichte, Erika. »Interweaving Cultures in Performance: Theatre in a

Globalizing World.«Theatre Research International 35: 3, 2010.

Gilbert, Helen, and Jacqueline Lo. Performance and Cosmopolitics: Cross-Cultural

Transactions in Australasia. Studies in International Performance. Bas-

ingstoke: Palgrave, 2007.

Gilbert, Helen, and Joanne Tompkins. Post-Colonial Drama: Theory, Practice, Pol-

itics. London ; New York: Routledge, 1996.

Hanslick, Eduard. Die Moderne Oper: Kritiken und Studien. Berlin: Hoffmann,

1875.

Haverkamp, Anselm (Hg.). Die paradoxe Metapher. Frankfurt a.M., 1998.

Jeffers, Alison. Refugees, Theatre and Crisis: Performing Global Identities, Bas-

ingstoke: Palgrave Macmillan, 2012.

Lakoff, George und Mark Johnson.Metaphors We Live By. Chicago, 1980.

Laudenbach, Peter. »Komödienstadl in derDönerbude: Zaimoglus Romeo und

Julia im Berliner Hebbel-Theater.« Süddeutsche Zeitung, 10. März, 2007.

Melville, Stephen. »Metonymy.« In: Michael Kelly (Hg.), Encyclopedia of Aesthe-

tics, Bd. 3., New York, 1998.

Müller-Richter, Klaus und Arturo Larcati (Hg.). Der Streit um die Metapher.

Darmstadt, 1998.

Otto, Detlef. Wendungen der Metapher: Zur Übertragung in poetologischer, rhe-

torischer und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche.

München, 1998.

Pavis, Patrice.Theatre at the Crossroads of Culture. London; New York: Routledge,

1992.

Said, Edward W. Orientalism. 1st Vintage Books ed. New York: Vintage Books,

1979.

Savoy, Benedicte und Felwine Sarr. Zurückgeben. Über die Restitution afrikani-

scher Kulturgüter. Berlin: Matthes & Seitz, 2019.

Sharifi, Azadeh. »Multilingualism and Postmigrant Theatre in Germany«.

Modern Drama, 61: 3 (2018), 328-351.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Christopher B. Balme

Sieg, Katrin. »Towards a Civic Contract of Performance: Pitfalls of Decoloniz-

ing the Exhibitionary Complex at Brett Bailey’s Exhibit B.«Theatre Research

International 40:3, (2015), 250-271.

Sieg, Katrin. Ethnic Drag : Performing Race, Nation, Sexuality in West Germany.

Social History, Popular Culture, and Politics in Germany. Ann Arbor: Uni-

versity of Michigan Press, 2002.

Spivak, Gayatri Chakravorty. In Other Worlds : Essays in Cultural Politics. New

York: Methuen, 1987.

Tinius, Jonas, and Roberto Ciulli (Hg.). Der Fremde Blick – Roberto Ciulli und das

Theater an der Ruhr: Gespräche, Texte, Fotos, Material. Berlin: Alexander, 2020.

Weber-Kapusta, Danijela. »Travelling Theatre Companies and Transnational

Audiences. A Case Study of Croatia in the Nineteenth Century.« Journal of

Global Theatre History, 2:1 (2017), 1-21.

Zabus, Chantal. The African Palimpsest: Indigenization of Language in the West

African EurophoneNovel. Cross/Cultures. Amsterdam; Atlanta, Ga.: Rodopi,

1991.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

