
5. »Aber wir sind ja alle weiß!«

Europäische Hierarchien des weiß-Seins und die

(Un-)Möglichkeiten (ost-)›europäischer‹ Zugehörigkeiten

»Idąc na zachód zawsze będziesz tym ze

wschodu.«

»Nach Westen gehend wirst du immer

der aus dem Osten sein.« (Übersetzung UP)

Graffiti auf einem Bahnsteig in Zbąszyń (Polen),

ca. 2010

»When I first came to Germany, I had a strong Russian accent when I spoke English, and

when I talked to people in English, they would often askmewhy I was not speaking Ger-

man.« Wenngleich Irina, als sie zur Aufnahme ihres Studiums nach Berlin gekommen

war, nicht viel über Deutschland gewusst hatte (vgl. Einleitung von Kapitel 1), handelte

es sich nicht um ihren ersten Aufenthalt hier.Russland hatte sie schonmehrere Jahre vor

unserem Treffen im Frühjahr 2018 verlassen. Seitdem hatte sie auf verschiedenen Kon-

tinenten gelebt, wobei sie ihrWeg in dieser Zeit kurzfristig schon einmal nach Deutsch-

land geführt hatte.Damals wollte sie sich in einem ihr fremden Land zurechtfinden; an-

stelle von Unterstützung bekam sie allerdings Belehrungen darüber, dass sie sich erst

den lokalen Gegebenheiten, insbesondere der Sprache, anpassen solle, um teilhaben zu

können.Auch deswegen blieb sie zunächst nicht lange inDeutschland, sondern zogwei-

ter nachGroßbritannien,umdort einStudiumzuabsolvieren.Nachdemsie dieses abge-

schlossenhatte,brachte siederWunsch, ihre akademischeKarriere fortzusetzen,wieder

nach Berlin. Aus Großbritannien brachte sie dabei nicht nur ein Abschlusszeugnis, son-

dern auch eine andere (Aus-)Sprache mit: Ihr russischer Akzent war einem britischen

Englisch gewichen – vielleicht nicht komplett fehlerfrei, aber für Nicht-Muttersprach-

ler*innen wie mich nicht eindeutig als gesprochene Fremdsprache zu erkennen. »Now

I’m still talking to people in English, but nobody is asking me to learn German anymo-

re.« Lapidar, aber auch etwas nachdenklich fügte sie hinzu: »But maybe something also

changed in me.«

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Prekäre Freizügigkeiten

Irina erzählte weiter, dass sie sich in Berlin hauptsächlich in anglophonen Räumen

bewegte: »In those anglophone spaces it is comfortable,onedoesnot feel like anoutsider,

becausemostpeople in those spaces arenot ›English‹ as inEnglishnative speakers, rather

a cosmopolitan crowd, internationally and open minded, people who do not stereotype

me.« Den Blick auf ihren Körper wendend fügte sie selbstkritisch hinzu, dass ihre so-

ziale Herkunft, ihr Bildungsstatus und ihr Aussehen jedoch eine bedeutende Rolle dabei

spielten, Zugang zu diesen Räumen zu bekommen: »I can pass visual ›tests‹ aswhite, I’m

not necessarily perceived as ›Eastern European‹… but being Russian stays with me and

also helpedme to find some jobs.However,when somebody asks, I say I am from theUK.

It makes me feel more powerful.«

Hegemoniale Konzeptionen von ›Europa‹ sind in Deutschland sowie anderen euro-

päischen Ländern engmit der (Re-)Produktion vonweiß-Sein verknüpft (vgl.Buchowski

2006, 2012, Dietze 2016, Holmes/Castañeda 2016, Keinz/Lewicki 2019). Historisch ge-

wachsene Trennungen zwischen weißen ›Europäer*innen‹ und nicht-weißen außereu-

ropäischen ›Anderen‹ legitimieren die Etablierung von Grenzregimen an den Rändern

der ›Festung Europa‹ (vgl. Buchowski 2012) und finden ihren Ausdruck in Alltagsras-

sismus gegen nicht-weiße Personen, unabhängig davon, ob es sich bei ihnen um erst

kürzlich in Europa angekommene Migrant*innen handelt oder Menschen, die seit Ge-

nerationen in Europa leben, denen aufgrund ihres Nicht-weiß-Seins jedoch die Zuge-

hörigkeit zu ›Europa‹ abgesprochen wird (vgl. Adamson/Triadafilopoulos/Zolberg 2011,

Kinnvall 2016, Yuval-Davis 2011). Die Erfahrungen von Irina und anderen Forschungs-

teilnehmer*innen verweisen jedoch darauf, dass diese hegemonialen Vorstellungen von

›Europa‹ und diesem zugeschriebenen weiß-Seins v.a. durch west- bzw. nordeuropäi-

sche Perspektiven definiert werden. Denn es handelt sich bei ›europäischem‹ weiß-Sein

nicht um ein essenzialistisches phänotypisches Merkmal, sondern ein Herrschaftsin-

strument, das situativ und relational unterschiedlich aktiviertwerden kann (vgl. Lapiņa/

Vertelytė 2020). So ist weiß-Sein in Europa in verschiedenen Kontexten Differenzierun-

gen unterworfen, die nicht nur ›Europa‹ von nicht-weißen ›Anderen‹ abgrenzen, son-

dern auch Europa-interne Hierarchien des weiß-Seins konstituieren, die wiederum die

Vormachtstellung nord- bzw.westeuropäischer Länder in der Europäischen Union (EU)

und darüber hinaus perpetuieren (vgl. Krivonos/Diatlova 2020, Lapiņa/Vertelytė 2020,

Moore 2013).

Dabei nimmt ein an bestimmten Erscheinungsmerkmalen festgemachtes ›Osteu-

ropäisch-Sein‹ einen ambivalenten Status ein: »On the one hand, Eastern Europeanness

is seen as lagging behind and never quite-as-white; on the other hand, it contains the

potentiality for conditional passing-as-European and of becoming (quite as) white […].«

(Lapiņa/Vertelytė 2020: 2) Die Verknüpfung von ›Osteuropäisch-Sein‹ mit Abstufungen

des weiß-Seins zeigt, dass es sich dabei um eine rassifizierende Art der Differenzie-

rung handelt, die an verschiedenen verkörperlichten Merkmalen – d.h. an phänotypi-

schen Merkmalen, (Sprach-)Praktiken und in Intersektion mit anderen verkörperlich-

ten Strukturen wie Geschlecht – festgemacht wird (ebd.: 3). Gleichzeitig verbinden sich

in der Kategorie ›Osteuropa‹ rassifizierende Mechanismen mit sozialen und kulturel-

len Strukturen und Hierarchien. Denn Irinas Überlegungen zum Einfluss ihrer Sprach-

kenntnisse und Aussprachefähigkeiten sowie die Möglichkeit ihrer Verortung in »inter-

nationalen« Gemeinschaften verweisen darauf, dass dabei auch Facetten sozialer Klas-

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 139

sen und ›europäischer Kultur‹ bzw.Multikulturalität wirkmächtig werden.Wie in Kapi-

tel 3 diskutiert, fungiert die Figurder ›osteuropäischenProstituierten‹ dabei als Projekti-

onsfläche für die Aushandlung soziokultureller Zugehörigkeiten und Abgrenzungen. In

diesemKapitel gehe ich nun der Frage nach,wie die Forschungsteilnehmer*innen diese

Stereotypisierungen als ›Osteuropäer*innen‹ erlebt und verhandelt haben und wie sich

dieseVerhandlungen auf dasVerständnis ihrer Zugehörigkeiten bzw.Zugehörigkeitsbe-

strebungen auswirkten.

Prozesse eines rassifizierenden Otherings von ›Osteuropäer*innen‹ lassen sich in

mehreren nord- bzw. westeuropäischen Ländern beobachten (vgl. Böröcz/Sarkar 2017,

Imre 2005, Krivonos/Diatlova 2020, Lapiņa/Vertelytė 2020). Die konkreten Ausgestal-

tungen damit einhergehender Differenzierungen und Hierarchisierungen des weiß-

Seins sind aber in verschiedene (historische wie aktuelle) regionale und lokale Kontexte

eingebunden. In Abschnitt 5.1 widme ich mich dementsprechend der Verortung der

Erfahrungen der Forschungsteilnehmer*innen mit einer Stereotypisierung als ›osteu-

ropäisch‹ im lokalen Kontext dieser Forschung. Denn die Vermischung rassifizierter,

ethnischer und sozialer Stereotype rund um die Kategorie ›Osteuropa‹ ergibt sich in

Deutschland im Kontext bzw. im Nachhall spezifischer historischer Beziehungen und

imperialistischer Expansionsbestrebungen Deutschlands gen Osten (vgl. Barełkowski/

Kraft/Röskau-Rydel 2016, Lenny 2019, Rössler 1990) sowie der nationalsozialistischen

Rassifizierung von ›Slaw*innen‹ (vgl. Jaworska 2011). Berlin nimmt dabei aufgrund sei-

ner vielschichtigen Verflechtungenmit ›Osteuropa‹ eine spezielle Position ein, die nicht

nur eine (Re-)Produktion, sondern auch eineVerhandlungdieser Stereotype ermöglicht.

ImKontext dieses Forschungsprojekts erwiesen sich gerade die vergeschlechtlichten

und sexualisiertenDimensionen vonOsteuropastereotypen als relevant. Anhand der Er-

fahrungen der Teilnehmer*innen zeigt sich, dass es sich bei demStereotyp der ›osteuro-

päischen Prostituierten‹ um einen Teil breiterer vergeschlechtlichter Differenzierungen

zwischen emanzipierten ›europäischen‹ Frauenundpassiven, aber sexuell ›verfügbaren‹

›osteuropäischen‹ Frauen handelte, die den Teilnehmerinnen inner- wie außerhalb der

Arbeit begegneten (und die in einer cisheteronormativenGeschlechterordnung von Vor-

stellungen des ›unzivilisierten‹ und ›brutalen‹ ›osteuropäischen‹ Mannes begleitet wur-

den; s. Abschnitt 5.2).

Wie die Teilnehmer*innen derartige Stereotypisierungen verhandeln konnten, hing

nicht nur von einer rassifiziert-ethnisierten Unterscheidung zwischen ›europäischen‹

und ›osteuropäischen‹ Körpern ab. Auch kam dabei die enge Verbindung von ›Osteuro-

pa‹-KonzeptionenmitRassismusgegenRom*nja undSinti*zze zumTragen,anhandde-

rer die Ausgrenzung von Migrant*innen aus (insbesondere süd-)osteuropäischen Län-

dern legitimiert wird (s. Abschnitt 5.3).

Insofern erweist sich ›osteuropäisches‹ weiß-Sein in Deutschland als polyvalent,

jedoch deutlich von (vermeintlichen) Zusammenhängen zwischen Armut, ›Osteu-

ropäisch-Sein‹ und deren jeweiligen (vermeintlichen) verkörperlichten Ausdrücken

geprägt. Dadurch konnten diejenigen Teilnehmer*innen, die tatsächlich in prekären

Bedingungen lebten, der Stereotypisierung und damit zusammenhängender Margina-

lisierung nicht entkommen, während andere in internationalisierten, akademischen

›europäischen‹ Kreisen als ›Osteuropäer*innen‹ unsichtbar wurden. Insofern blieben

die Forschungsteilnehmer*innen auf unterschiedliche Art undWeise in den Grauzonen

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Prekäre Freizügigkeiten

des ›europäischen‹ weiß-Seins verfangen, was dazu führte, dass sie ihre Position(en)

bzw. Positionierungsmöglichkeiten innerhalb der deutschenGesellschaft immerwieder

in Frage stellten und neu verhandelten (s. Abschnitt 5.4).

Diese Verhandlungen waren geprägt von einer Unvereinbarkeit der Zugehörigkei-

ten zu ›Osteuropa‹, das, wie Irina beschrieb, Teil von ihr war, und einer (angestrebten)

gleichberechtigten Zugehörigkeit zu einem vermeintlich vereinten ›Europa‹, das sich je-

doch in Abgrenzung zu ›Osteuropa‹ konstituierte. Um ihren Platz in der deutschen ›eu-

ropäischen‹ Gesellschaft zu finden, verfolgten einige Teilnehmer*innen eine Strategie

der Anpassung an bürgerliche (Körper-)Normen des (nord- bzw. west-)›europäischen‹

bzw. ›deutschen‹weiß-Seins.AnderehingegenverarbeitetenAusgrenzungserfahrungen

als ›osteuropäische‹ Migrant*innen über eine (Re-)Produktion von Rassismen unter der

Berufung auf ihren Platz in einemweißenEuropa. In beidenMomenten offenbarten sich

die Polyvalenzen (ost-)europäischen weiß-Seins als zentraler Bestandteil der (Re-)Pro-

duktion weißer (nord- bzw. west-)europäischer Herrschaftsmechanismen.

5.1 »Typ: Osteuropäisch«: Deutsche Interpretationen
differenzierten weiß-Seins

Alter, Geschlecht, Größe, Gewicht, Haarfarbe, Augenfarbe, Figur, Körbchengröße, sexu-

elle Orientierung – diese und weitere Kategorien finden sich auf vielen großen nationa-

lenOnlineplattformen für Escorts.Wer auf diesenWebseiten eine Anzeige schaltenwill,

muss den eigenen Körper anhand dieser Kategorien einteilen und beschreiben, um po-

tenziellen Kund*innen die Suche nach bestimmten äußerlichenMerkmalen zu ermögli-

chen. Diese teils äußerst umfangreichen ›Steckbriefe‹ stellen ein anschauliches Beispiel

für soziokulturelle Kategorisierungs- und Bewertungssysteme von (vergeschlechtlich-

ten) Körpern dar.Während einige Plattformen nur Anzeigen vonMenschen bestimmter

Geschlechter zulassen, sind andere Plattformen fürMenschen verschiedenerGeschlech-

ter offen, wobei sich die Steckbrief-Kategorisierungen dennoch stark entlang cis-ge-

schlechtlicher Körpernormen orientieren. Jedoch wird schon durch einen kurzen Blick

auf diese Steckbriefe ersichtlich, dass Geschlechternormen nicht die einzige Grundla-

ge für die Kategorisierung von Körpern im Escortbetrieb bzw. im gesamten Sexgewer-

be darstellten. So finden sich neben diversen Maßangaben auch Kategorien wie »Her-

kunft«, »Nationalität« und/oder »Typ«, wobei die Frage nach dem »Typ« mit Begriffen

wie »südländisch«, »afrikanisch« oder »osteuropäisch« beantwortet werden konnte.

Während sich »Nationalität« und bis zu einem gewissen Grad auch »Herkunft« in

diesemKontext als Frage der Staatsbürgerschaft und/oder Verortung in bestimmten so-

ziokulturellen Gemeinschaften verstehen lassen, verweisen die Kategorie »Typ« und die

darauf möglichen Antworten auf die Verknüpfung regionaler Zuordnungen mit phäno-

typischenMerkmalen. Escort-Plattformen erweisen sich damit als Ort der (Re-)Produk-

tion rassistischer Kategorisierungen.Denn der Typ »afrikanisch« bezog sich keineswegs

ausschließlich auf Frauen aus afrikanischen Ländern, sondern vielmehr auf Schwarze

Frauen,unabhängig davon,wodiese Frauen aufgewachsenwaren bzw.herkamen.Diese

Einteilungen sind dabei nicht nur als Ausdruck eines der Sexindustrie inhärenten Ras-

sismus zu betrachten. Ebenso müssen die erst langsam einsetzende Anerkennung und

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 141

Aufarbeitung rassistischer Strukturen in Deutschland (vgl. Ogette 2017, Sow 2018) be-

rücksichtigt werden. So wird aufgrund historischer Bedingungen und Konnotationen

der Begriff ›Rasse‹ im Deutschen weitestgehend vermieden, allerdings erfüllt die Kate-

gorisierung nach »Typ« auf den genannten Escort-Plattformen durchaus dieselbe Funk-

tion. In diesemSinnemachen diese Escort-Steckbriefe etwas sichtbar, das aufgrund des

langjährigen Schweigens der deutschen Gesellschaft über rassistische Strukturen wei-

terhin schwer zu thematisieren ist, nämlich nicht nur, dassMenschen anhand rassisti-

scher Konzepte kategorisiert werden, sondern auchwelcheKategorien in diesemZusam-

menhang in Deutschland existieren.

Denn als historisch gewachsenes Herrschaftsinstrument ist Rassismus regionalen

und lokalen Transformationen unterworfen, die deutlichmachen, dass seine Grundlage

nicht vermeintlich starre bzw. ›objektive‹ phänotypische Merkmale sind. Vielmehr be-

ruht die Rassifizierung bestimmter Personen(-gruppen) auf verschiedenemFormen von

Othering- undAusgrenzungsmechanismen,die situativund relational anhandvonMerk-

malen wie Aussehen, aber auch Körpersprache, sprachlichem Ausdruck, Kleidung usw.

festgemacht werden (vgl. M’charek 2010). Dennoch nimmt Hautfarbe in rassistischen

Strukturen eine zentrale Rolle ein, und insbesondere Schwarze Personen und Personen

of Color können sich in einem sowohl in west- als auch osteuropäischen Ländern he-

gemonial als weiß konzipierten ›Europa‹ Konfrontationenmit rassistischen Einordnun-

gen nicht entziehen (Keinz/Lewicki 2019: 6).Dass auf den genannten deutschsprachigen

Plattformen daneben aber noch »Typ«-Kategorien wie »osteuropäisch« auftauchten, die

Personen umfassten, die ich den beigefügten Fotos von Körperteilen nach als weiß be-

schreibenwürde, lieferte einen erstenHinweis darauf, dass inDeutschland zudemman-

che als ›weißer‹ gelten als andere.

Europäische Gemeinsamkeiten und deutsche Eigenheiten

differenzierten weiß-Seins

Diese Beobachtung korreliert mitmehreren Studien, die sichmit verkörperlichten Kon-

struktionen von ›Osteuropa‹ bzw. ›Osteuropäisch-Sein‹ in west- und nordeuropäischen

Ländern beschäftigen (vgl. Böröcz/Sarkar 2017, Imre 2005, Ivasiuc 2017, Keinz/Lewicki

2019,Kirkland2016,Krivonos/Diatlova 2020,Lapiņa/Vertelytė 2020,Lewicki 2020,Moo-

re 2013). Ausgangspunkt dieser Analysen ist eine Auseinandersetzung mit den Ko-Kon-

struktionen von ›Europa‹ bzw. ›Europäisch-Sein‹ undweiß-Sein.Wie diese Studien auf-

zeigen, hängt es von verschiedenen Faktoren ab, wer als weiß – und damit ›europäisch‹

– angesehen wird:

»[W]hiteness as a racial category is neither homogeneous nor fixed. Rather, it is

changeable and changing: a relational, context-specific racial formation, insepara-

ble from historically positioned political and socio-cultural developments. Certain

groups have been perceived during different historical periods variously as white

and as not-quite-white.« (Lapiņa/Vertelytė 2020: 2)

DieseRelationalitätenunddieKontextgebundenheit ›europäischen‹weiß-Seinsmachen

dieses schwer greifbar, da seine Betrachtung und Analyse auf verschiedenen Ebenen er-

folgen müssen, die sich jedoch nicht immer eindeutig trennen lassen. So ist an dieser

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Prekäre Freizügigkeiten

Stelle die Regionen undNationalstaaten übergreifende historisch gewachseneDifferen-

zierung zwischen einemdurch bürgerliche Eliten aus nord- undwesteuropäischen Län-

dern definierten ›Europa‹ und demdiesem bürgerlichen ›Europa‹ als arm oder ›unzivili-

siert‹ gegenübergestellten ›Osteuropa‹ zu bedenken (vgl. Abschnitt 1.1). Ist somit ein ge-

samteuropäischer Rahmen für derartige Differenzierungen und Verhandlungen ›euro-

päischer‹ Zugehörigkeiten entlang von Ost-West-Dichotomien gegeben, hängt die kon-

krete Ausgestaltung der (vermeintlichen) Unterschiede und Merkmale, an denen diese

Zugehörigkeiten festgemacht werden, wiederum von spezifischen nationalstaatlichen

bzw. regionalen Gegebenheiten ab.

Die in Berlin bzw. in Deutschland allgemein von den Forschungsteilnehmer*innen

erfahrene Stereotypisierung als ›Osteuropäer*innen‹ fungiert außerdem als anschauli-

ches Beispiel für dieWandelbarkeit derartiger Kategorien. So prägte die imNationalso-

zialismusaufdieSpitzegetriebeneRassifizierungvon inOsteuropaverorteten ›Slaw*in-

nen‹ (vgl. Abschnitt 1.1) auch in den Jahren nach Kriegsende den Alltag von Personen und

insbesondere ehemaligen Zwangsarbeiter*innen aus dieser Region, wie z.B. die auto-

biographischen Erzählungen vonNataschaWodin über das Aufwachsen in Deutschland

als Kind eines zur Zwangsarbeit verschleppten Paares aus der Sowjetunion verdeutli-

chen (Wodin 2017). Allerdings transformierte sich dieser Antislawismus in den folgen-

den Jahrzehnten im Kontext sich verändernder europaweiter sowie deutschlandspezi-

fischer Migrationsprozesse und -debatten, wodurch sich auch rassifizierte Kategorien

von weiß- und nicht-weiß-Sein verschoben.

Die sich nach Kriegsende in ›westeuropäischen‹ Ländern etablierenden Ideen ›euro-

päischer‹ Zusammenarbeit und Einheit trugen dazu bei, dass entsprechende Konzepte

einer gemeinsamen ›europäischen‹ Zugehörigkeit popularisiert wurden.1 Dies trug zu

einer Erosion diverser historisch gewachsener rassifizierter Abgrenzungen zwischen ›eu-

ropäischen‹ Gruppen bzw.Nationen bei,was eine gemeinsame Zuordnung dieser Grup-

pen und Nationen zu einem weißen ›Europa‹ ermöglichte. Perpetuiert wurde dabei je-

doch die Idee von ›Europa‹ als Zusammenschluss ethnisch homogener und christlicher

Nationalstaaten als Grundlage eines ›vereinten Europa‹. Damit fand nicht nur die eben-

so über Jahrhunderte gewachsene Abgrenzung eines weißen (christlichen) Europa vom

nicht-weißen außereuropäischen (nicht-christlichen) ›Anderen‹ ihre Fortsetzung (vgl.

Said 1978, Stoler 1992). Die enge Verknüpfung zwischen weiß-Sein, ethnischer Zuge-

hörigkeit, Religion, Nation und damit einhergehender Definition eines geographischen

Territoriums stellt auch das ›Europäisch-Sein‹ – und damit das weiß-Sein – von Grup-

pen wie Rom*nja und Sinti*zze in Frage, die zwar seit Jahrhunderten in Europa leben,

aber über kein nationales Territorium verfügen (Yıldız/De Genova 2018: 428).

Diese Prozesse entwickelten sich in verschiedenen (west-)europäischen Ländern un-

terschiedlich–ihreFortsetzung inder spezifischenKonzeptioneiner ›deutschenNation‹

1 Diese Aussage bezieht sich auf die Ursprünge der EU. In den damals sozialistischen Ländern Eu-

ropas wurden unter dem Banner des sozialistischen Internationalismus andere Ideen von natio-

nalstaatenübergreifender Zusammenarbeit verfolgt. Eine umfassende Debatte unterschiedlicher

›europäischer‹ Ideen nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs führt an dieser Stelle zu weit, wes-

wegen ich nur auf die Hintergründe verweise, die sich im Kontext der Forschung als besonders

relevant erwiesen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 143

ist ein Beispiel. Denn wie die erst in den letzten Jahren gesellschaftlich breiter rezipier-

teDiskussionumdie ›postmigrantische‹ deutscheGesellschaft veranschaulicht, schließt

die engeVerknüpfungzwischen ›Deutsch-Sein‹ undweiß-Seinweiterhin soziokulturelle

Zugehörigkeiten nicht-weißer Personen zu Deutschland aus, selbst wenn es sich dabei

um Personen handelt, die in diesem Land geboren und aufgewachsen sind oder sogar

bereits seit Generationen hier leben. Dass die Rassifizierung von Schwarzen Personen,

Personen of Color undMenschen aus demöstlichenMittelmeerraum sowie Zentralasien

sie inDeutschlandanhandbestimmterphänotypischerMerkmale inDeutschlandzuste-

reotypen ›Ausländer*innen‹ und ›Migrant*innen‹macht, bedingt gleichzeitig die bis vor

Kurzem weitreichende Abwesenheit von Migrant*innen aus osteuropäischen Ländern

in aktuellen gesellschaftlichen Migrationsdebatten2. Denn obwohl Migrant*innen aus

›osteuropäischen‹ Ländern und der ehemaligen UdSSR durch verstärkte Einwanderung

in den 1990er Jahren einen großen Anteil derMigrant*innen inDeutschland ausmachen

(Panagiotidis 2021: 17),werden sie aufgrund ihrer Kategorisierung als (nicht-ganz-)weiß

invielerleiKontexten ›unsichtbar‹.Dies ermöglichtdenentsprechendenPersonen insbe-

sondere in Großstädten wie Berlin verschiedene Verhandlungsspielräume ihrer (wahr-

genommenenoder angestrebten) Zugehörigkeiten.DieseVerhandlungsspielräume sind

aber gleichermaßen von der sich dennoch in Medien, (Populär-)Kultur und alltäglichen

Begebenheiten fortsetzenden Ethnisierung und Exotisierung ›Osteuropas‹ geprägt (vgl.

Parvulescu 2014, Schröder 2010, Volkmann 2006), die sich auch in den »Typ«-Kategori-

sierungen auf den erwähnten Escort-Plattformen wiederfand.

Während der erwähnte Antislawismus dabei durchaus (in Anteilen) eine Fortsetzung

fand, so scheint dieser Begriff für die aktuellen Ausprägungen der Differenzierung und

Abwertung von ›Osteuropäer*innen‹ dennoch nicht ganz passend (Vlahek 2022: 32), da

einerseits auch Personen davon betroffen sind, die keine slawischen Sprachen sprechen

und/oder sich nicht als ›slawisch‹ identifizieren. Außerdem läuft der Begriff Gefahr, die

Homogenisierung Osteuropas und die Unsichtbarkeiten verschiedener Bevölkerungs-

gruppen zu reproduzieren, da in den in Deutschland ›Osteuropa‹ zugeordneten Län-

dern – auch denjenigen, in denen vornehmlich slawische Sprachen gesprochen werden

– nicht nur Personen leben, die sich als ›slawisch‹ definieren, zumal dieser Begriff als

ethnische Kategorisierung auch vielschichtig ist.3 Insofern ist anzuerkennen, dass sich

die (aussehensbasierten) Kategorisierungen rund um den Begriff ›Osteuropa‹ aufgrund

ihrer Relationalitäten und Wandelbarkeiten einer konkreten Beschreibung entziehen,

und vielmehr fluide an Interpretationen eines nicht-ganz-weiß-Seins und damit asso-

ziiertenMerkmalen und Praktiken festgemacht werden. In dieser Konstruktion ›Osteu-

ropas‹ und ihrer Kopplung an Formen des weiß-Seins werden darüber hinaus auch die

2 Dies veränderte sich mit der Ankunft ukrainischer Geflüchteter im Zuge des russischen Angriffs

auf die Ukraine im Februar 2022 (vgl. Nachwort).

3 Dahinter verbirgt sich eine lange und komplexe Geschichte der Konstruktion und Verhandlung

soziokultureller Zugehörigkeiten sowie damit einhergehender Souveränitäts- und Territorialan-

sprüche. Da jedoch keine*r der Teilnehmer*innenmir gegenüber ›slawisch‹ als Selbstbezeichnung

nutzte und diese Kategorie dementsprechend keine bedeutende Rolle in dem Projekt einnahm,

soll diese Debatte hier nur am Rande erwähnt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Prekäre Freizügigkeiten

Geschichten und Realitäten von Schwarzen Personen und Personen of Color unsicht-

bar gemacht, die in osteuropäischen Ländern leben. Sowird ›Osteuropa‹ inDeutschland

(aber auch in den entsprechenden Ländern selbst) als ›weiße‹ Region wahrgenommen,

allerdings in Abstufung zu einem ›weißeren‹ Nord- bzw. Westeuropa. Diese verzerrte

Wahrnehmung wird in dieser Arbeit in gewisser Weise reproduziert, da alle Teilneh-

mer*innen sich in den erwähnten Grauzonen des ›europäischen‹ weiß-Seins bewegten

bzw. bewegen konnten und dementsprechend Intersektionen von ›Osteuropäisch‹- und

z.B. Schwarz-Sein in Folge nicht angesprochen werden (können).

›Osteuropa‹ an der Schnittstelle von Rassismus, Ethnizität und Klassismus

In kontemporären gesellschaftlichen Zusammenhängen in Deutschland lässt sich

die Stereotypisierung ›Osteuropas‹ auch deswegen schwer fassen, weil darin die Ver-

schmelzung verschiedener – rassifizierter, ethnisierter und sozialer – verkörperlichter

Differenzierungs- undHierarchisierungsmechanismen besonders deutlich zutage tritt.

Denn in der auf rassifizierten Kategorien aufbauenden Unterscheidung zwischen ei-

nem (implizit west- bzw. nord-)›europäischen‹ weiß-Sein und einem ›osteuropäischen‹

nicht-ganz-weiß-Sein steckt auch eine ethnische bzw. ethnisierende Differenzierung.4

Diese vermischt sich darüber hinaus mit einer sozialen bzw. klassistischen Trennung

zwischen einem bürgerlichen und ›fortschrittlichen‹ (Nord- bzw. West-)›Europa‹ der

Mittelklasse und einem armen, ›rückständigen‹ und stark mit einer prekarisierten

Arbeiter*innenklasse assoziierten ›Osteuropa‹.

Gerade die Stereotypisierung als (ökonomisch) arm war – auch trotz oder wegen

existierender finanzieller Prekaritäten –einwiederkehrendesThema in denGesprächen

mit meinen Forschungsteilnehmer*innen. So z.B. benannte Irina »poverty and lack of

law« als Stereotype, leugnete die Existenz von Armut in ›Osteuropa‹ aber auch nicht (vgl.

Einleitung von Kapitel 1). Sie verfolgte mit ihrer Kritik also nicht das Ziel, die Armuts-

betroffenheit von Menschen in osteuropäischen Ländern zu ignorieren. Vielmehr ging

es ihr darum, dass mit der Verbindung einer Wahrnehmung ihrer selbst als ›Osteuro-

päerin‹ mit Armut eine bestimmte Behandlung ihrer Person einherging. Denn die Do-

minanz neoliberalerDiskurse inDeutschland (und ›Westeuropa‹ insgesamt) lässt Armut

als persönliche Verfehlung und Mangel an individuellen Kompetenzen erscheinen (Iva-

siuc 2017: 7), was für Irina und andere Forschungsteilnehmer*innen dazu führte, dass

sie – als vermeintlich arme ›Osteuropäer*innen‹ – als arme Bittsteller*innen angesehen

wurden.

Das bedeutete im Umkehrschluss auch, dass ein Auftreten als ›reich‹ oder als Ange-

hörige*r der Mittelklasse dazu beitragen konnte, nicht als ›osteuropäisch‹ wahrgenom-

men zuwerden,worin sich die Verschmelzung und Ko-Konstruktion von Rassifizierung

4 Diese Ethnisierung von Differenzen zwischen ›Westeuropa‹ und ›Osteuropa‹ findet jedoch nicht

nur in nord- bzw. westeuropäischen Ländern statt, sondern wird ebenso in osteuropäischen Län-

dern (re-)produziert. Ich benutze hier den Begriff der Ethnisierung, um darauf zu verweisen, dass

es sich bei diesen Debatten insgesamt um einen Raumder (Re-)Produktion ethnischer Zugehörig-

keiten und Differenzen handelt, diese aber keineswegs als homogen oder statisch zu betrachten

sind.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 145

und Klassismus bzw. die Reproduktion rassifizierter Klassenstrukturen im Rahmen der

Kategorie ›Osteuropa‹ ausdrückt (Krivonos/Diatlova 2020: 122). Bestimmte Kleidungs-

stücke, sprachliche und körperliche Ausdrucksweisen sowie das Angleichen an Schön-

heitsnormen der (west-)›europäischen‹ Mittelklasse ermöglichten es manchen Teilneh-

mer*innen, sich in ihrem Alltag in Berlin, aber auch im Kontext der Sexarbeit, der Ka-

tegorisierung als ›osteuropäisch‹ zu entziehen.Deutlich zeigte sich dies anhand der Be-

deutung, die Sprachen und ihre Aussprache für die Kategorisierung als ›osteuropäisch‹

einnahmen. Irinas Englischkenntnisse und ihre Fähigkeit, Englisch ohne deutlich er-

kennbarenAkzent zu sprechen, eröffneten ihr denZugang zu einer internationalisierten

Community von young professionals, Studierenden undKünstler*innen, in der Fragen der

Herkunft in denHintergrund traten.DieseMöglichkeit ist auch an lokalspezifische Fak-

toren geknüpft, da es sich bei gut (aus-)gebildeten, (west-)›europäischen‹ Mittelklasse-

Normen entsprechendenMigrant*innen umeinen Teil der ImaginationBerlins als welt-

offene Stadt handelt(e), weswegen die Zugehörigkeit dieser Community zur Stadt weni-

ger inFragegestellt, sondernmitunterdurchverschiedeneprivateundöffentliche Initia-

tiven gefördert wird. Ähnlich verhielt es sich für Monika, die in der queeren Szene Teil

internationalisierter Gemeinschaften werden konnte, in denen ihre Herkunft oder ein

akzentbehaftetes Englisch nicht als Abgrenzungsmerkmal herangezogen wurden. Mo-

nikas Ungarisch- bzw. ›Osteuropäisch-Sein‹ nahm deswegen in ihrem Alltag in Berlin,

abgesehen von ihren persönlichen Auseinandersetzungen damit, nur eine geringe Rolle

ein.

Die Möglichkeit des Anschlusses an diese Gemeinschaften setzt jedoch ebendiese

Sprachfähigkeiten voraus, die nicht für alle gleichermaßen gegeben waren. Auch wenn

Spracherwerb und besonders Aussprachefähigkeiten zu einem gewissen Grad als Fra-

ge individueller Interessen und Talente zu betrachten sind, können diese jedoch ohne

Zugang zu entsprechenden Bildungssystemen nicht entdeckt und (Fremd-)Sprachen-

erwerb kaum gefördert werden. So verfügten einige Forschungsteilnehmer*innen bloß

über spärliche Englischkenntnisse,weil sie bereits früh das (Schul-)Bildungssystem ver-

lassenwollten odermussten, um einer Lohnarbeit nachzugehen. ImZuge ihrerMigrati-

onserfahrungen konzentrierten sie sich auf den Erwerb derjenigen Sprachen, die in ih-

ren jeweiligenAufenthaltsländerngesprochenwurden.Dementsprechend standeinigen

Forschungsteilnehmer*innen der Zugang zu internationalisierten Communities in Ber-

lin überEnglischkenntnisse nicht offen.Allerdings hatten sie gleichzeitig Zugang zu ver-

schiedenen anderen, z.B. russisch- oder polnischsprachigen Communities, die in Berlin

auch umfangreich vorhanden waren. ImGegensatz zu den bürgerlichen Imaginationen

einer multikulturellen Hauptstadt entsprechenden internationalisierten englischspra-

chigen Communities werden derartige ›migrantische Communities‹ in medialen und

politischen Debatten in Berlin jedoch eher als Problem dargestellt (vgl. Lanz 2007).

Wie Irinas Erfahrungen zeigen, konnten mehr oder weniger akzentfreie Englisch-

kenntnisse zudemeinenMangel anDeutschkenntnissenkompensieren,der indendeut-

schen Migrationsdebatten der letzten Jahre immer wieder als Symbol fehlender Inte-

grationsbemühungen benannt wird.Hinsichtlich der Deutschkenntnisse ließ sich aller-

dings eine unterschiedliche Bewertung vonAkzenten feststellen. So konnte ichmichmit

zahlreichen Forschungsteilnehmer*innen problemlos auf Deutsch unterhalten. Obwohl

sie mit hörbarem Akzent und ein paar Grammatikfehlern sprachen, war das gegenseiti-

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Prekäre Freizügigkeiten

ge Verständnis nicht gestört. Aussprache- undGrammatikfehler waren v.a. auf denUm-

stand zurückzuführen, dass diese Teilnehmer*innenDeutsch imSelbststudium,mithil-

fe von Fernsehen und Alltagsgesprächen, gelernt hatten, weil sie meist weder über die

Zeit noch das Geld für den Besuch von Sprachkursen verfügten. Sowohl ihre Sprach-

kenntnisse sowie der Umstand, dass sie sich diese im Selbststudium angeeignet hat-

ten, blieben jedoch in vielen Alltagsinteraktionen unerkannt. Denn aufgrund ihres Ak-

zents wurden sie als ›Osteuropäer*innen‹ kategorisiert, wodurch ihnen Sprachkompe-

tenzen generell abgesprochenwurden, da gleichzeitig auch ihremuttersprachlichen Fä-

higkeiten inBulgarisch,Rumänisch,Polnisch usw.wenigBeachtung fanden.Darin zeigt

sich, dass die Betonung von Deutschkenntnissen als Teil einer ›gelungenen Integration‹

in Deutschland nicht auf Kommunikationsfähigkeit abzielt, sondern der Reproduktion

rassifizierter und klassistischer Hierarchien dient, da Anforderungen an eine bestimm-

te (imbestenFall akzentfreie) Aussprache bestehen,die vieleMigrationsgeschichtenund

Mehrsprachigkeiten unsichtbar machen.

Gerade Akzente sind jedoch ohne entsprechendes Training schwer abzulegen (zu-

mal auch die deutsche Sprache selbst über verschiedene Varianten verfügt), was eine

AnpassunganderartigeSprachnormen für einige Forschungsteilnehmer*innenbeinahe

unmöglich machte. Auch an dieser Stelle konnten sich manche Teilnehmer*innen aller-

dings die Wandelbarkeit der Wahrnehmung eines ›osteuropäischen‹ Akzents im Kon-

text eines bestimmten verkörperlichten Auftretens zu Nutze machen. Denn so handelt

es sich bei einem ›osteuropäischen‹ Akzent um eine bestimmte Kombination phone-

tischer Merkmale, die aber nicht ausschließlich auf im östlichen Europa gesprochene

Sprachen begrenzt sind. Eines dieser Merkmale ist das an der Zungenspitze gerollte R,

das auch z.B. Bestandteil des Spanischen oder Italienischen ist. Dies gabmanchen Teil-

nehmer*innen die Möglichkeit, auf ein Unwissen über derartige sprachliche Gemein-

samkeiten und Unterschiede vonseiten ihrer Kunden zu spekulieren und sich auf On-

lineplattformen z.B. als ›Spanisch‹ auszugeben. Damit ging ein ebenso exotisierendes

Othering einher,da sich Stereotype gegenüberMenschen aus anderen europäischen Län-

dern in Deutschland nicht auf den ›osteuropäischen‹ Raum beschränken.Dennoch lässt

sichdarin eineHierarchisierung erkennen,da es für die entsprechendenTeilnehmer*in-

nen noch immer ›besser‹ war, als ›Spanisch‹ und nicht als ›Osteuropäisch‹ angesehen zu

werden.

Insgesamt lässt sich anhand dieser Aushandlungen einer möglichen oder vermeid-

baren Kategorisierung als ›osteuropäisch‹ eine enge Verknüpfung europäischen weiß-

Seins mit Fragen von Klassenzugehörigkeiten erkennen. So erweist sich europäisches

weiß-Sein auch als Ort der Reproduktion vonNormen einer weißen, akademischen und

internationalisierten Mittelklasse, gegenüber der eine historisch gewachsene Stereoty-

pisierung ›Osteuropas‹ als arm und ungebildet reproduziert bzw. transformiert wird.

Gerade im Kontext der vorliegenden Forschung stellten sich zudem die verschlechtlich-

ten und sexualisierten Dimensionen dieser Verflechtungen als maßgeblich für die Er-

fahrungen und Verhandlungen von Zugehörigkeiten heraus.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 147

5.2 Sexualität, Geschlecht und ›Osteuropa‹: Hierarchien der
›europäischen‹ Emanzipation

»Hure und dann gleichzeitig Osteuropäerin zu sein ist natürlich auch noch was Stig-

matisiertes, aber ich würde niemals zugeben, dass ich aus Osteuropa komme«, erzähl-

te Zsuzsanna. Nach dem Aufwachsen und Studieren in Ungarn (vgl. Abschnitt 4.1) hat-

te sie – ähnlich wie Irina – das Land schon vor mehreren Jahren verlassen. Zum Zeit-

punkt der Forschung lebte Zsuzsanna in einem anderen westeuropäischen Land, aus

dem sie regelmäßig in verschiedene deutsche Städte pendelte, um hier zu arbeiten bzw.

im Fall von Berlin auch Freund*innen zu besuchen. Ihre Arbeit umfasste hauptsächlich

BDSM-Services, die sie auf verschiedenen Online-Plattformen anbot. Sie bezeichnete

sich als »linksextremistische Akademikerin, die nicht in für Akademikerinnen vorgese-

henen Jobs arbeiten will« und verstand ihre Positionen als »Hure« – ein im Kontext un-

seres Interviews von ihr selbst gewählter Begriff – und Lesbe als politische Standpunk-

te. Sie erklärte, dass sie deswegen in den meisten Situationen auch kein Problem damit

hatte, sich als »Hure« vorzustellen bzw. zu outen. Anders sah dies für sie allerdings hin-

sichtlich der Angabe ihrer Herkunft aus. Diese hielt sie z.B. in Diskussionen in denMit-

gliederforen einer von ihr genutzten Onlineplattformmeist zurück:

»In diesen Diskussionen haben Leute, die der deutschen Sprache wirklich mächtig

sind, den klaren Vorteil. Also die Ausländerinnen, die nicht so gut Deutsch schrei-

ben, werden sich sowieso nicht beteiligen. Ein Gleichgewicht kann es da kaum ge-

ben und ich möchte dann auch nicht zugeben, dass ich eine Osteuropäerin bin. Also

ich schreibe schon Dinge dazu, aber halt eher als die [Staatsbürgerin eines anderen

westeuropäischen Staates, Anm. UP], die einfach politisch ist und keine Xenophobie

unterstützt. Zugeben, dass ich selbst betroffen bin, wäre aus der politischen Sicht na-

türlich wichtig, aber das bedeutet gleichzeitig, dass ich meine Kunden verliere oder

plötzlich nur die Hälfte des Preises verlangen kann.«

Ähnlichwie Irina konnte sich Zsuzsanna aufgrund ihrer Sprachkenntnisse und ihres so-

zialen Hintergrunds einer Kategorisierung als ›Osteuropäerin‹ entziehen, erkannte da-

bei aber gleichzeitig die Probleme an, die sich dadurch hinsichtlich der (Nicht-)Wahr-

nehmungderHeterogenität vonMenschenaus ›osteuropäischen‹ Ländern inpolitischen

Debatten ergaben. Insofern zeigen ZsuzsannasWorte, dass sie ihre verschiedenen Posi-

tionen als Sexarbeiterin und ›Osteuropäerin‹ auf für sie nicht immer zufriedenstellen-

deWeise navigieren und verhandeln musste.Wichtig war für sie hier ein ökonomischer

Faktor, nämlich der Umstand, dass sie als ›Osteuropäerin‹ weniger verdienen würde.

Denn als ›Osteuropäerin‹ wäre sie wortwörtlich anders bewertet worden, v.a. im Ver-

gleich zu denjenigen, die als ›deutsch‹ wahrgenommenwerden: »Manhat Vorteile,wenn

man sagt, ich bin hundert Prozent Deutsch, also hundert Prozent Deutsch stehtmittler-

weile in vielen Profilen da, das finde ich schon schwierig.Was ist hundert Prozent? Das

erinnert mich an dunkle Zeiten.«

Zsuzsannas Anspielung an »dunkle Zeiten«, womit sie den Nationalsozialismus

meinte, erwies sich dabei als durchaus begründet, stellte schließlich auch das erwähnte

›Deutsch-Sein‹ eine an ein bestimmtes Erscheinungsbild geknüpfte Kategorie dar, die

in einer rassifizierten Hierarchisierung dem ›Osteuropäisch-Sein‹ (aber auch anderen

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Prekäre Freizügigkeiten

erwähnten »Typen« auf Escort-Plattformen) übergeordnet wurde. Auch andere For-

schungsteilnehmer*innen berichteten von einer derartigen Abwertung im Rahmen

ihrer Tätigkeit in der Sexarbeit. Bestätigt wurden diese Hierarchien zudem durchman-

che Türsteher von Bordellen und Clubs, die mir erzählten, dass die Kunden am liebsten

›deutsche Frauen‹ hätten und ›die Osteuropäerinnen‹ weniger Geschäft brächten. Dass

diese Hierarchien – und ihre anhand unterschiedlicher Einkommensmöglichkeiten

materiell greifbaren Konsequenzen – gerade in der Sexarbeit einen derart explizi-

ten Ausdruck finden, lässt sich durch Überschneidungen und Wechselwirkungen der

Stereotypisierungen und Stigmatisierungen als ›Osteuropäerin‹ und Sexarbeiterin

erklären. Diesen zugrunde liegen weitreichende Interdependenzen zwischen der Ras-

sifizierung, Ethnisierung und Sexualisierung vergeschlechtlichter Körpern, die auch in

anderen Lebensbereichen der Forschungsteilnehmer*innen ihren Ausdruck fanden.

Rassifizierung und Sexualisierung als interdependente Prozesse

»While I was in the UK, I wanted to work as a translator or Russian teacher, but had no

official work permit, so I posted an ad on awebsite for classified ads. I did not even spec-

ify my gender, but I got back a huge amount of e-mails frommen requesting sex from a

Russian woman.These men wanted to be dominated or looked for someone to worship,

they seemed to have this idea of a ›tall Russian woman‹ in mind, so I realized there is a

great demand for that«, erzählte Irina. Diese Begebenheit brachte Irina dazu, über eine

Tätigkeit in der Sexarbeit nachzudenken und sie schließlich aufzunehmen: »The idea of

sex work never was too weird for me, as I had worked with my body before in modelling

and dancing. Money was in the end definitely a reason why I got into it«, erklärte sie,

fügte nach einer kurzen Denkpause allerdings hinzu: »But it was also curiosity, I cannot

say that it was just formoney alone.«MitMännern, die nach einer »tall Russianwoman«

suchten, traf sie sich allerdings nie, vielmehr präsentierte sie sich in ihrer Arbeit als »na-

tionless«, was ihr aus den o.g. Gründenmöglich war.

Während die »Typ«-Kategorisierungen und Zsuzsannas Ausführungen die Sexin-

dustrie als Ort der (Re-)Produktion einer rassifizierten Sexualisierung vergeschlecht-

lichterKörper erkennen lassen, verdeutlichen IrinasErfahrungen,dass diese Strukturen

auch außerhalb der Sexindustrie zu finden sind. An diesem Punkt zeigt sich die Bedeu-

tung intersektionaler Analysen der Lebensrealitäten der Forschungsteilnehmer*innen,

da ihre Erfahrungen nicht nur durch rassifiziert-ethnisierte ›Osteuropa‹-Stereotype

oder nur durch Sexualisierung bzw. Sexismus geprägt sind, sondern sich gerade an

den Schnittstellen dieser beiden (und weiterer) Mechanismen entfalten. Wie Stoler

(1989, 1992, 1995) als Kritik bzw. Ergänzung zu Foucaults Analysen zur Formierung

des (west-)europäischen Sexualitätsdiskurses herausarbeitet, entstanden hegemoniale

Sexualitätsverständnisse nicht nur im Zusammenhang mit Geschlechterkategorien,

sondern auch im Kontext der Konstruktion rassistischer Kategorien im Zuge kolo-

nialistischer Expansion zur Legitimierung und Konsolidierung weißer europäischer

Herrschaftsansprüche:

»[T]he colonial politics of exclusion […] was contingent on constructing categories,

legal and social classifications designating who was ›white‹, who was ›native‹, who

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 149

could become a citizen rather than a subject, which children were legitimate progeny

and which were not. […] Sexual unions in the context of concubinage, domestic ser-

vice, prostitution or church marriage derived from the hierarchies of rule; but these

were negotiated and contested arrangements, bearing on individual fates and the

very structure of colonial society. Ultimately inclusion or exclusion required regulat-

ing the sexual, conjugal and domestic life of both Europeans in the colonies and their

colonized subjects.« (Stoler 1989: 635)

Das biopolitisch motivierte Interesse der kolonialen Verwaltungsapparate führte zur

Etablierung von – geschlechterspezifischen (Stoler 1989: 651) – rassifizierten Kategorien

als Grundlage der Regulierung sexuellen Verhaltens und Projektionsfläche für sexual-

moralische Verhaltensnormen. In diesem Zusammenhang weist Stoler darauf hin, dass

phänotypische Erscheinungsmerkmale zwar eine wesentliche, aber nicht die einzige

Grundlage für diese Kategorisierungen darstellen: »What mattered were not only one’s

physical properties but who counted as ›European‹ and by what measure.« (Ebd.: 635)

So erweist sich auch die im Kolonialismus und danach stattfindende Verschmelzung

der Rassifizierung und Sexualisierung nicht-europäischer ›Anderer‹ als Prozess der

(Re-)Produktion hegemonialer Europaverständnisse, die in Abgrenzung zu diesen

›Anderen‹ etabliert werden.

Die Erkenntnisse der vorliegenden Forschung verdeutlichen, dass an dieser Stelle

eine Feindifferenzierung dieser Europaverständnisse notwendig ist, da ›Europa‹ selbst

kein homogenes Konstrukt darstellt. Insofern müssen Stolers Ausführungen dahinge-

hend konkretisiert werden, dass es sich bei den von ihr thematisierten Europaverständ-

nissen primär um durch westeuropäische Kolonialmächte etablierte Europaverständ-

nisse handelt. Dass diese auch zu einer Differenzierung ›europäischer‹ Zugehörigkei-

ten innerhalb ›Europas‹ beitragen, ist in Stolers Analysen durchaus angelegt. Sie verweist

darauf, dass die Etablierung dieser Europaverständnisse mit der Konstruktion von Se-

xualnormen einer (west-)›europäischen‹ weißenMittelklasse einherging, die ebenso eine

Abgrenzung von einem »europäischen Proletariat« ermöglichte (ebd.: 639). Dieses Pro-

letariat ist – insbesondere im von Stoler untersuchten Zeitraum, dem frühen 20. Jahr-

hundert–nicht als ausschließlich ›osteuropäisch‹ kodifiziert zu verstehen.DieVerknüp-

fung ›europäischer‹ Zugehörigkeiten mit Klassenzugehörigkeiten und die Einordnung

der Normen und Ausdrucksweisen einer weißen Arbeiter*innenklasse als ›weniger‹ eu-

ropäisch findet sich allerdings durchaus in den aktuellen von nord- bzw. westeuropäi-

schenLändernausgehendenDifferenzierungenzwischen ›Europa‹ und ›Osteuropa‹wie-

der.Dies findet in der bereits beschriebenenWahrnehmung von ›Osteuropa‹ als (ökono-

misch) arm seinen Ausdruck, aber auch in einer spezifischen Sexualisierung von Men-

schen aus dieser Region:

»Recent scholarly discussions suggest that Europeanisation in the context of EU en-

largement has taken place alongside modernization and the portrayal of new or po-

tential EU member states as needing assistance to become fully fledged Europeans,

including sexual modernization.« (Krivonos/Diatlova 2020: 120)

Wie Krivonos und Diatlova (2020) am Beispiel russischsprachiger Frauen in Finnland

aufzeigen, ist diese Frage der vermeintlichen Notwendigkeit einer sexuellen Moderni-

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Prekäre Freizügigkeiten

sierung ›Osteuropas‹ an rassifizierte und sexualisierte Steretoype von – in diesem Fall

›osteuropäischen‹–Frauengebunden.Es zeigt sich auchdabei,dass ›(ost-)europäisches‹

weiß-Sein keine auf klar definierbaren phänotypischen Merkmalen beruhende Katego-

rie ist, sondern an ein aus z.B. Kleidung,Make-Up und Ähnlichem zusammengesetztes

Auftreten geknüpft ist, das bestimmten Normen der (nord- bzw. west-)›europäischen‹

Mittelklasse entspricht: »[T]he ›European‹ style is described as ›modern and edgy‹, the

Russian style is associatedwith glittery fabrics, high heels and excessivemake-up« (ebd.:

125).Dabeifindet eineVerknüpfungeinerEinstufungals ›Osteuropäerin‹mit derAnnah-

me sexueller Verfügbarkeit bzw. einer Stereotypisierung als ›Prostituierte‹ statt, die die

Teilnehmer*innen der Studie von Krivonos und Diatlova durch ein Anpassen an verge-

schlechtlichte ›europäische‹ Kleidungsnormen zu vermeiden versuchten (ebd.).

Die Sexualisierung ›Osteuropas‹ und die deutsche Rettung

der ›osteuropäischen‹ Frau

An dieser Stelle zeigt sich, dass hinsichtlich der vergeschlechtlichten Stereotypisierung

undSexualisierungvon ›Osteuropäer*innen‹ abermals lokalunterschiedlicheRelationen

zu bedenken sind. Denn wo die Arbeiten von Krivonos und Diatlova (2020) oder Lapiņa

und Vertelytė (2020) darauf hindeuten, dass eine rassifizierte und sexualisierte Diffe-

renzierung zwischen ›Europa‹ und ›Osteuropa‹ in vielen nord- bzw. westeuropäischen

Ländern verbreitet ist, so zeigen sich im Vergleich mit den Erfahrungen der Teilneh-

mer*innen dieser Studie in Berlin, dass durchaus Unterschiede dahingehend bestehen,

was und wie differenziert wird. Krivonos und Diatlova (2020) beschreiben, dass »russi-

schen Frauen« in ihremForschungskontext in Finnland v.a. eine exzessive Sexualität zu-

geschriebenwurde, die nicht dem Idealbild »nordischerWeiblichkeit« entsprach: »[T]he

bodiesofEasternEuropeanwomenmustbe ›liberated‹ by toningdowntheir excessive se-

xuality and femininity in accordance with Nordic norms of gender equality.« (Ebd.: 118)

Auch im deutschen Diskurs um die ›osteuropäischen Prostituierten‹ bzw. ›osteuropäi-

sche‹ Frauen findet sich das Motiv der Notwendigkeit ihrer ›Befreiung‹, allerdings nicht

nur von einer vermeintlich überbordenden Sexualität und Femininität.5 Vielmehr ist die

Debatte dominiert von einer Konstruktion von ›Osteuropäerinnen‹ als ›verfügbare‹, pas-

sive, imVergleich zu ›deutschen‹ bzw. ›westeuropäischen‹ Frauenweniger emanzipierte

und sexuell unerfahrene Frauen ohne eigene sexuelle agency, die sich auf die Charakteri-

sierung ›Osteuropas‹ als ›unzivilisiert(er)‹, aber auch ›traditioneller‹ als (West-)›Europa‹

zurückführen lässt. Für die Polin Kasia war dies ein Grund, warum sie bei ihrer Arbeit

in verschiedenen Bordellen und Studios nicht als ›Polin‹ beworbenwerdenwollte: »Naja,

ichmöchte auch nicht, dass da Polin drinsteht,weilmandenkt sich dann,dann kommen

auch alle mit allemmöglichen und ich möchte nicht alles mögliche haben.«

5 Das bedeutet jedoch nicht, dass allgemein(er)e Diskurse über bzw. Erfahrungen von (cis) Frauen

aus ›osteuropäischen‹ Ländern in Deutschland nicht auch von Zuschreibungen einer derartigen

Hypersexualität und Hyperfemininität geprägt sind, zumal mediale Repräsentationen dieser Kli-

schees (wie z.B. in der Figur der ›russischen Geheimagentin‹) auch transnationale Verbreitung fin-

den (vgl. Fedorova 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 151

Ich kamnicht umhin, diese Befürchtungen bzw. auch Realitäten der Forschungsteil-

nehmerinnen, dass ihre Kundenmit ihnen als ›Osteuropäerinnen‹ »alles mögliche«ma-

chen wollten, als Nachklang nationalsozialistischer Ideologien zu fassen, die ›Slaw*in-

nen‹ deutschen Menschen unterordnete und ihnen einen Platz in dieser Ideologie zu-

wies, der ihre Ausbeutung als ›minderwertige‹ Zwangsarbeiter*innen rechtfertigte und

dabei im Falle von Frauen auch sexuelle Ausbeutung legitimierte. Denn es war auffäl-

lig, dass die Forschungsteilnehmerinnen im Kontext ihrer Erfahrungen in Deutschland

hauptsächlich von einer Abwertung als vermeintlich willenlose und für »alles« verfüg-

bare Frauen berichteten, weniger aber von einer Hypersexualisierung als sexuell akti-

ve ›femme fatale‹, die in Irinas Erzählung über ihre Erfahrungen in Großbritannien, aber

auch in den Arbeiten von Krivonos und Diatlova (2020) anklingt.

Berlin als äußerst heterogener urbaner Raum, in dem viele verschiedene Zuschrei-

bungen und/oder Zugehörigkeiten und z.B. damit einhergehende Kleidungspraktiken

und -normen parallel existieren, bot jedoch auch verschiedeneMöglichkeiten, derartige

Zuschreibungen zu vermeiden oder zu verhandeln. So benannten die Forschungsteil-

nehmerinnen weniger einen Druck, sich in ihrem Lebensalltag einem bestimmten Er-

scheinungsbild anzupassen, umeiner Stereotypisierung als ›Osteuropäerin‹ zu entgehen,

sondern versuchten vielmehr, gewisse Erscheinungsbilder zu vermeiden. So kleideten

sich die Forschungsteilnehmerinnen bei unseren Begegnungen in Parks, Restaurants

oder anderen Stellen unterschiedlich: Manche bevorzugten einen Kleidungsstil, der

durchaus (ihre)Weiblichkeit betonte, aber dabei ihre Körper nicht entlang sexualisierter

Vorstellungen präsentierte. Andere passten ihr Aussehen den ›alternativen‹ Stilen Ber-

lins an und wieder andere trafen sich mit mir einfach in legerer Freizeitkleidung. Dass

dadurch bewusst eine Sexualisierung vermieden werden sollte, kam in unseren Gesprä-

chen nicht auf – zumindest nicht in konkreter Verbindung zu einer Rassifizierung als

›Osteuropäerin‹. Gleichzeitig trugen die Teilnehmerinnen in Berlin keine Kleidungs-

stücke, die aus emischer Perspektive eine Zugehörigkeit zu ›Osteuropa‹ ausdrücken

würden und in Deutschland auch als solche bekannt waren, wie z.B. Schals mit bunten

(Blumen-)Mustern.

Auch erwähnten einige Teilnehmerinnen in ihren Erzählungen, dass sie sich im

Privatleben wie auch auf der Arbeit nicht »billig« kleiden würden, v.a. nicht, wenn sie

aufgrund ihres Akzents bereits als ›Osteuropäerin‹ stereotypisiert wurden. Sich nicht

»billig« zu kleiden, bedeutete nicht (bloß) das Tragen teurer Kleidungsstücke, sondern

auch ein Erscheinungsbild, dass sich von Imaginationen ›armer Osteuropäerinnen‹

abgrenzte. Als Referenzpunkt für einen »billigen« Kleidungsstil nannten einige Teilneh-

merinnen insbesondere die Kleidungspraktiken der auf dem Straßenstrich arbeitenden

Frauen, wodurch sie im Versuch der Abgrenzung von Stereotypen über die »osteuropäi-

schen Prostituierten« diese auch selbst reproduzierten.AuchKrivonos (2020) beschreibt

in einer weiteren Arbeit zu den Erfahrungen russischsprachigerMigrant*innen in Finn-

land, dass Teilnehmerinnen ihrer Studie ein »vulgäres« Aussehen vermeiden wollten

(ebd.: 400), allerdings benutzen diese den Begriff im Kontext eines im Vergleich zur fin-

nischenMehrheitsgesellschaft »zu schicken« bzw. »zu herausgeputzten« Kleidungsstils,

der »russische« Frauen als hypersexualisierte Konkurrenz im Datingleben erscheinen

lässt (ebd.). Dass die Teilnehmer*innen meiner Studie ähnliche Probleme benannten,

diese aber mit anderen Kleidungspraktiken und anderen Vorurteilen – weniger als

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Prekäre Freizügigkeiten

hypersexualisierte »Gefahr« und vielmehr als sexuell »gefügige« Frauen – assoziierten,

verdeutlicht die fluiden, aber dennoch greifbaren Effekte (ebd.: 401) einer sexualisierten

Rassifizierung ›osteuropäischer‹ Frauen.

DieVerflechtungen vonRassifizierungundSexualisierungbetrafen zudemnicht nur

cis Frauen aus ›osteuropäischen‹ Ländern. Denn dem Stereotyp der ›unemanzipierten‹,

armen ›osteuropäischen‹ Frau stand in einer rassifizierten cisheteronormativ-binären

Geschlechterlogik das Stereotyp des patriarchalen, gewalttätigen, kriminellen und/oder

arbeitsscheuen ›osteuropäischen‹ Mannes gegenüber (vgl. Andrijasevic 2007, Hill/

Bibbert 2019: 84, Ivasiuc 2017). Dessen (Erscheinungs-)Bild war u.a. durch das Auftreten

der Männer geprägt, die die im Kurfürstenkiez tätigen cis Frauen begleiteten. Dass

die Beziehungen zwischen diesen Frauen und Männern durchaus von Gewalt geprägt

waren und die Männer zudem die Rolle von Zuhältern einnahmen (vgl. Katona 2017),

fungiert als Bestätigung dieses Stereotyps, das allerdings alle ›Osteuropa‹ zugeordneten

Männer unterGeneralverdacht stellt.Die Assoziationen von ›osteuropäischen‹Männern

mit ›ungezähmter‹ Virilität trägt zudem zu einer Sexualisierung bei, die z.B. von den

imNollendorfkiez sexarbeitendenMännern auch zuMarketingzwecken genutzt wurde.

Gleichzeitig versuchten sich Männer wie Radko oder Alex an einer selektiven Nutzung

dieser Stereotype (vgl. Kapitel 4), da sie sich gleichzeitig – ebenso durch ihre Kleidungs-

praktiken – von einer Wahrnehmung als ›faul‹ oder ›billig‹ distanzieren und sich durch

das Tragen teurerMarkenkleidung als erfolgreicheMänner inszenierenwollten.Und für

die trans Frauen im Kurfürstenkiez ergab sich schließlich das Problem, dass einige der

von ihnen erfahrenen Ausschlüsse auch dadurch bedingt waren, dass sie sich nicht den

von weißen (west-)›europäischen‹ Mittelklassen geprägten Vorstellungen geschlecht-

licher Vielfalt (wie z.B. spezifische Kleidungspraktiken und/oder Verhaltensnormen)

anpassen konnten oder wollten.

Insgesamt zeigen sich somit in den Erzählungen der Teilnehmer*innen die alltäg-

lichen Konsequenzen der Debatten um die ›osteuropäischen Prostituierten‹, deren Be-

tonung der Notwendigkeit des Schutzes dieser Frauen auf denselben Stereotypen von

›Osteuropäerinnen‹ als schutzbedürftig und ›unemanzipiert‹ aufbaut (Hill/Bibbert 2019:

88f).Dass diese Frauen zudemu.a. auch vor ›osteuropäischen‹ Zuhältern geschütztwer-

den sollen, perpetuiert zugleich die Stereotypisierung ›osteuropäischer‹Männer als kri-

minell, gewalttätig und arbeitsfaul (ebd.). Bedenkt man, dass über diese rassifizierten

und sexualisierten Abgrenzungsmechanismen auch regionalspezifische Verständnisse

(west-)›europäischer‹ Werte und Zugehörigkeiten konstruiert werden, so erweist sich

die Stereotypisierung ›osteuropäischer Frauen‹ in Deutschland als Ort der (Re-)Produk-

tion (implizit west-)›europäischer‹ Ideen von Weiblichkeit und Emanzipation. Wird so

in dieser Differenzierung die Idee eines ›befreiten‹ und liberalen (West-)›Europa‹ fort-

gesetzt, lässt sich in diesem Fall erkennen, welche Position Deutschland dabei auf poli-

tischer Ebene zugewiesen wird, nämlich die eines Retters der noch-nicht-ganz-eman-

zipierten ›Osteuropäer*innen‹.

Dass Probleme wie geschlechterspezifische Gewalt, Ausbeutung und Armut da-

bei Richtung ›Osteuropa‹ externalisiert werden, trägt zudem dazu bei, dass dieselben

Probleme in Deutschland im öffentlichen Diskurs gemeinhin als ›überwunden‹ ange-

sehen werden (können), obwohl sowohl geschlechterspezifische Gewalt als auch Armut

in Deutschland weit verbreitete gesellschaftliche Probleme sind (vgl. Giesselmann/

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 153

Luekemann 2017, Wieners/Winterholler 2016). So werden durch diese Externalisierung

auf der einen Seite politische und aktivistische Bestrebungen zur Verbesserung der

Situation in Deutschland untergraben. Auf der anderen Seite verschleiert die Essen-

zialisierung dieser Probleme als ›osteuropäische‹ Probleme, dass die Lebenssituationen

›osteuropäischer‹ sexarbeitender Personen in Deutschland maßgeblich durch diese

Stereotypisierung mitgeprägt werden. Denn sie trägt, in Kombination mit einem dabei

mitschwingenden Rassismus gegen Rom*nja und Sinti*zze, dazu bei, dass Migrant*in-

nen aus ›osteuropäischen‹ Ländern aus Sozialsystemen ausgeschlossen und bei der

Vergabe von Wohnungen, am Arbeitsmarkt usw. benachteiligt werden, was wieder-

um ihre Handlungsmöglichkeiten einschränkt, aber auch die Verhandlungen ihrer

Zugehörigkeiten beeinflusst.

5.3 »Armutsmigration aus (Süd-)Osteuropa«: Antiziganismus6 und
die Polyvalenz ›osteuropäischen‹ weiß-Seins

»The anti-Roma issue is a distinctly

European form of racism: institu-

tionalised anti-Roma prejudice and

violence towards Roma has been

so central to many European coun-

tries for so long (centuries, in many

cases) that it somehow seems to be

forgotten, time and again.« (EASA

2020)

Ein Winterabend in einem Café an der Kurfürstenstraße: Draußen war es dunkel und

kalt, weswegen einige Frauen, die auf der Straße arbeiten, in Ermangelung anderer

Rückzugsräume in regelmäßigen Abständen ins Café kamen, um sich aufzuwärmen

oder sich kurz auszuruhen. Aufgrund der niedrigen Temperaturen herrschte an jenem

Abend reger Betrieb imCafé. Ein paar Frauen hatten bei einemCafé-Mitarbeiter warme

6 Über die passende Bezeichnung der Rassifizierung und strukturellen Diskriminierung von

Rom*nja und Sinti*zze wird in Deutschland seit einigen Jahren – auch innerhalb der betroffenen

Communities – heftig diskutiert. Der Begriff Antiziganismus wird dabei mitunter abgelehnt, da in

ihm eine rassistische Fremdbezeichnung für Rom*nja und Sinti*zze reproduziert wird. Alternativ

wird u.a. der Begriff Antiromaismus vorgeschlagen, der jedoch die Betroffenheit anderer Gruppen

als Rom*nja ausblendet. Als weitere Alternative wurde der Begriff Gadje-Rassismus eingeführt.

Gadje bezeichnet in Romanes Menschen, die nicht Rom*nja oder Sinti*zze sind, wodurch mit die-

sem Begriff die Fokussierung auf diejenigen gelegt werden soll, von denen die Rassifizierung aus-

geht (vgl. Fernandez 2020). Organisationen wie der Zentralrat Deutscher Sinti und Roma (2021)

sprechen sich jedoch auch für die Verwendung des Begriffs Antiziganismus aus, um zu berücksich-

tigen, dass sich diese Diskriminierungsform nicht nur gegen Angehörige der ethnischen Gruppen

der Rom*nja oder Sinti*zze, sondern auch gegen diejenigen richtet, die als solchewahrgenommen

werden. Aus diesem Grund – und in diesem Sinne – nutze ich den Begriff Antiziganismus an die-

ser Stelle. Da diese Debatten in englischsprachigen Räumen mitunter anders verlaufen, werden

in Zitaten aus englischsprachiger Literatur auch andere Begriffe wiedergegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Prekäre Freizügigkeiten

Kleidungsstücke in Plastiktüten deponiert und zogen sich imLaufe des Abendswärmere

Stiefel oder Strümpfe an, andere kamen in das Café, um ein paar Minuten schweigend

am Heizkörper zu lehnen. Manche Frauen interagierten dabei kaum mit anderen Per-

sonen im Café, andere hingegen nutzten den Raum für sozialen Austausch, sprachen

miteinander in unterschiedlichen Sprachen oder videotelefonierten mit ihren Kindern

und Familien. Nachdem ich zu dem Zeitpunkt bereits mehrere Monate im Kurfürsten-

kiez forschte, war ich Teil des Café-Mikrokosmos geworden und genoss den Schutz des

Café-Mitarbeiters, nachdem ich ihm geholfen hatte, Liebesbriefe auf Deutsch zu schrei-

ben und einen Tisch in einem Restaurant für die daraus resultierende Verabredung zu

reservieren. Mit einigen Frauen verband mich jedoch nur eine oberflächliche Bekannt-

schaft. Manche schienen mich aufgrund (verständlicher) Skepsis eher zu ignorieren,

andere wiederum erzählten mir ihre Lebenspläne, zeigten mir Fotos ihrer Familien und

gaben mir einen Einblick in ihren Alltag auf der Straße. Insofern ergaben sich Abende,

an denen ich hauptsächlich über die Liebesgeschichten des Café-Mitarbeiters erfuhr

oder mit ein paar Frauen die Preise von Socken in den nahegelegenen Kaufhäusern

diskutierte. Die Gespräche an jenem Abend führten mich jedoch direkt zu komplexen

Auseinandersetzungenmit Zugehörigkeiten und Ausgrenzungserfahrungen.

Das lag v.a. an der Ankunft von Vasilena. Ich war dieser Frau, die etwas älter aus-

sah als diemeist recht jungen anderen Frauen imCafé, bisher nicht (bewusst) begegnet.

Vasilena war offensichtlich schon länger im Kiez unterwegs und kannte den Café-Mit-

arbeiter, mit dem sie gleich beim Hereinkommen ins Café in einem stark akzentbehaf-

teten Deutsch zu scherzen begann. Ihr Auftreten ließ sie als extrovertierte, gesprächi-

ge Person erscheinen – ein Eindruck, der sich bestätigte, als sie nach den initialen Be-

grüßungsscherzen dazu überging, sichmit demCafé-Mitarbeiter über Klatsch aus dem

Kiez und besonders über einige auf der Straße tätige Frauen auszutauschen,mit denen

sie bekannt war. Der Café-Mitarbeiter fragte nach einer Frau, die er länger nicht gese-

hen hatte, worauf Vasilena ganz nüchtern antwortete, dass diese Frau gerade beim Arzt

sei, um sich »ein Baby wegmachen« zu lassen. »Aber amMontag ist sie wohl wieder da«,

ergänzte sie. Als die beiden ihren Informationsaustausch abgeschlossen hatten, wand-

te Vasilena ihre Aufmerksamkeit mir zu. Da sie mich auch nicht kannte, entspann sich

ein fürmich bereits gewohntes Kennenlerngespräch: »Arbeitest du hier?Wasmachst du

dann hier? Wie alt bist du? Hast du Kinder?« An dieser Stelle unterschied sich Vasilena

von vielen anderen Frauen, da sie nachmeiner Bekundung,mit Ende zwanzig noch kei-

ne Kinder zu haben, nicht die Augenbrauen hob, sondern lachend abwinkte: »Du bist ja

auch noch jung!«Wie sich in Folge herausstellte,war sie selbst vierzig Jahre alt und hatte

vierKinder,diemit ihremMann inBulgarien lebten,während sie seit ungefähr zehn Jah-

ren inDeutschlandwar.Während siemir ihre Familiensituation schilderte,packte sie ihr

Smartphone aus, ummir dazu Bilder von ihren (teilweise erwachsenen) Kinder und de-

ren Kindern zu zeigen. Von ihren beiden erwachsenen Töchtern zeigte sie mir mehrere

Fotos, umdabei immerwieder deren Schönheit zu betonen, bis ich ihrer Beurteilung ve-

hement zustimmte. An diese Fotos kann ichmich inzwischen nur noch dunkel erinnern,

an jenem Abend hatte ichmir dazu jedoch notiert, dass ihre Töchter lange blonde Haare

hatten, schlank waren und »gängigen Schönheitsidealen« entsprachen. Nachdem Vasi-

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 155

lena die Vorstellung ihrer Töchter beendet hatte, fragte sie mich auffordernd: »Glaubst

du, dass das Z*******7 sind?«

Diese Frage überraschte und überforderte mich. Bevor ich meine Perplexität aber

überwinden konnte, fuhr Vasilena, ohne von mir eine Antwort bekommen zu haben,

mit einer Geschichte über eine dieser Töchter fort, die laut Vasilena in Bulgarien an ei-

nem Schönheitswettbewerb teilgenommen und sich im Rahmen dessen – sehr zu Va-

silenas Begeisterung – öffentlich als Sintizza vorgestellt hatte. An dieser Stelle möchte

ich allerdings kurz bei Vasilenas Frage verweilen, traf sie doch einenwunden Punktmei-

ner Feldforschung. Auchwenn bestehende Studien (vgl.Howe 2011, Katona 2017, Künkel

2020b) und Gespräche mit im Kurfürstenkiez ansässigen Anlauf- und Beratungsstellen

denSchluss zuließen,dass es sichbei vielender imKiez aufderStraßearbeitendenFrau-

en und ihrer Begleiter um Rom*nja und Sinti*zze handelte, stand ich bei meinen Rund-

gängen durch den Kiez immer wieder vor der Frage, wie ich die ethnischen Zugehörig-

keiten der Frauen denn nun herausfinden oder gar erkennen können sollte.Wie in Kapitel

3 beschrieben, ließen die Positionen und Bewegungen der Frauen auf der Straße sie als

sexarbeitende Personen erkennen. Anhand der Sprachen, die sie miteinander nutzten,

ließ sich fürmich eine EinordnungnachHerkunftsländern treffen–aber daraus Schlüs-

se über ethnische Zugehörigkeiten zu treffen, erschienmir nach bestemWissen undGe-

wissen unmöglich, gar falsch. Nun gingen aber nicht alle Frauen so offen damit um wie

Vasilena. In vielen Fällen schienenmir Fragen danach unangebracht und schließlich be-

gegneten mir ein paar Frauen, die eine Einordnung als Romnja oder Sintizza schon von

Vornherein von sich wiesen.

Insofern erwies es sich als schwierig zu erfassen, wer (nicht) den Rom*nja und Sin-

ti*zze angehörte, zumal es sich dabei umeinen Sammelbegriff für verschiedene, hetero-

gene Gruppen handelt, die mitunter andere Selbstbezeichnungen verwendeten (Yıldız/

DeGenova 2018: 426).Dementsprechend ist bereits das Postulat einer (oftmals homogen

dargestellten) Gruppe von Rom*nja und Sinti*zze als Fremdkategorisierung zu verste-

hen, die gerade im europäischen Kontext bereits seit mehreren Jahrhunderten als Pro-

jektionsfläche für stereotype ›Andere‹ eine zentrale Rolle in der Konstruktion hegemo-

nialer ›europäischer‹ Identitäten bzw.des (Nicht-)›Europäisch‹-Seins einnimmt (vgl. Fe-

kete 2014, Ivasiuc 2017, Kjučukov 2013, Kostka 2018,Matache 2016,McGarry 2017, Picker

2017, Racleș/Ivasiuc 2019, Vincze 2014).Wie Vasilenas Frage aufzeigt, bilden Aussehens-

merkmale, vergeschlechtlichte Körperlichkeiten und Kleidungsstile eine Grundlage für

derartigeEinteilungen.Somussdie übermehrere Jahrhunderte hinweg (re-)produzierte

und transformierte Ausgrenzung, Verfolgung und im Kontext des Nationalsozialismus

auch Vernichtung von Rom*nja und Sinti*zze als Rassismus benannt werden. Gleich-

zeitig lässt sich eine oft daran anschließende Frage, ob Rom*nja und Sinti*zze dem-

7 Auch wenn dieser imDeutschen abwertende und rassistische Begriff für Rom*nja und Sinti*zze an

dieser Stelle von einer Sintizza selbst benutzt wurde, habe ich mich dazu entschlossen, ihn nicht

vollständig wiederzugeben. Ich sehe davon ab, weil meine Gesprächspartnerin den Begriff inmei-

nerWahrnehmung nicht im Sinne einer positiv besetztenWiederaneignung benutzt hat, sondern

als Ausdruck dessen, dass ihr dieser Begriff im Deutschen mehrmals begegnet war und sie des-

wegen davon ausging, dass ich ihn eher verstehen würde. Diese Interpretationmag unvollständig

sein, dennoch sehe ich keinen Grund, der die Reproduktion dieses Begriffs im Rahmen dieser Ana-

lyse legitimieren würde.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Prekäre Freizügigkeiten

entsprechend nicht weiß sind, im Hinblick auf die oben beschriebenen Grauzonen und

Relationalitätendes ›europäischen‹weiß-Seinsnichtganzeindeutigbeantworten,dadie

Grundlage für rassistischeFremdzuschreibungennicht eindeutigbzw.ausschließlich an

Formen des weiß-Seins gekoppelt ist und sich dadurch mitunter anders ausdrückt als

Formen von Rassismus, die sich z.B. gegen Schwarze Personen richten.

Die Lebensrealitäten der sich als Rom*nja oder Sinti*zze identifizierenden Frauen

(und ihrer männlichen Begleiter) im Kurfürstenkiez bezeugten zugleich die – eu-

ropaweite – Diskriminierung dieser Gruppen, da ihre Vulnerabilitäten und daraus

resultierende Erfahrungen von Gewalt und Ausbeutung Ausdruck einer generationen-

übergreifenden Marginalisierung und Prekarisierung waren, die sich bereits in ihren

jeweiligen Herkunftsländern in Form sozioökonomischer Ausgrenzung ausdrückte und

in Deutschland ihre Fortsetzung fand. Von einer in der Rassifizierung von Rom*nja

und Sinti*zze begründeten Diskriminierung sind jedoch auch Personen betroffen, die

diesen Gruppen nicht angehören, denen aber aufgrund ihres Aussehens, ihrer Staats-

bürgerschaft oder ähnlichen Faktoren eine entsprechende Zugehörigkeit zugeschrieben

wird. So beschäftige ich mich auch in Folge weniger mit den soziokulturellen Reali-

täten spezifischer ethnischer Gruppen, sondern mit den Prozessen, die in Berlin und

in Deutschland allgemein zur (Re-)Produktion der Kategorie ›Rom*nja und Sinti*zze‹

sowie ihrer Ausgrenzung und Marginalisierung beitragen (Yıldız/De Genova 2018: 426)

und die sich in aktuellen gesellschaftlichen Diskursen in Deutschland mit Vorbehalten

gegenüber ›Osteuropa‹ vermischen.

Rom*nja und Sinti*zze als Stereotyp der ›europäischen Anderen‹

Als europaweites Phänomen findet die Rassifizierung und Marginalisierung von

Rom*nja und Sinti*zze auf verschiedenen (internationalen, nationalen, regionalen)

Ebenen gleichzeitig statt und ist dementsprechend auch länder- oder regionalspezifi-

schen Unterschieden unterworfen. Das zeigt sich z.B. darin, dass in Deutschland meist

von ›Roma und Sinti‹ bzw. ›Rom*nja und Sinti*zze‹ gesprochen wird, während sich

auf EU-Ebene und in den meisten anderen Mitgliedsstaaten ›Roma‹ bzw. ›Rom*nja‹ als

Sammelbegriff etabliert hat. Diese Differenz ergibt sich daraus, dass einige der ent-

sprechenden Gruppen in Deutschland als Sinti*zze bezeichnet werden bzw. sich auch

selbst so gegenüber Außenstehenden bezeichnen. In Deutschland nur von Rom*nja zu

sprechen würde dementsprechend diese Gruppe(n) exkludieren. Da die Bezeichnung

Sinti*zze in anderen europäischen Ländern weniger geläufig ist, werden Sinti*zze dort

mitunter als eine von vielen Gruppen mit spezifischen Eigennamen unter dem Begriff

Rom*nja zusammengefasst. Da sich diese verschiedenen Ebenen aber auch nicht im-

mer eindeutig trennen lassen, werde ich an dieser Stelle sowohl auf grundlegende als

auch deutschlandspezifische Aspekte der Rassifizierung von Rom*nja und Sinti*zze

eingehen.

Im Hinblick auf europaweite Facetten der rassifizierten Marginalisierung von

Rom*nja und Sinti*zze ist erstens zu erwähnen, dass der oftmals mobile Lebensstil

dieser Gruppen und ihre Verbreitung in Europa über nationalstaatliche Grenzen hin-

weg in Konflikt mit einer Imagination von ›Europa‹ als Gemeinschaft geographisch

festgelegter Nationen bzw.Nationalstaaten steht (Yıldız/De Genova 2018: 428). Rom*nja

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 157

und Sinti*zze fordern damit nicht nur die in europäischen Nationalismen implizierten

Territorialgedanken und -ansprüche heraus, sondern auch europäische Nationskon-

struktionen an sich (ebd.). Dies erzeugt nicht nur ideell-konzeptionelle, sondern auch

rechtlich-sozialen Probleme, insbesondere hinsichtlich der Staatsbürgerschaft von

Rom*nja und Sinti*zze. So stand Teilnehmer*innen wie Vasilena die (in ihrem Fall)

bulgarische Staatsbürgerschaft eher theoretisch zu, da ihr Lebensalltag in Bulgarien

wie auch anderen EU-Ländern durch bürokratische Ausgrenzung geprägt war, die sie

daran hinderte, ihre als EU-Bürgerin theoretisch gewährleisteten Rechte in Anspruch

zu nehmen. Dies drückte sich z.B. in Schwierigkeiten aus, an Ausweisdokumente oder

Nachweise von in denHerkunftsländern abgeschlossenen Ausbildungen oder bestehen-

den Versicherungen zu gelangen, die wiederum in Deutschland (oder anderenorts) für

viele Anlässe notwendig waren. So setzten sich Erfahrungen der Ausgrenzung in Mi-

grationssituationen fort, was für manche Frauen aus demKurfürstenkiez dazu beitrug,

diesen Zustand als ›normal‹ wahrzunehmen. Das Erleben der Diskriminierung durch

Behörden und Vertreter*innen von Staaten, denen sich die Frauen aus diesen Gründen

nicht zugehörig fühlen konnten (bzw. sollten), verstärkte dabei mitunter die eigene Ab-

grenzung vonMehrheitsgesellschaften und den Aufbau anderer sozialer Netzwerke, die

jedoch gerade für die auf dem Straßenstrich tätigen Frauen Potenziale von Ausbeutung

in sich trugen.

Zweitens muss die Marginalisierung von Rom*nja und Sinti*zze – ähnlich wie die

beschriebenen Osteuropastereotype – an der Schnittstelle von Rassifizierung und Klas-

sismus verortet werden (Racleș/Ivasiuc 2019: 21), was sich insbesondere in der immer

wiederkehrenden Betonung ihrer Armut zeigt: »Along the class dimension, the focus on

thepovertyofRomagroupshasbeena fundamental principleof racialisation […], interla-

ced with processes of criminalisation.« (Ebd.) Armut stellt durchaus eine Realität vieler

Rom*nja und Sinti*zze dar. Diese Armut liegt allerdings in der generationenübergrei-

fenden und zum Teil jahrhundertelangen ökonomischen Ausgrenzung dieser Gruppen

begründet. Aktuell werden Rom*nja und Sinti*zze jedoch (wortwörtlich wie im übertra-

genen Sinne) für die Armut bestraft, in die sie aufgrund dieser struktureller Ausgren-

zung gedrängt werden. Denn die neoliberale Dekontextualisierung und Individualisie-

rung vonArmut eröffnetMöglichkeiten einerRe-RassifizierungdieserGruppenals ›faul‹

und ›arbeitsscheu‹: »Depoliticised discourses on the poverty of the Roma facilitated the

slippage to neo-racist imaginaries of laziness and squalor, forging victim-blaming re-

presentations of undeservingness.« (Ebd.: 22)

Schließlich sind diese Prozesse in einer zunehmenden neoliberalen Fokussierung

auf Sicherheit zu verorten (Ivasiuc 2017), im Rahmen derer ›unproduktive‹ Mitglieder

der Gesellschaft als Gefahr für individuelle oder soziale Sicherheit konzipiert werden,

wodurch wiederum ihre Ausgrenzung und Kriminalisierung legitimiert wird:

»[F]irstly, the right to security has displaced other rights […], including the right to

have rights: so it comes, for instance, that those deemed threatening to national

or public security may be imprisoned or expulsed without due process. Secondly,

through the mirage effected by the pervasive logic of scarcity in times of austerity,

rights have become commodified as exchange currency against ›duties‹ […], entailing

the legitimacy to deprive of rights those perceived to transgress the moral obligation

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Prekäre Freizügigkeiten

of performing their ›duties‹ to society. As in neoliberal times the primary ›duty‹ to

society is often framed in terms of one’s productivity, the poor will be more often

than not found lacking in this respect […]. The Roma embody a figure at the nexus

between these two dynamics: often evicted and, when possible, deported for reasons

of ›security‹ and public order, they are often also seen as parasites and criminals, thus

lacking par excellence in the field of ›social duties‹.« (Ivasiuc 2017: 3–4)

Die inKapitel 3 beschriebenenVeränderungen imKurfürstenkiez–die zunehmendePri-

vatisierung urbaner Räume bei gleichzeitiger Abschottung dieser Räume durch das Er-

richten von Zäunen und anderen Barrieren – veranschaulichen die (materiellen) Effekte

dieser Entwicklungen auf lokaler Ebene. Aber auch die europäischenMigrationsgesetz-

gebungen und die Praktiken ihrer Auslegung der letzten Jahre,wie z.B. die Abschiebung

von Rom*nja und Sinti*zze von einem EU-Staat in einen anderen (ebd.: 4), zeugen von

einer zunehmendenKriminalisierungunter demParadigmaderGewährleistung vonSi-

cherheit. Auch die Debatten um bzw. Veränderungen von Sexarbeits- und Menschen-

handelsgesetzgebungen auf europäischer Ebene sind in diesemKontext zu verorten (Al-

tay/Yurdakul/Korteweg 2020: 7), da diese ebenso als Mittel der Kontrolle und Krimina-

lisierung von Angehörigen der Arbeiter*innenklasse, armutsbetroffenen Personen und

ethnischenMinderheiten genutztwerden (vgl.Koch 2020).Dass z.B. inBerlin ein großer

Teil der polizeilich verfolgten Menschenhandelsfälle aus dem Kurfürstenkiez stammt,

bestätigt nicht bloß die prekäre Situation, in der sich viele der dort tätigen Frauen be-

finden, sondern lässt sich auch als Ausdruck dessen verstehen, dass die sich dort aufhal-

tenden Personen besonders kontrolliert und verfolgt werden (können), während andere

Formen (sexueller wie nicht-sexueller) Ausbeutung weniger Aufmerksamkeit erfahren.

Dass nun aber, wie oben angesprochen, im Kurfürstenkiez nicht nur Rom*nja und

Sinti*zze, sondern auch andere in kontemporären Europakonstruktionen margina-

lisierte Personen wie z.B. muslimisch-bulgarische trans Frauen tätig und von diesen

Kontrollmechanismen betroffen waren (vgl. Altay/Yurdakul/Korteweg 2020), verweist

darauf, dass sich diese Formen der Diskriminierung nicht bloß an einer tatsächlichen

Gruppenzugehörigkeit orientieren, sondern vielmehr daran, inwiefern Personen ste-

reotype Bilder von Rom*nja und Sinti*zze verkörperlichen. Dass die Prekaritäten der

Kurfürstenstraße im medialen und politischen Diskurs als ›(süd-)osteuropäisches‹

Problem präsentiert werden (vgl. Bezirksamt Mitte 2017), macht deutlich, wie sich An-

tiziganismus mit Osteuropa-Stereotypen vermischt und dadurch nicht nur die Frauen

im Kurfürstenkiez, sondern alle Forschungsteilnehmer*innen betraf.

Verschmelzende Stereotype: ›(Süd-)Osteuropa‹ unter Generalverdacht

In den frühen 2010er Jahren,bevor die sogenannte ›Flüchtlingswelle‹ des Jahres 2015 und

ihre Folgen die Debatten um Migration in Deutschland maßgeblich zu prägen began-

nen, schien eine andere (befürchtete) ›Migrationswelle‹ einigen deutschen Politiker*in-

nen Sorgen zu bereiten: Nachdem Rumänien und Bulgarien im Jahr 2007 der EU bei-

getreten waren, erhielten Staatsbürger*innen dieser Länder nach einer mehrjährigen

Übergangsfrist, innerhalb derer sie nur eingeschränkt Arbeit in Deutschland aufneh-

men durften, mit Anfang 2014 vollen Zugang zum deutschen Arbeitsmarkt. Für eini-

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 159

ge Politiker*innen u.a. den damaligen Innenminister Hans-Peter Friedrich, wurde die-

se Veränderung von der Befürchtung einer zunehmenden »Armutsmigration aus Ost-

europa« (Lebedew 2013) und einer »Zuwanderung in die Sozialsysteme« (von Marschall

2014) begleitet. Während sich darin die bereits diskutierten Vorurteile über ›Osteuro-

pa‹ als pauschal armer Region widerspiegelten, war diese Debatte ebenso – meist un-

terschwellig, aber manchmal auch explizit (ebd.) – von Antiziganismus geprägt. Dass

gerade Migrant*innen aus diesen beiden Ländern, die im EU-weiten Vergleich über die

größten Rom*nja-und-Sinti*zze-Gemeinschaften verfügten (Statista 2010), im media-

len und politischen Diskurs in Deutschland häufig als unqualifizierte, kinderreiche und

arbeitsscheuePersonen stereotypisiertwurdenundwerden, verdeutlicht,wie in denDe-

batten um (bestimmte) ›osteuropäische‹ Länder Stereotype über die Region und Antizi-

ganismus in Ko-Konstruktion zueinander stehen.

Diese diskursive Verschmelzung von Antiziganismus und Osteuropastereotypen

– die in den 2010er Jahren auch in anderen europäischen Ländern zu beobachten

war und z.B. in den britischen Brexit-Debatten einen zentralen Stellenwert einnahm

(Yıldız/De Genova 2018: 430) – hatte greifbare Konsequenzen für alle Forschungsteil-

nehmer*innen. So schlug sich 2016 die Angst vor der ›Armutsmigration‹ im Zuge des

EU-Beitritts Rumäniens und Bulgariens in der deutschen Sozialgesetzgebung nieder,

als der Zugang zum Sozialsystem für EU-Bürger*innen (weiter) eingeschränkt wurde.

Seitdem haben EU-Bürger*innen nur unter bestimmten Umständen Anspruch auf

Sozialleistungen wie z.B. Arbeitslosengeld II (Hartz IV), sofern sie sich nicht bereits

(nachweisbar) fünf Jahre in Deutschland aufhalten. Bereits frühermöglich ist der Bezug

von Arbeitslosengeld I, sofern einem sozialversicherungspflichten Anstellungsver-

hältnis in einem gesetzlich festgelegten Umfang nachgegangen wurde, der zu dessen

Bezug berechtigt. Da Sexarbeit, aber auch viele andere Jobs in der Landwirtschaft oder

im Pflegebereich, als (schein-)selbstständige Arbeit ausgeübt wird, ergibt sich daraus

aber auch nach mehrjähriger Tätigkeit kein Anspruch auf Arbeitslosengeld I. Darin

zeigt sich die Wirkmächtigkeit des erwähnten Sicherheitsparadigmas, da die Angst

vor einem Missbrauch des deutschen Sozialsystems eine generelle Ausgrenzung von

EU-Migrant*innen legitimierte, die wiederumgerade diejenigen stärker traf, die sich in

ökonomisch prekären Lagen wiederfanden, während Mittelklasse-EU-Migrant*innen

(wie ich selbst) davon wenig spürten. Dadurch wird eine Umgebung geschaffen, die

rassifizierte Klassengrenzen aufrechterhält und Arbeitsausbeutungmöglichmacht (vgl.

Kapitel 7).

Für die Forschungsteilnehmer*innen gestaltete sich mitunter schon der Nachweis

eines fünfjährigen Aufenthalts in Deutschland schwierig, da sie sich im Kontext ihrer

in Kapitel 4 thematisiertenMobilitäten nur zeitweise bzw.mit größeren Unterbrechun-

gen in Deutschland aufhielten. Außerdem war es für einige im angespannten Berliner

Wohnungsmarkt schwierig, eine (leistbare) Wohnung zu finden, über die sie eine Mel-

debescheinigung erhalten konnten, die als Bestätigung des Aufenthalts notwendig war.

Sowar gerade dieWohnungssuche ein dringendes Problem für viele Forschungsteilneh-

mer*innen, bei der sie ebenfalls Ausgrenzungserfahrungenmachten, wie Felicias Schil-

derung einerWohnungsbesichtigung verdeutlicht:

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Prekäre Freizügigkeiten

»Also das ist immer ein Problem, zum Beispiel genau vor vier Jahren [d.h. ca.

2013/2014, Anm. UP] passiert, wo ich eine neue Wohnung gesucht habe. Da bin

ich da reingegangen und da meinte die Frau zu mir: ›Ja, du kannst die Wohnung

anschauen, die ist frei, blablablabla.‹ Und dann sagt sie aber: ›Du musst vorher

dein Ausweis bei mir lassen, weil es ist ja wie eine Garantie.‹ Und dann hat die am

Ausweis gesehen, dass Rumänien draufsteht und dann gesagt: ›Ne, weißt du was, die

Wohnung ist besetzt.‹ Denkt sie, dass ich blöd bin? […] Soll ich dir was sagen, das ist

eine rassistische Sache, was ihr grade gemacht hab, das hatte mich sehr gestört.«

Aus Felicias Erzählung wurde nicht ersichtlich, ob die erwähnte Frau sie als Rumänin

mit Rom*nja und Sinti*zze gleichsetzte und ihr deswegen die Wohnung versagte oder

ob sie generell Vorbehalte gegenüber Rumän*innen bzw. ›Osteuropäer*innen‹ hatte. Es

war aber genau diese Ambivalenz, die ein wiederkehrendes Motiv in den Erfahrungen

der Forschungsteilnehmer*innen war, v.a. in Kontexten, in denen die Vorlage von Do-

kumenten notwendig war, was eine Verschleierung der eigenen Staatsbürgerschaft un-

möglichmachte –bzw.grundsätzlich diejenigen Personen ausschloss, die nicht über die

entsprechenden Dokumente verfügten.

Deutlich wird darin, dass sich in diesem Zusammenhang nicht nur Osteuropa-

Stereotype und Antiziganismus überschneiden, sondern auch Fragen von Staatsbür-

gerschaft, Zugehörigkeiten und Herkunft. Dass die Abwertung bestimmter Personen-

gruppen sowohl an einem lose und wandelbar definierten Konzept von ›Osteuropa‹

als auch an bestimmten Ländern bzw. Nationalstaaten der Region festgemacht wurde,

deren Zuschreibung an relational und situativ interpretierte Körperlichkeiten und/oder

die Vorlage von Ausweisdokumenten gekoppelt war, erzeugte ein komplexes Gebilde

möglicher Verortungen und Verhandlungen von Zuschreibungen. Darin erwies sich

›osteuropäisches‹ weiß-Sein nicht bloß als zwischen zwei Polen – ›Europa‹ und ›Ost-

europa‹ – schwankend ambivalent, sondern vielmehr als polyvalent im Oszillieren

zwischenmehreren (möglichen) Zugehörigkeiten und Zuschreibungen.

Dieses Oszillieren bot allerdings nicht nurmanchen Teilnehmer*innen dieMöglich-

keit, sich gewissenZuschreibungen zu entziehen, sondern eswurdendarin auchdie ihm

zugrunde liegenden Rassismen (re-)produziert. So führte die Verbindung von ›Armuts-

migration‹ und Antiziganismusmit besonderem Fokus auf Rumänien und Bulgarien zu

einer Hierarchisierung verschiedener ›Osteuropa‹ zugeschriebener Länder, die manche

Teilnehmer*innen sich zuNutzenmachten, um ihre Verortung als nicht-arm,nicht-faul

und nicht-›osteuropäisch‹ zu stärken: »Ja, ich will jetzt nicht vorurteilhaft sein, aber ich

habenochnie eine rumänischeFraugetroffen,die einengutenService gemachthat, viele

sehen gut aus, aber dabei hört es auch auf, das ist so ein Volk, wo ursprünglich Z*******

herkommen, so benehmen die sich«, erzählte Ewa, die auch in ihremEscort-Profil deut-

lich formuliert hatte, dass sie »aus Polen und nicht aus Rumänien« sei. Sie fuhr damit

fort, von einer Begebenheit in einem Bordell zu erzählen, in dem sie einmal mit eini-

gen Kolleginnen aus Rumänien gearbeitet hatte. Laut Ewa hatten sich einige davon ein

paar Worte auf Polnisch angeeignet, um sich als Polinnen bewerben zu können. Jedoch

war der Unterschied für Ewa nicht nur hörbar, sondern auch ersichtlich, da man, wie

sie weiter ausführte, Rumäninnen aufgrund ihrer vermeintlich engen Beziehungen zu

Rom*nja und Sinti*zze an der Farbe ihres Zahnfleisches erkennen könne. Es fällt es mir

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 161

schwer,derart rassistischeAussagenwiederzugeben,doch sie veranschaulichendeutlich

die Vermischungen (angeblicher) Körperlichkeiten, rassifizierter Zuschreibungen und

Othering im Zuge einer Ko-Konstruktion von sowohl ›den Anderen‹ als auch Ewas ›Pol-

nisch-Sein‹, das in ihrer Wahrnehmung besser gestellt war als ›Rumänisch-Sein‹. Diese

Hierarchisierung verweist zudem auf Konstruktionen nationaler Identität in den jewei-

ligen Ländern selbst, da Ewas Unterscheidung verschiedener ›osteuropäischer‹ natio-

naler Identitäten auch im Zusammenhang mit (ebenfalls rassifizierenden) Identitäts-

konstruktionen in Polen verstanden werdenmuss. So ergeben sich derartige Hierarchi-

sierungen nicht nur aus Abwertungserfahrungen und Konfrontationen mit Othering in

Deutschland, sondern auch imKontext ähnlicher Prozesse in den jeweiligenHerkunfts-

ländern; im Rahmen dieser Arbeit können letztere aber nicht umfassend aufgearbeitet

und somit an dieser Stelle nur angedeutet werden.8

Diese Hierarchisierung trug zudem zu einer Reproduktion von Antiziganismus

durch Teilnehmer*innen aus Rumänien und Bulgarien selbst bei, die sich auch – in

Abgrenzung zu Rom*nja und Sinti*zze – als Bulgar*innen oder Rumän*innen identifi-

zierten:

»Afraid to be perceived as ›Gypsies‹ by virtue of their Romanian citizenship, many

migrants engage in purposefully representing the ›Gypsy‹ as lazy, deviant, and essen-

tially foreign, by contrast with their own efforts to ›integrate‹ and to be productive

members of society.« (Ivasiuc 2017: 7)

In diesemZusammenhang erweist sich das folgende Zitat von Felicia alsmehrdeutig, da

sie in ihrer Beschwerde über die Wahrnehmung Rumäniens in Deutschland ihre natio-

nale Identität betont und dabei zwischen ihrer Familie und »manchen«, die arm sind,

differenziert:

»Und dann hör ich sehr oft, Rumänien ist ja arm. Ja, ist arm für manche Leute, […] aber

in andere Situation ist nicht arm, also meine Familie, kann ich sagen, die war nie arm,

und wir sind sechs Menschen und da haben wir nie gefühlt, dass wir nicht zu essen

haben oder solche Sachen. Also das ist ja auch wieder Quatsch, was alles im Fernseher

steht, wenn ich das jeden Tag alles sehe und ich bin ja Rumänin, natürlich stört mich

das.«

Sie gab diesen armen Leuten keinen konkreten Namen, doch klangen in ihrer Beschrei-

bung die Klischees von Faulheit, Arbeitsscheue und auch demselben Ausnutzen des So-

zialsystems an, das sie als in Deutschland verbreitetes Vorurteil kritisierte: »Leute, wel-

che keinen Bock haben zum Arbeiten und zuhause sitzen und Fernseher die ganze Zeit

schauen […] die Leute, die nicht arbeiten gehen, nicht Bock haben, dass die um fünf Uhr

morgen aufstehen arbeiten zu gehen und die warten ja nur auf Geld von Staat.« Es war

ihr wichtig, sich als Person, der »Rumänien im Blut liegt«, von derartigen Personen ab-

zugrenzen, die für sie nicht das wiederspiegelten, was Rumänien ihrer Meinung nach

war bzw. sein sollte. Damit perpetuierte sie implizit die Vorstellung, dass Rom*nja und

Sinti*zze nicht Teil Rumäniens – und damit auch nicht Teil ›Europas‹ – sein konnten,

8 Weiterführende Analysen dazu finden sich u.a. bei Buchowski (2006), Cviklova (2015), Gressgård

und Smoczy (2020), Husakouskaya (2019), Preoteasa (2013) sowie Vassilev (2004).

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Prekäre Freizügigkeiten

worin sich ein in Rumänien ebenso verbreiteter Antiziganismus ausdrückt. Gleichzeitig

fördert die undifferenzierte Abwertung ›Osteuropas‹ bzw. (in diesem Fall) Rumäniens in

Deutschland die Reproduktion dieser Rassismen,da dadurch für verschiedene ›osteuro-

päische‹ Zugehörigkeiten kaumein Platz in der ›deutschen‹ Gesellschaft bleibt, der nicht

über Abgrenzung zu ›Anderen‹ erkämpft werdenmuss (oder kann).

5.4 (K)Ein Platz für ›Osteuropäer*innen‹ in Deutschland?

»Ich binmir gar nicht sicher, ob ich in die Studie passe«,merkte Darija an, nachdemwir

uns gesetzt hatten.Wir hatten uns in einemCafé verabredet, nachdemsie aufmeineAn-

frage auf einer Online-Plattform geantwortet hatte. Sie hatte in ihrer E-Mail erwähnt,

dass sie aus der Ukraine kam, aber inzwischen die deutsche Staatsbürgerschaft ange-

nommen hatte. Ihre Bedenken, deswegen nicht zur Zielgruppe meines Projekts zu ge-

hören, äußerte sie allerdings erst, als wir uns persönlich trafen. Darijas Zweifel ergaben

sich daraus, dass sie viele der beschriebenen Klischees über ›Osteuropäer*innen‹ nicht

erfüllte, verfügte sie doch ähnlichwie Irinaübermehrere Studienabschlüsse, sprach flie-

ßend und beinahe akzentfrei Deutsch und war nicht armutsbetroffen bzw. -gefährdet.

Als Kunst- und Kulturschaffende in ihren 30ernwar sie zwar durchausmit prekären An-

stellungsverhältnissen vertraut und hatte ihre Arbeit als Domina in einer Periode der Ar-

beitslosigkeit aufgenommen.Gleichzeitig beschrieb sie diesen Schritt aber als Ausdruck

einesWunsches nach persönlicher und beruflicher Umorientierung:

»Also ich war arbeitslos und habe dann ein Karrierecoaching gemacht. Da denkst du

dir was Schönes aus, was du eigentlich von deinem Inneren heraus machen willst.

Natürlich hab ich mir nicht erstmal gedacht, ich will eine coole Domina sein, aber

mir kam der Gedanke, dass ich Körperlichkeit und Sexualität mag und ja Massagen,

Sextherapie oder etwas in diese Richtung machen könnte. Und ich war immer wieder

arbeitslos und habe dann in der ersten Langeweile gegoogelt, um überhaupt irgend-

eine Ahnung zu haben, was BDSM, Sexarbeit oder Domina überhaupt ist. Und dann

bin ich sofort eingestiegen. Jetzt guck ich mir an, ob das passt oder nicht und falls

nicht, dann war’s das schon.«

Da ihre Situation nicht den Bildern entsprach, die medial über ›osteuropäische Prosti-

tuierte‹ kursierten, zweifelte sie daran, ob ich mich im Rahmen dieser Forschung über-

hauptmit ihren Perspektiven auseinandersetzenwollte – ähnliche Zweifel und Befürch-

tungen einer weiteren Stereotypisierungmögen andere Personen sogar gänzlich von ei-

ner Teilnahme an dieser Studie abgehalten haben (vgl. Abschnitt 2.2). Für Darija hatten

ihre Bedenken allerdings den gegenteiligen Effekt, denn sie schloss an ihre eingangs zi-

tierte Frage die Erklärung an, dass sie sich für eine Kontaktaufnahme entschieden hatte,

damit ihre Perspektiven Eingang in meine Forschung und damit perspektivisch in De-

batten um Sexarbeit undMigration aus ›Osteuropa‹ finden konnten.

Im Verlauf unseres Gesprächs wurde deutlich, dass es sich bei Darijas Zweifel über

ein »Reinpassen« um einen Umstand handelte, der viele Bereiche ihres Lebens beein-

flusste.Darijawusste zwar die Flexibilität undMobilität zu schätzen, die ihr der aktuelle

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 163

Beruf, ihre Kinderlosigkeit und auch die deutsche Staatsbürgerschaft gewährten, doch

gleichzeitig waren ihre Zukunftspläne dadurch ungewiss.

Darija: »Also zwei, drei Jahre werde ich auf jeden Fall noch hierbleiben. Und weiter

kann ich nicht sagen, ich versuche mir das ein bisschen offen zu halten. Und solange

ich keine Kinder habe oder halt irgendwelche Sachen, die mich hier wirklich halten,

bin ich mobil. Und ich spiele auch immer ab und zu mit dem Gedanken zurückzukeh-

ren. Sozusagen mit meinem hier erworbenen Wissen, egal in welcher Branche, dort

irgendeine soziale Arbeit zu leisten, aber das ist nur so eine Idee.«

Ursula: »Und warum überlegst du zurückzugehen?«

Darija: »Na, es fehlt mir was.«

Ursula: »Was denn?«

Darija: »Ah, es ist schwierig, die Gefühle zu beschreiben. Ich bin schon hier gut assi-

miliert und ich bin momentan an dem Zeitpunkt, wo ich hier nicht richtig… naja, ich

werde nie Deutsche werden, aber wenn ich nach Hause komme, dann bin ich auch ir-

gendwie nicht richtig dort, weil ich lebe [dort] mit Standards, die [hier] vor vielen Jah-

ren Standards waren und jetzt halt nicht mehr. Und das ist schwierig. Deswegen spiele

ich mit dem Gedanken zurückzukehren, vielleicht nur für einige Zeit, mal schauen.«

In Darijas Worten spiegeln sich die emotionalen Dimensionen vonMigration und einer

damit einhergehenden Verhandlung multipler (regionaler, ethnischer bzw. nationaler)

Zugehörigkeiten wider (vgl. Svašek 2010). Auch für Darija prägten die in Kapitel 4 be-

schriebenen mobilen Orientierungen hin zu einem besseren Leben ihre Migrationsbio-

graphie, hatte sie sich doch einige Jahre vor unserem Treffen gen Deutschland orien-

tiert, um hier zu studieren, wobei auch ihre Verortung im ›kreativen Bereich‹ Berlin zu

einem besonderen Orientierungspunktmachte. Über die Jahre hinweg hatte ihre Erfah-

rung, in Deutschland doch nicht ganz »hineinzupassen«, allerdings dazu geführt, dass

eine emotionale Bindung zu ihrer Herkunftsregion bestehen blieb bzw. sich weiterent-

wickelte, was sie zum Zeitpunkt unseres Gesprächs in einen Zustand versetzt hatte, in

dem sie sich weder da noch dort richtig angekommen fühlte. Darijas Erfahrungen ma-

chen dabei die Bedeutung dieser emotionalen Komponenten sichtbar, da sie sich imGe-

gensatz zu anderen Forschungsteilnehmer*innen inDeutschland aufgrund ihrer erwor-

benen Staatsbürgerschaft imHinblick auf ihren Aufenthalt und ihre ökonomische Absi-

cherung in einer (mehr oder weniger) sicheren Position befand. Dennoch waren für sie

FragenderZugehörigkeitennicht gelöst,bzw.sogar verstärkt,da sie auf rechtlicherEbe-

ne alles erreicht hatte, umDeutsche zu werden, es aber dennoch nicht sein konnte – ein

Konflikt, der auch in den Erfahrungen anderer Teilnehmer*innen anklang, deren Hoff-

nungen auf ein besseres Leben in Deutschland durch Erfahrungen der Diskriminierung

als ›Osteuropäer*innen‹ in Frage gestellt wurden.

Ebenso wird in Darijas Erzählung deutlich, dass ›Deutsch-Sein‹ an bestimmte Vor-

stellungen von Aussehen, Auftreten und Abstammung geknüpft ist, die keinen Platz

für (viele) Migrationsbiographien lassen. Insofern erweist sich auch das Versprechen

einer (nach Erfüllung hoher Auflagen) möglichen Zugehörigkeit zu Deutschland durch

die Staatsbürgerschaft als beinahe unerreichbar für diejenigen, die eine solche Zuge-

hörigkeit anstreben, aber aufgrund ihrer Rassifizierung, ihres Akzents oder anderer

Merkmale nicht einem engen Verständnis von ›Deutsch-Sein‹ entsprechen (können).

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Prekäre Freizügigkeiten

In diesem Zusammenhang muss auch Darijas Wortwahl besondere Aufmerksamkeit

geschenkt werden, spricht sie doch nicht von Integration, sondern von Assimilation.

Bewusst oder unbewusst verweist sie damit auf die in deutschen Migrationsdebatten

implizite Anforderung anMigrant*innen, als solche unsichtbar zu sein oder zu werden.

An dieser Stelle erweist sich die Polyvalenz ›osteuropäischen‹ weiß-Seins als zentral,

die esMenschenwieDarija ermöglicht, auf den erstenBlick nicht als (als nicht-weiß ras-

sifizierte) Migrant*in ›erkannt‹ zu werden.Dass das Schlagwort ›Integration‹ in den ge-

sellschaftlichenMigrationsdebattenDeutschlands vielmehrAssimilation bedeutet,wird

auch in demUmstand deutlich, dass ›Osteuropäer*innen‹ als Beispiel für ›gute Integra-

tion‹ herangezogen werden, womit jedoch primär ihre weitgehende Unsichtbarkeit ge-

meint ist. Anstelle der Möglichkeit einer Integration verschiedener Zugehörigkeiten als

sowohl ›osteuropäisch‹ (bzw. eine spezifisch auf ein bestimmtes Land in dieser Region

bezogene Zugehörigkeit) als auch Teil der deutschen Gesellschaft besteht somit die Not-

wendigkeit, sich – sofern möglich – bürgerlich-weißen Vorstellungen deutscher Zuge-

hörigkeiten anzupassen und ein sicht- oder erkennbares ›Osteuropäisch-Sein‹ abzule-

gen.9Dies trägt jedoch auch zu einerReproduktiondieserKategorisierungenbei,die auf

einer Vermischung rassifizierter und klassistischer Stereotype beruht, daMenschenwie

Darija oder Irina aufgrund ihres sozialen Hintergrunds als Deutsche oder als (west-)eu-

ropäische Migrantin erscheinen konnten, während anderen Teilnehmerinnen die ent-

sprechenden Ressourcen fehlten und somit gerade prekarisierte Personen als ›osteuro-

päisch‹ sichtbar blieben. Da derartige Kategorisierungen somit verhandelt, aber nicht

gebrochen werden konnten, bestand jedoch auch für Darija weiterhin die Problematik,

ihre subjektiven Zugehörigkeiten nicht miteinander vereinbaren zu können und dem-

entsprechend ihren Platz in sowohl Deutschland als auch der Ukraine (sowie in dieser

Studie) in Frage zu stellen.

Nun war es allerdings keineswegs das Ziel aller Forschungsteilnehmer*innen, die

deutsche Staatsbürgerschaft anzunehmen oder ›Deutsche*r‹ zu werden. Wie bereits in

Kapitel 4 dargestellt hielten sich einige Teilnehmer*innen nur zeitweise in Deutschland

bzw.Berlin auf, hatten ihren Lebensmittelpunkt aber an anderenOrten. Teilnehmer*in-

nen wie z.B. Irina lebten zwar zum Zeitpunkt der Forschung in Berlin, betrachteten ih-

ren Aufenthalt allerdings nur als eine (mehr oderweniger lange) Station auf demWeg zu

einem anderen (mehr oder weniger geplanten) Ziel. Auch wenn Erfahrungen einer Ab-

wertung als ›Osteuropäer*in‹ in Deutschland sie alle verbanden, variierte ihr jeweiliger

Umgang damit, da sich nicht alle damit arrangieren wollten oder mussten, in Deutsch-

land einem (rassifizierten)Othering ausgesetzt zu sein.

An diesemPunkt entfaltete sich die Spezifik Berlins als (temporärer) Aufenthaltsort,

da die ›multikulturelle‹ Großstadt für die Forschungsteilnehmer*innen viele Möglich-

keiten der Verhandlung von Zugehörigkeiten und der Suche nach Gemeinschaften bot.

9 Seit der Durchführung der Feldforschung ließen sich dahingehend Veränderungen im Kontext der

Diskussionen um das postmigrantische Deutschland bemerken, da zumindest in aktivistischen

Kreisen inzwischen unter dem Label ›PostOst‹ Versuche einer Identitäts- und Gemeinschaftsbil-

dung fürMigrant*innen bzw. Kinder vonMigrant*innen aus europäischen postsozialistischen Län-

dern in Deutschland unternommen werden, die sich auch um eine Aufarbeitung der in dieser Ar-

beit thematisierten ›Osteuropa‹-Klischees bemühen.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 165

Wie in den einleitenden Worten von Irina dargestellt, bot die Stadt als Anlaufpunkt für

Menschen aus aller Welt die Möglichkeit zum Ein- und Untertauchen in Berlins meist

englischsprachiger internationaler Community, innerhalb derer Fragen der Herkunft –

zumindest in Irinas Wahrnehmung – nur eine geringe Rolle spielten. Das ermöglichte

ihr, sich von einer Wahrnehmung als ›osteuropäisch‹ zu lösen. Dies trug allerdings zu

einer Reproduktion einer bürgerlich-weißen Konstruktion europäisch-internationaler

Bürger*innen bei (Lewicki 2016: 117f). Außerdem blieben für Irina die Ungewissheiten

ihrer Zugehörigkeiten bestehen,da sie ihr ›Osteuropäisch-Sein‹ nie hinter sich ließ, son-

dern es bloß in vielen Kontexten verheimlichen konnte oder musste. Insgesamt wurden

so ›hochqualifizierte‹ Migrant*innen aus ›Osteuropa‹ zugunsten eines Aufgehens in ei-

ner internationalisierten Community unsichtbar, was auch in Verbindung mit der Sex-

arbeit zu einer verzerrten Wahrnehmung führte, da Teilnehmer*innen wie Irina, Zsu-

zsanna oder Darija im Kontext ihrer Arbeit nicht als ›Osteuropäer*innen‹ erschienen.

Umgekehrt erwiesen sich ›osteuropäische‹ Zugehörigkeiten in Berlin auch als Vor-

teil, da aufgrund der vielfältigen Verflechtungen der Hauptstadt mit ›osteuropäischen‹

Ländern unterschiedliche Gemeinschaften und Netzwerke von Migrant*innen und

ihren Nachfahren aus Polen, Russland bzw. der ehem. Sowjetunion, Bulgarien, Ungarn

usw. bestanden. Diese wussten einige Teilnehmer*innen zu nutzen, um sich im Alltag

in Berlin zurecht zu finden, allerdings distanzierten sich andere Teilnehmer*innen

auch bewusst von ihnen. So kam an dieser Stelle die Stigmatisierung von Sexarbeit zum

Tragen, die manche Teilnehmer*innen davon abhielt, Kontakt mit ihren ›Landsleuten‹

zu pflegen, da sie eine Aufdeckung ihrer Tätigkeit gegenüber Bekannten, Freund*innen

und der Familie zuhause befürchteten. So beantworteten nicht wenige Teilnehmer*in-

nen meine Fragen nach ihren Freizeitaktivitäten damit, dass sie ihre Freizeit in Berlin

hauptsächlich alleine verbrachten und eher öfter nach Hause fuhren als sich hier ein

Netzwerk aufzubauen, da die Kombination ihres ›Osteuropäisch-Seins‹ mit ihrer Tä-

tigkeit in der Sexarbeit den Aufbau von Kontakten und Beziehungen abseits der Arbeit

erschwerte. Als einen weiteren Grund für geringe bis keine Kontakte zu (in diesem Fall)

russischsprachigen Gemeinschaften nannte Irina den Umstand, dass sie sich auch von

demdort in ihrerWahrnehmung verbreitetenNationalismus und Rassismen fernhalten

wollte.

Die andere Seite der Medaille – Zugehörigkeit durch (Re-)Produktion

von Rassismen

»Ich habe nur Sex mit deutschen oder polnischen Männern, keine afrikanischen, türki-

schen, muslimischen, die haben hier im Laden nichts zu suchen, das wissen die auch,

wenn die anrufen, dann ist immer ›besetzt, keine Zeit‹«, sagte Anna und lachte laut auf.

Anna, eine junge Frau Anfang 20 aus Polen,warmeine erste Interviewpartnerin imRah-

men dieses Forschungsprojekts.Wir waren im Zugemeiner Recherchen zu Bordellen in

Berlin telefonisch in Kontakt gekommen,woraufhin siemich einlud, für einGespräch in

dem kleinenWohnungsbordell vorbeizukommen, in dem sie mit einigen anderen Frau-

en aus Polen arbeitete. Anna kam aus dem westlichen Polen, wo sie auch ihren Lebens-

mittelpunkt hatte. Nach Berlin kam sie monatlich ungefähr zehn Tage, um im Bordell

zu arbeiten, wodurch sie sich ihre Ausbildung, aber auch einen Lebensstil finanzierte,

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Prekäre Freizügigkeiten

der ihr regelmäßigen Urlaub und häufige Partys erlaubte. Denn an einem Leben in Ber-

lin oder Deutschland war Anna nicht interessiert. »Kocham Polskę!« – »Ich liebe Polen«,

sagte sie und eine ihrer Kolleginnen, die gerade in diesem Moment durch den Aufent-

haltsraum lief, in dem wir unser Gespräch führten, stimmte ihr mit einem Nicken zu.

Deutschland hingegen »hasste« sie dafür, »dass sie nichts machen gegen Türken, Mus-

lime. Viel zu gefährlich hier, ich gehe hier nicht viel raus.« Wenn Anna nicht gerade im

Bordell übernachtete, kamsie bei Freundinnen in einemStadtteil Berlinsmit hohemAn-

teil anMigrant*innen unter. Das fand sie »ganz schlecht«,merkte an, dass diese Lage in

Polen ganz anders sei und ging dazu über, mit Begeisterung darüber zu sprechen, wie

muslimische und/oder als nicht-weiß rassifizierte Menschen in Polen aus dem Alltags-

leben ausgeschlossen wurden.

Auchwennmir bereits bewusst war, dass auch in Polen und anderen für diese Arbeit

relevanten Ländern Rassismus ein verbreitetes Phänomenwar,machtemich die direkte

Konfrontation mit derart expliziten und zum Teil (hier nicht wiedergegebenen) gewalt-

verherrlichenden rassistischen Aussagen in dieser Interviewsituation zunächst sprach-

los. Bevor ich zu einem Schluss gekommen war, wie ich reagieren konnte oder sollte,

hatten Annas Ausführungen bereits eine weitereWendung genommen. Sie schien ihren

Standpunkt klar gemacht zu haben und fuhr damit fort, über ihren Werdegang in der

Sexarbeit zu sprechen. Wenngleich die Frage nach meinem Umgang mit diesen Aussa-

gen imGesprächmit Anna also zunächst obsolet schien,blieb sie imweiterenVerlauf der

Forschung dennoch relevant.Dennwie die Aussagen von Ewa und Felicia verdeutlichen,

präsentiertennicht alle Forschungsteilnehmer*innen ihre Lebenswelten imKontext ras-

sismuskritischer Analysen,wie Zsuzsanna oder Irina es taten.Ganz imGegenteil repro-

duzierten einige Teilnehmer*innen nicht nur Antiziganismus, sondern auch abwerten-

de Äußerungen gegenüber als nicht-weiß rassifizierten Personen sowie antisemitische

Verschwörungstheorien, um ihre Zugehörigkeiten zu Europa auszudrücken und ihren

Platz in Deutschland zu legitimieren.

An dieser Stelle scheint es mir notwendig, eine kurze Anmerkung zu Methodik und

Forschungsethik einzubringen. Die Auseinandersetzung mit derartigen Aussagen im

Feld war fürmich immer wieder ein Grund für Unbehagen, da diese in deutlichemKon-

flikt mit meinen persönlichen (politischen) Einstellungen standen. Meine Rollen und

Positionalitäten im Rahmen solcher Gespräche – als Forscherin, die den Perspektiven

der Teilnehmer*in Raum geben will auf der einen und als politische Person, die sich

gegen Rassismen positioniert, auf der anderen Seite – ließen sich für mich meistens

nicht zufriedenstellendnavigieren,da ich es inmeinerVerantwortung sah, in derartigen

Situationen die Forscherinnenrolle zu priorisieren. Der Beziehungsaufbau zu einigen

Forschungsteilnehmer*innen ermöglichte es mir jedoch, in einen Dialog zu treten und

mit meinen Gesprächspartner*innen über derartige Vorurteile zu sprechen. Spätestens

in der Analyse zeigte sich auch die Notwendigkeit, Personen einzubeziehen, die ich

aufgrund ihrer politischen Einstellungen nicht sympathisch fand (vgl. Bangstad 2017).

Denn wäre ich dabei verblieben, mit Personen wie Zsuzsanna oder Irina zu sprechen,

die sich politisch ähnlich wie ich verorteten, wäre mir ein wesentlicher Aspekt der

Verhandlungen ›osteuropäischen‹ weiß-Seins entgangen.

So zeigen die Aussagen von Anna, Felicia und Ewa, dass die Polyvalenzen ›osteuro-

päischen‹ weiß-Seins betroffene Personen nicht nur zu Opfern rassifizierter Abwertung

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 167

machten, sondern dass in ihnen auch das Potenzial einer Reproduktion derartiger Ras-

sismen durch die Berufung auf das eigene weiß-Sein in Abgrenzung zu als nicht-weiß

rassifiziertenPersonenund/oderRom*nja undSinti*zze vorhandenwar.Dass eine nicht

eindeutig abgesteckte, aber dennoch aussehensbasierte »Ausländerfeindlichkeit« dabei

sogar zum Ausdruck der eigenen Zugehörigkeiten gemacht wurde, verdeutlichte unter

anderem folgende Aussage von Kasia:

»Also wir haben einen Türken als Nachbarn, aber der ist total cool. Also der ist mehr

eingedeutscht und er selber hat keine türkischen Freunde, nur Deutsche. Er sieht halt

aus wie ein Türke, ist lang gewachsen, komplett zwei Meter, also kein typischer Türke,

er sieht auch nicht so schlimm aus, außer manchmal, wenn der einen Ali-Baba-Bart

hat… aber sonst komm ich total klar mit ihm, hab aber auch nicht wirklich Kontakt mit

ihm… also ich glaube, ich hätte ein Problem, wenn sie auch sogar hier sitzen würden,

also ich bin glaube ich schon leicht antisemitistisch (sic!) angehaucht, aber das haben

Polen glaube ich allgemein so mit sich. Polen möchte ja keine Ausländer.«

Erwähnenswert ist an dieser Stelle die Dissonanz zwischen Kasias (mit ihrem Polnisch-

Sein begründeter) Abneigung gegenüber ›Ausländern‹ und der Tatsache, dass sie recht-

lich gesehen in Deutschland selbst ›Ausländerin‹ war. Dies verdeutlicht, dass es sich bei

Rassismen keineswegs um kohärente, sondern um fluide Systeme handelt, die an ver-

schiedene Gegebenheiten angepasst werden können. So lässt sich in diesem Zitat die

Zuschreibung des ›Ausländer‹-Status als Markierung ›europäischer‹ Nicht-Zugehörig-

keit erkennen, gegenüber der Kasia sich als Polin Europa zugehörig und somit nicht der-

selben Kategorie von ›Ausländer‹ angehörig verorten konnte.

In diesem Zusammenhang sind zuletzt zwei Aspekte in der Verhandlung von Zuge-

hörigkeiten in Verbindung mit weiß-Sein hervorzuheben: Erstens muss der erstarken-

de Nationalismus und Rassismus in osteuropäischen Ländern auch als Reaktion auf die

in nord- bzw. westeuropäischen Ländern verbreitete Abwertung ›Osteuropas‹ verstan-

denwerden.Diese bedingt nicht nur,wie in diesemKapitel dargestellt, auf individueller

Ebene dieNotwendigkeit einer Verhandlung und zumTeil Einforderung vonZugehörig-

keiten basierend auf rassifizierten Konzepten von ›Europa‹, sondern auch auf national-

staatlicherEbene,da viele Staaten ›Osteuropas‹ zwar inzwischenTeil derEUsind, sich in

der Praxis jedoch eine abwertende Sonderbehandlung dieser Länder bzw. ihrer Vertre-

ter*innen fortsetzt (vgl. Lewicki 2016). In diesem Spannungsfeld, das v.a. durch sozio-

ökonomisch bedingte Unmöglichkeiten geprägt ist, sich an hegemoniale nördlich- bzw.

westlich-bürgerliche Europakonstruktionen anzupassen10, wird zweitens weiß-Sein als

verbindendesMerkmal ›Europas‹ (re-)produziert. Dies wird z.B. auch in der Kritik eini-

ger ›osteuropäischer‹ Länder am ›Westen‹ deutlich, der durch die Aufnahme von nicht-

weißen geflüchteten Personen ›europäische‹ Ideale ›verraten‹ habe.11 Dies spiegelt sich

inKasiasWortenwieder, in denen ›Ausländer‹ nicht-weiße ›Andere‹ (unabhängig davon,

10 Diese Unmöglichkeiten sind dabei nicht nur für Einwohner*innen ›osteuropäischer‹ Länder gege-

ben, sondern auch für z.B. prekarisierte Menschen in nord- bzw. westeuropäischen Ländern. Es

handelt sich dabei also nicht rein um einen Ost-West-Konflikt.

11 Dabei spielt neben bzw. verbunden mit weiß-Sein auch Religion bzw. die Konzeption des christli-

chen ›Europa‹ eine zentrale Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Prekäre Freizügigkeiten

ob es sich dabei umMigrant*innen handelt oder nicht) bezeichnete, während das poly-

valente, aber dennoch vorhandeneweiß-Sein Kasia und anderen Teilnehmer*innen eine

Zugehörigkeit zu ›Europa‹ ermöglichte. Die Erkenntnis, dass sie dennoch in der inner-

europäischenMigration anders behandelt wurden, stellte diese Zugehörigkeiten in Fra-

ge,ohnedabei aberunbedingtdie zugrundeliegenden rassifiziertenHierarchienheraus-

zufordern. So drückte auch eine trans Frau aus dem Kurfürstenkiez ihr Unverständnis

darüber, dass sie und ihre Kolleg*innen Diskriminierung erfuhren und ihnen große bü-

rokratische Hürden in den Weg gelegt wurden, mit einer Berufung auf weiß-Sein aus:

»Warum behandeln die uns so?Wir sind ja alle weiß.«

5.5 Fazit: Divide et impera im ›vereinten Europa‹

Insgesamt zeigen die Erfahrungen und Perspektiven der Forschungsteilnehmer*innen,

dass weiß-Sein eine für hegemoniale Konstruktionen von ›Europa‹ zentrale, aber auch

umkämpfte undwandelbare Kategorie darstellt.DieseWandelbarkeit erweist sich dabei

nicht als Fehler im System– vielmehrmuss die Fluidität von weiß-Sein als zentraler Be-

standteil rassistischer Hierarchien begriffen werden. So hält die Polyvalenz ›osteuropäi-

schen‹ weiß-Seins diejenigen, denen ›Osteuropäisch-Sein‹ zugeschrieben wird, in einer

permanenten Schwebeposition, in der diese Personen nicht ganz, aber doch irgendwie

weiß und damit ›europäisch‹ sein können, wodurch ihre Zugehörigkeiten immer wie-

der in Frage gestelltwerden.Die daraus resultierendeNotwendigkeit einerwiederholten

Verhandlung von Zugehörigkeiten trägt schließlich zur Stabilisierung des rassistischen

Status Quo bei, da zum Ausdruck von Zugehörigkeiten die hegemonialen bürgerlich-

weißen Europakonstruktionen und/oder unter Berufung auf das eigene weiß-Sein die

Abgrenzung gegenüber nicht-weißen ›Anderen‹ (re-)produziert werden.

Grundlegend bezeugt dieser Umstand die Notwendigkeit einer im europäischen

Kontext differenzierenden Analyse von Rassismen, die nicht auf vermeintlich eindeu-

tig erkennbaren Merkmalen, sondern auf fluiden und relationalen Konstellationen

von vergeschlechtlichten Körperlichkeiten, Kleidungsstilen und anderen Aussehens-

merkmalen beruhen. Gerade in der polyvalenten Position, die ›osteuropäisches‹ weiß-

Sein in (auch regional bzw. national unterschiedlich kodierten) Rassismen einnimmt,

wird zudem die Verknüpfung von Rassismus und Klassenstrukturen deutlich, v.a. in

der Verbindung von ›Osteuropa‹ mit Armut und einer damit zusammenhängenden

Ausgrenzung und zum Teil Kriminalisierung prekarisierter Bevölkerungsschichten.

Diese rassistischen Hierarchien und weiß-Sein als Herrschaftsinstrument bedingen

und legitimieren die Aufrechterhaltung ökonomischer Ungleichverhältnisse innerhalb

Europas. Dass gerade ›osteuropäische‹ Sexarbeiterinnen als Frauen wahrgenommen

werden, die aufgrund der ihnen zugeschriebenen sexuellen Verfügbarkeit im Kontext

der Sexarbeit geringer bezahlt werden können, erweist sich somit nicht als rein aus

der Sexindustrie resultierendes Problem, sondern gleichermaßen als Ausdruck einer

durch die (gerade in Deutschland deutliche) Abwertung ›Osteuropas‹ gerechtfertigten

Ausbeutung der Populationen dieser Länder. Für die Teilnehmer*innen verstärkte sich

diese Thematik zudem dadurch, dass sie als sexarbeitende Personen zugleich in einigen

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. »Aber wir sind ja alle weiß!« 169

Grauzonen neoliberaler (west-)›europäischer‹ Sexualitätsdiskurse verfangenwaren,wie

ich im folgenden Kapitel diskutiere.

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466001-008 - am 14.02.2026, 09:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466001-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

