
I Sein als Veränderung

Die Entdeckung des Imaginären zwischen

Ontologie und Erkenntnistheorie

Für eine Darstellung der Theorie des Imaginären bei Castoriadis werde ich,

wie schon angekündigt, von seiner Theorie der Einbildungskraft ausgehen,

die er als radikale oder primäre von der reproduzierenden Einbildungskraft

unterscheidet. Er tut dies in expliziter Auseinandersetzung mit Aristoteles

und Kant, um mit der Betonung der ontologischen (im Sinne von seinskon-

stitutiven) Dimension der Einbildungskraft über die Ansätze der beiden hin-

auszugehen. Radikal im ontologischen Sinn ist an dieser produktiven oder

primären Einbildungskraft, dass sie neue, kausal nicht erschöpfend von Vor-

herigen ableitbare Vorstellungen, Bilder und Seinsformen hervorbringt. Sie

ist gleichsam die begriffliche Wurzel des Neuen, also das, worin das Neue –

und damit das Andere gegenüber dem Bestehenden Sein, das noch nie so Da-

gewesene – ins gesellschaftliche Sein kommt. Insofern Castoriadis sie selbst

zumKeim und Ausgangspunkt seiner Gesellschaftsontologie und Erkenntnis-

theorie macht, kann mit Bernhard Waldenfels von einem »Primat der Einbil-

dungskraft« gesprochen werden.1 Er trug ihr – mit Hilfe der Psychoanalyse

– aber nicht nur im umfassenden Feld der Ontologie und Erkenntnistheorie

Rechnung, sondern vor allem in jenem der Gesellschafts- und Kulturphiloso-

phie.

Der Mensch ist für ihn ein Wesen, das seine Welt einbildend bzw. »prak-

tisch-poietisch« als »Imaginäres« hervorbringt, symbolisiert, institutionell,

architektonisch etc. verwirklicht bzw. verkörpert undmaterialisiert,mit Hilfe

1 B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft« in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die

Institution des Imaginären, S. 55-80.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

von Ideen, Begriffen und Theorien weiter ausgestaltet und so fort. Das Ima-

ginäre bezeichnet in diesem Sinn nicht nur die Welt der Bilder oder die –

für Castoriadis durchaus wichtige – narzisstische Grundlagenillusion wie in

Lacans Theorie der Ichbildung; auch ist es nicht mit dessen Begriff des Sym-

bolischen zu verwechseln; vielmehr fasst Castoriadis das Symbolische und die

Symbole als bereits instituierte, ja institutionelle Repräsentanten.2 Das Sym-

bolische bzw. die gesellschaftlich eingesetzten Symbole sind in seiner Theo-

rie auf der Ebene des Signifikantengefüges angesiedelt, dessen Referent das

Imaginäre ist, wobei die beiden Ebenen ständig ineinander übergehen und

einander hervorbringen. Genau hier verlässt er den Strukturalismus.

Hegels Begriff der Bildung (und damit verbunden auch jener der Entfrem-

dung als Verkennung des eigenen Tuns in den Werken der »Bildung«) ist für

diese Konzeption ebenso relevant wie der Praxisbegriff bei Marx, dem Cas-

toriadis die poietische, also erfinderische und schöpferische Dimension ex-

plizit hinzufügt (wobei er aufzeigt, dass sie bei Marx implizit vorhanden ist,

aber aufgrund gegensätzlicher ontologischer Grundannahmen immer wie-

der verdeckt wird). Allgemeiner gesprochen bezeichnet er diese Dimension

als das »radikale Imaginäre« bzw. als das »instituierende Imaginäre«. Ohne

seine akribische Auseinandersetzung mit Marx in seiner Zeit als revolutio-

närer Aktivist, wäre es nicht zu diesen Einfällen und Konzeptualisierungen

gekommen.

Neben den bahnbrechenden ontologischen Aspekten dieserTheorie ist der

Begriff der Instituierung genauer zu beleuchten. Er wird an der Schnittstelle

von individuellem Phantasma und kollektiv, also gesellschaftlich anerkannter

Bedeutung relevant. Die Frage, wie ein privates Phantasma sich als (imagi-

näre) Bedeutung verwirklicht, ist je nach Sphäre und Feld unterschiedlich zu

beantworten, doch immer haben wir es mit einem – mehr oder weniger an-

onymen – Prozess der Instituierung von neuen Bedeutungen und Gestalten

zu tun. Das Imaginäre ist dabei »wirkliches Imaginäres« (imaginaire effectif)

im zweifachen Sinn: Es wirkt in und auf uns, vor allem aber ist es gesell-

schaftliche Wirklichkeit konstituierend und instituierend, zuweilen auch de-

stituierend. Zwar führt Castoriadis diese begriffliche Trias von Ein-, Ent- und

Zusammensetzung nicht explizit aus, dennoch spielt sie in seiner Philosophie

eine untergründige Rolle. Ob uns die »zentralen (imaginären) Bedeutungen«,

Glaubensphantasien und Ideen nun recht sind oder nicht, sie sind die Pfeiler

2 GII, S. 217-226.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 37

jener unumgänglichen, immer auch – aber nicht nur – sprachlichenWirklich-

keit (effectivité), in der und aus der heraus wir sind, werden, erkennen, tun und

(unter)lassen, einsetzen und zersetzen, agieren und handeln.

Das gesellschaftliche Imaginäre ist durchaus als transzendental im

Kant’schen Sinn zu bezeichnen, denn für Castoriadis ist es das – allerdings

konkrete – a priori unserer Wünsche und Affekte, der affektiven Besetzung

von Bedeutungen, Praktiken und Institutionen, sowie unserer davon letztlich

nicht ablösbaren Einbildungskraft und Denktätigkeit. Das Imaginäre setzt

sich zwar aus den Produkten der Einbildungskraft zusammen, doch lässt es

sich nicht erschöpfend als Gesamtheit aller gesehenen/sichtbaren bzw. vor-

gestellten/vorstellbaren Bilder verstehen, denn es umfasst auch die in einer

Gesellschaft vorhandene Stimmung und steht in engem Zusammenhang mit

der darin vorherrschenden Affektökonomie (er spricht von »tonalité affective«,

ein Ausdruck, den er als Übersetzung des für ihn passenderen deutschen

Wortes Stimmung wählt).

Was ist nun das Medium, durch welches das Imaginäre zu Bedeutung

gelangt? »Medium« ist synästhetisch im mehrfachen Sinn zu verstehen, das

macht die stark am Griechischen orientierte Philosophie von Castoriadis

deutlich (denn das Griechische kennt zwischen Aktiv und Passiv ein Medi-

um). In Anschluss an Aristoteles (Peri psychês) und den Begriff des metaxy

(mitten drin) sowie in Anschluss an das Schematismuskapitel in Kants Kritik

der reinen Vernunft denkt Castoriadis die erste konstituierende Medialität

von inneren Vorstellungs-»Bildern« als Vermittlungsraum(zeit) zwischen

innen und außen, diesseits der Sinne und zwischen ihnen, sowie an der

Schnittstelle von Sinneswahrnehmung und Einbildungskraft. Ebenso ist die-

ses konstitutive Medium bei ihm angesiedelt zwischen Subjekt und Objekt

der Wahrnehmung/Vorstellung und fungiert als »unkörperlicher« Träger

(Schema) des Vorgestellten bzw. des Bildes. Das für das Auge gemalte Bild

(eikon) dagegen ist materiell fixiert im doppelten Sinn des Medialen: In »Öl

auf Leinwand« etwa und im Raum der Wahrnehmung zwischen Objekt/

Gestalt/Idee in der Vorstellung der Künslter_innen sowie als ebendieses in

der Wahrnehmung/Vorstellung der Betrachter_innen.

Die Phantasmen und die kollektiv anerkannten (imaginären) Bedeutun-

gen sind dagegen in einem synästhetisch zu fassenden Übergangsraum des

Imaginären angesiedelt. Sie können sich in Symbolen und Bildern im enge-

ren Sinn fixieren, aber auch wieder verflüssigen. Diesen Aspekt hat Casto-

riadis allerdings nicht mehr genauer ausgeführt. Dass er keine Bildtheorie

im engeren Sinn vorgelegt hat, mag auch daran liegen, dass sein ästhetisches

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Hauptinteresse der Musik und der Dichtung galt, erst in zweiter Linie der

Malerei und bildenden Kunst. In einemRadiogespräch sagt er über den Über-

gang zum Finale der vierten Symphonie von Robert Schumann: »Dieser Teil

[…] illustriert, was immer mehr zum Gegenstand, zum Thema meines Den-

kens wird: Was hier dargestellt ist – weder symbolisiert, noch allegorisiert,

sondern in personam dargestellt – ist das Chaos, das Klaffen, der Abgrund.«3

Im Rahmen der Philosophie des Imaginären und der Einbildungskraft

verweisen die Einbildungen und die spezifischen Begriffe des Imaginären

auf die Entgrenzung und Überbrückung heterogener Bereiche: Entgrenzung

der bildenden Kunst hin zur gesellschaftlichen Figuration oder Überschrei-

tung des künstlerischen Ikonoklasmus hin zur politischen Revolution. Be-

sonders deutlich wurde bzw. wird diese Öffnung auf eine transdisziplinäre

Erforschung der Einbildung und des Imaginären im Rahmen der Sozial- und

Kulturwissenschaften an der Schnittstelle von Philosophie und Historiogra-

phie des gesellschaftlichen Imaginären (Georges Duby, Jacques Le Goff, Nico-

le Loraux, Pierre Vidal-Naquet u.a.),4 sowie an jener von psychoanalytischer

und kinematographischer Erforschung der Bild- und Vorstellungsflüsse. Die

Entgrenzung von sinnlich-visuellen oder akustischen Bildern (eikones) hin zu

Vorstellungsbildern und -flüssen der Psyche und umgekehrt findet ein Pen-

dant im stets verschränkten Prozess der Produktion und Rezeption von Be-

wegtbildern. Sie kann daher von diesem Prozess nicht mehr abgezogen wer-

den, es sei denn, um den Preis stark eingeschränkter Gültigkeit der Analyse.

Vielmehr gebietet diese Entgrenzung inter- und transdisziplinäre Koopera-

tionen zur Erforschung des Imaginären.

Die Fähigkeit der Kunst, Neues im nicht trivialen Sinn auszubilden,

sah Castoriadis als ihren spezifischen Beitrag zur »Wahrheit«. Dabei fass-

te er »Wahrheit« als die unabschließbare Bewegung der Überschreitung

oder Durchbrechung vorgängiger »Abgeschlossenheit«.5 Er hat sie in einen

Zusammenhang mit der »Wahrheit« der Philosophie gestellt, welche diese

eröffnende Bewegung im »Denken des Denkbaren« durch das Bilden von

3 »Cette partie […] illustre admirablement pour moi ce qui est de plus en plus l’un des

objets, des thèmes de ma pensée: ce qui est présenté là – ni symbolisé, ni allégorisé,

mais présenté »en personne« – c’est le Chaos, l’Abîme, le Sans-fond.«, Castoriadis, FC,

S. 52, übers. v. A. Pechriggl.

4 Gesellschaft als imaginäre Institutionwurde in Paris von jenenHistoriker_innen rezipiert,

die – aus der Annales-Schule kommend – bis dahin mit dem etwas unbeholfenen Ter-

minus der »Mentalitätsgeschichte« operierten (Duby, Le Goff, Perrot e.a.).

5 Siehe weiter unten Kap. I.2.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 39

Begriffen vollziehe. Beide, Kunst und Philosophie, würden es sich implizit

oder explizit zur Aufgabe machen, ein »Fenster aufs Chaos« zu öffnen, das

Chaos ein Stück weit zu erhellen und ihm, provisorisch, Gestalt zu verleihen.

»Fenster aufs Chaos« ist ein schwerlich zu zeichnendes »Bild«, mit des-

sen Hilfe Castoriadis die Philosophie aber dennoch in Szene setzt. Es ent-

hält schon die Aussicht auf die In-Sinn-Setzung mit der Reflexion des »phi-

losophischen Bildes«: Als »Fenster« im Sinne der Eröffnung einer Perspektive

durch Einrahmung spricht es von der philosophischen bzw. künstlerischen

(In-)Formierung des Chaos. Das andere »Philosophie-Bild«, das ich bereits

ankündigte, ist das Labyrinth:

»Denken heißt nicht, die Höhle verlassen, […]. Denken heißt ins Labyrinth

eintreten, einen Irrgarten entstehen lassen […]. Denken heißt, sich in den

Gängen verlieren, die es nur deshalb gibt, weil wir sie unablässig graben.«6

Er griff diese beiden Begriffsbilder der Philosophie selbst immer wieder

auf, fixierte sie damit im philosophischen Imaginären und verflüssigte

sie wieder, indem er sie weiterführte und mit uns diskutierte. Denken,

Phantasieren/Vorstellen und Tun/Handeln sind bei Castoriadis so eng mit-

einander verwoben, dass es unmöglich ist, sich seiner Philosophie, seinen

Begriffsgefügen angemessen innerhalb der strikten Grenzen zwischen den

philosophischen Disziplinen und Fächern und innerhalb der Grenzen der von

diesen Disziplinen reglementierten Begriffe anzunähern. Ich werde daher

versuchen, einen Übergang von der Theorie des Imaginären und der Einbil-

dungskraft zur Wahrheitstheorie zu schaffen und dort auf dieses Problem

nochmals eingehen. Hier sei nur soviel vorausgeschickt: Ontologie, Gnoe-

seologie (Erkenntnistheorie) und repräsentationsontologische Zugangsweise

(die der seinskonstitutiven Dimension von Vorstellungen Rechnung trägt,

ohne das Sein auf Vorstellungen zu reduzieren oder es gänzlich unter solche

subsumieren zu wollen) sind ineinander verwoben. Bewusste Grenzüber-

schreitungen zwischen diesen »Gebieten« sind geradezu geboten, will man

den jeweils an den Grenzen angesiedelten, ja aus ihnen heraus entstehenden

Phänomenen begrifflich gerecht werden.

Den dritten Teil dieses ersten Kapitels bildet der ebenfalls schon ange-

sprochene Exkurs zum urbanen Imaginären bei Castoriadis und Walter Ben-

jamin. Diese Zusammenführung zweier Autoren, die sich in unterschiedli-

cher und doch zuweilen analoger Weise mit Marx, Freud und der Imaginati-

6 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

on befassten, schien mir als konkrete Annäherung an den schwierigen Begriff

des instituierenden Imaginären und des anonymen Kollektivs passend.Wäh-

rend Benjamin sich oft im sinnlich-konkreten Detail zu verlieren droht und

begrifflich vage bleibt, stellt die Begrifflichkeit von Castoriadis die Leser_in-

nen oft vor Verständnisprobleme wegen ihrer Abstraktheit, obwohl er durch-

aus darauf bedacht war, hier mit Hilfe von Beispielen Abhilfe zu schaffen.

Ich schlage auch hier für die bessere Nachvollziehbarkeit das Chiasma vor,

in dem die sinnlich-konkretere Zugangsweise Benjamins bei der Konzeption

des »dialektischen Bildes« im Passagen Werk und jene abstraktere von Casto-

riadis, der das instituierende Imaginäre vermittels des anonymen Kollektivs

begrifflich fasst, miteinander verschränkt werden.

1 Der Einfall der Einbildung als ontologischer Aufbruch.

Vom Novum zur Veränderung7

Castoriadis’ Versuch, die Einbildungskraft als ontologisch relevante Kategorie

zu errichten, hängt eng mit seiner Magmalogik zusammen und der darin er-

öffneten Perspektive auf die schöpferische Kraft, Neues ins Sein zu bringen.

Im Folgenden widme ich mich diesen Aspekten einer nicht so sehr als Pro-

zessontologie, sondern treffender als Emergenzontologie8 zu bezeichnenden

Seinslehre. In derenMittelpunkt steht die menschliche Kreativität, die Casto-

riadis mit einer Neubewertung der Einbildungskraft zu begreifen suchte. Die

Einbildungskraft wirkt in dieser Konzeption jedoch nicht unmittelbar seins-

konstitutiv, sondern vermittels der als gesellschaftlich-geschichtliche Schöp-

fung bezeichneten Hervorbringung von imaginären Bedeutungen, die er in-

stituierendes Imaginäres nennt. In den letztgenannten Begriff führe ich zu-

erst nur kurz ein, werde ihn im Kapitel I.3 aber in Hinblick auf bestimmte

Verbindungen zu Benjamins dialektischem Bild einer genaueren Betrachtung

unterziehen. In Kapitel III.2 wird das »instituierende Imaginäre« in demganz

7 Diese Kapitel basiert auf Kap. II.4. meines Buches Utopiefähigkeit und Veränderung, Bie-

lefeld 1990; die aktuelle Fassung ist stark überarbeitet.

8 Castoriadis hat den Biologen und Philosophen Francisco Varela, Vertreter der Emer-

genztheorie und der Theorie der Autopoiesis, gekannt. Die beiden haben einander

auch in Fragen der Selbstorganisation beeinflusst und wurden ihrerseits vonMerleau-

Ponty beeinflusst.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003 - am 14.02.2026, 07:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

