| Sein als Veranderung
Die Entdeckung des Imaginaren zwischen
Ontologie und Erkenntnistheorie

Fiir eine Darstellung der Theorie des Imaginiren bei Castoriadis werde ich,
wie schon angekiindigt, von seiner Theorie der Einbildungskraft ausgehen,
die er als radikale oder primire von der reproduzierenden Einbildungskraft
unterscheidet. Er tut dies in expliziter Auseinandersetzung mit Aristoteles
und Kant, um mit der Betonung der ontologischen (im Sinne von seinskon-
stitutiven) Dimension der Einbildungskraft iiber die Ansitze der beiden hin-
auszugehen. Radikal im ontologischen Sinn ist an dieser produktiven oder
primdren Einbildungskraft, dass sie neue, kausal nicht erschépfend von Vor-
herigen ableitbare Vorstellungen, Bilder und Seinsformen hervorbringt. Sie
ist gleichsam die begriffliche Wurzel des Neuen, also das, worin das Neue —
und damit das Andere gegeniiber dem Bestehenden Sein, das noch nie so Da-
gewesene — ins gesellschaftliche Sein kommt. Insofern Castoriadis sie selbst
zum Keim und Ausgangspunkt seiner Gesellschaftsontologie und Erkenntnis-
theorie macht, kann mit Bernhard Waldenfels von einem »Primat der Einbil-
dungskraft« gesprochen werden.! Er trug ihr — mit Hilfe der Psychoanalyse
— aber nicht nur im umfassenden Feld der Ontologie und Erkenntnistheorie
Rechnung, sondern vor allem in jenem der Gesellschafts- und Kulturphiloso-
phie.

Der Mensch ist fiir ihn ein Wesen, das seine Welt einbildend bzw. »prak-
tisch-poietisch« als »Imagindres« hervorbringt, symbolisiert, institutionell,
architektonisch etc. verwirklicht bzw. verkérpert und materialisiert, mit Hilfe

1 B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft«in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die
Institution des Imagindren, S. 55-80.

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57.



https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

von Ideen, Begriffen und Theorien weiter ausgestaltet und so fort. Das Ima-
gindre bezeichnet in diesem Sinn nicht nur die Welt der Bilder oder die —
fiir Castoriadis durchaus wichtige — narzisstische Grundlagenillusion wie in
Lacans Theorie der Ichbildung; auch ist es nicht mit dessen Begriff des Sym-
bolischen zu verwechseln; vielmehr fasst Castoriadis das Symbolische und die
Symbole als bereits instituierte, ja institutionelle Reprisentanten.” Das Sym-
bolische bzw. die gesellschaftlich eingesetzten Symbole sind in seiner Theo-
rie auf der Ebene des Signifikantengefiiges angesiedelt, dessen Referent das
Imaginire ist, wobei die beiden Ebenen stindig ineinander iibergehen und
einander hervorbringen. Genau hier verldsst er den Strukturalismus.

Hegels Begriff der Bildung (und damit verbunden auch jener der Entfrem-
dung als Verkennung des eigenen Tuns in den Werken der »Bildung«) ist fiir
diese Konzeption ebenso relevant wie der Praxisbegriff bei Marx, dem Cas-
toriadis die poietische, also erfinderische und schépferische Dimension ex-
plizit hinzufigt (wobei er aufzeigt, dass sie bei Marx implizit vorhanden ist,
aber aufgrund gegensitzlicher ontologischer Grundannahmen immer wie-
der verdeckt wird). Allgemeiner gesprochen bezeichnet er diese Dimension
als das »radikale Imaginire« bzw. als das »instituierende Imaginire«. Ohne
seine akribische Auseinandersetzung mit Marx in seiner Zeit als revolutio-
nirer Aktivist, wire es nicht zu diesen Einfillen und Konzeptualisierungen
gekommen.

Neben den bahnbrechenden ontologischen Aspekten dieser Theorie ist der
Begriff der Instituierung genauer zu beleuchten. Er wird an der Schnittstelle
von individuellem Phantasma und kollektiv, also gesellschaftlich anerkannter
Bedeutung relevant. Die Frage, wie ein privates Phantasma sich als (imagi-
nire) Bedeutung verwirklicht, ist je nach Sphire und Feld unterschiedlich zu
beantworten, doch immer haben wir es mit einem — mehr oder weniger an-
onymen — Prozess der Instituierung von neuen Bedeutungen und Gestalten
zu tun. Das Imaginire ist dabei »wirkliches Imagindres« (imaginaire effectif)
im zweifachen Sinn: Es wirkt in und auf uns, vor allem aber ist es gesell-
schaftliche Wirklichkeit konstituierend und instituierend, zuweilen auch de-
stituierend. Zwar fithrt Castoriadis diese begriffliche Trias von Ein-, Ent- und
Zusammensetzung nicht explizit aus, dennoch spielt sie in seiner Philosophie
eine untergriindige Rolle. Ob uns die »zentralen (imaginiren) Bedeutungen,
Glaubensphantasien und Ideen nun recht sind oder nicht, sie sind die Pfeiler

2 Gll, S. 217-226.

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

jener unumginglichen, immer auch - aber nicht nur - sprachlichen Wirklich-
keit (effectivité), in der und aus der heraus wir sind, werden, erkennen, tun und
(unter)lassen, einsetzen und zersetzen, agieren und handeln.

Das gesellschaftliche Imaginire ist durchaus als transzendental im
Kant'schen Sinn zu bezeichnen, denn fiir Castoriadis ist es das — allerdings
konkrete — a priori unserer Wiinsche und Affekte, der affektiven Besetzung
von Bedeutungen, Praktiken und Institutionen, sowie unserer davon letztlich
nicht ablésbaren Einbildungskraft und Denktitigkeit. Das Imaginire setzt
sich zwar aus den Produkten der Einbildungskraft zusammen, doch lisst es
sich nicht erschopfend als Gesamtheit aller gesehenen/sichtbaren bzw. vor-
gestellten/vorstellbaren Bilder verstehen, denn es umfasst auch die in einer
Gesellschaft vorhandene Stimmung und steht in engem Zusammenhang mit
der darin vorherrschenden Affektokonomie (er spricht von »tonalité affective,
ein Ausdruck, den er als Ubersetzung des fiir ihn passenderen deutschen
Wortes Stimmung wihlt).

Was ist nun das Medium, durch welches das Imaginire zu Bedeutung
gelangt? »Mediumc« ist syndsthetisch im mehrfachen Sinn zu verstehen, das
macht die stark am Griechischen orientierte Philosophie von Castoriadis
deutlich (denn das Griechische kennt zwischen Aktiv und Passiv ein Medi-
um). In Anschluss an Aristoteles (Peri psychés) und den Begriff des metaxy
(mitten drin) sowie in Anschluss an das Schematismuskapitel in Kants Kritik
der reinen Vernunft denkt Castoriadis die erste konstituierende Medialitit
von inneren Vorstellungs-»Bildern« als Vermittlungsraum(zeit) zwischen
innen und auflen, diesseits der Sinne und zwischen ihnen, sowie an der
Schnittstelle von Sinneswahrnehmung und Einbildungskraft. Ebenso ist die-
ses konstitutive Medium bei ihm angesiedelt zwischen Subjekt und Objekt
der Wahrnehmung/Vorstellung und fungiert als »unkorperlicher« Triger
(Schema) des Vorgestellten bzw. des Bildes. Das fiir das Auge gemalte Bild
(eikon) dagegen ist materiell fixiert im doppelten Sinn des Medialen: In »0l
auf Leinwand« etwa und im Raum der Wahrnehmung zwischen Objekt/
Gestalt/Idee in der Vorstellung der Kiinslter innen sowie als ebendieses in
der Wahrnehmung/Vorstellung der Betrachter_innen.

Die Phantasmen und die kollektiv anerkannten (imaginiren) Bedeutun-
gen sind dagegen in einem synisthetisch zu fassenden Ubergangsraum des
Imaginiren angesiedelt. Sie konnen sich in Symbolen und Bildern im enge-
ren Sinn fixieren, aber auch wieder verfliissigen. Diesen Aspekt hat Casto-
riadis allerdings nicht mehr genauer ausgefiihrt. Dass er keine Bildtheorie
im engeren Sinn vorgelegt hat, mag auch daran liegen, dass sein dsthetisches

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57. - Open A

37


https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Hauptinteresse der Musik und der Dichtung galt, erst in zweiter Linie der
Malerei und bildenden Kunst. In einem Radiogesprich sagt er iiber den Uber-
gang zum Finale der vierten Symphonie von Robert Schumann: »Dieser Teil
[...] illustriert, was immer mehr zum Gegenstand, zum Thema meines Den-
kens wird: Was hier dargestellt ist — weder symbolisiert, noch allegorisiert,
sondern in personam dargestellt — ist das Chaos, das Klaffen, der Abgrund.«

Im Rahmen der Philosophie des Imaginiren und der Einbildungskraft
verweisen die Einbildungen und die spezifischen Begriffe des Imaginiren
auf die Entgrenzung und Uberbriickung heterogener Bereiche: Entgrenzung
der bildenden Kunst hin zur gesellschaftlichen Figuration oder Uberschrei-
tung des kinstlerischen Ikonoklasmus hin zur politischen Revolution. Be-
sonders deutlich wurde bzw. wird diese Offnung auf eine transdisziplinire
Erforschung der Einbildung und des Imaginiren im Rahmen der Sozial- und
Kulturwissenschaften an der Schnittstelle von Philosophie und Historiogra-
phie des gesellschaftlichen Imaginiren (Georges Duby, Jacques Le Goff, Nico-

le Loraux, Pierre Vidal-Naquet u.a.),*

sowie an jener von psychoanalytischer
und kinematographischer Erforschung der Bild- und Vorstellungsfliisse. Die
Entgrenzung von sinnlich-visuellen oder akustischen Bildern (eikones) hin zu
Vorstellungsbildern und -flissen der Psyche und umgekehrt findet ein Pen-
dant im stets verschrinkten Prozess der Produktion und Rezeption von Be-
wegtbildern. Sie kann daher von diesem Prozess nicht mehr abgezogen wer-
den, es sei denn, um den Preis stark eingeschrinkter Giiltigkeit der Analyse.
Vielmehr gebietet diese Entgrenzung inter- und transdisziplinire Koopera-
tionen zur Erforschung des Imaginiren.

Die Fahigkeit der Kunst, Neues im nicht trivialen Sinn auszubilden,
sah Castoriadis als ihren spezifischen Beitrag zur »Wahrheit«. Dabei fass-
te er »Wahrheit« als die unabschlieffbare Bewegung der Uberschreitung
oder Durchbrechung vorgingiger »Abgeschlossenheit«.” Er hat sie in einen
Zusammenhang mit der »Wahrheit« der Philosophie gestellt, welche diese
erdffnende Bewegung im »Denken des Denkbaren« durch das Bilden von

3 »Cette partie [...] illustre admirablement pour moi ce qui est de plus en plus 'un des
objets, des thémes de ma pensée: ce qui est présenté |a — ni symbolisé, ni allégorisé,
mais présenté »en personne«— c’est le Chaos, '’Abime, le Sans-fond.«, Castoriadis, FC,
S.52, Uibers. v. A. Pechriggl.

4 Gesellschaft als imagindre Institution wurde in Paris von jenen Historiker_innen rezipiert,
die —aus der Annales-Schule kommend — bis dahin mit dem etwas unbeholfenen Ter-
minus der »Mentalitatsgeschichte« operierten (Duby, Le Goff, Perrot e.a.).

5 Siehe weiter unten Kap. I.2.

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Begriffen vollziehe. Beide, Kunst und Philosophie, wiirden es sich implizit
oder explizit zur Aufgabe machen, ein »Fenster aufs Chaos« zu 6ffnen, das
Chaos ein Stiick weit zu erhellen und ithm, provisorisch, Gestalt zu verleihen.

»Fenster aufs Chaos« ist ein schwerlich zu zeichnendes »Bild«, mit des-
sen Hilfe Castoriadis die Philosophie aber dennoch in Szene setzt. Es ent-
halt schon die Aussicht auf die In-Sinn-Setzung mit der Reflexion des »phi-
losophischen Bildes«: Als »Fenster« im Sinne der Eréffnung einer Perspektive
durch Einrahmung spricht es von der philosophischen bzw. kiinstlerischen
(In-)Formierung des Chaos. Das andere »Philosophie-Bild, das ich bereits
ankiindigte, ist das Labyrinth:

»Denken heifst nicht, die Hohle verlassen, [..]. Denken heifst ins Labyrinth
eintreten, einen Irrgarten entstehen lassen [..]. Denken heif3t, sich in den
Gingen verlieren, die es nur deshalb gibt, weil wir sie unablissig graben.<®

Er griff diese beiden Begriffsbilder der Philosophie selbst immer wieder
auf, fixierte sie damit im philosophischen Imaginiren und verfliissigte
sie wieder, indem er sie weiterfithrte und mit uns diskutierte. Denken,
Phantasieren/Vorstellen und Tun/Handeln sind bei Castoriadis so eng mit-
einander verwoben, dass es unmdglich ist, sich seiner Philosophie, seinen
Begriffsgefigen angemessen innerhalb der strikten Grenzen zwischen den
philosophischen Disziplinen und Fichern und innerhalb der Grenzen der von
diesen Disziplinen reglementierten Begriffe anzunihern. Ich werde daher
versuchen, einen Ubergang von der Theorie des Imaginiren und der Einbil-
dungskraft zur Wahrheitstheorie zu schaffen und dort auf dieses Problem
nochmals eingehen. Hier sei nur soviel vorausgeschickt: Ontologie, Gnoe-
seologie (Erkenntnistheorie) und reprisentationsontologische Zugangsweise
(die der seinskonstitutiven Dimension von Vorstellungen Rechnung trigt,
ohne das Sein auf Vorstellungen zu reduzieren oder es ginzlich unter solche
subsumieren zu wollen) sind ineinander verwoben. Bewusste Grenziiber-
schreitungen zwischen diesen »Gebieten« sind geradezu geboten, will man
den jeweils an den Grenzen angesiedelten, ja aus ihnen heraus entstehenden
Phinomenen begrifflich gerecht werden.

Den dritten Teil dieses ersten Kapitels bildet der ebenfalls schon ange-
sprochene Exkurs zum urbanen Imaginiren bei Castoriadis und Walter Ben-
jamin. Diese Zusammenfithrung zweier Autoren, die sich in unterschiedli-
cher und doch zuweilen analoger Weise mit Marx, Freud und der Imaginati-

6 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 7.

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57. - Open A

39


https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

on befassten, schien mir als konkrete Anniherung an den schwierigen Begriff
des instituierenden Imaginiren und des anonymen Kollektivs passend. Wih-
rend Benjamin sich oft im sinnlich-konkreten Detail zu verlieren droht und
begrifflich vage bleibt, stellt die Begrifflichkeit von Castoriadis die Leser_in-
nen oft vor Verstindnisprobleme wegen ihrer Abstraktheit, obwohl er durch-
aus darauf bedacht war, hier mit Hilfe von Beispielen Abhilfe zu schaffen.
Ich schlage auch hier fiir die bessere Nachvollziehbarkeit das Chiasma vor,
in dem die sinnlich-konkretere Zugangsweise Benjamins bei der Konzeption
des »dialektischen Bildes« im Passagen Werk und jene abstraktere von Casto-
riadis, der das instituierende Imaginire vermittels des anonymen Kollektivs
begrifflich fasst, miteinander verschrinkt werden.

1 Der Einfall der Einbildung als ontologischer Aufbruch.
Vom Novum zur Verénderung7

Castoriadis’ Versuch, die Einbildungskraft als ontologisch relevante Kategorie
zu errichten, hingt eng mit seiner Magmalogik zusammen und der darin er-
Oftneten Perspektive auf die schopferische Kraft, Neues ins Sein zu bringen.
Im Folgenden widme ich mich diesen Aspekten einer nicht so sehr als Pro-
zessontologie, sondern treffender als Emergenzontologie® zu bezeichnenden
Seinslehre. In deren Mittelpunkt steht die menschliche Kreativitit, die Casto-
riadis mit einer Neubewertung der Einbildungskraft zu begreifen suchte. Die
Einbildungskraft wirkt in dieser Konzeption jedoch nicht unmittelbar seins-
konstitutiv, sondern vermittels der als gesellschaftlich-geschichtliche Schép-
fung bezeichneten Hervorbringung von imaginiren Bedeutungen, die er in-
stituierendes Imaginires nennt. In den letztgenannten Begriff fithre ich zu-
erst nur kurz ein, werde ihn im Kapitel 1.3 aber in Hinblick auf bestimmte
Verbindungen zu Benjamins dialektischem Bild einer genaueren Betrachtung
unterziehen. In Kapitel I11.2 wird das »instituierende Imaginire«in dem ganz

7 Diese Kapitel basiert auf Kap. 11.4. meines Buches Utopiefihigkeit und Verinderung, Bie-
lefeld 1990; die aktuelle Fassung ist stark (berarbeitet.

8 Castoriadis hat den Biologen und Philosophen Francisco Varela, Vertreter der Emer-
genztheorie und der Theorie der Autopoiesis, gekannt. Die beiden haben einander
auch in Fragen der Selbstorganisation beeinflusst und wurden ihrerseits von Merleau-
Ponty beeinflusst.

https://dol.org/10:14361/9783839458621-003 - am 14.02.2028, 07:56:57. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839459621-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

