1. Einleitung

»[Tlhe essential element of Marcuse’s
teaching is that knowledge is partisan.
Knowledge, in its origin and intention, is
for life. The current pretensions to s>scien-
tific objectivity,« intellectual neutrality,
and value-free thinking betray the goals
of knowledge itself.«

Student™innen und Freund*innen in einer
Festschrift iiber ihren Lehrer Herbert Marcuse
(Leiss et al. 1967: 425)

Gegenstand dieser Arbeit ist die Positionierung von organischen Intellektuellen
der Refugee-Bewegung' zur Gesellschafts- und Widerstandstheorie des Kritischen
Theoretikers Herbert Marcuse. Damit verstehe ich die dltere Kritische Theorie der
sogenannten Frankfurter Schule (folgend: KT), zu der Marcuse beitrug, als For-
schungsrichtung, die in Bewegung ist und fiir und mit Widerstand und Befreiung
besteht.

»Knowledge is partisan«, Wissen ist parteiisch, heif’t es im Eingangszitat. Es
konnte aber auch heiflen: »Knowledge is partisans«, wenn Partisanen im weiteren
Sinne als diejenigen, die Position beziehen und Widerstand leisten, gefasst wer-
den. Es gilt auf die zu schauen, die heute Partei nehmen, die heute Widerstand
leisten, um etwas tiber Gesellschaft zu erfahren und widerstindiges Wissen, so der
Titel dieser Studie, zu erforschen. Herbert Marcuse selbst stand in engem Kontakt
mit den sozialen Bewegungen, insbesondere von Studierenden in den USA und
auch im Westeuropa der 1960er und 1970er Jahre, iiber die er als kritischer Sym-
pathisant schrieb. Wie sehr die Studierenden und Aktivist*innen selbst Marcuse
beeinflussten, machte er immer wieder deutlich.

Als Philosoph hat Marcuse in diesem Kontext manches Mal Randbemerkungen
zu Themen und Bewegungen gemacht, mit denen er sich (zumindest in seinen Pu-

1 Eine Begriffsklarung zu Refugee(s) und Refugee-Bewegung sowie eine Erklarung des Begriffs
»organische Intellektuelle« nach Antonio Gramsci erfolgt, da thematisch eingebettet, in Ka-
pitel drei.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstandiges Wissen

blikationen) nicht niher beschiftigt hat oder beschiftigen konnte. So etwa zu den
Befreiungsbewegungen in der 3. Welt (Kellner 1984: 254). Marcuse sah es als sei-
ne Aufgabe, einzuordnen und ein Uberblickswissen zu geben. Ob er sich damit zu
sehr auf die Position des Philosophen und berithmten Intellektuellen berief, bleibt
zu diskutieren®. Auf jeden Fall war und ist es meines Erachtens an seinen Schii-
ler*innen und Theoretiker*innen, die sich auf ihn beziehen, Marcuse heute in Be-
zug auf aktuelle Bewegungen neu zu diskutieren. Der US-amerikanische Philosoph
und Herausgeber der nachgelassenen Schriften Herbert Marcuses im Englischen,
Douglas Kellner, fordert: »[Clritical theory today must appropriate Marcuse’s legacy
and go beyond his positions, just as Marcuse himself appropriated and went be-
yond Marxism. For liberation and utopia are not yet« (ebd.: 375). Und Angela Davis
fordert im der Studie vorangestellten Zitat, die Marcuse-Nostalgie aufzugeben, al-
so Marcuse nicht zum Dogma verkommen zu lassen, damit wir mit seinem Erbe
Themen erkunden kénnen, die er sich niemals hitte vorstellen kénnen (Davis 2004:
50).

Dieser Zugang ist keineswegs Konsens, denn was der postkoloniale Theoretiker
Edward Said fiir Theorie generell skizziert, lisst sich fir manche Debatten um KT
im akademischen Milieu in Deutschland auf jeden Fall bestitigen: »[Tlheory [..]
can quite easily become cultural dogma« (Said 1983: 247). Das gilt fiir einige Rezi-
pient*innen der dlteren Kritischen Theorie, die insbesondere Theodor W. Adorno
auf einen Sockel stellen, seine Gesellschafts- und Kulturkritik bei jeder Gelegen-
heit zitieren und daraus einen oftmals zynischen Blick auf jegliche Praxis ableiten.
Mir ist mehrfach begegnet, dass Herbert Marcuse nicht als Vertreter der Kritischen
Theorie angesehen wurde, da er sich zu sehr der Praxis zugewandt und dabei sei-
ne Rolle als Kritiker aufgegeben habe. Hier ist KT und insbesondere die Rezep-
tion Adornos zu einem kulturellen Dogma verkommen. Andererseits erlebte ich
auch immer wieder eine pauschal abwehrende Haltung gegeniiber Kritischer Theo-
rie und Sozialpsychologie von Seiten eines aktivistisch-akademischen Umfelds, in
dem diese als biirgerliche Theorie toter weif3er> Manner verschrien ist, die nicht fiir

2 Die Diskussion der Rolle von Intellektuellen an der Universitat, in Bewegungen usw. ist eine
Figur, die sich durch diese Arbeit zieht und sowohl in der Einfithrung zu Marcuse, der Vorstel-
lung meiner Gesprachspartner*innen als auch in den methodologischen und methodischen
Uberlegungen in den folgenden Kapiteln ausfiihrlicher behandelt wird.

3 Weifd als Bezeichnung weifler Menschen ist in dieser Arbeit kursiv gesetzt, um deutlich zu
machen, dass es sich um eine politische Kategorie handelt. Schwarz als eine widerstidndige
Selbstbezeichnung wird hingegen durchgangig grof geschrieben. Orientiert habe ich mich
dabei an Mythen, Masken und Subjekte, dem grundlegenden Sammelband zu kritischer WeifR-
seinsforschung in Deutschland (vgl. Eggers et al. 2017). Konkret in Bezug auf Adorno, Hork-
heimer, Marcuse und Co. wire jedoch kritisch zu fragen, ob diese als Juden, die vor den Natio-
nalsozialisten fliehen mussten, in diesem politischen Sinne weif§ waren. Siehe zur Erkennt-
nisebene der Erfahrung von Verfolgung und Exil in Bezug auf KT weiter unten.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

die Analyse heutiger Verhiltnisse und insbesondere nicht fiir eine Arbeit, in der es
um Migration und somit um rassifizierte Subjekte geht, geeignet sein kénne. Auch
hier zeigt sich eine reduktionistische Lesart Kritischer Theorie.

Ganz im Gegensatz dazu steht meine Lesart Marcuses und meine Erfahrung
mit Intellektuellen der Refugee-Bewegung. Theorie immer wieder zu durchden-
ken, zu iiberarbeiten, zu tiberpriifen und zu aktualisieren, Theorie auf heutige ge-
sellschaftliche Probleme zu beziehen und aus diesen abzuleiten und Theorie fiir die
Bekidmpfung von Ungerechtigkeit und Ungleichheit anzuwenden, verhindert, dass
sie zu einem Dogma wird.

Dieser Zugang zu Kritischer Theorie und speziell zu Marcuse, den Kellner und
Davis einfordern, ist der, den ich erproben méchte. Marcuses Theorie heute weiter-
zuentwickeln, ist nicht moglich, ohne Bezug auf aktuelle Praxis. Welche Proteste
der Gegenwart lassen sich wie auf Marcuses theoretische Deutung von Protestbe-
wegungen der 1960er und 1970er Jahre beziehen?

Zu denjenigen, die heute Widerstand leisten, gehoren Refugees. Schon lange,
vor allem seit der Verschirfung und nahezu Abschaffung des Asylrechts 1993 mit
dem sogenannten »Asylkompromiss«, gab und gibt es Widerstand von Refugees in
Deutschland. Die Protestepisode von Mirz 2012 bis etwa 2015 stellte jedoch in ih-
rer Breite, bundes- und europaweiten Vernetzung sowie Intensitit mit Mirschen,
Besetzungen, Hungerstreiks und Konferenzen eine neue Dimension des Wider-
standes dar (siehe Kapitel drei). Im Kontext zunehmender rassistischer Mobili-
sierung, inklusive dem Einzug der offen rassistischen AfD in Landtage und 2017
den Bundestag, in einer Ausschliisse und Angst vor Ausschluss produzierenden
Gesellschaft, sind Refugees Teil der Bewegungen, die sich dem entgegen stellen
und sich solidarisieren. Es wird gekimpft um Gesetze, Plitze, Grenzen, Defini-
tionen. Es wird gekimpft um Menschenleben. Neben meinem persénlichen Bezug
zur Refugee-Bewegung als antirassistische Aktivistin, war das Schliisselerlebnis fir
den hier unternommenen Dialog das Zusammentreffen mit dem tiirkischen Mar-
xisten Turgay Ulu 2011, der sehr an einer Diskussion iiber Kritische Theorie und
Praxis interessiert war (siehe Kapitel drei und vier).

Um mich der von Kellner und Davis formulierten Aufgabe zu stellen, Marcuse
mir und den Bewegungen heute anzueignen und zugleich iiber seine Positionen
hinauszugehen und mich meinem »Forschungsfeld« Refugee-Bewegung nicht nur
von auflen, sondern auch itber meinen aktivistischen Zugang zu nihern, habe ich
eine Methode gewihlt, die sowohl Anniherungen auf dem Mikro-Level, als auch die
Diskussion der Thesen Marcuses sowie eine Einbindung in den breiteren Theorie-
rahmen kritischer Theorien zulisst*. Mit dem Ansatz der Theoriediskussion (siehe

4 Mit Kritischer Theorie mit grofsem »K« und als Eigenname verwendet (KT), beziehe ich mich
aufdie erste Generation Kritischer Theorie um Max Horkheimer (siehe genauer unten) sowie
spatere/heutige Theoretiker*innen, die sich explizit auf deren Gesellschaftskritik berufen.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

17


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstandiges Wissen

Kapitel vier) mit Intellektuellen der Refugee-Bewegung mochte ich zu der, meiner
Meinung nach, zu liickenhaften Verbindung zwischen Kritischer Theorie, anderer,
vor allem dekolonialer kritischer Theorie sowie Widerstand heute beitragen und
KT damit als eine Theorie fiir den Widerstand behandeln. Dafiir baue ich auf ei-
ne Analyse der entsprechenden Schriften Marcuses, meinem Hintergrundwissen
als forschender Aktivistin in Bezug auf die Refugee-Bewegung, sowie als Kern der
Arbeit auf der Diskussion relevanter Thesen Marcuses mit Intellektuellen dieser
Bewegung auf. Mit Intellektuelle meine ich mit Antonio Gramsci nicht Akademi-
ker*innen, sondern unter dem Ausdruck »organische Intellektuelle« diejenigen, die
fiir ihre Klasse, ihre Gruppe Erfahrungen vermitteln und iibersetzen und somit fiir
sie eintreten. In der vorliegenden theoriebasierten Ethnographie diskutiere ich,
wie der Untertitel besagt, Herbert Marcuses Protesttheorie mit organischen Intel-
lektuellen der Refugee-Bewegung der 2010er Jahre in Deutschland und Osterreich.
Meine These ist, dass Kritische Theorie als vielschichtige, interdisziplinire Gesell-
schaftskritik auch heute wichtige DenkanstoRe sowie eine geeignete »Brille« fiir
die Analyse von gesellschaftlichem Kontext und Widerstandsbewegungen liefern
kann. Wie eine solche Analyse aussehen kann, wird in dieser Arbeit beispielhaft
erprobt.

Aufgebaut ist das Buch in zwei Hauptteile, einen Schluss und dieses einleiten-
de Kapitel. Auf das einfithrende Kapitel eins folgt ein Grundlagen benannter erster
Hauptteil (I., Kapitel zwei bis vier). Um eine Vorstellung von Marcuses Werk so-
wie der zentralen in dieser Arbeit zur Diskussion stehenden Thesen geht es hier
in Kapitel zwei. Die Refugee-Bewegung der 2010er Jahre inklusive einer Vorstel-
lung meiner Gesprichspartner*innen sowie eine Kontextualisierung der Proteste
in Refugee- und migrantischen Bewegungen in Europa sind Thema des dritten
Kapitels. In Kapitel vier werde ich die Methodologie vorstellen. Hier erliutere ich
den Ansatz einer Ethnographie mit starkem Theoriebezug auf feministisch-deko-
lonialer Basis und reflektiere meinen Forschungsprozess. In diesen Kapiteln wird
zudem die Figur des Intellektuellen von verschiedenen hier relevanten Zugingen
umrissen — ich stelle Marcuse als offentlichen Intellektuellen und die Refugee-
Aktivist*innen als organische Intellektuelle nach Antonio Gramsci vor und disku-
tiere die Rolle von Akademiker*innen in der Bewegung. Die verschiedenen Ele-

Damitmochteich nichtausdriicken, dass andere Theorien und Theorietraditionen nichtauch
kritisch sind —das wird gerade in Bezug auf feministische sowie dekoloniale Epistemologien
indieser Arbeit deutlich. Auch gibt es selbstverstiandlich eine feministische Kritische Theorie.
Eine dezidierte Auseinandersetzung mit und Abgrenzung von Theoretiker*innen wie Jiirgen
Habermas oder Axel Honneth, die in Bezug auf das Frankfurter Institut fiir Sozialforschung
als Nachfolger*innen gelten, findet sich in dieser Arbeit nicht. Allerdings gibt es an ein paar
Stellen sich aus dem Kontext ergebende Auseinandersetzungen mit Habermas, an denen
einige Unterschiede zur Kritischen Theorie, wie sie hier Bezugspunkt ist, deutlich werden.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

mente, die sich im Untertitel dieser Arbeit finden — Marcuse, Refugee-Bewegung,
Diskussion und organische Intellektuelle — werden erarbeitet.

Der zweite Hauptteil der Studie, die Interpretationen (II., Kapitel fiinf bis sie-
ben), bringen die in Teil I umrissenen Elemente zusammen. Hier reflektiere und
iiberdenke ich Marcuses Widerstands- und Emanzipationstheorie und ihre Rele-
vanz heute basierend auf der Relektiire Marcuses, den Beobachtungen in der Bewe-
gung und vor allem den Gesprichen. Die Kapitel gliedern sich nach Themen, bauen
dabei jedoch aufeinander auf: Eindimensionalitit und Integration (Kapitel fiinf),
Sensibilitit und Feminismus (Kapitel sechs) sowie Organisationsdebatte (Kapitel
sieben). Der Schlussteil (III.) umfasst Reflexionen auf die Methode, die Zusam-
menfassung der Ergebnisse in Bezug auf ein Arbeiten mit Marcuse heute sowie als
Ausblick Forderungen und Wiinsche aus der Refugee-Bewegung an Solidaritit.

Im Folgenden werde ich den theoretischen Hintergrund dieser Studie skizzie-
ren und insbesondere die Verbindung zwischen Kritischer Theorie der Frankfurter
Schule und dekolonialer Theorie herstellen (1.1). Dabei geht es mir darum, eine For-
schungsfeld zu umreifen, das meines Erachtens noch am Anfang steht, es kann al-
so auch als Forschungsauftrag fiir weitere Arbeiten gelesen werden. Die fiir diese
Arbeit wichtigsten Grundannahmen Kritischer und dekolonialer Theorie werden
ausgefithrt und auch der spezifische historisch-materialistische Kontext, in dem
diese Forschung steht, benannt: das EUropdische Migrationsregime, das aus der
Perspektive der Kolonialitit der Migration (Gutiérrez Rodriguez) betrachtet wird.
In 1.2 begriinde ich dann meinen konkreten Fokus: Marcuses Protesttheorie sowie
die Refugee-Bewegung. Beide finden in den Kapiteln zwei und drei ausfiihrliche
Betrachtung. In 1.3 komme ich auf das titelgebende widerstindige Wissen zuriick
und formuliere die Forschungsfragen.

1.1 Kritische Theorie und Kolonialitat der Migration

Enzo Traverso schildert in Linke Melancholie:

»C.L.R. James und Theodor W. Adorno, diese zwei grofien Figuren des kritischen
Denkens des 20. Jahrhunderts, haben sich wihrend des Krieges dank der gemein-
samen Bekanntschaft von Herbert Marcuse in New York getroffen, als Manhattan
das Zentrum des jiidisch europiischen Exils und der intellektuellen Hauptstadt
des Black Atlantic geworden war. Aber diese Unterhaltung wurde nicht fortge-
setzt, siewurde in einem gegenseitigen Missverstindnis beendet.« (Traverso 2019:
201)

Adorno als Stellvertreter fiir Kritische Theorie und westlichen Marxismus, James
als zentraler Theoretiker des Black Marxism. Und Marcuse wollte sie zusammen-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Widerstandiges Wissen

bringen®. Hier wurde vielleicht eine Gelegenheit zum Dialog verpasst. Sowohl der
judische Exilant Adorno als auch der karibische Intellektuelle James waren Marxis-
ten und hitten sich iber Kapitalismus und Kolonialismus, iiber Aufklirung, Anti-
semitismus und Rassismus verstindigen konnen.

In den 1960er Jahren war es dann wieder Marcuse, der durch die Nihe zu den
Bewegungen seiner Zeit und ganz besonders durch den Austausch mit seinen Stu-
dierenden, allen voran Angela Davis, den Kontakt zu Schwarzen Intellektuellen
suchte und die Bedeutung der sogenannten 3. Welt fiir die Theoriebildung hervor-
hob. Das Denken aus einer Perspektive der Unterdriickung und die historischen
Kontinuititen einzubeziehen, den eigenen europiischen Blick zu weiten und auch
die eigene Theorietradition, die europiische Aufklirungsphilosophie sowie mar-
xistische Theorie zu erweitern, kennzeichnen Marcuse. Zur Kontextualisierung von
Marcuses Denken beginne ich mit der Theorietradition, der Marcuse zugerechnet
wird, in der er nach Theodor W. Adorno und Max Horkheimer oftmals als dritter
»grofier Name« genannt wird: die Kritische Theorie der Frankfurter Schule.

1923 wurde das Frankfurter Institut fiir Sozialforschung (IfS) zunichst mit dem
Ziel einer detaillierten Erforschung der Arbeiter*innenbewegung gegriindet. Es
sollten vor allem die Ursachen der Krise des Marxismus und neue theoretische
Ansitze zu einer Umwilzung der Eigentumsverhiltnisse erarbeitet werden. Un-
ter der Leitung von Max Horkheimer bildete sich in den 1930er Jahren eine in-
terdisziplinire Gruppe von Wissenschaftlern® heraus, darunter waren der Litera-
turwissenschaftler Leo Léwenthal, der Psychoanalytiker Erich Fromm, der Oko-
nom Friedrich Pollock, der Politikwissenschaftler Franz Neumann, der Jurist Ot-
to Kirchheimer, der Soziologe, Philosoph und Musikwissenschaftler Theodor W.
Adorno sowie Herbert Marcuse. Horkheimer war es dann auch, der 1937, bereits
im Exil USA, durch seinen Aufsatz »Traditionelle und kritische Theorie« (Horkhei-
mer 1937) den Namen dieser neuen Schule prigte. In dem Text bezeichnet er die
kritische Gesellschaftstheorie als »ein einziges entfaltetes Existenzialurteil« (ebd.:
244) uber die »Grundform der historisch gegebenen Warenwirtschaft« (ebd.), die

5 Siehe zu westlichem Marxismus und Black Marxism weiter unten in dieser Einleitung.

6 Zum engen Kreis der ersten Generation der Kritischen Theorie gehdrten nur Manner. Frauen
waren »nur« Sekretdrinnen oder als Assistentinnen sowie in einzelnen Forschungsprojekten
beteiligt. Bereits hier soll betont werden, dass einige der Ehefrauen dieser ersten Generati-
on von Mannern stark in deren Projekte eingebunden waren. Cretel Adorno etwa verfasste
das Manuskript zur Dialektik der Aufklarung (s.u.), die aus Gesprachen zwischen Horkheimer
und Theodor W. Adorno entstand. Auf den Einfluss von Marcuses Ehefrauen auf sein Werk
werde ich zuriickkommen. Hinweisen mochte ich auch auf den elitdren biirgerlichen Kon-
text in dem in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts Wissenschaft stattfand. Nicht
nur Frauen®, auch alle Proletarier*innen waren (iberwiegend vom Zugang zu Universititen
ausgeschlossen, noch heute ist der Anteil von Studierenden aus prekar lebenden Familien

gering.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

in Krisen und Barbarei fithrte und fithrt. Zur Entfaltung dieses Urteils tragen die
zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen bei, die sich in Kritischer Theorie ver-
einen. Hier wird die materialistische Grundlage der Kritischen Theorie deutlich.
Horkheimer hebt zudem die Praxisorientierung des Instituts hervor — Theorie sol-
le immer ein Hilfsmittel fir gesellschaftsverinderndes Verhalten sein und nicht bei
sich selbst Ruhe finden (siehe ebd.: 225). Dieses Verstindnis Kritischer Theorie ist
mein Zugang und Ankniipfungspunkt auch fiir das Weiterdenken der Kritischen
Theorie.

In den 1930er Jahren ging Horkheimer jedoch nicht (mehr) davon aus, dass das
Proletariat nur aufgrund seiner Stellung im Produktionsprozess ein emanzipatori-
sches Bewusstsein und/oder eine emanzipatorische Bewegung hervorbringt: »Aber
auch die Situation des Proletariats bildet in dieser Gesellschaft keine Garantie der
richtigen Erkenntnis« (ebd.: 230). Fiir den Marxismus der Kritischen Theorie ist
neben Sigmund Freud, auf den ich sogleich zuriickkomme, auch das Werk von
Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel grundlegend. Fiir Hegel waren es Widersprii-
che, welche die Geschichte zu 16sen hat, z.B. der Widerspruch zwischen familiir-
patriarchalem Miteinander und dem Gegeneinander der biirgerlichen Marktge-
sellschaft. Seine Synthese war der von ihm idealisierte Vater Staat. Marx hingegen
zeigte in seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, dass auch der Rechtsstaat
nicht die Authebung der Klassengesellschaft sein kann: Die formale Gleichheit der
Staatsbiirger*innen gleicht nicht die reale Ungleichheit aus, sie dient vielmehr als
Verschleierung und Stiitze der Ungleichheit. Die Erkenntnis des Widerspruchs von
biirgerlicher Revolution (ideale Freiheit und Gleichheit) und birgerlicher Realitit
(bloRRe Erwerbsfreiheit und Rechtsgleichheit) 16se erst die proletarische Revolution
aus.

Das Ausbleiben dieser Revolution (im globalen Westen) gilt der Kritischen
Theorie als Widerspruch des 20. Jahrhunderts. In Abgrenzung zu Leninismus,
Maoismus oder Black Marxism wird sie daher, wie auch die Schriften von Georg
Lukics, Ernst Bloch oder Antonio Gramsci, zum Westlichen Marxismus gezihlt.
1933 erleben Marcuse und Genossen hautnah, dass die Geschichte nicht notwen-
dig, wie Hegel annahm, »Fortschritt im Bewuf3tsein der Freiheit« (Hegel 1837: 32)
ist. Die nationalsozialistische Volksgemeinschaft erstickte den Klassenkampf. Der
Reichtum des Kapitalismus steht aber nach Analyse der KT weiter im Widerspruch

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

2


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Widerstandiges Wissen

zum Elend der Menschheit, die Ausdehnung der Lohnarbeit im Widerspruch zum
fehlenden Klassenbewusstsein’.

Mit der Integration von Erkenntnissen der Psychoanalyse nach Freud in sozio-
logische und philosophische Reflexionen konnte, auf theoretischer Ebene ebenso
wie durch empirische Forschung, die Abwendung von einer Erwartung gesamtge-
sellschaftlicher Erkenntnis und somit Revolution bestitigt werden®. In den 1930er
Jahren analysierte die Kritische Theorie den autoritiren Charakter in Bezug auf
seine Anfilligkeit fir Antisemitismus und faschistische Ideologie. Fiir Teile der
Studien iiber Autoritit und Familie (Horkheimer 1936) sowie vor allem die im US-
amerikanischen Exil verfasste Studie The Authoritarian Personality (Elemente hier-
von wurden in Deutsch unter dem Titel Studien zum autoritiren Charakter publiziert,
siehe Adorno 1973 und 2019b) wurden Methoden erarbeitet und Erkenntnisse iiber
Ressentiments, insbesondere den Antisemitismus gewonnen, die bis heute Basis
einer »Vorurteilsforschung« in dieser Theorietradition sind. Adornos und Hork-
heimers Dialektik der Aufklirung (folgend: DA) als philosophische Arbeit enthilt mit
dem unter dem Schock des Holocaust verfassten Abschnitt »Elemente des Antise-
mitismus« (Horkheimer und Adorno 1947: 177-217) eine richtungsweisende Schrift
zur theoretischen Grundierung der sogenannten »Vorurteilsforschung«. Hier wer-
den unter anderem die in den empirischen Studien diagnostizierten, auf einer psy-
chischen Ich-Schwiche basierenden Abwehrmechanismen zur Theorie der pathi-

7 Fur die Erkenntnisse zu (fehlendem) Klassenbewusstsein war die Lektiire des ungarischen
Marxisten Georg Lukacs entscheidend. Der Hegelianer Honneth sieht hierin einen Kernpunkt
der Kritischen Theorie: »Die drei Autoren [Adorno, Horkheimer und Marcuse] teilen den nor-
mativen Ausgang von einer Hegelschen Vorstellung des verniinftigen Allgemeinen, die sie
allerdings in Kategorien einer, konnte man sagen, kooperativen Praxis fassen. Dariiber hin-
aus stimmen sie in ihrer Uberzeugung iiberein, dass ein solches verniinftiges Allgemeines
unter den sozio6konomischen Bedingungen des herrschenden Gesellschaftssystems nicht
zur Entfaltung gelangen kann, weil der Kapitalismus eine pathologische Reduktion unse-
rer Vernunfttatigkeit aufs bloR Instrumentelle erzeugt. Und, dritter Punkt, schliefSlich gehen
alle drei Autoren von der zusatzlichen These aus, dass selbst in den verdinglichten Verhalt-
nissen des Kapitalismus stets eine Bereitschaft zur transzendierenden Praxis schlummert,
weil der Mensch nicht ohne Symptome des sozialen Leidens auf die Unterdriickung seiner
umfassenden Vernunfttatigkeit reagieren kann. [..] Sie lieRen sich auch so verstehen, dass
man sagt, es ist die Herkunft in Hegel, Lukdcs und Freud, die alle drei auf wirklich eigenar-
tige und tiberraschende Weise vereint, bei den unterschiedlichen Herkiinften, die sie doch
teilen« (Honneth 2005: 50).

8 So zum Beispiel die Arbeiter- und Angestellten-Erhebung von 1930: »Das bei weitem wich-
tigste Ergebnis der Studie war, daf$ lediglich 15 % der Mitglieder von Linksparteien (SPD,
KPD) ein Mafd an Konsistenz von politischer Orientierung, Charakterstruktur und Kampfbe-
reitschaft aufwiesen, das — etwa bei einem faschistischen Putschversuch — militanter Wi-
derstand von politisch organisierten Arbeitern hatte ermdglichen kdnnen« (Dubiel 1978: 25).
Somit kam die folgende nationalistisch-faschistische Entwicklung Deutschlands fiir die Mit-
arbeitenden des Instituts nicht mehr tiberraschend.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

schen Projektion ausgearbeitet und somit Grundlagen nicht nur fiir eine Analyse
des Antisemitismus, sondern aller gruppenbezogenen menschenfeindlichen Res-
sentiments gelegt. Sie bleibt auch in der Analyse des spezifischen Rassismus gegen
Refugees implizit Bezugspunkt.

In den 1940er Jahren beschrieben Adorno und Horkheimer mit ihrem
Kulturindustrie-Kapitel in der Dialektik der Aufklirung (folgend: DA) und Mar-
cuse in Der eindimensionale Mensch (folgend: EDM) zu Beginn der 1960er Jahre die
Ideologie und das Potenzial zur Eindimmung jeglichen kritischen Denkens in der
westlichen Konsumgesellschaft. Integration der Arbeiter*innen erfolgte nun auch
massiv materiell, was aber nichts an der prinzipiellen Lohnabhingigkeit und den
Ausbeutungsverhiltnissen dndert (siehe detailliert Marcuse-Einfithrung in Kapitel
zwei sowie Diskussion in Kapitel finf). Aber nur weil das Proletariat ausgebeutet
wird, hat es nicht automatisch Recht. Die Geschichtstheorie der Kritischen Theorie
wird in Abgrenzung zu Hegels positiver und Marx’ ambivalenter Interpretation
(vgl. Traverso 2019: 183-184) als eine negative definiert. Da Gesellschaft (bisher)
nicht als Ganze vorangeschritten ist, kann nicht positiv auf einen Telos Bezug
genommen werden — vor allem nicht auf die Vorstellung, die Gesellschaft bewege
sich notwendigerweise auf ein Endziel, etwa die kommunistische Weltgesellschaft,
Zu.

Diese Kritik einer deterministischen Geschichtsphilosophie zieht sich durch
Horkheimers und Adornos Werk ab den 1930er Jahren und findet in Faschismus
und Shoah erneute Bestitigung. Bei Adorno heifdt es in der Negativen Dialektik,
erschienen 1966: »Die Behauptung eines in der Geschichte sich manifestierenden
und sich zusammenfassenden Weltplans zum Besseren wire nach den Katastro-
phen und im Angesicht der zukiinftigen zynisch« (Adorno 1966: 314).

Auch wenn in der Ablehnung eines positiven Telos von Adorno und Anderen der
Bezug am hiufigsten auf die nationalsozialistische Katastrophe hergestellt wird,
wird an dieser Stelle im Sprechen von Katastrophen im Plural und von Geschich-
te ebenso wie Zukunft deutlich, dass Auschwitz zwar als der Tief-, aber nicht als
einziger Bezugspunkt ihrer Kritik an Aufklirung und dem Bruch mit einem te-
leologischen Geschichtsverstindnis zu denken ist. In den Schriften einiger Kriti-
scher Theoretiker finden sich immer wieder Beziige auf Kolonialismus, Imperia-
lismus, globale Ausbeutungsverhiltnisse oder Riistungsindustrie. Bei Horkheimer
beispielsweise in den 1926-1931 verfassten Notizen mit dem Titel Dammerung (Hork-
heimer 1934)°, die 1934 unter dem Pseudonym Heinrich Regius in der Schweiz er-

9 Die mir vorliegende Version ist ein Nachdruck, vermutlich aus der Zeit um 1968, der keine
weiteren Publikationsangaben enthilt. In der Notizsammlung ist auch ein Text tiber politi-
sches Asylrecht enthalten, in dem Horkheimer darlegt, dass politisches Asylrecht entgegen
einerburgerlich-ideellen Phase nicht zur Herrschaft des global konzentrierten Kapitals passe
und daher sicherlich bald abgeschafft werde. (Vgl. Horkheimer 1934: 178)

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

23


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Widerstandiges Wissen

schienen. Dort heifdt es in der Notiz mit dem Titel »Wolkenkratzer«, in der er den
Gesellschaftsbau skizziert:

»[Unterhalb der..] Erwerbslosen, Armen, Alten und Kranken [...] beginnt erst das
eigentliche Fundament des Elends, auf dem sich dieser Bau erhebt, denn wir ha-
ben bisher nur von den hochkapitalistischen Lindern gesprochen, und ihr ganzes
Leben ist ja getragen von dem furchtbaren Ausbeutungsapparat, der in den halb
und ganz kolonialen Territorien, also in dem weitaus grossten Teil der Erde funk-
tioniert. Weite Gebiete des Balkan sind ein Folterhaus, das Massenelend in Indien,
China, Afrika iibersteigt alle Begriffe.« (Ebd.: 132)

Dennoch fand Kolonialismus in der Kritischen Theorie keine ausfithrliche analy-
tische Beachtung. Zur gleichen Zeit (erste Halfte des 20. Jahrhunderts) existierte
im englischsprachigen transatlantischen Raum eine Tradition, die Cedric J. Ro-
binson als Black Marxism bezeichnet und der er in seinem gleichnamigen Buch
nachgeht (Robinson 2000). Intellektuelle wie W.E.B. DuBois oder der aus Trini-
dad stammende C.L.R. James leisteten eine Kritik, die auf ihrer Subjektivitit als
Nachfahren Kolonialisierter und Versklavter und ihrem Aufwachsen in Systemen,
die weiter eindeutig durch race stratifiziert waren, basierte. Als Intellektuelle waren
sie zwischen den ehemaligen Kolonien in der Karibik, den USA und Europa unter-
wegs und stark von der europiischen philosophischen Tradition geprigt, an der
sie ihre je eigene Kritik entwickelten. James verdffentlichte 1938 mit The Black Jaco-
bins (James 1938) seine Analyse der Haitianischen Revolution und ihres Anfiihrers
Toussaint LOuverture, die einerseits von Bewunderung, aber auch einer kritischen
Auseinandersetzung mit ihm zeugt (vgl. Robinson 2000: 277-278). Als Marxisten
setzten sie sich kritisch mit dem historischen Materialismus auseinander und wi-
derlegten, wie auch die Kritischen Theoretiker, geschichtsdeterministische Annah-
men des orthodoxen Marxismus. Wie Enzo Traverso in Linke Melancholie (Traverso
2019) mit einem dem Titel entsprechenden Pathos schlussfolgert, hitte ein Dialog
zwischen westlichem und Schwarzem Marxismus in den 1930er/1940er Jahren zu
entscheidenden theoretischen und praktischen Entwicklungen fithren kénnen (vgl.
ebd.: 203). James und andere waren hingegen zeitweise Mitglieder der Kommu-
nistischen Partei der USA (KPUSA), die sich — unter anderem auf Grundlage des
Betreibens Lenins in der Kommunistischen Internationale (Komintern) — in den
1920er/1930er Jahren fiir Schwarze Genoss*innen 6ffnete.’® In den 1940er/1950er

10  Siehe zur Geschichte Schwarzer in der Kommunistischen Partei der USA der Artikel »..dann
sind wir eben Bolschewisten!< Antirassistische Politik der US-amerikanischen Kommunisti-
schen Partei in den 1930er Jahren« von Loren Balhorn (2014): »Die Partei benutze das Zeit-
fenster,um ihre antirassistische Arbeit massivauszubauen—[..] zu einer Zeit, in derim Siiden
regelmafiig Lynchmorde zu beklagen waren, organisierte sie Truppen, um Schwarze gegen
Lynchmobs zu verteidigen. In Harlem z.B. organisierten 200 mehrheitlich weifle Kommunis-
ten eine Demonstration gegen Lynchjustiz, die in wenigen Stunden auf iiber 3.000 schwarze

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Jahren traten die meisten von ihnen wieder aus, was zu unabhingigen, neuen Or-
ganisationen wie letztlich beispielsweise der Black Panther Party for Self-defense fithr-
te. Vielleicht lag es auch an der Nihe zur KPUSA, in der der Schwarze Marxismus
zeitweilig verankert war, dass es mit der KT im US-amerikanischen Exil nicht zu
einem intensiveren Dialog kam. Anders als Marcuse, der auch auf die Kommunis-
tische Partei Einfluss nehmen wollte, unterband Horkheimer jeglichen Kontake,
um die Stellung des Instituts nicht zu gefihrden (s. Schultz 2014: 423). Und wie
oben zitiert, schreibt Traverso, dass Marcuse James und Adorno zusammenbrin-
gen wollte, dieser Dialog jedoch scheiterte.

Schwarze Autor*innen wie James und W.E.B. DuBois™, spiter auch Frantz Fa-
non verbinden in ihren Analysen (marxistische) Gesellschaftskritik und Mikroebe-
ne des Erlebens zum Anderen gemacht zu werden. Doch diese Analysen fanden im

Arbeiter anwuchs. [...] Auch weil sich die burgerlichen afro-amerikanischen Organisationen
nach wie vor weigerten, politische Bewegungen aufzubauen, wurde die CP bis Ende 1931 ei-
ne der einfluBreichsten Organisationen unter Schwarzen in New York und anderen grofien
Stadten« (ebd.: 158). »Sie brachte tausende weifde und schwarze Arbeiter zusammen in den
grofien Arbeitslosendemonstrationen von 1930 und organisierte mehrere Tausende in Kam-
pagnen gegen Zwangsraumung« (ebd.: 159).»Als 1941 die Partei noch einmal ihre Linie dnder-
te und wieder [wie 1935 zwischendurch] zum Unterstiitzer Roosevelt wurde, mussten alle Po-
sitionen wieder umgeworfen werden. Die Parteifithrung sagte ihren schwarzen Mitgliedern,
dass sie Rassismus in der Gesellschaft und Segregation in der Armee hinnehmen miissten,
bis der Faschismus besiegt sei. Nach dem Zweiten Weltkrieg war ihre Glaubwiirdigkeit langst
aufgebraucht. [..] Sie wurde schnell zu einer politisch irrelevanten Kraft, die, abgesehen von
Ausnahmen wie Angela Davis, nie wieder iber eine wirkliche Basis innerhalb der schwar-
zen Bevolkerung (oder der Arbeiterklasse insgesamt) verfigte. [...] Obwohl der Marxismus in
Form von C.L.R. James und zahllosen anderen eine marxistische Theorie des Rassismus auf-
rechterhielt und auch weiterentwickelte, ist der revolutionare Marxismus bis dato nie wieder
in die Position gekommen, unterdriickte Gruppen massenhaft zu organisieren« (ebd.: 163).

11 W.E.B. DuBois grundlegendes Werk zur Schwarzen Subjektivitit und Schwierigkeiten der
Subjektwerdung unter den Bedingungen der allumfassenden Konstruktion als die Anderen
der weifSen US-Amerikaner hat er vor seiner Beschaftigung mit Marx und Freud verfasst. 1953,
also fiinfzig Jahre nach dem ersten Erscheinen von The Souls of Black Folk, schreibt er, dass er
seither Marx und Freud zentral in sein Denken aufgenommen habe, woraus vor allem ein tie-
feres Verstindnis dariiber, dass so viele Menschen ihre komfortable Position, die auch auf der
Ausbeutung Anderer beruht, gar nicht aufgeben wollen, sie gar nicht verstehen wollen, was
wirklich passiert. Es also weniger als er frither dachte eine Frage von Bildung und Aufklarung
ist: »| still think today as yesterday that the color line is a great problem of this century. But to-
day | see more clearly than yesterday that back of the problem of race and color, lies a greater
problem which both obscures and implements it: and that is the fact that so many civilized
persons are willing to live in comfort even if the price of this is poverty, ignorance and disease
of the majority of their fellowmen; that to maintain this privilege men have waged war until
today war tends to become universal and continuous, and the excuse for this war continues
largely to be color and race« (DuBois 1903: xiv). Hierin sehe ich eine starke Ahnlichkeit zu
Marcuses Analysen, siehe iibernichste Seite und Kapitel vier.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

25


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Widerstandiges Wissen

akademischen lange wenig Beachtung. Erst durch die Rezeption einiger postkolo-
nialer Theoretiker*innen wie Gayatri Chakravorty Spivak und Edward Said sowie
der britischen Cultural Studies um Stuart Hall ab den 1980er Jahren etablierte sich
die Kritik der Verwobenheit des aufklirerischen und Fortschrittsdenkens mit Ko-
lonialismus und der Konstruktion der aufiereuropiischen Exterioritit in den USA
und Westeuropa nach und nach auch im akademischen Kontext. Wie Edward Said
in Orientalism (Said 1977) herausarbeitet, bedarf die Selbstkonstruktion eines an-
geblich aufgeklirten Europas der stindigen Abgrenzung von den Anderen - hier-
fir fithrt er den Begriff des Othering ein, der von vielen (postkolonialen) Theoreti-
ker*innen aufgegriffen wird. Othering sowie der/die Anderen Europas bleiben zen-
trale Theoreme, die sich auch in den Erzihlungen und Selbstbeschreibungen mei-
ner Gesprachspartner*innen wiederfinden lassen.

Im deutschsprachigen Kontext ist es besonders wichtig fiir eine aktuelle und
aktivistische Rassismuskritik auf die Beitrige Schwarzer und migrantischer femi-
nistischer Aktivistinnen aus den 1980er und 1990er Jahren (Anita Kalpaka, FeMi-
gra, Gutiérrez Rodriguez) sowie auch einige Beitrige weifSer deutscher Feminis-
tinnen wie Birgit Rommelspacher zu verweisen. Die Publikation Farbe bekennen.
Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte (Oguntoye et al. 1986), in der erst-
mals Schwarze in Deutschland die stindige Konstruktion als Andere umfassend
beschreiben, geschichtliche Verbindungen herstellen und sich kollektiv die Selbst-
bezeichnung »Afrodeutsch« geben, ist in diesem Kontext als richtungsweisendes
Projekt zu nennen.

Eine explizit auch an die KT ankniipfende deutschsprachige Rassismusfor-
schung mit Bezug auf Widerstand und Kimpfe fand in den 1970er und 1980er
Jahren (und bis heute) im Kontext der Zeitschrift Das Argument Ausdruck. Hier
brachten einige Theoretiker*innen um Frigga und Fritz Haug Elemente der briti-
schen Cultural Studies mit ein und leisteten Analysen fiir den deutschen Kontext.
Laut Manuela BojadZijev erkannten sie die »Einschreibung der zeitgendssischen
antikolonialen und dekolonialen Kimpfe des Siidens in die politischen Ausein-
andersetzungen des Nordens nicht zuletzt durch den >Retorsionseffekt« der in
Europa ankommenden Migrationsbewegungen aus dem Siiden« (BojadzZijev 2018:
53). In den 1990er Jahren kam es auch im Kontext des Frankfurter IfS bei Alex
Demirovi¢ zu einer expliziten Theoriebildung und neuen Studien zu Rassismus in
der Tradition Kritischer Theorie (vgl. BojadZijev 2015: 58-60). Die hier entwickelte
Rassismustheorie verbindet Elemente der Ideologiekritik Kritischer Theorie mit
poststrukturalistisch beeinflussten Analysen der Einschreibung und des Othering.
Auch die Analysen von Etienne Balibar, Stuart Hall und Immanuel Wallerstein
der 1980er/1990er Jahre zu Neorassismus, also eines kulturalisierenden Rassis-
mus oder »Rassismus ohne Rassen« eingebettet in breitere Gegenwartsanalysen,
fanden hier Eingang. Die Analysen der ilteren KT zu Antisemitismus, der auch
ohne Juden funktioniert, wurden hier aufgenommen und tbertragen (vgl. ebd.).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Und Mark Terkessidis nimmt in Die Banalitit des Rassismus (Terkessidis 2004)
eine begriffliche Auseinandersetzung mit Rassismus mit sozialpsychologischem
Hintergrund vor.

Dekoloniale Theorie hingegen findet in Deutschland erst in den letzten Jah-
ren breitere akademische Beachtung — auch dank der Arbeit am Lehrstuhl fir
Allgemeine Soziologie der JLU Gieflen. Hier wird Kolonialitit nicht als eine Fol-
ge, sondern als Konstitutionsbedingung der Moderne analysiert. Die Entstehung
der Moderne geht somit mit der Eroberung der Amerikas ab dem spiten 15. Jahr-
hundert im Zuge der spanischen und portugiesischen Kolonialexpansion einher.
Kolonialitit wird von Denkern wie dem Philosophen Enrique Dussel, dem Sozio-
logen Anibal Quijano oder dem Literaturwissenschaftler Walter Mignolo als eines
der konstitutiven Elemente des globalen kapitalistischen Machtmusters herausar-
beitet (Quintero und Garbe 2013: 10). In Lateinamerika fand sich um die Jahrtau-
sendwende eine transdisziplinire Gruppe verschiedener Theoretiker*innen in dem
Kollektiv Modernidad/Colonialidad (Modernitit/Kolonialitit) zusammen. Anders als
in postkolonialer Theorie in postmoderner Tradition ist in dekolonialer Theorie ein
Denken von der Totalitit gesellschaftlicher Verhiltnisse prisent, und auch kollekti-
ve Befreiungsperspektiven sind méglich. Bezugspunkt des Kollektivs ist unter an-
derem die Weltsystemtheorie Immanuel Wallersteins (Mignolo 2000: 19). Mignolo
und Dussel beziehen sich zudem auf die Kritische Theorie der Frankfurter Schule'?,
wobei Mignolo auch auf die Standortperspektive (vgl. Methodologie) eingeht: Er
verweist darauf, dass Erfahrungen von Exil und Exterioritit sich immer in Subjek-
tivitit einschreiben und zieht eine Parallele »in the formation of subaltern reason
and post/Occidental/colonial theorizing: the inscription of the colonial/subaltern
experience of the theoretician in his or her theoretical practices« und »the inscrip-
tion of the Jewish experience in Frankfurt early critical theory (e.g., Horkheimer
and Adorno's reading of the Jew’s experience against the Enlightenment ideals)«
(ebd.: 108). Damit macht er eine erkenntnistheoretische Dimension sichtbar, die
von den Denkern der Kritischen Theorie selbst kaum explizit thematisiert wird,
aber in threm Werk durchgehend implizit prasent ist. Dimensionen der Erfahrung
von Subalternitit und Kolonialitit von Refugees in einem Ankniipfen an die iltere
KT aufzunehmen ist wichtiger Ansatzpunkt dieser Arbeit. Hier kommen KT und
dekoloniale Theorie zusammen.

Eine weitere Gemeinsambkeit ist die Befreiungsperspektive, die beiden Theorie-
richtungen in meiner Lesart inhirent ist. Darauf verweist beispielsweise Amy Al-
len, die in Das Ende des Fortschritts (Allen 2019) darauf abzielt, sowohl die Anschluss-
fahigkeit post- und dekolonialen Denkens als auch eine Befreiungsperspektive in

12 Bei Enrique Dussel gibt es eine dezidierte Auseinandersetzung insbesondere mit Adorno
(vgl. Dussel 2013). Auch Walter Mignolo nennt Kritische Theorie eine der Beziige seines
Schreibens (vgl. Mignolo 2000: 18).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

27


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Widerstandiges Wissen

der Kritischen Theorie aufzuzeigen™. Sie argumentiert, dass trotz Adornos radi-
kaler Fortschrittskritik in Kritischer Theorie nicht jegliche Hoffnung auf nicht nur
»Atempausen«'#, sondern wahre Befreiung erledigt sei. Beispielsweise sei es mit
Adornos Bezug auf Freiheit, im Gegensatz zu den als zweite oder dritte Generati-
on der Kritischen Theorie bezeichneten Vertretern (z.B. Habermas und Honneth),
moglich, an Befreiung als politisch-moralischem Imperativ festzuhalten und zu-
gleich Fortschritt als historische Tatsache zuriickzuweisen (vgl. ebd.: 63).

Bei Marcuse finden sich kaum direkte Beziige auf oder Zitate von Schwarzen
Autor*innen, die Kolonialitit und Aufklirungskritik verbinden - fir post- und de-
koloniale Theorie starb er zu friih, allerdings hitte er beispielsweise DuBois, Fanon
oder James, die ihm aufjeden Fall bekannt waren — laut Traverso James ja sogar per-
sonlich - expliziter in sein Denken aufnehmen und auch zitieren kénnen. Dennoch
ist mit Marcuse ein dezidierter Bezug zu Antikolonialismus vorhanden, er schrieb
und dachte in den 1960er und 1970er Jahren im Kontext antiimperialer Kimpfe
und solidarischer Bewegungen im Westen. Sein kritisches Urteil iiber Gesellschaft
bezieht somit auch Rassismus, Imperialismus und Kolonialitit ein, er sieht kolo-
nisierte und rassifizierte Menschen als aufstindige Subjekte — was in dieser Arbeit
auch kritisch beleuchtet wird — und hilt jenseits eines Telos oder Fortschrittsglau-
bens an Hoffnung auf Befreiung fest.

Fiir diese Arbeit, in der ich mit intellektuellen Gefliichteten als politischen Ak-
teuren arbeite, ist es von zentraler Bedeutung, Perspektiven und Epistemologien

13 Bezlge in postkolonialem Denken auf Adorno finden sich hiaufiger. Genannt seien beispiels-
weise Nimita Goswami (2013), Ashis Nandy oder Paul Gilroys Postcolonial Melancholia (2005).
Uber Subjektivitit bei Adorno, Said und Spivak schreibt Asha Varadharajan (1995).

Allen trifftrechtallgemeine Aussagen fir post- und dekoloniale Theorie. Ich wiirde hingegen
differenzieren und lese eben diese Befreiungsperspektive in dekolonialer Theorie wesentlich
prasenter. Sie spricht zudem von »Freiheit« und nicht von »Befreiung«.

14 AlsKritikan der Fortschrittserzahlung heif’t es bei Adorno im Anschluss an oben zitierte Stel-
le weiter: »Nicht aber ist darum die Einheit zu verleugnen, welche die diskontinuierlichen,
chaotisch zersplitterten Momente und Phasen der Geschichte zusammenschweif3t, die von
Naturbeherrschung, fortschreitend in die Herrschaft iiber Menschen und schlielich die tiber
inwendige Natur. Keine Universalgeschichte fiihrt vom Wilden zur Humanitat, sehrwohl eine
von der Steinschleuder zur Megabombe. Sie endet in der totalen Drohung der organisierten
Menschheit gegen die organisierten Menschen, im Inbegriff von Diskontinuitat. Hegel wird
dadurch zum Entsetzen verifiziert und auf den Kopf gestellt. Verkliarte jener die Totalitdt
geschichtlichen Leidens zur Positivitdt des sich realisierenden Absoluten, so ware das Eine
und Canze, das bis heute, mit Atempausen, sich fortwalzt, teleologisch das absolute Leiden.
Geschichte ist die Einheit von Kontinuitdt und Diskontinuitiat« (Adorno 1966: 314). Anders
als das menschliche Miteinander schreiten Herrschaft und Herrschaftstechnologie dennoch
voran und verfestigen sich. Herrschaftsdenken ist nicht von den Subjekten trennbar, wie im
Ausdruck »inwendige Natur«deutlich wird. Ein Denken in Totalitat kénnte entsprechend nur
ein negatives sein, ein positiv gewendetes wie Hegel es vollzieht verklart Leiden in Positivitat.
Ein radikaler Angriff auf idealistische Philosophie.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

des globalen Siidens zu beachten und nicht nur als Erginzung, sondern als Aus-
gangspunkte kritischen Denkens zu nehmen. Um auf eine aktuelle Gesellschafts-
kritik (und auch Fortschrittskritik) zu sprechen zu kommen und die Brauchbar-
keit von Begriffen der Kritischen Theorie fiir heutige Analysen aufzuzeigen, die die
Perspektive der Kolonialitit einbeziehen, méchte ich diesen Abschnitt mit einigen
Reflexionen zur »Flichtlingskrise« und Kolonialitit der europiischen Migrations-
politik schlieflen. Das trigt auch zu einer Kontextualisierung der Zeit bei, in der
die Gespriche fiir diese Arbeit stattfanden.

Zunichst, was lisst sich aus Kritischer Theorie tiber gesellschaftliche Reaktionen
auf Krisen lernen? Fiir die Kritische Theorie ist unter anderem bedeutsam, wie-
so auch Krisen nicht vorrangig eine erkenntnisférdernde Wirkung haben. Warum
wichst in Menschen in Krisenzeiten nicht unbedingt ein kritisches Bewusstsein,
wenn sie doch selbst erleben, dass die vorherrschende Ordnung so nicht funktio-
niert? Entgegen der naheliegenden Annahme, dass der Schein fillt, wenn eine Ge-
fahr fiir die eigene Position besteht, bleibt die Identifikation mit dem System, wenn
auch nicht immer mit einer konkreten Regierung (Marcuse 2015: 21), weiter hoch.

Zur Erklirung wird bei den Frankfurtern wie erwihnt Freud hinzugezogen.
Fiir Marcuse ist soziale Integration, selbst in repressive Regime, nicht nur durch
materielle Zugestindnisse (Marx) oder Ideologie (Lukics) zu erkliren, auch das
Unbewusste (Freud) spielt eine Rolle. So gelingt es, Zweifel und Kritik innerhalb
der vorgegebenen Formen so zu kanalisieren, dass die Menschen ihre Angst und
Wut auf Andere richten und nicht anzweifeln oder angreifen, was zu bekimpfen
ware:

»Wir wissen von Freud, dass der Grad, bis zu dem ein soziales System die aggres-
siven Instinkte von Mannern und Frauen freigibt und sie zugleich erfolgreich im
etablierten Rahmen hilt, kontrollierbar sind, sodass sie diese Gesellschaft nicht
zerstoren. Die Befriedigung der Aggressivitat starktjene Gesellschaft, die eine sol-
che Befriedigung gestattet.« (Marcuse 2017b: 67)

Marcuses Analyse sowohl der Integration als auch der Umleitung von Aggressivitit
und Ersatzbefriedigung ist bis heute aktuell. Auch wenn er den Neoliberalismus
nicht mehr umfassend analysiert hat, benannte er in den 1970er Jahren treffend
Tendenzen®. Die von den globalen Revolten um 1968 und nachfolgenden Protest-

15 Beispielsweise in den Pariser Vorlesungen von 1974, wenn er beschreibt, wie auch als Reakti-
on auf abnehmende Arbeitsmoral und Sabotage Hierarchien vorgeblich abgebaut und mehr
Verantwortung den Arbeitenden gegeben wird (Marcuse 2017¢: 107), ohne dass sich an den
Eigentumsverhdltnissen etwas dndert.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

29


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Widerstandiges Wissen

bewegungen unterbrochene Eindimensionalisierung der Gesellschaft'® geht wei-
ter. Alexander Neupert-Doppler analysiert: »Der Fortschrittsglaube ist verschwun-
den, Kritik ist randstindig, der Utopieverlust gravierend. [...] Fithrt(e) aber auch
das Scheitern von 1968 in die Postmoderne, so ist das Problem nicht mehr Fort-
schrittsglaubigkeit, sondern Alternativlosigkeit« (Neupert-Doppler 2019: 13). Mit
der spezifischen neoliberalen Ideologie, die sich nach 1989 vollends entfalten konn-
te, geht eine grundlegende Umstrukturierung und Verbannung sozialer Elemente
aus Institutionen einher, die dann als Eigenverantwortung und Selbstorganisati-
on prisentiert wird. So beschreibt es etwa Tatjana Freytag in ihrem auf Marcuse
anspielenden Buch Der unternommene Mensch. Eindimensionalisierungsprozesse in der
gegenwartigen Gesellschaft (Freytag 2008).

Wie problematisch dieses Umlenken eigentlich staatlicher Aufgaben auf private
Initiativen ist — »die Bergung des >ungehobenen Schatzes an Engagementbereit-
schaft« (ebd.: 118-119) — kann an der sogenannten »Willkommenskultur« um 2015
gezeigt werden. Das Beispiel verdeutlicht zugleich die These der Eindimmung von
Systemkritik sowie die Immanenz kolonialer Logiken. Im Zuge der vermehrten
Einwanderung im Spatsommer/Herbst 2015 kitmmerten sich zahllose Individu-
en mit einem teils enormen Paternalismus um ankommende Gefliichtete (»unsere
Fliichtlinge«). Durch eine Abhingigkeit von der Hilfsbereitschaft Ehrenamtlicher
nicht nur fir die Ermoglichung eines sozialen Ankommens, sondern bereits fir
die Erfiillung ganz grundlegender Bediirfnisse, waren die >Betroffenen« einer Un-
sicherheit und Willkiir ausgesetzt. Vieles hing davon ab, ob sie sich dankbar zeigten
und mit sich machen liefRen, was die Helfer*innen fiir richtig hielten. Joshua Kwesi
Aikins und Daniel Bendix zeigen auf, dass sich darin ein koloniales Muster offen-
bart. Entgegen den Errungenschaften der Refugee-Bewegung, als Gefliichtete zu-
mindest partiell gehort zu werden, konnten im Rahmen des Willkommenskultur-
Hypes die Weiflen wieder Kontrolle ausiiben (Aikins und Bendix 2015). Eine Kri-
tik an der Situation fithrte selten zu einer grundsitzlichen Politikkritik, dem Re-
flektieren tiber globale Zusammenhinge oder einem Einspruch bei den Helfenden
dagegen, sich fur staatliche Aufgaben instrumentalisieren zu lassen. Die in den
folgenden Monaten erneut aufgemachte Unterscheidung in »gute« und »schlech-
te«, in »echte« und »falsche Fliichtlinge« und damit einhergehende Verschirfun-
gen des Asylrechts und der Abschottung erhielten dann viel zu wenig Gegenwind.
Die Identifikation breiter Teile der Bevolkerung bleibt absolut — wie Marcuse sagt,
nicht unbedingt mit der Regierung, aber mit dem System.

Zudem etablierte sich schnell ein Diskurs um »Flichtlingskrise«. Dabei miiss-
te von Rassismus-Krise und einer Krise des postkolonialen Europas gesprochen

16  Die Studentenbewegung habe nach Adorno immerhin »den glatten Ubergang zur total ver-
walteten Welt unterbrochen« (Adorno 1998: 671). ZusEindimensionalitit<und>Eindimensio-
nalisierung<siehe die Marcuse-Einfithrung in Kapitel zwei.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

werden. Krisen sind inhirent und nicht durch Refugees ausgelost. Und von Kri-
sen betroffen sind heute nicht in erster Linie die Bewohner*innen Europas. Diese
Blickverschiebung nehmen auch Iman Attia und Mariam Popal vor, die Krise »in
den Zusammenhang Jahrhunderte langer Ausbeutungs-, Zerstérungs- und Aneig-
nungsverhiltnisse sowie aktueller neokolonialer Globalisierungspraktiken« (2016:
657) einbetten. Auch in der Textsammlung Europe/Crisis: New Keywords of »the Cri-
sis« in and of »Europe« (New Keywords Collective 2016), wird ein Umdenken vollzo-
gen, das den Blick von den Projektionsflichen Migration oder Griechenland auf
die Machtzentren, die eigentlichen »Krisenexporteure« lenkt und die Verdingli-
chung des Sprechens in hegemonialen Diskursen angreift. Anstatt Verantwortung
fir das historische koloniale Unrecht zu itbernehmen und beispielsweise ein Recht
auf Staatsbiirgerschaft abzuleiten, wie Gurminder Bhambra es fordert (Bhambra
2017), werden Gefliichtete zu Schuldigen. Gutiérrez Rodriguez bettet die Diskussi-
on um »Flichtlingskrise« in ihre historisch-kritische Analyse der Migrationspolitik
Europas in den Analyserahmen der »Kolonialitit der Migration« ein, den sie im An-
schluss an Quijanos »Kolonialitit der Macht« entwickelt (Gutiérrez Rodriguez 2016
und 2018). Es iiberrasche,

»wie einige Akteure iiber die Parteigrenzen hinweg in Bezug auf>Fliichtlingskrise<
als die >Anderen<der Nation oder, in Enrique Dussels (2000) Worten, als Europas
>Exterioritdtc ibereinstimmen. Diese >Anderen< werden in der Logik dessen her-
aufbeschworen, was Stuart Hall u.a. (1997) als>das Spektakel des Anderen<defi-
nieren, oder was Walter Mignolo (2000) als >koloniale Differenz< beschreibt. Der
>Andere« wird zu einer Projektionsflidche fiir Angste und Sorgen, die die Gefiih-
le der Verachtung und der Furcht des>hegemonialen Selbstcwiderspiegelt (Popal
2011).« (Gutiérrez Rodriguez 2016: 677-678)

Speziell fur einen Bezug auf Anti-Refugee-Rassismus, ihre Verquickung mit anti-
muslimischem Rassismus und eine Einbettung aktueller europiischer Migrations-
politik in den Analyserahmen der Kolonialitit in dekolonialer Denkrichtung sind
auf die Arbeiten von Attia und Popal (bspw. 2016) sowie Gutiérrez Rodriguez zu
verweisen. In einem Zusammendenken und Zusammenfithren der sozialpsycho-
logischen und gesellschaftskritischen Analysen in der Tradition Kritischer Theorie
mit Othering und dem spezifischen Fokus auf Kolonialitit liegt fir mich ein grofRes
Potenzial fiir ein Verstindnis der Subjektivitit und Verobjektivierung Gefliichteter
in Deutschland/Europa heute.

Wichtig ist eine historische Kontextualisierung nicht nur der gegenwirtigen
Krise, sondern weltweiter kapitalistischer Verhiltnisse, von denen Krise immer
Teil ist. Immanue]l Wallerstein bemerkte dazu im historischen Riickblick auf die
Hochphase des Industriekapitals zwischen 1920 und 1970:

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Widerstandiges Wissen

»Die Zwischenstation der Staatsblirgerschaft—der Einschluss einiger und der Aus-
schluss anderer—diente genau dem Zweck, die gefahrlichen Schichten der Lander
in den Kernzonen, die Arbeiterklassen, zu befrieden, wiahrend die (iberwiegende
Mehrheit der Weltbevélkerung von der Aufteilung des Mehrwerts und den politi-
schen Entscheidungsprozessen ausgeschlossen blieb.« (Wallerstein 2008: 29)

Gegen diesen Ausschluss mobilisieren sich die Menschen des Siidens. Zum Teil tun
sie dies als Refugees, die ihren Weg in die Kernzonen des Weltkapitals suchen -
ob vom Norden erwiinscht oder nicht: »Die Zonen des Zentrums brauchen diese
Einwanderung absolut, aber sie wollen nicht so viele Immigranten zulassen, wie
kommen wollen [...]J« (ebd.: 71). Von diesem Widerspruch, dass Migration zum ei-
nen gebraucht wird und sich anhand kolonialer Kontinuititen fortsetzt, aber als
etwas von Europa Unabhingiges und Bedrohliches dargestellt wird, wird mithilfe
der Figur des Fliichtlings als Anderem abgelenkt. Gegen den Ausschluss und die
Verdinglichung wehren sich die Refugees, zum Teil indem sie sich als Refugee-
Bewegung organisieren.

KT zeigt auf, wieso die von ihr kritisierte Gesellschaft ihre Widerspriiche nicht
16sen kann. Der rechtspopulistische Wunsch nach Abschottung iibersieht die trans-
nationale Verwobenheit des 6konomischen Systems. Das Einstehen fiir die histori-
sche Verantwortung der EU — sei es unmittelbar fiir die ehemaligen Kolonien, sei es
fiir globale Ungleichheit unter Bezug auf die Annahme der Kolonialitit — ist keine
Selbstverstindlichkeit. Der neoliberale Zugrift auf die globalen Lebensverhiltnis-
se lenkt ab von einer Wahrnehmung der 6konomischen, politischen, 6kologischen
und nicht zuletzt postkolonialen Krisen, die ihren Ausdruck u.a. in weltweit zuneh-
menden Migrationsbewegungen finden. Die Refugee-Bewegung agiert im Kontext
dieser Krisen und dieser Historizitit und bringt, wie wir sehen werden, beides auf
den Tisch.

Mit einer doppelten Kontextualisierung, mit einem dekolonialen, in Bezug auf
Migration und Rassismus explizit historisierenden Blick, sowie dem Urteil Kriti-
scher Theorie aus materialistischer Perspektive, kann das Selbstverstindnis eines
aufgeklirten Europas angezweifelt werden'”. Der »Fliichtling« als »Anderer« und

17 Und geht meines Erachtens somit weiter als viele Analysen kritischer Migrationsforschung.
In meiner Masterarbeit zu Kritik und Migrationsforschung (Doppler 2012a) habe ich heraus-
gearbeitet, dass die meisten Arbeiten der deutschsprachigen kritischen Migrationsforschung
aus dem Umfeld des Netzwerks fur kritische Migrations- und Grenzregimeforschung sich auf
diskurstheoretische und poststrukturalistische Ansdtze berufen, eine Ankniipfung an Kriti-
sche Theorie kaum stattfindet. Fabian Georgi konstatiert eine Konzentration auf »diskurs-
und praxistheoretische Untersuchungen« (Georgi 2016:183) und kritisiert den in diesem Kon-
text entfalteten Begriff des Migrations- bzw. Grenzregimes auf mehreren Ebenen unter Be-
zug auf Adorno: fehlender Gesellschaftsbegriff, fehlende Kapitallogik, Gefahr der Uberschit-
zung der Akteurspraktiken, die Analyse von Migrationskonflikten als Regimeimmanent und
nicht als Resultat kapitalistischer Strukturwiderspriiche, sowie fehlende Kontextualisierung

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

»Sonderfall« kann dekonstruiert und Krise als Krise Europas aus kolonialer Ge-
schichte sowie als konstitutives Element kapitalistischer Vergesellschaftung analy-
siert werden.

1.2 Marcuse und die Refugee-Bewegung

Wie wir gesehen haben, stellt KT Instrumente fiir umfassende Gesellschaftskritik
zur Verfugung — fir ein Urteil iiber Gesellschaft, das von einfachen und falschen
Schuldzuweisungen den Blick auf weitere Strukturen richtet, ebenso wie fiir die
Analyse einzelner Ausformungen der repressiven Ordnung, die sich beispielsweise
im Rassismus gegen Gefliichtete artikuliert. Die Kombination aus Materialismus,
Ideologiekritik, Psychoanalyse und Historisierung bietet ein umfassendes Werk-
zeug, mit welchem dem Impuls, dass »etwas nicht stimmt« nachgegangen werden
kann. Mit Kritischer Theorie angewendet auf das letzte Jahrzehnt entsteht ein be-
driickendes Bild von krisenhaftem Kapitalismus, enthemmter neoliberaler Ideo-
logie, der Verfestigung autoritirer Charaktere, von bedringten Individuen, deren
Aggressivitit sich in vorgegebenen Bahnen, unter anderem in Antisemitismus und
Rassismus, repressiv, verkiirzt und falsch entlidt. Was bleibt da noch an Befrei-
ungsperspektive?

Trotz aller erschreckenden Analysen lisst sich nicht leugnen, dass das letzte
Jahrzehnt auch von vielen neuen Protestbewegungen und massivem Widerstand
gepragt war. Ausgangspunkt dieser Arbeit ist eine Bewegung, die in vielen Aspek-
ten einen Kontrapunkt zu den gesellschaftlichen Entwicklungen setzt. Dabei kann
es nicht darum gehen, die Refugee-Bewegung als neues revolutionires Subjekt zu
benennen. Gerade die KT hat gezeigt, dass gesellschaftliche Situation und kriti-
sche Erkenntnis nicht zusammenfallen miissen. Der Refugee-Bewegung muss kei-
neswegs mehr unterstellt werden, als sie selbst vorstellen kann. Emanzipatorisch

im gesellschaftlichen Gesamtprozess (ebd.: 186-187). Ceorgi zielt entsprechend auf eine star-
kere Einbettung der kritischen Analysen um Migration in gesamtgesellschaftliche Entwick-
lungen, die aus materialistischer Perspektive analysiert werden miissten. Weitere Autor*in-
nen konstatieren fehlende materialistische Zugédnge in der kritischen Migrationsforschung
(vgl. bspw. BojadZijev 2009: 133, Mezzadra 2010 sowie Pieper 2004). In der Debatte wer-
den jedoch wiederholt vorhandene rassismuskritische Analysen insbesondere aus feminis-
tischem Kontext ignoriert, in der die in diesem Abschnitt zitierten Autor*innen stehen. Auch
finden sich im aktivistischen Kontext, beispielsweise in den »Materialien gegen imperialisti-
sche Flichtlingspolitik« von 1987 (abgedruckt in Seibert 2008: 193-207) materialistische An-
sitze und bereits eine —wenn auch begrifflich anders geframte — Theoretisierung der Auto-
nomie der Migration und der »transnationalen proletarische Unterklasse« aus materialisti-
scher Perspektive. Zudem sehe ich seit den hier zitierten Kritiken auch eine Entwicklung der
langsamen Einschreibung dekolonialer Ansatze in den akademischen Diskurs.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

33


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Widerstandiges Wissen

ist sie, da die aktiven Gefliichteten ein gutes Leben fordern und sich darin sicher-
lich nicht von einer Argumentation iiber kapitalistische Verwertbarkeit oder staats-
rechtliche Anerkennbarkeit abbringen lassen. Dennoch ist nicht nur das Bewusst-
sein darum radikal, auch das migrantische Sein, gekennzeichnet durch transna-
tionale Bewegungen und Kimpfe, stellt eine Welt in Frage, die anhand kolonialer
Muster den Warenverkehr liberalisiert und die Bewegungsfreiheit von Menschen
unterbindet. Die objektive Differenz zwischen Sollen und Sein, zwischen Solida-
ritit und Abschiebung, zwischen Solidarity Cities und Abschiebelagern, zwischen
Freiheit und Residenzpflicht ist konstitutiv und fir das Sollen muss gekampft wer-
den. Die Refugee-Bewegung ist darum ein konkreter Ausdruck des Widerstandes
gegen die verwaltete und repressive Welt.

KT bleibt auf die Auseinandersetzung mit solchen Bewegungen angewiesen.
Aufgabe der Theorie ist nicht zuletzt, Kontakt zu »aulerparlamentarischen, nicht
parteipolitisch gebundenen, potenziell staatsfeindlichen sozialen Bewegungen«
(Kurz 2003: 292) aufzubauen. Daher soll es im Folgenden darum gehen, die Theo-
rie als aufgespeicherte Erfahrung an den neuen Erfahrungen der Bewegung zu
messen, ihre Aktualitit und Tauglichkeit im Licht der Praxis zu priifen.

Es finden sich heute in der deutschsprachigen Diskussion kaum Studien, die
mit Bezug auf Widerstandsbewegungen explizit mit Kritischer Theorie arbeiten.
Und das, obwohl die sogenannte Bewegungsforschung im Kontext der sozialen
Bewegungen um 1968 entstand und zu Beginn zumindest im deutschsprachigen
Kontext eine theoretische Nihe zur Kritischen Theorie bestand (etwa bei Roland
Roth). Es waren ja schliefdlich die Studierenden von Adorno, Marcuse und Co.,
die auch im Kontext der erkimpften Ausweitung universitirer Stellen eine aka-
demische Karriere einschlugen und neue Forschungsfelder begriindeten. Anders-
herum finden sich in aus feministischen und migrantischen Bewegungen formu-
lierten Gesellschaftskritiken durchaus Elemente Kritischer Theorie wieder. Doch
diese sind meist nicht der »Bewegungsforschung« als eigener Forschungsdisziplin
zuzurechnen. Natasha King, die in ihrer Studie zu Refugee-Bewegungen in Calais
und Athen ohne Bezug auf eine bestimmte Theorierichtung arbeitet, resiimiert:
»[S]ocial movement studies remain weak in exploring movements that refuse estab-
lished ways of being — the frameworks of identity and self-determination — or that
feature people who are largely excluded from politics« (King 2016: 26). Wie auch
King, sehe ich in grofen Teilen der Refugee-Mobilisierungen mehr als eine Kritik
bestimmter Politiken und somit auch dem in Bewegungsforschung erfasstem. Es
ist eine Weigerung, die zugewiesene, sehr beschrinkte Rolle etwa als »Asylbewer-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ber*in« weiter mitzuspielen'® und darin eine Utopie, dass alles ganz anders sein
konnte.

Der Fokus auf die Verweigerung des Mitmachens lisst eine Verbindung zur Wi-
derstandstheorie Herbert Marcuses herstellen. An seine umfassende Gesellschafts-
kritik schlieRt in »Versuch iiber die Befreiung« von 1969 die Perspektive eines »ganz
Anderencan, die fiir ihn in allen Revolten enthalten ist'. Die Praxis der Weigerung
»umfafdt den Bruch mit dem Wohlvertrauten, den routinierten Weisen des Sehens,
Horens, Fithlens und Verstehens der Dinge, so da’ der Organismus fiir die poten-
tiellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt empfinglich
werden kann« (Marcuse 1969d: 246). Der Widerstand verweist auf die Moglichkeit,
dass alles ganz anders sein konnte, aber auch die Praxis des Widerstandes selbst ist
Teil des Wandels, da sich hierin die Menschen verindern. Das sieht er als Gemein-
samkeit aller Rebellionen, in »der biirgerlichen Revolte in den Metropolen und dem
Kampf der Elenden dieser Erde auf Leben und Tod« (ebd.: 246-247).

Diese kurzen Zitate zeigen auf mehreren Ebenen bereits auf, warum mit Mar-
cuse der Versuch einer Diskussion Kritischer Theorie in der Praxis angegangen
werden kann:

Erstens bestehen methodologische Anschlussstellen. Marcuse begreift Wider-
stand als bewusste Praxis ebenso wie auf der Ebene von Wahrnehmung, von sinn-
licher Erfahrung und Sensibilitit. In seiner Kritik ist stets eine Ebene des Nicht-
Dazugehorens, der Fremdheit vernehmbar, die sich neben der radikalen theoreti-
schen Gesellschaftskritik sicherlich auch in der Erfahrung des Exils begriindet und
die sich im Schreiben explizit wie implizit niedergeschlagen hat. Ein damit verbun-
dener moralischer und demiitiger Ethos fithrt ganz konkret zu einer Sympathie mit
Allen, die nicht dazu gehéren wollen oder kénnen und der Hoffnung, dass in die-
ser Nicht-Dazugehorigkeit eine neue Form des individuellen wie kollektiven Seins
begriindet sein kénnte. Damit ergeben sich Anschliisse an Methodologien, die sich

18 Inhaltlich sympathisiere ich daher auch mit der in Berlin verwendeten Selbstbezeichnung
»Refugee-Strike«: Streik bedeutet sich Verweigern, nicht mitmachen. Klassisch: nicht zur Ar-
beit gehen. Oder breiter interpretiert: die von der kapitalistischen, rassistischen, patriarcha-
len Gesellschaft zugeschriebene Rolle, die Objektivierung und Verdinglichung nicht anzu-
nehmen. Der Ausdruck »Refugee-Strike« ist jedoch zu sehr die Interpretation einer bewuss-
ten, systemkritischen Haltung, um ihn als Cesamtbezeichnung der diskutierten Mobilisie-
rungen zu verwenden. Auf den Begriff Streik als Widerstandskategorie jenseits klassischer
gewerkschaftlicher Konzeptionen komme ich gegen Ende des interpretierenden Teils in Ab-
schnitt 7.3 zurtick.

19 Die Herleitung von Marcuses Befreiungstheorie aus seinem Freudomarxismus wird in Kapi-
tel zwei ausfiihrlich behandelt und wird in der gesamten Arbeit kritisch diskutiert. An dieser
Stelle ist zur Einleitung eine sehr verkiirzte Wiedergabe unter Auslassung einiger Voriiber-
legungen notwendig.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

35


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Widerstandiges Wissen

aus der Forschung mit und in Bewegungen ebensolcher ausgeschlossener, margi-
nalisierter Subjekte finden (siehe Kapitel vier).

Zweitens ergeben sich Anschliisse aus Marcuses inhaltlichen Themen selbst.
In seinen Schriften wird ein grundlegendes Verstindnis der imperialen Weltord-
nung deutlich (beispielsweise in »Versuch tiber die Befreiung, 1969d: 308-311), die
er immer und immer wieder hervorhebt und angreift — wenn auch, wie gezeigt,
ohne eine historische Analyse des Kolonialismus. Er reflektiert zudem die unter-
schiedlichen Positionen etwa weifSer Studierender und Menschen in antikolonialen
Kampfen, beschreibt das eine als biirgerliche Revolte, das andere als Kampf um
Leben und Tod (s.0.).

Drittens hilft fiir einen offenen und zugleich nicht in Spekulation verfallenden
oder euphemistischen Blick auf Bewegungen, Marcuses Ansatz, nach Tendenzen
Ausschau zu halten, weiter. Denn Theorie hat, so Marcuse in »Theorie und Praxis«
»ihre unabdingbare empirische Basis[, denn] die von ihr begriffenen Tendenzen
und Bedingungen der Verinderung miissen in der gegebenen Gesellschaft aufweis-
bar sein« (Marcuse 1974: 134). Marcuse mochte Tendenzen zu und Bedingungen
fiir Befreiung aufzeigen. Mit diesem Ansatz kann, wie in dieser Arbeit in Teil II,
mit grofRen Begriffen wie Sensibilitit, Solidaritit oder Utopie gearbeitet werden,
ohne zu behaupten, dass diese verwirklicht wiren oder wiirden. Aber sie konnten
wahr werden und wo sich dieser Schimmer zeigt muss genauer nachgeforscht wer-
den. »Erscheint Fortschritt nicht mehr als Notwendigkeit und seine Machbarkeit
als unrealistisch, miissen wir gegen Alternativlosigkeit in Gelegenheiten denken
lernen« (Neupert-Doppler 2019: 15). Refugeeproteste sind Gelegenheiten, um prak-
tische Solidaritit zu iiben.

Wenn auch Migration oder sich auf Flucht und Exil begriindende Proteste kein
explizites Thema seines Schreibens sind, bietet Marcuse weit mehr als Autor*in-
nen der sogenannten zweiten oder dritten Generation der Kritischen Theorie auf
moralisch-methodologischer ebenso wie auf inhaltlicher Ebene Zuginge fiir Dis-
kussionen in der Refugee-Bewegung, wenn das Ziel eben nicht Verstindigung (Ha-
bermas) oder Anerkennung (Honneth) im Rahmen der biirgerlichen Gesellschaft,
sondern globale Befreiung (Marcuse) sein soll.?° Denjenigen, die am existentiells-

20  Zurlckkommend auf Mignolo kénnte auch gemutmafit werden, dass die KT der ersten Ce-
neration durch ihre eigene subjektive Erfahrung von Flucht und Exil einen anderen episte-
mologischen Zugang zum Elend in der Welt hatte. Bhambra kritisiert Habermas’ Schwei-
gen zum Fliichtlingselend (Bhambra 2017). Dabei arbeitet sie mit Adorno gegen Habermas
und Co., erwihnt Marcuse leider jedoch nicht, obwohl er es war, der auf die antikolonialen
Kampfe schaute. In beiden Punkten — Zugang und Themensetzung — sehe ich einen groRen
Unterschied alterer KT gegeniiber einer Kolonialitit einbeziehenden Kritik des Forschungs-
programms des heutigen IfS. Diese (ibt beispielsweise Allen an Habermas, Honneth und Rai-
ner Forst: »Will sie wahrhaft kritisch sein, dann sollte die heutige Kritische Theorie ihr For-
schungsprogramm und ihren begrifflichen Rahmen mit Blick auf dekoloniale und antiim-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ten unter Kapitalismus, Imperialismus und (Post)Kolonialismus leiden, denjeni-
gen, die an Unterernihrung, bei Einstiirzen von Fabriken oder an Grenzen sterben,
ist Marcuses Denken gewidmet. Weil es vermeidbares Leid gibt, muss alles Den-
ken und Forschen, alle Wissenschaft darauf gerichtet sein, dies zu verhindern. In
Marcuses Schriften macht sich diese Haltung bemerkbar. Freund*innen und Schii-
ler*innen Marcuse beschrieben seine Weise Reden zu halten und zu lehren als fur
das Leben (siehe dem Kapitel vorangestelltes Zitat). In das Lob fir Marcuses pra-
xisbezogenes Denken, Schreiben und Lehren reiht sich auch Angela Davis ein. In
ihrer Er6ffnungsrede zur Konferenz zum 100. Geburtstag Marcuses 1998 erinnert
sie sich: »He was received as a philosopher who urged participants in radical social
movements to think more philosophically and more critically about the implica-
tions of their activism« (Davis 2004: 44). Und genau daftr soll Marcuse in dieser
Arbeit handhabbar gemacht werden.

1.3 Forschungsfragen zur Erkundung widerstandigen Wissens

Es gibt viel Literatur zu Marcuse und auch sehr viele Aufsitze, die damit beginnen
oder schlief3en, wie relevant seine Theorie heute noch ist, dass sie wichtige Ansto-
Re geben konnte oder den Fokus auf bestimmte Themen lenken kann (siehe Kapitel
zwei). Doch Marcuses Theorie wird kaum als umfassender Rahmen verwendet, um
Gesellschaft und/oder Bewegungen zu untersuchen. In diesem Forschungsvorha-
ben wird daher ein neuer Umgang mit Marcuse eingefithrt, der einem Verfallen
in kulturelles Dogma entgegenwirken soll. Aus den vorherigen Abschnitten dieses
Kapitels begriindet sich, warum in einer aktuellen Gesellschaftskritik und einem
aktuellen Fokus auf soziale Bewegungen gerade die Refugee-Bewegung spannend
ist: sie zeigt Grundwiderspriiche der kapitalistischen Weltordnung auf und bringt
koloniale Verhiltnisse auf den Tisch. Die Sprecher*innen der Refugee-Bewegung,
die Aktivist*innen und Theoretiker*innen zugleich sind, sind geeignete Kommen-
tator*innen fiir Marcuses Theorie der Praxis. Mir als aktivistisch orientierter Wis-
senschaftlerin fillt es dabei zu, Vermittlungen zwischen dem in Schriften auf-
gespeicherten Wissen in Marcuses Kritischer Theorie, notwendigen Erginzungen
und Kritiken aus dekolonialer und feministischer Perspektive, dem theoretischen
Wissen der Intellektuellen und dem entstehenden Wissen der Refugee-Bewegung
zu suchen und aus den Reibungen Schliisse zu ziehen. Aus dieser Konstellation von
individuellem Wissen, kollektivem Wissen und Konzentration in Theorien entsteht
etwas, das ich titelgebend widerstindiges Wissen nenne.

perialistische Kimpfe und Anliegen umstrukturieren« (Allen 2019: 34), schlussfolgert Allen.
Leider findet sich auch bei ihr kein (Rick)bezug auf Marcuse.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .

37


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Widerstandiges Wissen

Marcuses Texte werden in einer ethnographischen Forschung mit der Refugee-
Bewegung in Verbindung gebracht. Entsprechend verorte ich diese Arbeit einer-
seits als einen solidarisch kritisch-reflexiven Beitrag zur Kontextualisierung der
Refugee-Bewegung und als Diskussionsanreiz fiir andere soziale Bewegungen. An-
dererseits soll die dltere KT durch eine Riickbindung an Praxis und heutige Debat-
ten aktualisiert werden. Die zwei zentralen Forschungsfragen lauten daher: Sind
die Schriften des Sozialphilosophen Herbert Marcuse der 1960er/70er Jahre re-
levant fur das Verstindnis heutiger gesellschaftlicher Zustinde und niitzlich in
der Reflexion, Analyse und Weiterentwicklung von Strategien einer sozialen Be-
wegung? Wie kann eine Forschung in Tradition Kritischer Theorie zu und in Bewe-
gungen aussehen und wie ist Marcuses Theorie aus dekolonialer und feministischer
Perspektive zu kritisieren und zu aktualisieren?

Zu den konkreten Themen des interpretativen Teils I1. werden zu Beginn des
jeweiligen Kapitels detailliertere Fragen erarbeitet. Dennoch gibt es auch einige
vertiefende Fragen in Bezug auf die Refugee-Bewegung, die die gesamte Arbeit
durchziehen: Wie werden Rassismus und fehlende Staatsbiirger*innenschaft in
der Refugee-Bewegung verhandelt? Inwiefern werden sie in den Kontext von Ko-
lonialitat, Kapitalismus, Imperialismus gestellt? Auf welche Theorien und frithere
Bewegungen wird Bezug genommen? Wie werden Kolonialitit und Rassismus im
Verhiltnis zu/Verschrinkung mit anderen Ungleichheitsverhiltnissen (Klasse/Ge-
schlecht) thematisiert? Wie ist das Verhiltnis zwischen biirgerlichem »Engage-
ment fiir Fliichtlinge«, »biirgerlichen Radikalen« (um Marcuses Worte zu wihlen)
und den unmittelbarer von globalen Ungleichheitsverhiltnissen betroffenen Akti-
vist*innen? Wie konnen wir die Rolle von Intellektuellen in der Bewegung denken?
Und was ist eigentlich meine Rolle und Position als weifSe deutsche forschende Ak-
tivistin? Was bedeutet Solidaritit in diesem Kontext? Aber auch: warum gibt es un-
ter revoltierenden Refugees und solidarischen Menschen so viele Konflikte und wie
und warum gelingt es dem Establishment immer wieder, Teile des Protests zu mar-
ginalisieren und kooptieren? Wie ist, ohne hinter die Kritik der Kritischen Theorie
der 1930er Jahre zuriickzufallen, mit und anhand des Widerstands von Refugees
revolutionire Subjektivitit zu fassen? Und wie bereits hervorgehoben interessiert
mich nicht zuletzt die Frage danach, ob es in der Refugee-Bewegung Erfahrungen
jenseits der etablierten Kultur gibt, die das Bedirfnis nach grundlegendem gesell-
schaftlichem Wandel spiirbar machen. Welche Utopien werden entworfen?

https://dol.org/10:14361/9783839458416-002 - am 14.02.2028, 14:30:17. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- .


https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

