
1. Einleitung

»[T]he essential element of Marcuse’s

teaching is that knowledge is partisan.

Knowledge, in its origin and intention, is

for life. The current pretensions to ›scien-

tific objectivity,‹ intellectual neutrality,

and value-free thinking betray the goals

of knowledge itself.«

Student*innen und Freund*innen in einer

Festschrift über ihren Lehrer Herbert Marcuse

(Leiss et al. 1967: 425)

Gegenstand dieser Arbeit ist die Positionierung von organischen Intellektuellen

der Refugee-Bewegung1 zur Gesellschafts- undWiderstandstheorie des Kritischen

Theoretikers Herbert Marcuse. Damit verstehe ich die ältere Kritische Theorie der

sogenannten Frankfurter Schule (folgend: KT), zu der Marcuse beitrug, als For-

schungsrichtung, die in Bewegung ist und für und mit Widerstand und Befreiung

besteht.

»Knowledge is partisan«, Wissen ist parteiisch, heißt es im Eingangszitat. Es

könnte aber auch heißen: »Knowledge is partisans«, wenn Partisanen im weiteren

Sinne als diejenigen, die Position beziehen und Widerstand leisten, gefasst wer-

den. Es gilt auf die zu schauen, die heute Partei nehmen, die heute Widerstand

leisten, um etwas über Gesellschaft zu erfahren und widerständigesWissen, so der

Titel dieser Studie, zu erforschen. Herbert Marcuse selbst stand in engem Kontakt

mit den sozialen Bewegungen, insbesondere von Studierenden in den USA und

auch im Westeuropa der 1960er und 1970er Jahre, über die er als kritischer Sym-

pathisant schrieb. Wie sehr die Studierenden und Aktivist*innen selbst Marcuse

beeinflussten, machte er immer wieder deutlich.

Als Philosoph hat Marcuse in diesem Kontext manches Mal Randbemerkungen

zuThemen und Bewegungen gemacht, mit denen er sich (zumindest in seinen Pu-

1 Eine Begriffsklärung zu Refugee(s) und Refugee-Bewegung sowie eine Erklärung des Begriffs

»organische Intellektuelle« nach Antonio Gramsci erfolgt, da thematisch eingebettet, in Ka-

pitel drei.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Widerständiges Wissen

blikationen) nicht näher beschäftigt hat oder beschäftigen konnte. So etwa zu den

Befreiungsbewegungen in der 3. Welt (Kellner 1984: 254). Marcuse sah es als sei-

ne Aufgabe, einzuordnen und ein Überblickswissen zu geben. Ob er sich damit zu

sehr auf die Position des Philosophen und berühmten Intellektuellen berief, bleibt

zu diskutieren2. Auf jeden Fall war und ist es meines Erachtens an seinen Schü-

ler*innen und Theoretiker*innen, die sich auf ihn beziehen, Marcuse heute in Be-

zug auf aktuelle Bewegungen neu zu diskutieren.Der US-amerikanische Philosoph

und Herausgeber der nachgelassenen Schriften Herbert Marcuses im Englischen,

Douglas Kellner, fordert: »[C]ritical theory todaymust appropriateMarcuse’s legacy

and go beyond his positions, just as Marcuse himself appropriated and went be-

yond Marxism. For liberation and utopia are not yet« (ebd.: 375). Und Angela Davis

fordert im der Studie vorangestellten Zitat, die Marcuse-Nostalgie aufzugeben, al-

so Marcuse nicht zum Dogma verkommen zu lassen, damit wir mit seinem Erbe

Themen erkunden können, die er sich niemals hätte vorstellen können (Davis 2004:

50).

Dieser Zugang ist keineswegs Konsens, denn was der postkolonialeTheoretiker

Edward Said für Theorie generell skizziert, lässt sich für manche Debatten um KT

im akademischen Milieu in Deutschland auf jeden Fall bestätigen: »[T]heory […]

can quite easily become cultural dogma« (Said 1983: 247). Das gilt für einige Rezi-

pient*innen der älteren Kritischen Theorie, die insbesondere Theodor W. Adorno

auf einen Sockel stellen, seine Gesellschafts- und Kulturkritik bei jeder Gelegen-

heit zitieren und daraus einen oftmals zynischen Blick auf jegliche Praxis ableiten.

Mir ist mehrfach begegnet, dass Herbert Marcuse nicht als Vertreter der Kritischen

Theorie angesehen wurde, da er sich zu sehr der Praxis zugewandt und dabei sei-

ne Rolle als Kritiker aufgegeben habe. Hier ist KT und insbesondere die Rezep-

tion Adornos zu einem kulturellen Dogma verkommen. Andererseits erlebte ich

auch immer wieder eine pauschal abwehrendeHaltung gegenüber KritischerTheo-

rie und Sozialpsychologie von Seiten eines aktivistisch-akademischen Umfelds, in

dem diese als bürgerlicheTheorie toter weißer3 Männer verschrien ist, die nicht für

2 Die Diskussion der Rolle von Intellektuellen an der Universität, in Bewegungen usw. ist eine

Figur, die sich durch diese Arbeit zieht und sowohl in der Einführung zuMarcuse, der Vorstel-

lung meiner Gesprächspartner*innen als auch in den methodologischen und methodischen

Überlegungen in den folgenden Kapiteln ausführlicher behandelt wird.

3 Weiß als Bezeichnung weißer Menschen ist in dieser Arbeit kursiv gesetzt, um deutlich zu

machen, dass es sich um eine politische Kategorie handelt. Schwarz als eine widerständige

Selbstbezeichnung wird hingegen durchgängig groß geschrieben. Orientiert habe ich mich

dabei anMythen,Masken und Subjekte, dem grundlegenden Sammelband zu kritischerWeiß-

seinsforschung in Deutschland (vgl. Eggers et al. 2017). Konkret in Bezug auf Adorno, Hork-

heimer,Marcuse und Co.wäre jedoch kritisch zu fragen, ob diese als Juden, die vor denNatio-

nalsozialisten fliehen mussten, in diesem politischen Sinne weiß waren. Siehe zur Erkennt-

nisebene der Erfahrung von Verfolgung und Exil in Bezug auf KT weiter unten.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

die Analyse heutiger Verhältnisse und insbesondere nicht für eine Arbeit, in der es

umMigration und somit um rassifizierte Subjekte geht, geeignet sein könne. Auch

hier zeigt sich eine reduktionistische Lesart Kritischer Theorie.

Ganz im Gegensatz dazu steht meine Lesart Marcuses und meine Erfahrung

mit Intellektuellen der Refugee-Bewegung. Theorie immer wieder zu durchden-

ken, zu überarbeiten, zu überprüfen und zu aktualisieren, Theorie auf heutige ge-

sellschaftliche Probleme zu beziehen und aus diesen abzuleiten undTheorie für die

Bekämpfung von Ungerechtigkeit und Ungleichheit anzuwenden, verhindert, dass

sie zu einem Dogma wird.

Dieser Zugang zu Kritischer Theorie und speziell zu Marcuse, den Kellner und

Davis einfordern, ist der, den ich erprobenmöchte.MarcusesTheorie heute weiter-

zuentwickeln, ist nicht möglich, ohne Bezug auf aktuelle Praxis. Welche Proteste

der Gegenwart lassen sich wie auf Marcuses theoretische Deutung von Protestbe-

wegungen der 1960er und 1970er Jahre beziehen?

Zu denjenigen, die heute Widerstand leisten, gehören Refugees. Schon lange,

vor allem seit der Verschärfung und nahezu Abschaffung des Asylrechts 1993 mit

dem sogenannten »Asylkompromiss«, gab und gibt es Widerstand von Refugees in

Deutschland. Die Protestepisode von März 2012 bis etwa 2015 stellte jedoch in ih-

rer Breite, bundes- und europaweiten Vernetzung sowie Intensität mit Märschen,

Besetzungen, Hungerstreiks und Konferenzen eine neue Dimension des Wider-

standes dar (siehe Kapitel drei). Im Kontext zunehmender rassistischer Mobili-

sierung, inklusive dem Einzug der offen rassistischen AfD in Landtage und 2017

den Bundestag, in einer Ausschlüsse und Angst vor Ausschluss produzierenden

Gesellschaft, sind Refugees Teil der Bewegungen, die sich dem entgegen stellen

und sich solidarisieren. Es wird gekämpft um Gesetze, Plätze, Grenzen, Defini-

tionen. Es wird gekämpft umMenschenleben. Neben meinem persönlichen Bezug

zur Refugee-Bewegung als antirassistische Aktivistin,war das Schlüsselerlebnis für

den hier unternommenen Dialog das Zusammentreffen mit dem türkischen Mar-

xisten Turgay Ulu 2011, der sehr an einer Diskussion über Kritische Theorie und

Praxis interessiert war (siehe Kapitel drei und vier).

Um mich der von Kellner und Davis formulierten Aufgabe zu stellen, Marcuse

mir und den Bewegungen heute anzueignen und zugleich über seine Positionen

hinauszugehen und mich meinem »Forschungsfeld« Refugee-Bewegung nicht nur

von außen, sondern auch über meinen aktivistischen Zugang zu nähern, habe ich

eineMethode gewählt, die sowohl Annäherungen auf demMikro-Level, als auch die

Diskussion der Thesen Marcuses sowie eine Einbindung in den breiteren Theorie-

rahmen kritischer Theorien zulässt4. Mit dem Ansatz der Theoriediskussion (siehe

4 Mit Kritischer Theorie mit großem »K« und als Eigenname verwendet (KT), beziehe ich mich

auf die erste Generation Kritischer Theorie umMaxHorkheimer (siehe genauer unten) sowie

spätere/heutige Theoretiker*innen, die sich explizit auf deren Gesellschaftskritik berufen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Widerständiges Wissen

Kapitel vier) mit Intellektuellen der Refugee-Bewegung möchte ich zu der, meiner

Meinung nach, zu lückenhaften Verbindung zwischen Kritischer Theorie, anderer,

vor allem dekolonialer kritischer Theorie sowie Widerstand heute beitragen und

KT damit als eine Theorie für den Widerstand behandeln. Dafür baue ich auf ei-

ne Analyse der entsprechenden Schriften Marcuses, meinem Hintergrundwissen

als forschender Aktivistin in Bezug auf die Refugee-Bewegung, sowie als Kern der

Arbeit auf der Diskussion relevanter Thesen Marcuses mit Intellektuellen dieser

Bewegung auf. Mit Intellektuelle meine ich mit Antonio Gramsci nicht Akademi-

ker*innen, sondern unter demAusdruck »organische Intellektuelle« diejenigen, die

für ihre Klasse, ihre Gruppe Erfahrungen vermitteln und übersetzen und somit für

sie eintreten. In der vorliegenden theoriebasierten Ethnographie diskutiere ich,

wie der Untertitel besagt, Herbert Marcuses Protesttheorie mit organischen Intel-

lektuellen der Refugee-Bewegung der 2010er Jahre in Deutschland und Österreich.

Meine These ist, dass Kritische Theorie als vielschichtige, interdisziplinäre Gesell-

schaftskritik auch heute wichtige Denkanstöße sowie eine geeignete »Brille« für

die Analyse von gesellschaftlichem Kontext und Widerstandsbewegungen liefern

kann. Wie eine solche Analyse aussehen kann, wird in dieser Arbeit beispielhaft

erprobt.

Aufgebaut ist das Buch in zwei Hauptteile, einen Schluss und dieses einleiten-

de Kapitel. Auf das einführende Kapitel eins folgt ein Grundlagen benannter erster

Hauptteil (I., Kapitel zwei bis vier). Um eine Vorstellung von Marcuses Werk so-

wie der zentralen in dieser Arbeit zur Diskussion stehenden Thesen geht es hier

in Kapitel zwei. Die Refugee-Bewegung der 2010er Jahre inklusive einer Vorstel-

lung meiner Gesprächspartner*innen sowie eine Kontextualisierung der Proteste

in Refugee- und migrantischen Bewegungen in Europa sind Thema des dritten

Kapitels. In Kapitel vier werde ich die Methodologie vorstellen. Hier erläutere ich

den Ansatz einer Ethnographie mit starkem Theoriebezug auf feministisch-deko-

lonialer Basis und reflektiere meinen Forschungsprozess. In diesen Kapiteln wird

zudem die Figur des Intellektuellen von verschiedenen hier relevanten Zugängen

umrissen – ich stelle Marcuse als öffentlichen Intellektuellen und die Refugee-

Aktivist*innen als organische Intellektuelle nach Antonio Gramsci vor und disku-

tiere die Rolle von Akademiker*innen in der Bewegung. Die verschiedenen Ele-

Damitmöchte ichnicht ausdrücken, dass andere TheorienundTheorietraditionennicht auch

kritisch sind – das wird gerade in Bezug auf feministische sowie dekoloniale Epistemologien

in dieser Arbeit deutlich. Auchgibt es selbstverständlich eine feministischeKritische Theorie.

Eine dezidierte Auseinandersetzungmit und Abgrenzung von Theoretiker*innen wie Jürgen

Habermas oder Axel Honneth, die in Bezug auf das Frankfurter Institut für Sozialforschung

als Nachfolger*innen gelten, findet sich in dieser Arbeit nicht. Allerdings gibt es an ein paar

Stellen sich aus dem Kontext ergebende Auseinandersetzungen mit Habermas, an denen

einige Unterschiede zur Kritischen Theorie, wie sie hier Bezugspunkt ist, deutlich werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

mente, die sich im Untertitel dieser Arbeit finden – Marcuse, Refugee-Bewegung,

Diskussion und organische Intellektuelle – werden erarbeitet.

Der zweite Hauptteil der Studie, die Interpretationen (II., Kapitel fünf bis sie-

ben), bringen die in Teil I umrissenen Elemente zusammen. Hier reflektiere und

überdenke ich Marcuses Widerstands- und Emanzipationstheorie und ihre Rele-

vanz heute basierend auf der RelektüreMarcuses, den Beobachtungen in der Bewe-

gung und vor allem den Gesprächen. Die Kapitel gliedern sich nachThemen, bauen

dabei jedoch aufeinander auf: Eindimensionalität und Integration (Kapitel fünf),

Sensibilität und Feminismus (Kapitel sechs) sowie Organisationsdebatte (Kapitel

sieben). Der Schlussteil (III.) umfasst Reflexionen auf die Methode, die Zusam-

menfassung der Ergebnisse in Bezug auf ein Arbeiten mit Marcuse heute sowie als

Ausblick Forderungen und Wünsche aus der Refugee-Bewegung an Solidarität.

Im Folgenden werde ich den theoretischen Hintergrund dieser Studie skizzie-

ren und insbesondere die Verbindung zwischen Kritischer Theorie der Frankfurter

Schule und dekolonialerTheorie herstellen (1.1). Dabei geht es mir darum, eine For-

schungsfeld zu umreißen, das meines Erachtens noch am Anfang steht, es kann al-

so auch als Forschungsauftrag für weitere Arbeiten gelesen werden. Die für diese

Arbeit wichtigsten Grundannahmen Kritischer und dekolonialer Theorie werden

ausgeführt und auch der spezifische historisch-materialistische Kontext, in dem

diese Forschung steht, benannt: das EUropäische Migrationsregime, das aus der

Perspektive der Kolonialität der Migration (Gutiérrez Rodríguez) betrachtet wird.

In 1.2 begründe ich dann meinen konkreten Fokus: Marcuses Protesttheorie sowie

die Refugee-Bewegung. Beide finden in den Kapiteln zwei und drei ausführliche

Betrachtung. In 1.3 komme ich auf das titelgebende widerständige Wissen zurück

und formuliere die Forschungsfragen.

1.1 Kritische Theorie und Kolonialität der Migration

Enzo Traverso schildert in Linke Melancholie:

»C.L.R. James und Theodor W. Adorno, diese zwei großen Figuren des kritischen

Denkens des 20. Jahrhunderts, haben sich während des Krieges dank der gemein-

samen Bekanntschaft von Herbert Marcuse in New York getroffen, als Manhattan

das Zentrum des jüdisch europäischen Exils und der intellektuellen Hauptstadt

des Black Atlantic geworden war. Aber diese Unterhaltung wurde nicht fortge-

setzt, siewurde in einemgegenseitigenMissverständnis beendet.« (Traverso 2019:

201)

Adorno als Stellvertreter für Kritische Theorie und westlichen Marxismus, James

als zentraler Theoretiker des Black Marxism. Und Marcuse wollte sie zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Widerständiges Wissen

bringen5. Hier wurde vielleicht eine Gelegenheit zum Dialog verpasst. Sowohl der

jüdische Exilant Adorno als auch der karibische Intellektuelle James warenMarxis-

ten und hätten sich über Kapitalismus und Kolonialismus, über Aufklärung, Anti-

semitismus und Rassismus verständigen können.

In den 1960er Jahren war es dann wieder Marcuse, der durch die Nähe zu den

Bewegungen seiner Zeit und ganz besonders durch den Austausch mit seinen Stu-

dierenden, allen voran Angela Davis, den Kontakt zu Schwarzen Intellektuellen

suchte und die Bedeutung der sogenannten 3. Welt für die Theoriebildung hervor-

hob. Das Denken aus einer Perspektive der Unterdrückung und die historischen

Kontinuitäten einzubeziehen, den eigenen europäischen Blick zu weiten und auch

die eigene Theorietradition, die europäische Aufklärungsphilosophie sowie mar-

xistischeTheorie zu erweitern, kennzeichnenMarcuse. Zur Kontextualisierung von

Marcuses Denken beginne ich mit der Theorietradition, der Marcuse zugerechnet

wird, in der er nach Theodor W. Adorno und Max Horkheimer oftmals als dritter

»großer Name« genannt wird: die Kritische Theorie der Frankfurter Schule.

1923 wurde das Frankfurter Institut für Sozialforschung (IfS) zunächstmit dem

Ziel einer detaillierten Erforschung der Arbeiter*innenbewegung gegründet. Es

sollten vor allem die Ursachen der Krise des Marxismus und neue theoretische

Ansätze zu einer Umwälzung der Eigentumsverhältnisse erarbeitet werden. Un-

ter der Leitung von Max Horkheimer bildete sich in den 1930er Jahren eine in-

terdisziplinäre Gruppe von Wissenschaftlern6 heraus, darunter waren der Litera-

turwissenschaftler Leo Löwenthal, der Psychoanalytiker Erich Fromm, der Öko-

nom Friedrich Pollock, der Politikwissenschaftler Franz Neumann, der Jurist Ot-

to Kirchheimer, der Soziologe, Philosoph und Musikwissenschaftler Theodor W.

Adorno sowie Herbert Marcuse. Horkheimer war es dann auch, der 1937, bereits

im Exil USA, durch seinen Aufsatz »Traditionelle und kritische Theorie« (Horkhei-

mer 1937) den Namen dieser neuen Schule prägte. In dem Text bezeichnet er die

kritische Gesellschaftstheorie als »ein einziges entfaltetes Existenzialurteil« (ebd.:

244) über die »Grundform der historisch gegebenen Warenwirtschaft« (ebd.), die

5 Siehe zu westlichemMarxismus und Black Marxism weiter unten in dieser Einleitung.

6 Zum engen Kreis der ersten Generation der Kritischen Theorie gehörten nur Männer. Frauen

waren »nur« Sekretärinnen oder als Assistentinnen sowie in einzelnen Forschungsprojekten

beteiligt. Bereits hier soll betont werden, dass einige der Ehefrauen dieser ersten Generati-

on von Männern stark in deren Projekte eingebunden waren. Gretel Adorno etwa verfasste

dasManuskript zur Dialektik der Aufklärung (s.u.), die aus Gesprächen zwischenHorkheimer

und Theodor W. Adorno entstand. Auf den Einfluss von Marcuses Ehefrauen auf sein Werk

werde ich zurückkommen. Hinweisen möchte ich auch auf den elitären bürgerlichen Kon-

text in dem in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts Wissenschaft stattfand. Nicht

nur Frauen*, auch alle Proletarier*innen waren überwiegend vom Zugang zu Universitäten

ausgeschlossen, noch heute ist der Anteil von Studierenden aus prekär lebenden Familien

gering.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

in Krisen und Barbarei führte und führt. Zur Entfaltung dieses Urteils tragen die

zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen bei, die sich in Kritischer Theorie ver-

einen. Hier wird die materialistische Grundlage der Kritischen Theorie deutlich.

Horkheimer hebt zudem die Praxisorientierung des Instituts hervor –Theorie sol-

le immer einHilfsmittel für gesellschaftsveränderndes Verhalten sein und nicht bei

sich selbst Ruhe finden (siehe ebd.: 225). Dieses Verständnis Kritischer Theorie ist

mein Zugang und Anknüpfungspunkt auch für das Weiterdenken der Kritischen

Theorie.

In den 1930er Jahren ging Horkheimer jedoch nicht (mehr) davon aus, dass das

Proletariat nur aufgrund seiner Stellung im Produktionsprozess ein emanzipatori-

sches Bewusstsein und/oder eine emanzipatorische Bewegung hervorbringt: »Aber

auch die Situation des Proletariats bildet in dieser Gesellschaft keine Garantie der

richtigen Erkenntnis« (ebd.: 230). Für den Marxismus der Kritischen Theorie ist

neben Sigmund Freud, auf den ich sogleich zurückkomme, auch das Werk von

Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel grundlegend. Für Hegel waren es Widersprü-

che, welche die Geschichte zu lösen hat, z.B. der Widerspruch zwischen familiär-

patriarchalem Miteinander und dem Gegeneinander der bürgerlichen Marktge-

sellschaft. Seine Synthese war der von ihm idealisierte Vater Staat. Marx hingegen

zeigte in seiner Kritik derHegelschen Rechtsphilosophie, dass auch der Rechtsstaat

nicht die Aufhebung der Klassengesellschaft sein kann: Die formale Gleichheit der

Staatsbürger*innen gleicht nicht die reale Ungleichheit aus, sie dient vielmehr als

Verschleierung und Stütze der Ungleichheit. Die Erkenntnis desWiderspruchs von

bürgerlicher Revolution (ideale Freiheit und Gleichheit) und bürgerlicher Realität

(bloße Erwerbsfreiheit und Rechtsgleichheit) löse erst die proletarische Revolution

aus.

Das Ausbleiben dieser Revolution (im globalen Westen) gilt der Kritischen

Theorie als Widerspruch des 20. Jahrhunderts. In Abgrenzung zu Leninismus,

Maoismus oder Black Marxism wird sie daher, wie auch die Schriften von Georg

Lukács, Ernst Bloch oder Antonio Gramsci, zum Westlichen Marxismus gezählt.

1933 erleben Marcuse und Genossen hautnah, dass die Geschichte nicht notwen-

dig, wie Hegel annahm, »Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit« (Hegel 1837: 32)

ist. Die nationalsozialistische Volksgemeinschaft erstickte den Klassenkampf. Der

Reichtum des Kapitalismus steht aber nach Analyse der KT weiter imWiderspruch

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Widerständiges Wissen

zum Elend der Menschheit, die Ausdehnung der Lohnarbeit im Widerspruch zum

fehlenden Klassenbewusstsein7.

Mit der Integration von Erkenntnissen der Psychoanalyse nach Freud in sozio-

logische und philosophische Reflexionen konnte, auf theoretischer Ebene ebenso

wie durch empirische Forschung, die Abwendung von einer Erwartung gesamtge-

sellschaftlicher Erkenntnis und somit Revolution bestätigt werden8. In den 1930er

Jahren analysierte die Kritische Theorie den autoritären Charakter in Bezug auf

seine Anfälligkeit für Antisemitismus und faschistische Ideologie. Für Teile der

Studien über Autorität und Familie (Horkheimer 1936) sowie vor allem die im US-

amerikanischen Exil verfasste Studie The Authoritarian Personality (Elemente hier-

von wurden in Deutsch unter dem Titel Studien zum autoritären Charakter publiziert,

siehe Adorno 1973 und 2019b) wurden Methoden erarbeitet und Erkenntnisse über

Ressentiments, insbesondere den Antisemitismus gewonnen, die bis heute Basis

einer »Vorurteilsforschung« in dieser Theorietradition sind. Adornos und Hork-

heimers Dialektik der Aufklärung (folgend: DA) als philosophische Arbeit enthält mit

dem unter dem Schock des Holocaust verfassten Abschnitt »Elemente des Antise-

mitismus« (Horkheimer und Adorno 1947: 177-217) eine richtungsweisende Schrift

zur theoretischen Grundierung der sogenannten »Vorurteilsforschung«. Hier wer-

den unter anderem die in den empirischen Studien diagnostizierten, auf einer psy-

chischen Ich-Schwäche basierenden Abwehrmechanismen zur Theorie der pathi-

7 Für die Erkenntnisse zu (fehlendem) Klassenbewusstsein war die Lektüre des ungarischen

MarxistenGeorg Lukács entscheidend.DerHegelianerHonneth sieht hierin einenKernpunkt

der Kritischen Theorie: »Die drei Autoren [Adorno, Horkheimer undMarcuse] teilen den nor-

mativen Ausgang von einer Hegelschen Vorstellung des vernünftigen Allgemeinen, die sie

allerdings in Kategorien einer, könnte man sagen, kooperativen Praxis fassen. Darüber hin-

aus stimmen sie in ihrer Überzeugung überein, dass ein solches vernünftiges Allgemeines

unter den sozioökonomischen Bedingungen des herrschenden Gesellschaftssystems nicht

zur Entfaltung gelangen kann, weil der Kapitalismus eine pathologische Reduktion unse-

rer Vernunfttätigkeit aufs bloß Instrumentelle erzeugt. Und, dritter Punkt, schließlich gehen

alle drei Autoren von der zusätzlichen These aus, dass selbst in den verdinglichten Verhält-

nissen des Kapitalismus stets eine Bereitschaft zur transzendierenden Praxis schlummert,

weil der Mensch nicht ohne Symptome des sozialen Leidens auf die Unterdrückung seiner

umfassenden Vernunfttätigkeit reagieren kann. […] Sie ließen sich auch so verstehen, dass

man sagt, es ist die Herkunft in Hegel, Lukács und Freud, die alle drei auf wirklich eigenar-

tige und überraschende Weise vereint, bei den unterschiedlichen Herkünften, die sie doch

teilen« (Honneth 2005: 50).

8 So zum Beispiel die Arbeiter- und Angestellten-Erhebung von 1930: »Das bei weitem wich-

tigste Ergebnis der Studie war, daß lediglich 15 % der Mitglieder von Linksparteien (SPD,

KPD) ein Maß an Konsistenz von politischer Orientierung, Charakterstruktur und Kampfbe-

reitschaft aufwiesen, das – etwa bei einem faschistischen Putschversuch – militanter Wi-

derstand von politisch organisierten Arbeitern hätte ermöglichen können« (Dubiel 1978: 25).

Somit kam die folgende nationalistisch-faschistische Entwicklung Deutschlands für die Mit-

arbeitenden des Instituts nicht mehr überraschend.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

schen Projektion ausgearbeitet und somit Grundlagen nicht nur für eine Analyse

des Antisemitismus, sondern aller gruppenbezogenen menschenfeindlichen Res-

sentiments gelegt. Sie bleibt auch in der Analyse des spezifischen Rassismus gegen

Refugees implizit Bezugspunkt.

In den 1940er Jahren beschrieben Adorno und Horkheimer mit ihrem

Kulturindustrie-Kapitel in der Dialektik der Aufklärung (folgend: DA) und Mar-

cuse in Der eindimensionale Mensch (folgend: EDM) zu Beginn der 1960er Jahre die

Ideologie und das Potenzial zur Eindämmung jeglichen kritischen Denkens in der

westlichen Konsumgesellschaft. Integration der Arbeiter*innen erfolgte nun auch

massiv materiell, was aber nichts an der prinzipiellen Lohnabhängigkeit und den

Ausbeutungsverhältnissen ändert (siehe detailliert Marcuse-Einführung in Kapitel

zwei sowie Diskussion in Kapitel fünf). Aber nur weil das Proletariat ausgebeutet

wird, hat es nicht automatisch Recht. Die Geschichtstheorie der KritischenTheorie

wird in Abgrenzung zu Hegels positiver und Marx’ ambivalenter Interpretation

(vgl. Traverso 2019: 183-184) als eine negative definiert. Da Gesellschaft (bisher)

nicht als Ganze vorangeschritten ist, kann nicht positiv auf einen Telos Bezug

genommen werden – vor allem nicht auf die Vorstellung, die Gesellschaft bewege

sich notwendigerweise auf ein Endziel, etwa die kommunistischeWeltgesellschaft,

zu.

Diese Kritik einer deterministischen Geschichtsphilosophie zieht sich durch

Horkheimers und Adornos Werk ab den 1930er Jahren und findet in Faschismus

und Shoah erneute Bestätigung. Bei Adorno heißt es in der Negativen Dialektik,

erschienen 1966: »Die Behauptung eines in der Geschichte sich manifestierenden

und sich zusammenfassenden Weltplans zum Besseren wäre nach den Katastro-

phen und im Angesicht der zukünftigen zynisch« (Adorno 1966: 314).

Auch wenn in der Ablehnung eines positiven Telos von Adorno und Anderen der

Bezug am häufigsten auf die nationalsozialistische Katastrophe hergestellt wird,

wird an dieser Stelle im Sprechen von Katastrophen im Plural und von Geschich-

te ebenso wie Zukunft deutlich, dass Auschwitz zwar als der Tief-, aber nicht als

einziger Bezugspunkt ihrer Kritik an Aufklärung und dem Bruch mit einem te-

leologischen Geschichtsverständnis zu denken ist. In den Schriften einiger Kriti-

scher Theoretiker finden sich immer wieder Bezüge auf Kolonialismus, Imperia-

lismus, globale Ausbeutungsverhältnisse oder Rüstungsindustrie. Bei Horkheimer

beispielsweise in den 1926-1931 verfasstenNotizenmit demTitelDämmerung (Hork-

heimer 1934)9, die 1934 unter dem Pseudonym Heinrich Regius in der Schweiz er-

9 Die mir vorliegende Version ist ein Nachdruck, vermutlich aus der Zeit um 1968, der keine

weiteren Publikationsangaben enthält. In der Notizsammlung ist auch ein Text über politi-

sches Asylrecht enthalten, in dem Horkheimer darlegt, dass politisches Asylrecht entgegen

einer bürgerlich-ideellen Phase nicht zurHerrschaft des global konzentriertenKapitals passe

und daher sicherlich bald abgeschafft werde. (Vgl. Horkheimer 1934: 178)

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Widerständiges Wissen

schienen. Dort heißt es in der Notiz mit dem Titel »Wolkenkratzer«, in der er den

Gesellschaftsbau skizziert:

»[Unterhalb der…] Erwerbslosen, Armen, Alten und Kranken […] beginnt erst das

eigentliche Fundament des Elends, auf dem sich dieser Bau erhebt, denn wir ha-

ben bisher nur von den hochkapitalistischen Ländern gesprochen, und ihr ganzes

Leben ist ja getragen von dem furchtbaren Ausbeutungsapparat, der in den halb

und ganz kolonialen Territorien, also in dem weitaus grössten Teil der Erde funk-

tioniert.Weite Gebiete des Balkan sind ein Folterhaus, dasMassenelend in Indien,

China, Afrika übersteigt alle Begriffe.« (Ebd.: 132)

Dennoch fand Kolonialismus in der Kritischen Theorie keine ausführliche analy-

tische Beachtung. Zur gleichen Zeit (erste Hälfte des 20. Jahrhunderts) existierte

im englischsprachigen transatlantischen Raum eine Tradition, die Cedric J. Ro-

binson als Black Marxism bezeichnet und der er in seinem gleichnamigen Buch

nachgeht (Robinson 2000). Intellektuelle wie W.E.B. DuBois oder der aus Trini-

dad stammende C.L.R. James leisteten eine Kritik, die auf ihrer Subjektivität als

Nachfahren Kolonialisierter und Versklavter und ihrem Aufwachsen in Systemen,

die weiter eindeutig durch race stratifiziert waren, basierte. Als Intellektuelle waren

sie zwischen den ehemaligen Kolonien in der Karibik, den USA und Europa unter-

wegs und stark von der europäischen philosophischen Tradition geprägt, an der

sie ihre je eigene Kritik entwickelten. James veröffentlichte 1938 mitThe Black Jaco-

bins (James 1938) seine Analyse der Haitianischen Revolution und ihres Anführers

Toussaint L’Ouverture, die einerseits von Bewunderung, aber auch einer kritischen

Auseinandersetzung mit ihm zeugt (vgl. Robinson 2000: 277-278). Als Marxisten

setzten sie sich kritisch mit dem historischen Materialismus auseinander und wi-

derlegten, wie auch die KritischenTheoretiker, geschichtsdeterministische Annah-

men des orthodoxen Marxismus. Wie Enzo Traverso in Linke Melancholie (Traverso

2019) mit einem dem Titel entsprechenden Pathos schlussfolgert, hätte ein Dialog

zwischen westlichem und Schwarzem Marxismus in den 1930er/1940er Jahren zu

entscheidenden theoretischen und praktischen Entwicklungen führen können (vgl.

ebd.: 203). James und andere waren hingegen zeitweise Mitglieder der Kommu-

nistischen Partei der USA (KPUSA), die sich – unter anderem auf Grundlage des

Betreibens Lenins in der Kommunistischen Internationale (Komintern) – in den

1920er/1930er Jahren für Schwarze Genoss*innen öffnete.10 In den 1940er/1950er

10 Siehe zur Geschichte Schwarzer in der Kommunistischen Partei der USA der Artikel »›…dann

sind wir eben Bolschewisten!‹ Antirassistische Politik der US-amerikanischen Kommunisti-

schen Partei in den 1930er Jahren« von Loren Balhorn (2014): »Die Partei benutze das Zeit-

fenster, um ihre antirassistischeArbeitmassiv auszubauen – […] zu einer Zeit, in der imSüden

regelmäßig Lynchmorde zu beklagen waren, organisierte sie Truppen, um Schwarze gegen

Lynchmobs zu verteidigen. In Harlem z.B. organisierten 200mehrheitlich weiße Kommunis-

ten eine Demonstration gegen Lynchjustiz, die in wenigen Stunden auf über 3.000 schwarze

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 25

Jahren traten die meisten von ihnen wieder aus, was zu unabhängigen, neuen Or-

ganisationen wie letztlich beispielsweise der Black Panther Party for Self-defense führ-

te. Vielleicht lag es auch an der Nähe zur KPUSA, in der der Schwarze Marxismus

zeitweilig verankert war, dass es mit der KT im US-amerikanischen Exil nicht zu

einem intensiveren Dialog kam. Anders als Marcuse, der auch auf die Kommunis-

tische Partei Einfluss nehmen wollte, unterband Horkheimer jeglichen Kontakt,

um die Stellung des Instituts nicht zu gefährden (s. Schultz 2014: 423). Und wie

oben zitiert, schreibt Traverso, dass Marcuse James und Adorno zusammenbrin-

gen wollte, dieser Dialog jedoch scheiterte.

Schwarze Autor*innen wie James und W.E.B. DuBois11, später auch Frantz Fa-

non verbinden in ihren Analysen (marxistische) Gesellschaftskritik und Mikroebe-

ne des Erlebens zum Anderen gemacht zu werden. Doch diese Analysen fanden im

Arbeiter anwuchs. […] Auch weil sich die bürgerlichen afro-amerikanischen Organisationen

nach wie vor weigerten, politische Bewegungen aufzubauen, wurde die CP bis Ende 1931 ei-

ne der einflußreichsten Organisationen unter Schwarzen in New York und anderen großen

Städten« (ebd.: 158). »Sie brachte tausende weiße und schwarze Arbeiter zusammen in den

großen Arbeitslosendemonstrationen von 1930 und organisierte mehrere Tausende in Kam-

pagnengegenZwangsräumung« (ebd.: 159). »Als 1941 die Partei noch einmal ihre Linie änder-

te undwieder [wie 1935 zwischendurch] zumUnterstützer Roosevelt wurde,mussten alle Po-

sitionen wieder umgeworfen werden. Die Parteiführung sagte ihren schwarzen Mitgliedern,

dass sie Rassismus in der Gesellschaft und Segregation in der Armee hinnehmen müssten,

bis der Faschismus besiegt sei. Nach demZweitenWeltkriegwar ihre Glaubwürdigkeit längst

aufgebraucht. […] Sie wurde schnell zu einer politisch irrelevanten Kraft, die, abgesehen von

Ausnahmen wie Angela Davis, nie wieder über eine wirkliche Basis innerhalb der schwar-

zen Bevölkerung (oder der Arbeiterklasse insgesamt) verfügte. […] Obwohl der Marxismus in

Form von C.L.R. James und zahllosen anderen eine marxistische Theorie des Rassismus auf-

recht erhielt und auchweiterentwickelte, ist der revolutionäreMarxismus bis dato niewieder

in die Position gekommen, unterdrückte Gruppen massenhaft zu organisieren« (ebd.: 163).

11 W.E.B. DuBois grundlegendes Werk zur Schwarzen Subjektivität und Schwierigkeiten der

Subjektwerdung unter den Bedingungen der allumfassenden Konstruktion als die Anderen

derweißenUS-Amerikaner hat er vor seiner BeschäftigungmitMarx und Freud verfasst. 1953,

also fünfzig Jahre nach dem ersten Erscheinen von The Souls of Black Folk, schreibt er, dass er

seitherMarx und Freud zentral in sein Denken aufgenommen habe, woraus vor allem ein tie-

feres Verständnis darüber, dass so vieleMenschen ihre komfortable Position, die auch auf der

Ausbeutung Anderer beruht, gar nicht aufgeben wollen, sie gar nicht verstehen wollen, was

wirklich passiert. Es also weniger als er früher dachte eine Frage von Bildung und Aufklärung

ist: »I still think today as yesterday that the color line is a great problemof this century. But to-

day I seemore clearly than yesterday that back of the problem of race and color, lies a greater

problem which both obscures and implements it: and that is the fact that so many civilized

persons are willing to live in comfort even if the price of this is poverty, ignorance and disease

of the majority of their fellowmen; that to maintain this privilege men have waged war until

today war tends to become universal and continuous, and the excuse for this war continues

largely to be color and race« (DuBois 1903: xiv). Hierin sehe ich eine starke Ähnlichkeit zu

Marcuses Analysen, siehe übernächste Seite und Kapitel vier.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Widerständiges Wissen

akademischen lange wenig Beachtung. Erst durch die Rezeption einiger postkolo-

nialer Theoretiker*innen wie Gayatri Chakravorty Spivak und Edward Said sowie

der britischen Cultural Studies um Stuart Hall ab den 1980er Jahren etablierte sich

die Kritik der Verwobenheit des aufklärerischen und Fortschrittsdenkens mit Ko-

lonialismus und der Konstruktion der außereuropäischen Exteriorität in den USA

und Westeuropa nach und nach auch im akademischen Kontext. Wie Edward Said

in Orientalism (Said 1977) herausarbeitet, bedarf die Selbstkonstruktion eines an-

geblich aufgeklärten Europas der ständigen Abgrenzung von den Anderen – hier-

für führt er den Begriff des Othering ein, der von vielen (postkolonialen) Theoreti-

ker*innen aufgegriffen wird.Othering sowie der/die Anderen Europas bleiben zen-

trale Theoreme, die sich auch in den Erzählungen und Selbstbeschreibungen mei-

ner Gesprächspartner*innen wiederfinden lassen.

Im deutschsprachigen Kontext ist es besonders wichtig für eine aktuelle und

aktivistische Rassismuskritik auf die Beiträge Schwarzer und migrantischer femi-

nistischer Aktivistinnen aus den 1980er und 1990er Jahren (Anita Kalpaka, FeMi-

gra, Gutiérrez Rodríguez) sowie auch einige Beiträge weißer deutscher Feminis-

tinnen wie Birgit Rommelspacher zu verweisen. Die Publikation Farbe bekennen.

Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte (Oguntoye et al. 1986), in der erst-

mals Schwarze in Deutschland die ständige Konstruktion als Andere umfassend

beschreiben, geschichtliche Verbindungen herstellen und sich kollektiv die Selbst-

bezeichnung »Afrodeutsch« geben, ist in diesem Kontext als richtungsweisendes

Projekt zu nennen.

Eine explizit auch an die KT anknüpfende deutschsprachige Rassismusfor-

schung mit Bezug auf Widerstand und Kämpfe fand in den 1970er und 1980er

Jahren (und bis heute) im Kontext der Zeitschrift Das Argument Ausdruck. Hier

brachten einige Theoretiker*innen um Frigga und Fritz Haug Elemente der briti-

schen Cultural Studies mit ein und leisteten Analysen für den deutschen Kontext.

Laut Manuela Bojadžijev erkannten sie die »Einschreibung der zeitgenössischen

antikolonialen und dekolonialen Kämpfe des Südens in die politischen Ausein-

andersetzungen des Nordens nicht zuletzt durch den ›Retorsionseffekt‹ der in

Europa ankommenden Migrationsbewegungen aus dem Süden« (Bojadžijev 2018:

53). In den 1990er Jahren kam es auch im Kontext des Frankfurter IfS bei Alex

Demirović zu einer expliziten Theoriebildung und neuen Studien zu Rassismus in

der Tradition Kritischer Theorie (vgl. Bojadžijev 2015: 58-60). Die hier entwickelte

Rassismustheorie verbindet Elemente der Ideologiekritik Kritischer Theorie mit

poststrukturalistisch beeinflussten Analysen der Einschreibung und des Othering.

Auch die Analysen von Étienne Balibar, Stuart Hall und Immanuel Wallerstein

der 1980er/1990er Jahre zu Neorassismus, also eines kulturalisierenden Rassis-

mus oder »Rassismus ohne Rassen« eingebettet in breitere Gegenwartsanalysen,

fanden hier Eingang. Die Analysen der älteren KT zu Antisemitismus, der auch

ohne Juden funktioniert, wurden hier aufgenommen und übertragen (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 27

Und Mark Terkessidis nimmt in Die Banalität des Rassismus (Terkessidis 2004)

eine begriffliche Auseinandersetzung mit Rassismus mit sozialpsychologischem

Hintergrund vor.

Dekoloniale Theorie hingegen findet in Deutschland erst in den letzten Jah-

ren breitere akademische Beachtung – auch dank der Arbeit am Lehrstuhl für

Allgemeine Soziologie der JLU Gießen. Hier wird Kolonialität nicht als eine Fol-

ge, sondern als Konstitutionsbedingung der Moderne analysiert. Die Entstehung

der Moderne geht somit mit der Eroberung der Amerikas ab dem späten 15. Jahr-

hundert im Zuge der spanischen und portugiesischen Kolonialexpansion einher.

Kolonialität wird von Denkern wie dem Philosophen Enrique Dussel, dem Sozio-

logen Aníbal Quijano oder dem Literaturwissenschaftler Walter Mignolo als eines

der konstitutiven Elemente des globalen kapitalistischen Machtmusters herausar-

beitet (Quintero und Garbe 2013: 10). In Lateinamerika fand sich um die Jahrtau-

sendwende eine transdisziplinäre Gruppe verschiedenerTheoretiker*innen in dem

Kollektiv Modernidad/Colonialidad (Modernität/Kolonialität) zusammen. Anders als

in postkolonialer Theorie in postmoderner Tradition ist in dekolonialer Theorie ein

Denken von der Totalität gesellschaftlicher Verhältnisse präsent, und auch kollekti-

ve Befreiungsperspektiven sind möglich. Bezugspunkt des Kollektivs ist unter an-

derem die Weltsystemtheorie Immanuel Wallersteins (Mignolo 2000: 19). Mignolo

undDussel beziehen sich zudemauf die KritischeTheorie der Frankfurter Schule12,

wobei Mignolo auch auf die Standortperspektive (vgl. Methodologie) eingeht: Er

verweist darauf, dass Erfahrungen von Exil und Exteriorität sich immer in Subjek-

tivität einschreiben und zieht eine Parallele »in the formation of subaltern reason

and post/Occidental/colonial theorizing: the inscription of the colonial/subaltern

experience of the theoretician in his or her theoretical practices« und »the inscrip-

tion of the Jewish experience in Frankfurt early critical theory (e.g., Horkheimer

and Adorno’s reading of the Jew’s experience against the Enlightenment ideals)«

(ebd.: 108). Damit macht er eine erkenntnistheoretische Dimension sichtbar, die

von den Denkern der Kritischen Theorie selbst kaum explizit thematisiert wird,

aber in ihremWerk durchgehend implizit präsent ist. Dimensionen der Erfahrung

von Subalternität und Kolonialität von Refugees in einem Anknüpfen an die ältere

KT aufzunehmen ist wichtiger Ansatzpunkt dieser Arbeit. Hier kommen KT und

dekoloniale Theorie zusammen.

Eine weitere Gemeinsamkeit ist die Befreiungsperspektive, die beidenTheorie-

richtungen in meiner Lesart inhärent ist. Darauf verweist beispielsweise Amy Al-

len, die in Das Ende des Fortschritts (Allen 2019) darauf abzielt, sowohl die Anschluss-

fähigkeit post- und dekolonialen Denkens als auch eine Befreiungsperspektive in

12 Bei Enrique Dussel gibt es eine dezidierte Auseinandersetzung insbesondere mit Adorno

(vgl. Dussel 2013). Auch Walter Mignolo nennt Kritische Theorie eine der Bezüge seines

Schreibens (vgl. Mignolo 2000: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Widerständiges Wissen

der Kritischen Theorie aufzuzeigen13. Sie argumentiert, dass trotz Adornos radi-

kaler Fortschrittskritik in Kritischer Theorie nicht jegliche Hoffnung auf nicht nur

»Atempausen«14, sondern wahre Befreiung erledigt sei. Beispielsweise sei es mit

Adornos Bezug auf Freiheit, im Gegensatz zu den als zweite oder dritte Generati-

on der Kritischen Theorie bezeichneten Vertretern (z.B. Habermas und Honneth),

möglich, an Befreiung als politisch-moralischem Imperativ festzuhalten und zu-

gleich Fortschritt als historische Tatsache zurückzuweisen (vgl. ebd.: 63).

Bei Marcuse finden sich kaum direkte Bezüge auf oder Zitate von Schwarzen

Autor*innen, die Kolonialität und Aufklärungskritik verbinden – für post- und de-

kolonialeTheorie starb er zu früh, allerdings hätte er beispielsweise DuBois, Fanon

oder James, die ihm auf jeden Fall bekanntwaren– laut Traverso James ja sogar per-

sönlich – expliziter in sein Denken aufnehmen und auch zitieren können.Dennoch

ist mit Marcuse ein dezidierter Bezug zu Antikolonialismus vorhanden, er schrieb

und dachte in den 1960er und 1970er Jahren im Kontext antiimperialer Kämpfe

und solidarischer Bewegungen imWesten. Sein kritisches Urteil über Gesellschaft

bezieht somit auch Rassismus, Imperialismus und Kolonialität ein, er sieht kolo-

nisierte und rassifizierte Menschen als aufständige Subjekte – was in dieser Arbeit

auch kritisch beleuchtet wird – und hält jenseits eines Telos oder Fortschrittsglau-

bens an Hoffnung auf Befreiung fest.

Für diese Arbeit, in der ich mit intellektuellen Geflüchteten als politischen Ak-

teuren arbeite, ist es von zentraler Bedeutung, Perspektiven und Epistemologien

13 Bezüge in postkolonialemDenken auf Adorno finden sich häufiger. Genannt seien beispiels-

weise Nimita Goswami (2013), Ashis Nandy oder Paul Gilroys Postcolonial Melancholia (2005).

Über Subjektivität bei Adorno, Said und Spivak schreibt Asha Varadharajan (1995).

Allen trifft recht allgemeineAussagen für post- und dekoloniale Theorie. Ichwürde hingegen

differenzieren und lese ebendiese Befreiungsperspektive in dekolonialer Theoriewesentlich

präsenter. Sie spricht zudem von »Freiheit« und nicht von »Befreiung«.

14 Als Kritik an der Fortschrittserzählung heißt es bei Adorno imAnschluss an oben zitierte Stel-

le weiter: »Nicht aber ist darum die Einheit zu verleugnen, welche die diskontinuierlichen,

chaotisch zersplitterten Momente und Phasen der Geschichte zusammenschweißt, die von

Naturbeherrschung, fortschreitend in dieHerrschaft überMenschenund schließlich die über

inwendigeNatur. KeineUniversalgeschichte führt vomWilden zurHumanität, sehrwohl eine

von der Steinschleuder zur Megabombe. Sie endet in der totalen Drohung der organisierten

Menschheit gegen die organisierten Menschen, im Inbegriff von Diskontinuität. Hegel wird

dadurch zum Entsetzen verifiziert und auf den Kopf gestellt. Verklärte jener die Totalität

geschichtlichen Leidens zur Positivität des sich realisierenden Absoluten, so wäre das Eine

und Ganze, das bis heute, mit Atempausen, sich fortwälzt, teleologisch das absolute Leiden.

Geschichte ist die Einheit von Kontinuität und Diskontinuität« (Adorno 1966: 314). Anders

als das menschliche Miteinander schreiten Herrschaft und Herrschaftstechnologie dennoch

voran und verfestigen sich. Herrschaftsdenken ist nicht von den Subjekten trennbar, wie im

Ausdruck »inwendigeNatur« deutlich wird. Ein Denken in Totalität könnte entsprechend nur

ein negatives sein, ein positiv gewendeteswieHegel es vollzieht verklärt Leiden in Positivität.

Ein radikaler Angriff auf idealistische Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 29

des globalen Südens zu beachten und nicht nur als Ergänzung, sondern als Aus-

gangspunkte kritischen Denkens zu nehmen. Um auf eine aktuelle Gesellschafts-

kritik (und auch Fortschrittskritik) zu sprechen zu kommen und die Brauchbar-

keit von Begriffen der KritischenTheorie für heutige Analysen aufzuzeigen, die die

Perspektive der Kolonialität einbeziehen, möchte ich diesen Abschnitt mit einigen

Reflexionen zur »Flüchtlingskrise« und Kolonialität der europäischen Migrations-

politik schließen. Das trägt auch zu einer Kontextualisierung der Zeit bei, in der

die Gespräche für diese Arbeit stattfanden.

 

Zunächst, was lässt sich aus Kritischer Theorie über gesellschaftliche Reaktionen

auf Krisen lernen? Für die Kritische Theorie ist unter anderem bedeutsam, wie-

so auch Krisen nicht vorrangig eine erkenntnisfördernde Wirkung haben. Warum

wächst in Menschen in Krisenzeiten nicht unbedingt ein kritisches Bewusstsein,

wenn sie doch selbst erleben, dass die vorherrschende Ordnung so nicht funktio-

niert? Entgegen der naheliegenden Annahme, dass der Schein fällt, wenn eine Ge-

fahr für die eigene Position besteht, bleibt die Identifikationmit demSystem,wenn

auch nicht immer mit einer konkreten Regierung (Marcuse 2015: 21), weiter hoch.

Zur Erklärung wird bei den Frankfurtern wie erwähnt Freud hinzugezogen.

Für Marcuse ist soziale Integration, selbst in repressive Regime, nicht nur durch

materielle Zugeständnisse (Marx) oder Ideologie (Lukács) zu erklären, auch das

Unbewusste (Freud) spielt eine Rolle. So gelingt es, Zweifel und Kritik innerhalb

der vorgegebenen Formen so zu kanalisieren, dass die Menschen ihre Angst und

Wut auf Andere richten und nicht anzweifeln oder angreifen, was zu bekämpfen

wäre:

»Wir wissen von Freud, dass der Grad, bis zu dem ein soziales System die aggres-

siven Instinkte von Männern und Frauen freigibt und sie zugleich erfolgreich im

etablierten Rahmen hält, kontrollierbar sind, sodass sie diese Gesellschaft nicht

zerstören.Die BefriedigungderAggressivität stärkt jeneGesellschaft, die eine sol-

che Befriedigung gestattet.« (Marcuse 2017b: 67)

Marcuses Analyse sowohl der Integration als auch der Umleitung von Aggressivität

und Ersatzbefriedigung ist bis heute aktuell. Auch wenn er den Neoliberalismus

nicht mehr umfassend analysiert hat, benannte er in den 1970er Jahren treffend

Tendenzen15. Die von den globalen Revolten um 1968 und nachfolgenden Protest-

15 Beispielsweise in den Pariser Vorlesungen von 1974, wenn er beschreibt, wie auch als Reakti-

on auf abnehmende Arbeitsmoral und Sabotage Hierarchien vorgeblich abgebaut undmehr

Verantwortung den Arbeitenden gegeben wird (Marcuse 2017c: 107), ohne dass sich an den

Eigentumsverhältnissen etwas ändert.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Widerständiges Wissen

bewegungen unterbrochene Eindimensionalisierung der Gesellschaft16 geht wei-

ter. Alexander Neupert-Doppler analysiert: »Der Fortschrittsglaube ist verschwun-

den, Kritik ist randständig, der Utopieverlust gravierend. […] Führt(e) aber auch

das Scheitern von 1968 in die Postmoderne, so ist das Problem nicht mehr Fort-

schrittsgläubigkeit, sondern Alternativlosigkeit« (Neupert-Doppler 2019: 13). Mit

der spezifischen neoliberalen Ideologie, die sich nach 1989 vollends entfalten konn-

te, geht eine grundlegende Umstrukturierung und Verbannung sozialer Elemente

aus Institutionen einher, die dann als Eigenverantwortung und Selbstorganisati-

on präsentiert wird. So beschreibt es etwa Tatjana Freytag in ihrem auf Marcuse

anspielenden Buch Der unternommene Mensch. Eindimensionalisierungsprozesse in der

gegenwärtigen Gesellschaft (Freytag 2008).

Wie problematisch dieses Umlenken eigentlich staatlicher Aufgaben auf private

Initiativen ist – »die Bergung des ›ungehobenen Schatzes an Engagementbereit-

schaft‹« (ebd.: 118-119) – kann an der sogenannten »Willkommenskultur« um 2015

gezeigt werden. Das Beispiel verdeutlicht zugleich dieThese der Eindämmung von

Systemkritik sowie die Immanenz kolonialer Logiken. Im Zuge der vermehrten

Einwanderung im Spätsommer/Herbst 2015 kümmerten sich zahllose Individu-

en mit einem teils enormen Paternalismus um ankommende Geflüchtete (»unsere

Flüchtlinge«). Durch eine Abhängigkeit von der Hilfsbereitschaft Ehrenamtlicher

nicht nur für die Ermöglichung eines sozialen Ankommens, sondern bereits für

die Erfüllung ganz grundlegender Bedürfnisse, waren die ›Betroffenen‹ einer Un-

sicherheit undWillkür ausgesetzt. Vieles hing davon ab, ob sie sich dankbar zeigten

undmit sichmachen ließen, was die Helfer*innen für richtig hielten. Joshua Kwesi

Aikins und Daniel Bendix zeigen auf, dass sich darin ein koloniales Muster offen-

bart. Entgegen den Errungenschaften der Refugee-Bewegung, als Geflüchtete zu-

mindest partiell gehört zu werden, konnten im Rahmen des Willkommenskultur-

Hypes die Weißen wieder Kontrolle ausüben (Aikins und Bendix 2015). Eine Kri-

tik an der Situation führte selten zu einer grundsätzlichen Politikkritik, dem Re-

flektieren über globale Zusammenhänge oder einem Einspruch bei den Helfenden

dagegen, sich für staatliche Aufgaben instrumentalisieren zu lassen. Die in den

folgenden Monaten erneut aufgemachte Unterscheidung in »gute« und »schlech-

te«, in »echte« und »falsche Flüchtlinge« und damit einhergehende Verschärfun-

gen des Asylrechts und der Abschottung erhielten dann viel zu wenig Gegenwind.

Die Identifikation breiter Teile der Bevölkerung bleibt absolut – wie Marcuse sagt,

nicht unbedingt mit der Regierung, aber mit dem System.

Zudem etablierte sich schnell ein Diskurs um »Flüchtlingskrise«. Dabei müss-

te von Rassismus-Krise und einer Krise des postkolonialen Europas gesprochen

16 Die Studentenbewegung habe nach Adorno immerhin »den glatten Übergang zur total ver-

waltetenWelt unterbrochen« (Adorno 1998: 671). Zu ›Eindimensionalität‹ und ›Eindimensio-

nalisierung‹ siehe die Marcuse-Einführung in Kapitel zwei.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 31

werden. Krisen sind inhärent und nicht durch Refugees ausgelöst. Und von Kri-

sen betroffen sind heute nicht in erster Linie die Bewohner*innen Europas. Diese

Blickverschiebung nehmen auch Iman Attia und Mariam Popal vor, die Krise »in

den Zusammenhang Jahrhunderte langer Ausbeutungs-, Zerstörungs- und Aneig-

nungsverhältnisse sowie aktueller neokolonialer Globalisierungspraktiken« (2016:

657) einbetten. Auch in der Textsammlung Europe/Crisis: New Keywords of »the Cri-

sis« in and of »Europe« (New Keywords Collective 2016), wird ein Umdenken vollzo-

gen, das den Blick von den Projektionsflächen Migration oder Griechenland auf

die Machtzentren, die eigentlichen »Krisenexporteure« lenkt und die Verdingli-

chung des Sprechens in hegemonialen Diskursen angreift. Anstatt Verantwortung

für das historische koloniale Unrecht zu übernehmen und beispielsweise ein Recht

auf Staatsbürgerschaft abzuleiten, wie Gurminder Bhambra es fordert (Bhambra

2017), werden Geflüchtete zu Schuldigen. Gutiérrez Rodríguez bettet die Diskussi-

on um »Flüchtlingskrise« in ihre historisch-kritische Analyse der Migrationspolitik

Europas in den Analyserahmen der »Kolonialität derMigration« ein, den sie im An-

schluss an Quijanos »Kolonialität der Macht« entwickelt (Gutiérrez Rodríguez 2016

und 2018). Es überrasche,

»wie einige Akteure über die Parteigrenzen hinweg in Bezug auf ›Flüchtlingskrise‹

als die ›Anderen‹ der Nation oder, in Enrique Dussels (2000) Worten, als Europas

›Exteriorität‹ übereinstimmen. Diese ›Anderen‹ werden in der Logik dessen her-

aufbeschworen, was Stuart Hall u.a. (1997) als ›das Spektakel des Anderen‹ defi-

nieren, oder was Walter Mignolo (2000) als ›koloniale Differenz‹ beschreibt. Der

›Andere‹ wird zu einer Projektionsfläche für Ängste und Sorgen, die die Gefüh-

le der Verachtung und der Furcht des ›hegemonialen Selbst‹ widerspiegelt (Popal

2011).« (Gutiérrez Rodríguez 2016: 677-678)

Speziell für einen Bezug auf Anti-Refugee-Rassismus, ihre Verquickung mit anti-

muslimischem Rassismus und eine Einbettung aktueller europäischer Migrations-

politik in den Analyserahmen der Kolonialität in dekolonialer Denkrichtung sind

auf die Arbeiten von Attia und Popal (bspw. 2016) sowie Gutiérrez Rodríguez zu

verweisen. In einem Zusammendenken und Zusammenführen der sozialpsycho-

logischen und gesellschaftskritischen Analysen in der Tradition Kritischer Theorie

mit Othering und dem spezifischen Fokus auf Kolonialität liegt für mich ein großes

Potenzial für ein Verständnis der Subjektivität und Verobjektivierung Geflüchteter

in Deutschland/Europa heute.

Wichtig ist eine historische Kontextualisierung nicht nur der gegenwärtigen

Krise, sondern weltweiter kapitalistischer Verhältnisse, von denen Krise immer

Teil ist. Immanuel Wallerstein bemerkte dazu im historischen Rückblick auf die

Hochphase des Industriekapitals zwischen 1920 und 1970:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Widerständiges Wissen

»DieZwischenstationder Staatsbürgerschaft – der Einschluss einiger undderAus-

schluss anderer – diente genau demZweck, die gefährlichen Schichten der Länder

in den Kernzonen, die Arbeiterklassen, zu befrieden, während die überwiegende

Mehrheit der Weltbevölkerung von der Aufteilung des Mehrwerts und den politi-

schen Entscheidungsprozessen ausgeschlossen blieb.« (Wallerstein 2008: 29)

Gegen diesen Ausschluss mobilisieren sich die Menschen des Südens. Zum Teil tun

sie dies als Refugees, die ihren Weg in die Kernzonen des Weltkapitals suchen –

ob vom Norden erwünscht oder nicht: »Die Zonen des Zentrums brauchen diese

Einwanderung absolut, aber sie wollen nicht so viele Immigranten zulassen, wie

kommen wollen […]« (ebd.: 71). Von diesem Widerspruch, dass Migration zum ei-

nen gebraucht wird und sich anhand kolonialer Kontinuitäten fortsetzt, aber als

etwas von Europa Unabhängiges und Bedrohliches dargestellt wird, wird mithilfe

der Figur des Flüchtlings als Anderem abgelenkt. Gegen den Ausschluss und die

Verdinglichung wehren sich die Refugees, zum Teil indem sie sich als Refugee-

Bewegung organisieren.

KT zeigt auf, wieso die von ihr kritisierte Gesellschaft ihre Widersprüche nicht

lösen kann.Der rechtspopulistischeWunsch nach Abschottung übersieht die trans-

nationale Verwobenheit des ökonomischen Systems. Das Einstehen für die histori-

sche Verantwortung der EU– sei es unmittelbar für die ehemaligen Kolonien, sei es

für globale Ungleichheit unter Bezug auf die Annahme der Kolonialität – ist keine

Selbstverständlichkeit. Der neoliberale Zugriff auf die globalen Lebensverhältnis-

se lenkt ab von einer Wahrnehmung der ökonomischen, politischen, ökologischen

und nicht zuletzt postkolonialen Krisen, die ihren Ausdruck u.a. in weltweit zuneh-

menden Migrationsbewegungen finden. Die Refugee-Bewegung agiert im Kontext

dieser Krisen und dieser Historizität und bringt, wie wir sehen werden, beides auf

den Tisch.

Mit einer doppelten Kontextualisierung, mit einem dekolonialen, in Bezug auf

Migration und Rassismus explizit historisierenden Blick, sowie dem Urteil Kriti-

scher Theorie aus materialistischer Perspektive, kann das Selbstverständnis eines

aufgeklärten Europas angezweifelt werden17. Der »Flüchtling« als »Anderer« und

17 Und geht meines Erachtens somit weiter als viele Analysen kritischer Migrationsforschung.

In meiner Masterarbeit zu Kritik und Migrationsforschung (Doppler 2012a) habe ich heraus-

gearbeitet, dass diemeistenArbeitender deutschsprachigen kritischenMigrationsforschung

aus demUmfeld des Netzwerks für kritischeMigrations- und Grenzregimeforschung sich auf

diskurstheoretische und poststrukturalistische Ansätze berufen, eine Anknüpfung an Kriti-

sche Theorie kaum stattfindet. Fabian Georgi konstatiert eine Konzentration auf »diskurs-

und praxistheoretischeUntersuchungen« (Georgi 2016: 183) und kritisiert den in diesemKon-

text entfalteten Begriff des Migrations- bzw. Grenzregimes auf mehreren Ebenen unter Be-

zug auf Adorno: fehlender Gesellschaftsbegriff, fehlendeKapitallogik, Gefahr derÜberschät-

zung der Akteurspraktiken, die Analyse von Migrationskonflikten als Regimeimmanent und

nicht als Resultat kapitalistischer Strukturwidersprüche, sowie fehlende Kontextualisierung

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 33

»Sonderfall« kann dekonstruiert und Krise als Krise Europas aus kolonialer Ge-

schichte sowie als konstitutives Element kapitalistischer Vergesellschaftung analy-

siert werden.

1.2 Marcuse und die Refugee-Bewegung

Wie wir gesehen haben, stellt KT Instrumente für umfassende Gesellschaftskritik

zur Verfügung – für ein Urteil über Gesellschaft, das von einfachen und falschen

Schuldzuweisungen den Blick auf weitere Strukturen richtet, ebenso wie für die

Analyse einzelner Ausformungen der repressiven Ordnung, die sich beispielsweise

im Rassismus gegen Geflüchtete artikuliert. Die Kombination aus Materialismus,

Ideologiekritik, Psychoanalyse und Historisierung bietet ein umfassendes Werk-

zeug, mit welchem dem Impuls, dass »etwas nicht stimmt« nachgegangen werden

kann. Mit Kritischer Theorie angewendet auf das letzte Jahrzehnt entsteht ein be-

drückendes Bild von krisenhaftem Kapitalismus, enthemmter neoliberaler Ideo-

logie, der Verfestigung autoritärer Charaktere, von bedrängten Individuen, deren

Aggressivität sich in vorgegebenen Bahnen, unter anderem in Antisemitismus und

Rassismus, repressiv, verkürzt und falsch entlädt. Was bleibt da noch an Befrei-

ungsperspektive?

Trotz aller erschreckenden Analysen lässt sich nicht leugnen, dass das letzte

Jahrzehnt auch von vielen neuen Protestbewegungen und massivem Widerstand

geprägt war. Ausgangspunkt dieser Arbeit ist eine Bewegung, die in vielen Aspek-

ten einen Kontrapunkt zu den gesellschaftlichen Entwicklungen setzt. Dabei kann

es nicht darum gehen, die Refugee-Bewegung als neues revolutionäres Subjekt zu

benennen. Gerade die KT hat gezeigt, dass gesellschaftliche Situation und kriti-

sche Erkenntnis nicht zusammenfallen müssen. Der Refugee-Bewegung muss kei-

neswegs mehr unterstellt werden, als sie selbst vorstellen kann. Emanzipatorisch

im gesellschaftlichen Gesamtprozess (ebd.: 186-187). Georgi zielt entsprechend auf eine stär-

kere Einbettung der kritischen Analysen um Migration in gesamtgesellschaftliche Entwick-

lungen, die aus materialistischer Perspektive analysiert werden müssten. Weitere Autor*in-

nen konstatieren fehlende materialistische Zugänge in der kritischen Migrationsforschung

(vgl. bspw. Bojadžijev 2009: 133, Mezzadra 2010 sowie Pieper 2004). In der Debatte wer-

den jedoch wiederholt vorhandene rassismuskritische Analysen insbesondere aus feminis-

tischem Kontext ignoriert, in der die in diesem Abschnitt zitierten Autor*innen stehen. Auch

finden sich im aktivistischen Kontext, beispielsweise in den »Materialien gegen imperialisti-

sche Flüchtlingspolitik« von 1987 (abgedruckt in Seibert 2008: 193-207) materialistische An-

sätze und bereits eine – wenn auch begrifflich anders geframte – Theoretisierung der Auto-

nomie der Migration und der »transnationalen proletarische Unterklasse« aus materialisti-

scher Perspektive. Zudem sehe ich seit den hier zitierten Kritiken auch eine Entwicklung der

langsamen Einschreibung dekolonialer Ansätze in den akademischen Diskurs.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Widerständiges Wissen

ist sie, da die aktiven Geflüchteten ein gutes Leben fordern und sich darin sicher-

lich nicht von einer Argumentation über kapitalistische Verwertbarkeit oder staats-

rechtliche Anerkennbarkeit abbringen lassen. Dennoch ist nicht nur das Bewusst-

sein darum radikal, auch das migrantische Sein, gekennzeichnet durch transna-

tionale Bewegungen und Kämpfe, stellt eine Welt in Frage, die anhand kolonialer

Muster den Warenverkehr liberalisiert und die Bewegungsfreiheit von Menschen

unterbindet. Die objektive Differenz zwischen Sollen und Sein, zwischen Solida-

rität und Abschiebung, zwischen Solidarity Cities und Abschiebelagern, zwischen

Freiheit und Residenzpflicht ist konstitutiv und für das Sollen muss gekämpft wer-

den. Die Refugee-Bewegung ist darum ein konkreter Ausdruck des Widerstandes

gegen die verwaltete und repressive Welt.

KT bleibt auf die Auseinandersetzung mit solchen Bewegungen angewiesen.

Aufgabe der Theorie ist nicht zuletzt, Kontakt zu »außerparlamentarischen, nicht

parteipolitisch gebundenen, potenziell staatsfeindlichen sozialen Bewegungen«

(Kurz 2003: 292) aufzubauen. Daher soll es im Folgenden darum gehen, die Theo-

rie als aufgespeicherte Erfahrung an den neuen Erfahrungen der Bewegung zu

messen, ihre Aktualität und Tauglichkeit im Licht der Praxis zu prüfen.

Es finden sich heute in der deutschsprachigen Diskussion kaum Studien, die

mit Bezug auf Widerstandsbewegungen explizit mit Kritischer Theorie arbeiten.

Und das, obwohl die sogenannte Bewegungsforschung im Kontext der sozialen

Bewegungen um 1968 entstand und zu Beginn zumindest im deutschsprachigen

Kontext eine theoretische Nähe zur Kritischen Theorie bestand (etwa bei Roland

Roth). Es waren ja schließlich die Studierenden von Adorno, Marcuse und Co.,

die auch im Kontext der erkämpften Ausweitung universitärer Stellen eine aka-

demische Karriere einschlugen und neue Forschungsfelder begründeten. Anders-

herum finden sich in aus feministischen und migrantischen Bewegungen formu-

lierten Gesellschaftskritiken durchaus Elemente Kritischer Theorie wieder. Doch

diese sind meist nicht der »Bewegungsforschung« als eigener Forschungsdisziplin

zuzurechnen. Natasha King, die in ihrer Studie zu Refugee-Bewegungen in Calais

und Athen ohne Bezug auf eine bestimmte Theorierichtung arbeitet, resümiert:

»[S]ocial movement studies remain weak in exploring movements that refuse estab-

lished ways of being – the frameworks of identity and self-determination – or that

feature people who are largely excluded from politics« (King 2016: 26). Wie auch

King, sehe ich in großen Teilen der Refugee-Mobilisierungen mehr als eine Kritik

bestimmter Politiken und somit auch dem in Bewegungsforschung erfasstem. Es

ist eine Weigerung, die zugewiesene, sehr beschränkte Rolle etwa als »Asylbewer-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 35

ber*in« weiter mitzuspielen18 und darin eine Utopie, dass alles ganz anders sein

könnte.

Der Fokus auf die Verweigerung desMitmachens lässt eine Verbindung zurWi-

derstandstheorie Herbert Marcuses herstellen. An seine umfassende Gesellschafts-

kritik schließt in »Versuch über die Befreiung« von 1969 die Perspektive eines »ganz

Anderen« an, die für ihn in allen Revolten enthalten ist19. Die Praxis derWeigerung

»umfaßt den Bruch mit demWohlvertrauten, den routiniertenWeisen des Sehens,

Hörens, Fühlens und Verstehens der Dinge, so daß der Organismus für die poten-

tiellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt empfänglich

werden kann« (Marcuse 1969d: 246). Der Widerstand verweist auf die Möglichkeit,

dass alles ganz anders sein könnte, aber auch die Praxis desWiderstandes selbst ist

Teil des Wandels, da sich hierin die Menschen verändern. Das sieht er als Gemein-

samkeit aller Rebellionen, in »der bürgerlichen Revolte in denMetropolen und dem

Kampf der Elenden dieser Erde auf Leben und Tod« (ebd.: 246-247).

Diese kurzen Zitate zeigen auf mehreren Ebenen bereits auf, warum mit Mar-

cuse der Versuch einer Diskussion Kritischer Theorie in der Praxis angegangen

werden kann:

Erstens bestehen methodologische Anschlussstellen. Marcuse begreift Wider-

stand als bewusste Praxis ebenso wie auf der Ebene von Wahrnehmung, von sinn-

licher Erfahrung und Sensibilität. In seiner Kritik ist stets eine Ebene des Nicht-

Dazugehörens, der Fremdheit vernehmbar, die sich neben der radikalen theoreti-

schen Gesellschaftskritik sicherlich auch in der Erfahrung des Exils begründet und

die sich im Schreiben explizit wie implizit niedergeschlagen hat. Ein damit verbun-

denermoralischer und demütiger Ethos führt ganz konkret zu einer Sympathiemit

Allen, die nicht dazu gehören wollen oder können und der Hoffnung, dass in die-

ser Nicht-Dazugehörigkeit eine neue Form des individuellen wie kollektiven Seins

begründet sein könnte. Damit ergeben sich Anschlüsse an Methodologien, die sich

18 Inhaltlich sympathisiere ich daher auch mit der in Berlin verwendeten Selbstbezeichnung

»Refugee-Strike«: Streik bedeutet sich Verweigern, nicht mitmachen. Klassisch: nicht zur Ar-

beit gehen. Oder breiter interpretiert: die von der kapitalistischen, rassistischen, patriarcha-

len Gesellschaft zugeschriebene Rolle, die Objektivierung und Verdinglichung nicht anzu-

nehmen. Der Ausdruck »Refugee-Strike« ist jedoch zu sehr die Interpretation einer bewuss-

ten, systemkritischen Haltung, um ihn als Gesamtbezeichnung der diskutierten Mobilisie-

rungen zu verwenden. Auf den Begriff Streik als Widerstandskategorie jenseits klassischer

gewerkschaftlicher Konzeptionen komme ich gegen Ende des interpretierenden Teils in Ab-

schnitt 7.3 zurück.

19 Die Herleitung von Marcuses Befreiungstheorie aus seinem Freudomarxismus wird in Kapi-

tel zwei ausführlich behandelt und wird in der gesamten Arbeit kritisch diskutiert. An dieser

Stelle ist zur Einleitung eine sehr verkürzte Wiedergabe unter Auslassung einiger Vorüber-

legungen notwendig.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Widerständiges Wissen

aus der Forschung mit und in Bewegungen ebensolcher ausgeschlossener, margi-

nalisierter Subjekte finden (siehe Kapitel vier).

Zweitens ergeben sich Anschlüsse aus Marcuses inhaltlichen Themen selbst.

In seinen Schriften wird ein grundlegendes Verständnis der imperialen Weltord-

nung deutlich (beispielsweise in »Versuch über die Befreiung«, 1969d: 308-311), die

er immer und immer wieder hervorhebt und angreift – wenn auch, wie gezeigt,

ohne eine historische Analyse des Kolonialismus. Er reflektiert zudem die unter-

schiedlichen Positionen etwa weißer Studierender und Menschen in antikolonialen

Kämpfen, beschreibt das eine als bürgerliche Revolte, das andere als Kampf um

Leben und Tod (s.o.).

Drittens hilft für einen offenen und zugleich nicht in Spekulation verfallenden

oder euphemistischen Blick auf Bewegungen, Marcuses Ansatz, nach Tendenzen

Ausschau zu halten, weiter. Denn Theorie hat, so Marcuse in »Theorie und Praxis«

»ihre unabdingbare empirische Basis[, denn] die von ihr begriffenen Tendenzen

und Bedingungen der Veränderungmüssen in der gegebenenGesellschaft aufweis-

bar sein« (Marcuse 1974: 134). Marcuse möchte Tendenzen zu und Bedingungen

für Befreiung aufzeigen. Mit diesem Ansatz kann, wie in dieser Arbeit in Teil II,

mit großen Begriffen wie Sensibilität, Solidarität oder Utopie gearbeitet werden,

ohne zu behaupten, dass diese verwirklicht wären oder würden. Aber sie könnten

wahr werden undwo sich dieser Schimmer zeigt muss genauer nachgeforscht wer-

den. »Erscheint Fortschritt nicht mehr als Notwendigkeit und seine Machbarkeit

als unrealistisch, müssen wir gegen Alternativlosigkeit in Gelegenheiten denken

lernen« (Neupert-Doppler 2019: 15). Refugeeproteste sind Gelegenheiten, um prak-

tische Solidarität zu üben.

Wenn auch Migration oder sich auf Flucht und Exil begründende Proteste kein

explizites Thema seines Schreibens sind, bietet Marcuse weit mehr als Autor*in-

nen der sogenannten zweiten oder dritten Generation der Kritischen Theorie auf

moralisch-methodologischer ebenso wie auf inhaltlicher Ebene Zugänge für Dis-

kussionen in der Refugee-Bewegung, wenn das Ziel eben nicht Verständigung (Ha-

bermas) oder Anerkennung (Honneth) im Rahmen der bürgerlichen Gesellschaft,

sondern globale Befreiung (Marcuse) sein soll.20 Denjenigen, die am existentiells-

20 Zurückkommend auf Mignolo könnte auch gemutmaßt werden, dass die KT der ersten Ge-

neration durch ihre eigene subjektive Erfahrung von Flucht und Exil einen anderen episte-

mologischen Zugang zum Elend in der Welt hatte. Bhambra kritisiert Habermas’ Schwei-

gen zum Flüchtlingselend (Bhambra 2017). Dabei arbeitet sie mit Adorno gegen Habermas

und Co., erwähnt Marcuse leider jedoch nicht, obwohl er es war, der auf die antikolonialen

Kämpfe schaute. In beiden Punkten – Zugang und Themensetzung – sehe ich einen großen

Unterschied älterer KT gegenüber einer Kolonialität einbeziehenden Kritik des Forschungs-

programms des heutigen IfS. Diese übt beispielsweise Allen anHabermas, Honneth und Rai-

ner Forst: »Will sie wahrhaft kritisch sein, dann sollte die heutige Kritische Theorie ihr For-

schungsprogramm und ihren begrifflichen Rahmen mit Blick auf dekoloniale und antiim-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 37

ten unter Kapitalismus, Imperialismus und (Post)Kolonialismus leiden, denjeni-

gen, die an Unterernährung, bei Einstürzen von Fabriken oder an Grenzen sterben,

ist Marcuses Denken gewidmet. Weil es vermeidbares Leid gibt, muss alles Den-

ken und Forschen, alle Wissenschaft darauf gerichtet sein, dies zu verhindern. In

Marcuses Schriftenmacht sich diese Haltung bemerkbar. Freund*innen und Schü-

ler*innen Marcuse beschrieben seine Weise Reden zu halten und zu lehren als für

das Leben (siehe dem Kapitel vorangestelltes Zitat). In das Lob für Marcuses pra-

xisbezogenes Denken, Schreiben und Lehren reiht sich auch Angela Davis ein. In

ihrer Eröffnungsrede zur Konferenz zum 100. Geburtstag Marcuses 1998 erinnert

sie sich: »He was received as a philosopher who urged participants in radical social

movements to think more philosophically and more critically about the implica-

tions of their activism« (Davis 2004: 44). Und genau dafür soll Marcuse in dieser

Arbeit handhabbar gemacht werden.

1.3 Forschungsfragen zur Erkundung widerständigen Wissens

Es gibt viel Literatur zu Marcuse und auch sehr viele Aufsätze, die damit beginnen

oder schließen, wie relevant seine Theorie heute noch ist, dass sie wichtige Anstö-

ße geben könnte oder den Fokus auf bestimmteThemen lenken kann (siehe Kapitel

zwei). Doch MarcusesTheorie wird kaum als umfassender Rahmen verwendet, um

Gesellschaft und/oder Bewegungen zu untersuchen. In diesem Forschungsvorha-

ben wird daher ein neuer Umgang mit Marcuse eingeführt, der einem Verfallen

in kulturelles Dogma entgegenwirken soll. Aus den vorherigen Abschnitten dieses

Kapitels begründet sich, warum in einer aktuellen Gesellschaftskritik und einem

aktuellen Fokus auf soziale Bewegungen gerade die Refugee-Bewegung spannend

ist: sie zeigt Grundwidersprüche der kapitalistischen Weltordnung auf und bringt

koloniale Verhältnisse auf den Tisch. Die Sprecher*innen der Refugee-Bewegung,

die Aktivist*innen und Theoretiker*innen zugleich sind, sind geeignete Kommen-

tator*innen für Marcuses Theorie der Praxis. Mir als aktivistisch orientierter Wis-

senschaftlerin fällt es dabei zu, Vermittlungen zwischen dem in Schriften auf-

gespeicherten Wissen in Marcuses Kritischer Theorie, notwendigen Ergänzungen

und Kritiken aus dekolonialer und feministischer Perspektive, dem theoretischen

Wissen der Intellektuellen und dem entstehenden Wissen der Refugee-Bewegung

zu suchen und aus den Reibungen Schlüsse zu ziehen. Aus dieser Konstellation von

individuellemWissen, kollektivemWissen und Konzentration inTheorien entsteht

etwas, das ich titelgebend widerständiges Wissen nenne.

perialistische Kämpfe und Anliegen umstrukturieren« (Allen 2019: 34), schlussfolgert Allen.

Leider findet sich auch bei ihr kein (Rück)bezug auf Marcuse.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Widerständiges Wissen

Marcuses Texte werden in einer ethnographischen Forschungmit der Refugee-

Bewegung in Verbindung gebracht. Entsprechend verorte ich diese Arbeit einer-

seits als einen solidarisch kritisch-reflexiven Beitrag zur Kontextualisierung der

Refugee-Bewegung und als Diskussionsanreiz für andere soziale Bewegungen. An-

dererseits soll die ältere KT durch eine Rückbindung an Praxis und heutige Debat-

ten aktualisiert werden. Die zwei zentralen Forschungsfragen lauten daher: Sind

die Schriften des Sozialphilosophen Herbert Marcuse der 1960er/70er Jahre re-

levant für das Verständnis heutiger gesellschaftlicher Zustände und nützlich in

der Reflexion, Analyse und Weiterentwicklung von Strategien einer sozialen Be-

wegung? Wie kann eine Forschung in Tradition KritischerTheorie zu und in Bewe-

gungen aussehen undwie istMarcusesTheorie aus dekolonialer und feministischer

Perspektive zu kritisieren und zu aktualisieren?

Zu den konkreten Themen des interpretativen Teils II. werden zu Beginn des

jeweiligen Kapitels detailliertere Fragen erarbeitet. Dennoch gibt es auch einige

vertiefende Fragen in Bezug auf die Refugee-Bewegung, die die gesamte Arbeit

durchziehen: Wie werden Rassismus und fehlende Staatsbürger*innenschaft in

der Refugee-Bewegung verhandelt? Inwiefern werden sie in den Kontext von Ko-

lonialität, Kapitalismus, Imperialismus gestellt? Auf welche Theorien und frühere

Bewegungen wird Bezug genommen? Wie werden Kolonialität und Rassismus im

Verhältnis zu/Verschränkung mit anderen Ungleichheitsverhältnissen (Klasse/Ge-

schlecht) thematisiert? Wie ist das Verhältnis zwischen bürgerlichem »Engage-

ment für Flüchtlinge«, »bürgerlichen Radikalen« (um Marcuses Worte zu wählen)

und den unmittelbarer von globalen Ungleichheitsverhältnissen betroffenen Akti-

vist*innen? Wie können wir die Rolle von Intellektuellen in der Bewegung denken?

Und was ist eigentlich meine Rolle und Position als weiße deutsche forschende Ak-

tivistin?Was bedeutet Solidarität in diesem Kontext? Aber auch: warum gibt es un-

ter revoltierenden Refugees und solidarischenMenschen so viele Konflikte und wie

undwarum gelingt es demEstablishment immer wieder, Teile des Protests zumar-

ginalisieren und kooptieren? Wie ist, ohne hinter die Kritik der Kritischen Theorie

der 1930er Jahre zurückzufallen, mit und anhand des Widerstands von Refugees

revolutionäre Subjektivität zu fassen? Und wie bereits hervorgehoben interessiert

mich nicht zuletzt die Frage danach, ob es in der Refugee-Bewegung Erfahrungen

jenseits der etablierten Kultur gibt, die das Bedürfnis nach grundlegendem gesell-

schaftlichem Wandel spürbar machen. Welche Utopien werden entworfen?

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002 - am 14.02.2026, 14:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

