
Die Tugend der Toleranz –

Hoffnung für den Frieden in Afrika

Asfa-Wossen Asserate

Meine Eltern haben uns Kindern zu verstehen gegeben, wie sehr wir es

als Glück und Bereicherung empfinden dürfen, dass die drei abrahami-

tischen Religionen in Äthiopien seit vielen Generationen in friedlicher

Koexistenz nebeneinander gelebt werden. Das äthiopische Kaiserhaus,

das seinen Ursprung auf die Begegnung der biblischen Königin von Sa-

bamit König Salomon zurückführt, blickt auf eine lange christliche Tra-

dition zurück. Kaiser Ezana nahm bereits im 4. Jahrhundert den christ-

lichen Glauben an. Das äthiopisch-orthodoxe Christentum ist seit Jahr-

hunderten die Hauptreligion des Landes. Trotzdem erinnere ich mich

immer mit Freude an einen nahen Blutsverwandten, den wir Kinder

›Onkel Rahmato‹ riefen. Er verwöhnte uns an islamischen Feiertagen

gerne mit importierten Süßwaren. ›Onkel Rahmato‹ stammte aus der

Provinz Felte im südlichen Äthiopien. Er war ein angesehener musli-

mischer Kaufmann und ein anerkanntes Mitglied unserer Familie. Un-

ser ›Wir‹ schloss Menschen, die Gott auf eine andere Weise verehren,

selbstverständlich mit ein.

Zu meiner religiösen Prägung durch äthiopische Traditionen kam

später meine Ausbildung in Europa. Sie lehrte mich, dieWerte der Auf-

klärung zu schätzen und formte mich zu einem liberalen Demokraten.

Zugespitzt lässt sich, was Europa mich lehrte, in demWort ›Gegner‹ er-

kennen. In den über 2.000 Sprachen auf dem afrikanischen Kontinent,

gibt es kein wirkliches Äquivalent für dieses Wort, das ich inzwischen

als die Basis von Demokratie und Toleranz betrachte. In den afrika-

nischen Sprachen kennt man nur den Feind. Doch nur wenn wir mit

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011 - am 12.02.2026, 23:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Asfa-Wossen Asserate

tiefster Überzeugung akzeptieren und tolerieren können, dass ein jeder

Mensch das Recht hat, anders zu sein, als wir selbst, anders zu denken

und anders zu glauben, und ich trotzdem mit ihm in einen gewaltfrei-

en Dialog sein kann, nur dann haben wir, davon bin ich überzeugt, das

Fundament von Demokratie und Toleranz verstanden.

Vor diesemHintergrund verwundert es sicherlich nicht, dass es mir

zur Lebensphilosophie wurde, Toleranz und Verständnis füreinander

zu fördern, wo immer mir das möglich ist. Besonders liegen mir aber

die drei geschwisterlichen Religionen am Herzen. Juden, Christen und

Moslems verehren einen Gott. Denn wer ist Yahwe, Gott oder Allah?

Jeder Gläubige dieser drei Religionen wird zustimmen, wenn wir sa-

gen: ›Das ist der Gott Abrahams, Isaaks, Ismaels und vor allem der Gott

Moses’. Daran müssen wir immer erinnern. Wir müssen aber auch er-

klären, dass es für uns als Christen keinen anderenWeg zu Gott gibt als

durch unseren Heiland Jesus Christus. Mein jüdischer Glaubensbruder

wird dagegen auf den Gesetzen des Moses und seinen Bund mit Gott

beharren, so wie wir bei meinem muslimischen Bruder anerkennen,

dass er keinen anderen Weg zu Gott kennt als durch Mohammed und

den Koran.

 

Wir sollten uns der Unterschiede und manchmal tiefen Gräben durch-

aus bewusst sein, die Gläubige unterschiedlicher Religionen voneinan-

der trennen. Juden, Christen und Muslime gehen seit Jahrtausenden

eigene Glaubenswege mit eigenen Traditionen, eigenen Ritualen und

eigenen Überzeugungen. Aus meiner Sicht aber verbindet alle Gläubi-

gen, die sich auf die Heilige Schrift berufen, ein gemeinsames Ziel: den

Willen Gottes in die Welt zu tragen und in unserem Leben sichtbar zu

machen.

Toleranz sehe ich dabei nicht als ein achselzuckendes, passives Dul-

den des Andersseins oder als gönnerhaftes Gewährenlassen. Darauf

weist auch Goethes Aphorismus in aller Schärfe hin, wonach etwas le-

diglich zu dulden, es zu beleidigen hieße. Ich plädiere für den Aufbruch

von einer schwachen zu einer starken Toleranz, die ein Miteinander im

Dissens ermöglicht. Voraussetzung dafür ist, die eigenen Traditionen

zu kennen und zu ehren, denn nur dann kann ich mit den anderen

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011 - am 12.02.2026, 23:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Tugend der Toleranz – Hoffnung für den Frieden in Afrika 139

überhaupt in Dialog treten und ihre Positionen würdigen. Ziel ist ein

aktives Respektieren, das auf Vernunft und Werten wie Offenheit,

Gerechtigkeit und Freiheit basiert.

Engagement für Toleranz bedeutet in diesem Sinne auch, sich der

Grenzen der Toleranz bewusst zu sein. Sie sind immer dann erreicht,

wenn die Würde eines Menschen oder einer Gruppe von Menschen in

Abrede gestellt wird.

Die christliche Antwort auf die Frage nach derWürde desMenschen

ist dabei diese: Der Mensch erwirbt seine Würde nicht. Er kann sie

deshalb auch nicht verlieren. Sie ist jedem einzelnen Menschen schon

vor Beginn der Schöpfung gegeben und liegt in demWillen Gottes, den

Menschen nach seinemAbbild zu schaffen.DieseWürde ist darum allen

Menschen zuteil und eigen, gleich woher sie stammen, welche Sprache

sie sprechen,welcheHautfarbe sie haben, ob sie politisch uninteressiert

oder besonders radikal sind, ob gesetzestreu oder Gesetzesbrecher. Sie

steht natürlich auch allen Nicht-Christen zu. Alle Menschen sind nach

dem Abbild Gottes geschaffen.

Deswegen ist es von Bedeutung, dass die Verfassungen unserermo-

dernen Staaten, wie auch völkerrechtliche Dokumente, nicht selbst ei-

ne Begründung für dieMenschenwürde und dieMenschenrechte geben

oder gar vorschreiben, sondern sie lediglich wie ein Axiom nennen. Da-

durch wird deutlich, dass das Bekenntnis zurWürde nicht Ausdruck ir-

gendeines weltanschaulichen Interesses ist, sondern dass ihr Gehalt für

Angehörige unterschiedlicher kultureller Herkunft und weltanschauli-

cher Orientierung im Kern ein und derselbe ist. Der zentrale Punkt, um

den es dabei geht, ist der Respekt vor der Person.

 

Besonders schön spiegelt sich dieser Respekt vor dem anderen, die

grundsätzliche Würde, die man ihm zuschreibt, meiner Meinung

nach in der indischen Tradition und zwar bereits in der einfachen

Geste, wenn ein frommer Hindu sein Gegenüber mit den Worten

›Namaste‹ begrüßt. Einer Überlieferung zufolge soll Mahatma Gandhi

auf eine Nachfrage von Albert Einstein, was er denn mit dem bei ihm

beobachteten Gruß ›Namaste‹ ausdrücken wolle, dem Wissenschaftler

Folgendes geantwortet haben: »Ich ehre den Platz in dir, in dem das

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011 - am 12.02.2026, 23:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Asfa-Wossen Asserate

gesamte Universum residiert. Ich ehre den Platz des Lichts, der Liebe,

der Wahrheit, des Friedens und der Weisheit in dir. Ich ehre den Platz

in dir, wo, wenn du dort bist und auch ich dort bin, wir beide nur noch

eins sind.«

Alle Menschen und alle Kulturen sind miteinander durch geheime

Fäden verwoben. In der indischen Tradition wird das sehr schön mit

dem ›Netz Indras‹ beschrieben. Jeder Knoten in diesem Netz ist besetzt

mit einem Edelstein und steht für ein Einzelwesen; und jedes dieser

Wesen spiegelt die anderen wider. Wenn wir uns in diesem Netz In-

dras betrachten, sind wir nicht nur das Selbst, das diesen individuellen

Körper bewohnt, sondern wir sehen uns verbunden mit allen anderen.

Die anderen strahlen auf uns zurück und bereichern uns. Zum großen

Erstaunen vieler Menschen, sprechen heute auch moderne Physiker in

ähnlichen Bildern, wenn sie versuchen, das wahre Wesen unserer Welt

zu beschreiben.

Viele Menschen verbinden mit den schmerzlichen Erfahrungen

während der Corona-Epidemie im Frühjahr 2020 die Hoffnung auf

einenWandel im Zusammenleben von uns Menschen.Meine Hoffnung

ist, unseren Kindern und Enkeln eine tolerantere Welt zu hinterlas-

sen, in der Respekt vor anderen Werten, Traditionen und Religionen

selbstverständlich ist.

Wenn wir bereit sind, unser interkulturelles Bewusstsein zu schär-

fen, wenn wir erkennen, wie sehr wir alle durch vergessene Fäden mit-

einander verknüpft sind, sollte es uns nicht schwerfallen,mitMenschen

andererHerkunft, Tradition undÜberzeugung gleichberechtigt und to-

lerant zusammenzuleben. Dann können wir ihr jeweiliges kulturelles

Erbe als Bereicherung für unser eigenes Leben erfahren, statt uns da-

von bedroht zu fühlen.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011 - am 12.02.2026, 23:06:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

