Die Tugend der Toleranz -
Hoffnung fiir den Frieden in Afrika

Asfa-Wossen Asserate

Meine Eltern haben uns Kindern zu verstehen gegeben, wie sehr wir es
als Gliick und Bereicherung empfinden diirfen, dass die drei abrahami-
tischen Religionen in Athiopien seit vielen Generationen in friedlicher
Koexistenz nebeneinander gelebt werden. Das dthiopische Kaiserhaus,
das seinen Ursprung auf die Begegnung der biblischen Konigin von Sa-
ba mit Konig Salomon zuriickfithrt, blickt auf eine lange christliche Tra-
dition zuriick. Kaiser Ezana nahm bereits im 4. Jahrhundert den christ-
lichen Glauben an. Das ithiopisch-orthodoxe Christentum ist seit Jahr-
hunderten die Hauptreligion des Landes. Trotzdem erinnere ich mich
immer mit Freude an einen nahen Blutsverwandten, den wir Kinder
>Onkel Rahmato« riefen. Er verwohnte uns an islamischen Feiertagen
gerne mit importierten Stilwaren. >Onkel Rahmato« stammte aus der
Provinz Felte im siidlichen Athiopien. Er war ein angesehener musli-
mischer Kaufmann und ein anerkanntes Mitglied unserer Familie. Un-
ser >Wir« schloss Menschen, die Gott auf eine andere Weise verehren,
selbstverstandlich mit ein.

Zu meiner religiosen Prigung durch dthiopische Traditionen kam
spater meine Ausbildung in Europa. Sie lehrte mich, die Werte der Auf-
klirung zu schitzen und formte mich zu einem liberalen Demokraten.
Zugespitzt lisst sich, was Europa mich lehrte, in dem Wort >Gegner« er-
kennen. In den iiber 2.000 Sprachen auf dem afrikanischen Kontinent,
gibt es kein wirkliches Aquivalent fiir dieses Wort, das ich inzwischen
als die Basis von Demokratie und Toleranz betrachte. In den afrika-
nischen Sprachen kennt man nur den Feind. Doch nur wenn wir mit

- am 12.02.2028, 23:06:16.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Asfa-Wossen Asserate

tiefster Uberzeugung akzeptieren und tolerieren kénnen, dass ein jeder
Mensch das Recht hat, anders zu sein, als wir selbst, anders zu denken
und anders zu glauben, und ich trotzdem mit ihm in einen gewaltfrei-
en Dialog sein kann, nur dann haben wir, davon bin ich iiberzeugt, das
Fundament von Demokratie und Toleranz verstanden.

Vor diesem Hintergrund verwundert es sicherlich nicht, dass es mir
zur Lebensphilosophie wurde, Toleranz und Verstindnis fireinander
zu férdern, wo immer mir das moglich ist. Besonders liegen mir aber
die drei geschwisterlichen Religionen am Herzen. Juden, Christen und
Moslems verehren einen Gott. Denn wer ist Yahwe, Gott oder Allah?
Jeder Gliubige dieser drei Religionen wird zustimmen, wenn wir sa-
gen:>Das ist der Gott Abrahams, Isaaks, Ismaels und vor allem der Gott
Moses’. Daran miissen wir immer erinnern. Wir miissen aber auch er-
kldren, dass es fiir uns als Christen keinen anderen Weg zu Gott gibt als
durch unseren Heiland Jesus Christus. Mein jidischer Glaubensbruder
wird dagegen auf den Gesetzen des Moses und seinen Bund mit Gott
beharren, so wie wir bei meinem muslimischen Bruder anerkennen,
dass er keinen anderen Weg zu Gott kennt als durch Mohammed und
den Koran.

Wir sollten uns der Unterschiede und manchmal tiefen Griben durch-
aus bewusst sein, die Gliubige unterschiedlicher Religionen voneinan-
der trennen. Juden, Christen und Muslime gehen seit Jahrtausenden
eigene Glaubenswege mit eigenen Traditionen, eigenen Ritualen und
eigenen Uberzeugungen. Aus meiner Sicht aber verbindet alle Gliubi-
gen, die sich auf die Heilige Schrift berufen, ein gemeinsames Ziel: den
Willen Gottes in die Welt zu tragen und in unserem Leben sichtbar zu
machen.

Toleranz sehe ich dabei nicht als ein achselzuckendes, passives Dul-
den des Andersseins oder als génnerhaftes Gewihrenlassen. Darauf
weist auch Goethes Aphorismus in aller Schirfe hin, wonach etwas le-
diglich zu dulden, es zu beleidigen hiefRe. Ich plidiere fiir den Aufbruch
von einer schwachen zu einer starken Toleranz, die ein Miteinander im
Dissens ermdglicht. Voraussetzung dafiir ist, die eigenen Traditionen
zu kennen und zu ehren, denn nur dann kann ich mit den anderen

- am 12.02.2028, 23:06:16.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Tugend der Toleranz - Hoffnung fiir den Frieden in Afrika

tiberhaupt in Dialog treten und ihre Positionen wiirdigen. Ziel ist ein
aktives Respektieren, das auf Vernunft und Werten wie Offenheit,
Gerechtigkeit und Freiheit basiert.

Engagement fiir Toleranz bedeutet in diesem Sinne auch, sich der
Grenzen der Toleranz bewusst zu sein. Sie sind immer dann erreicht,
wenn die Wiirde eines Menschen oder einer Gruppe von Menschen in
Abrede gestellt wird.

Die christliche Antwort auf die Frage nach der Wiirde des Menschen
ist dabei diese: Der Mensch erwirbt seine Wiirde nicht. Er kann sie
deshalb auch nicht verlieren. Sie ist jedem einzelnen Menschen schon
vor Beginn der Schépfung gegeben und liegt in dem Willen Gottes, den
Menschen nach seinem Abbild zu schaffen. Diese Wiirde ist darum allen
Menschen zuteil und eigen, gleich woher sie stammen, welche Sprache
sie sprechen, welche Hautfarbe sie haben, ob sie politisch uninteressiert
oder besonders radikal sind, ob gesetzestreu oder Gesetzesbrecher. Sie
steht natiirlich auch allen Nicht-Christen zu. Alle Menschen sind nach
dem Abbild Gottes geschaffen.

Deswegen ist es von Bedeutung, dass die Verfassungen unserer mo-
dernen Staaten, wie auch volkerrechtliche Dokumente, nicht selbst ei-
ne Begriindung fir die Menschenwiirde und die Menschenrechte geben
oder gar vorschreiben, sondern sie lediglich wie ein Axiom nennen. Da-
durch wird deutlich, dass das Bekenntnis zur Wiirde nicht Ausdruck ir-
gendeines weltanschaulichen Interesses ist, sondern dass ihr Gehalt fiir
Angehorige unterschiedlicher kultureller Herkunft und weltanschauli-
cher Orientierung im Kern ein und derselbe ist. Der zentrale Punkt, um
den es dabei geht, ist der Respekt vor der Person.

Besonders schon spiegelt sich dieser Respekt vor dem anderen, die
grundsitzliche Wiirde, die man ihm zuschreibt, meiner Meinung
nach in der indischen Tradition und zwar bereits in der einfachen
Geste, wenn ein frommer Hindu sein Gegeniiber mit den Worten
»>Namaste« begriifit. Einer Uberlieferung zufolge soll Mahatma Gandhi
auf eine Nachfrage von Albert Einstein, was er denn mit dem bei ihm
beobachteten Grufd »Namaste« ausdriicken wolle, dem Wissenschaftler
Folgendes geantwortet haben: »Ich ehre den Platz in dir, in dem das

- am 12.02.2028, 23:06:16.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Asfa-Wossen Asserate

gesamte Universum residiert. Ich ehre den Platz des Lichts, der Liebe,
der Wahrheit, des Friedens und der Weisheit in dir. Ich ehre den Platz
in dir, wo, wenn du dort bist und auch ich dort bin, wir beide nur noch
eins sind.«

Alle Menschen und alle Kulturen sind miteinander durch geheime
Fiden verwoben. In der indischen Tradition wird das sehr schén mit
dem >Netz Indras< beschrieben. Jeder Knoten in diesem Netz ist besetzt
mit einem Edelstein und steht fiir ein Einzelwesen; und jedes dieser
Wesen spiegelt die anderen wider. Wenn wir uns in diesem Netz In-
dras betrachten, sind wir nicht nur das Selbst, das diesen individuellen
Korper bewohnt, sondern wir sehen uns verbunden mit allen anderen.
Die anderen strahlen auf uns zuriick und bereichern uns. Zum grofien
Erstaunen vieler Menschen, sprechen heute auch moderne Physiker in
ihnlichen Bildern, wenn sie versuchen, das wahre Wesen unserer Welt
zu beschreiben.

Viele Menschen verbinden mit den schmerzlichen Erfahrungen
wihrend der Corona-Epidemie im Frithjahr 2020 die Hoffnung auf
einen Wandel im Zusammenleben von uns Menschen. Meine Hoffnung
ist, unseren Kindern und Enkeln eine tolerantere Welt zu hinterlas-
sen, in der Respekt vor anderen Werten, Traditionen und Religionen
selbstverstindlich ist.

Wenn wir bereit sind, unser interkulturelles Bewusstsein zu schir-
fen, wenn wir erkennen, wie sehr wir alle durch vergessene Fiden mit-
einander verkniipft sind, sollte es uns nicht schwerfallen, mit Menschen
anderer Herkunft, Tradition und Uberzeugung gleichberechtigt und to-
lerant zusammenzuleben. Dann kénnen wir ihr jeweiliges kulturelles
Erbe als Bereicherung fir unser eigenes Leben erfahren, statt uns da-
von bedroht zu fithlen.

- am 12.02.2028, 23:06:16.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

